
Neues Testament  

Stand: September 2025 



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: September 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

In dieser Kommentarreihe werden verschiedene Bibelübersetzungen verwendet. 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate aus der persönlichen Übersetzung des 
Autors aus dem biblischen Grundtext. 

Nur wenn andere Übersetzungen herangezogen werden, erscheinen diese mit den entsprechenden 
Abkürzungen: 

[ELB 2006] = Elberfelder Bibel (Revidierte Fassung 2006). Witten/Dillenburg: SCM R. 
Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft Dillenburg, 2016. Copyright © SCM R. 
Brockhaus / Christliche Verlagsgesellschaft Dillenburg. Alle Rechte vorbehalten. 

[ELB CSV] = Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. 
Edition CSV Hückeswagen, 7. Auflage 2015. Copyright © Christliche Schriftenverbreitung 
Hückeswagen. Alle Rechte vorbehalten. 

[LUT] = Lutherbibel 2017, Copyright © 2016 Deutsche Bibelgesellschaft, alle Rechte 
vorbehalten 

[LUT17] = Die Bibel nach Martin Luthers Übersetzung, revidiert 2017. Herausgegeben von 
der Evangelischen Kirche in Deutschland. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft. Copyright © 
2017 Deutsche Bibelgesellschaft. Alle Rechte vorbehalten. 

[LUT84] = Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers (1984). Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft. Copyright © Deutsche Bibelgesellschaft. Alle Rechte vorbehalten. 

[LXX.D] = Karrer, M. & Kraus, W. (Hg.), Septuaginta Deutsch: Das griechische Alte 
Testament in deutscher Übersetzung: Text. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2009. 
Copyright © 2009 Deutsche Bibelgesellschaft. Alle Rechte vorbehalten. 

[Menge (Logos)] = Menge-Bibel, Ausgabe 2024. Copyright © 2024 Faithlife / Logos Bible 
Software. Alle Rechte vorbehalten.  

Seite  von 2 15



[SLT] = Schlachter 2000. Copyright © 2000 Genfer Bibelgesellschaft. Alle Rechte 
vorbehalten. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 15

mailto:paultimmsdg@gmail.com


1. Einleitung des Neuen Testaments 
Das Neue Testament bildet den zweiten Hauptteil der Heiligen Schrift und umfasst 27 Bücher. Diese 
Schriften wurden im Zeitraum von ca. 45 bis 95  n.  Chr. in griechischer Sprache verfasst. Sie 
dokumentieren die Erfüllung der alttestamentlichen Verheißungen in der Person Jesu Christi, die 
Entstehung der neutestamentlichen Gemeinde und den Ausblick auf die Wiederkunft des Herrn. Das 
Neue Testament setzt die göttliche Heilsgeschichte fort und bildet den Abschluss der schriftlich 
offenbarten Wahrheit. 

	 Im Zentrum steht die Offenbarung Gottes in Jesus Christus – seinem Leben, seinem Tod am 
Kreuz, seiner Auferstehung und seiner Wiederkunft. Die vier Evangelien legen den biografisch-
theologischen Grund, die Apostelgeschichte berichtet vom Wirken des Heiligen Geistes in der frühen 
Gemeinde. Die Briefe vermitteln Lehre, Ermutigung und Korrektur für das Glaubensleben der 
Christen, während die Offenbarung einen prophetischen Ausblick auf Gottes zukünftiges Gericht und 
Herrschaft gibt. 

	 Das Neue Testament ist aus dispensationalistischer Sicht nicht als Ablösung des Alten 
Testaments zu verstehen, sondern als die Fortsetzung des einen, planvollen Handelns Gottes. Israel 
bleibt Träger göttlicher Verheißungen, die Gemeinde hat ihre eigene heilsgeschichtliche Rolle. 

Klassische Gliederung des Neuen Testaments: 

1. Evangelien (4 Bücher): 

• Matthäus, Markus, Lukas, Johannes 

Berichte über das Leben, den Dienst, den Tod und die Auferstehung Jesu 

2. Apostelgeschichte (1 Buch): 

Die Ausbreitung des Evangeliums und die Gründung der Gemeinde durch das Wirken des Heiligen 
Geistes 

3. Briefe des Paulus (13 Briefe): 

• Römer bis Philemon 

Theologische Grundlegung, seelsorgerliche Begleitung und Gemeindeleitung 

Seite  von 4 15



4. Allgemeine Briefe (8 Briefe): 

• Hebräer, Jakobus, 1./2. Petrus, 1./2./3. Johannes, Judas 

Ergänzende Lehre, Ermahnung, Ermutigung und Warnung 

5. Prophetisches Buch (1 Buch): 

• Die Offenbarung 

Die Zukunft Gottes mit der Welt, das Kommen des Reiches und die ewige Herrschaft Christi 

Diese Gliederung ordnet die Bücher nach Gattung und Inhalt. Sie führt von der irdischen Erscheinung 
Christi bis zur himmlischen Vollendung seines Reiches. 

Das Neue Testament offenbart die Erfüllung der göttlichen Verheißungen in Jesus Christus. Es 
beginnt mit seinem Kommen in die Welt und endet mit der prophetischen Schau seiner Wiederkunft. 
Die Schriften des Neuen Testaments zeigen das Evangelium als Gottes rettenden Plan für alle 
Menschen. Sie bezeugen das Werk Christi, die Geburt der Gemeinde, das Wirken des Heiligen Geistes 
und die bleibende Hoffnung auf die zukünftige Herrlichkeit. Die zentrale Botschaft ist: Glaube an 
Christus führt zur Erlösung und zu einem neuen Leben. Das Neue Testament ergänzt das Alte, aber es 
ersetzt es nicht – es ist die Fortführung des göttlichen Heilsplans. 

Die Entstehung des Neuen Testaments ist eng mit der Entwicklung der Urgemeinde verbunden. 
Die ersten Schriften entstanden rund 15 Jahre nach der Auferstehung Jesu. Sie wurden durch Apostel 
und autorisierte Zeugen unter Leitung des Heiligen Geistes verfasst. Die Sprache des Neuen 
Testaments ist Koine-Griechisch – die damalige internationale Alltagssprache. Bereits im 2. 
Jahrhundert wurden die neutestamentlichen Schriften in den Gemeinden gesammelt, weitergegeben 
und als inspiriert anerkannt. Der Kanon wurde nicht von Menschen gesetzt, sondern durch Gebrauch 
und geistliche Autorität bestätigt. Das Neue Testament entstand in einem historischen Umfeld 
politischer Instabilität, geistlicher Erwartung und missionarischer Dynamik. 

Die Gliederung des Neuen Testaments folgt einer heilsgeschichtlich-thematischen Ordnung. Die 
Evangelien legen die Grundlage des christlichen Glaubens in der Person Jesu. Die Apostelgeschichte 
verbindet Evangelium und Gemeindegründung. Die Briefe lehren, stärken und korrigieren die 
Gemeinde in der Praxis und Lehre. Die Offenbarung führt den Blick nach vorn auf den Abschluss der 
Geschichte in Gottes Gericht und Herrschaft. Diese Anordnung betont die Einheit und das Ziel der 

Seite  von 5 15



Schrift: Christus im Mittelpunkt der Geschichte. Der Aufbau ist klar strukturiert, didaktisch und 
geistlich tiefgreifend. 

Das Neue Testament beschreibt die Zeit der Gemeinde als besondere Phase im Heilsplan Gottes. 
Nach der Ablehnung des Messias durch Israel beginnt eine neue Heilszeit – die der Gemeinde. Sie ist 
nicht Ersatz Israels, sondern eine neue heilsgeschichtliche Einheit. Das Wirken des Heiligen Geistes, 
die Gnadenzeit, die weltweite Mission und die Erwartung der Wiederkunft Christi prägen diese Phase. 
Die Gemeinde ist berufen, das Evangelium zu verkünden und Christus sichtbar zu machen. 
Gleichzeitig bleibt Gottes Plan mit Israel bestehen und wird in Zukunft erfüllt werden. Das Neue 
Testament macht deutlich: Die Gemeinde ist Teil, nicht Ziel, der göttlichen Endgeschichte. 

Seite  von 6 15



2. Einführung zur intertestamentlichen Periode 
Die Zeit zwischen dem Alten und dem Neuen Testament wird häufig als „intertestamentliche Periode“ 
bezeichnet. Sie umfasst etwa 400 Jahre – vom Ende des prophetischen Wirkens Maleachis (ca. 430 v. 
Chr.) bis zum Auftreten von Johannes dem Täufer im Neuen Testament (ca. 6 v. Chr.). Obwohl in 
dieser Phase keine kanonisch inspirierten Schriften entstanden, war es keineswegs eine „stille“ Zeit im 
geschichtlichen Sinn. Vielmehr war es eine dynamische Übergangszeit, in der Gott – trotz seines 
Schweigens – die Bühne der Weltgeschichte weiter vorbereitete: für das Kommen seines Sohnes Jesus 
Christus (vgl. Galater 4,4). 

	 In dieser Zeit durchlief das Volk Israel enorme Veränderungen, die durch politische 
Umwälzungen, kulturelle Einflüsse und religiöse Entwicklungen geprägt waren. Die jüdische Welt, 
wie sie im Neuen Testament erscheint – mit Synagogen, verschiedenen religiösen Parteien und einer 
griechisch-römisch geprägten Umwelt –, wurde in dieser Übergangszeit grundlegend geformt. Viele 
alttestamentliche Prophetien, insbesondere aus dem Buch Daniel, erfüllten sich in exakter Weise und 
unterstreichen die Souveränität Gottes über die Geschichte. 

Seite  von 7 15



2.1. Politische Entwicklungen 

2.1.1. Persische Herrschaft (ca. 539-332 v. Chr.) 

Die persische Herrschaft ermöglichte dem jüdischen Volk eine Phase relativer religiöser Freiheit und 
Wiederherstellung. Nach dem babylonischen Exil kehrten viele Juden aufgrund der Edikte der 
Perserkönige nach Jerusalem zurück, insbesondere unter Kyrus, Darius und Artaxerxes. Der Tempel 
wurde wiederaufgebaut (516 v. Chr.), und das Opferwesen konnte wieder aufgenommen werden (vgl. 
Esra 1,1-4; 6,14-15). Die persische Regierung gewährte den Juden eine gewisse Autonomie unter der 
Aufsicht von Provinzverwaltern und Hohepriestern. Diese Verbindung von geistlicher und politischer 
Autorität führte jedoch auch zur Politisierung des Priesteramts. Intrigen und Machtkämpfe innerhalb 
der priesterlichen Familie begannen, das religiöse Leben zu beeinflussen. Insgesamt war diese Zeit 
jedoch durch Stabilität und religiöse Toleranz geprägt, was eine Grundlage für die spätere geistliche 
Entwicklung bildete. 

2.1.2. Griechische Herrschaft unter Alexander dem Großen (ca. 
332–323 v. Chr.) 

Die Eroberung durch Alexander den Großen brachte den Beginn der Hellenisierung nach Israel. 
Alexander besiegte das Perserreich und übernahm die Kontrolle über Palästina. Trotz seines Sieges 
gewährte er den Juden religiöse Freiheiten, Steuererleichterungen während des Sabbatjahres und 
förderte ihre Ansiedlung in Alexandria. Seine größere Agenda bestand jedoch darin, ein einheitliches 
griechisches Kulturreich zu errichten, geprägt durch Sprache, Philosophie und Lebensstil. Diese 
kulturelle Prägung – Hellenismus genannt – stellte das jüdische Volk vor große geistliche 
Herausforderungen. Der äußere Friede führte zur inneren Spannung zwischen Treue zum Gesetz und 
Anpassung an griechisches Denken. Damit begann ein langsamer, aber tiefgreifender Wandel im 
religiösen Selbstverständnis Israels. 

2.1.3. Ptolemäische und Seleukidische Herrschaft (301–167 v. Chr.) 

Unter der Herrschaft der Ptolemäer und Seleukiden geriet das Judentum zunehmend unter den Druck 
hellenistischer Einflussnahme. Nach dem Tod Alexanders wurde sein Reich unter seinen Generälen 
aufgeteilt. Judäa wurde zunächst den Ptolemäern in Ägypten zugesprochen, später den Seleukiden in 

Seite  von 8 15



Syrien. Während die Ptolemäer eine relativ tolerante Politik gegenüber den Juden verfolgten, wandelte 
sich dies unter den Seleukiden deutlich. Besonders unter Antiochus IV. Epiphanes (reg. 175–164 v. 
Chr.) wurden jüdische religiöse Praktiken verboten, der Tempel entweiht und griechischer 
Götzendienst erzwungen. Diese aggressive Hellenisierungspolitik führte zu einer tiefen Spaltung 
innerhalb des jüdischen Volkes – zwischen den „Hellenisten“ und den gesetzestreuen Gläubigen. Der 
wachsende Druck auf das jüdische Leben bereitete den Boden für den Makkabäeraufstand (Daniel 
8,914; 11,21-35). 

2.1.4. Der Makkabäeraufstand und die Hasmonäer (167–63 v. Chr.) 

Der Makkabäeraufstand war eine geistlich motivierte Reaktion auf massive religiöse Verfolgung und 
führte zur zeitweiligen Unabhängigkeit. Im Jahr 167 v. Chr. widersetzte sich der Priester Mattathias 
gemeinsam mit seinen Söhnen der erzwungenen Hellenisierung durch Antiochus IV. Sie begannen 
einen erfolgreichen Guerillakrieg, angeführt von Judas Makkabäus („der Hammer“). Im Jahr 164 v. 
Chr. wurde der Tempel gereinigt und der Gottesdienst wiederhergestellt – ein Ereignis, das im 
jüdischen Chanukkafest erinnert wird. In der Folge entstand mit der Hasmonäer-Dynastie ein 
unabhängiger jüdischer Staat, der sowohl geistlich als auch politisch regierte. Allerdings entfernten 
sich die späteren Hasmonäer zunehmend von der Gesetzestreue und übernahmen selbst hellenistische 
Elemente. Die Errungenschaft des Freiheitskampfes wurde dadurch innerlich ausgehöhlt und inhaltlich 
entwertet. 

2.1.5. Römische Herrschaft (ab 63 v. Chr.) 

Mit der römischen Eroberung begann eine neue Phase politischer Abhängigkeit, die die Kulisse für das 
Kommen Christi bildete. Pompeius eroberte 63 v. Chr. Jerusalem und machte Judäa zu einem 
Klientelstaat Roms. In den innerjüdischen Machtkämpfen wurde Herodes der Große, ein Idumäer, mit 
römischer Unterstützung zum „König der Juden“ eingesetzt. Herodes herrschte mit Grausamkeit, 
politischem Geschick und architektonischer Prachtentfaltung – besonders durch den Tempelumbau. 
Zugleich war er ein Symbol für religiöse Kompromisse und politische Unterdrückung. Die römische 
Herrschaft brachte äußere Stabilität, aber geistliche Unruhe. Sie prägte das soziale und politische 
Umfeld zur Zeit Jesu und bildete die Bühne, auf der sich das Evangelium auszubreiten begann 
(Matthäus 2,1-18; Lukas 3,1). 

Seite  von 9 15



2.2. Religiöse und gesellschaftliche Entwicklungen 

2.2.1. Entstehung religiöser Parteien 

In der intertestamentlichen Zeit entwickelten sich verschiedene religiöse Gruppen, die das Judentum 
zur Zeit Jesu maßgeblich prägten. Die politische und geistliche Instabilität sowie der Einfluss des 
Hellenismus führten zur Entstehung unterschiedlicher Richtungen innerhalb des Judentums. Die 
Pharisäer strebten nach Reinheit und Gesetzestreue, auch durch die Weitergabe mündlicher 
Überlieferungen. Die Sadduzäer vertraten eine rationalistische, tempelorientierte Theologie und 
lehnten zentrale Lehren wie die Auferstehung ab. Die Essener zogen sich aus der Gesellschaft zurück 
und lebten ein asketisches, gemeinschaftliches Leben in Erwartung des kommenden Messias. 
Zusätzlich gab es Gruppen wie die Herodianer, die politisch motiviert waren. Diese Vielfalt führte zu 
tiefen Spannungen und erklärt viele Konflikte im Neuen Testament (Matthäus 22,15-23; 
Apostelgeschichte 23,6-8). 

2.2.2. Aufstieg der Schriftgelehrten und Rabbinen 

Die Schriftgelehrten und Rabbinen wurden zu geistlichen Autoritäten, die das Gesetz lehrten, 
auslegten und überlieferten. Nach dem Exil und besonders im intertestamentlichen Zeitraum 
entwickelte sich eine neue Form geistlicher Leitung durch Auslegung und Lehre des Gesetzes. Die 
Schriftgelehrten (Soferim) begannen als Kopisten, wurden aber zunehmend zu Auslegern des 
Gesetzes. Die Rabbinen übernahmen deren Lehren, entwickelten sie weiter und bildeten die geistliche 
Leitung im Judentum außerhalb des Tempels. Sie prägten das religiöse Leben in den Synagogen und 
legten den Grundstein für das spätere rabbinische Judentum. Ihr Einfluss wuchs besonders im Alltag 
der Menschen, auch wenn ihre Lehren nicht immer mit dem Schriftwort übereinstimmten. Jesus selbst 
stellte ihre Traditionen mehrfach in Frage (Markus 7,1-13; Matthäus 23,1-3). 

2.2.3. Synagoge als geistliches Zentrum 

Die Synagoge wurde zur zentralen Institution für Lehre, Gottesdienst und Gemeinschaft im Judentum 
der Diaspora. Mit der Zerstörung des Tempels 586 v. Chr. und der anschließenden Zerstreuung der 
Juden entstand die Synagoge zunächst als pragmatische Lösung für Lehre und Gebet. In der 

Seite  von 10 15



intertestamentlichen Zeit wurde sie zur festen Einrichtung, sowohl in der Diaspora als auch in 
Palästina. Die Synagoge bot einen Ort für das gemeinsame Hören der Schrift, für Gebet, Lehre und 
religiöse Erziehung. Auch zur Zeit Jesu war sie ein wichtiger Bestandteil des geistlichen Lebens 
(Lukas 4,16; Apostelgeschichte 13,14-15). Die Synagoge schuf eine Struktur, die unabhängig vom 
Tempel funktionierte und war somit entscheidend für die religiöse Beständigkeit des jüdischen Volkes. 

Seite  von 11 15



2.3. Kulturelle und sprachliche Einflüsse 

2.3.1. Hellenismus 

Der Hellenismus veränderte Sprache, Denken und Lebensstil im Judentum nachhaltig und führte zu 
tiefgreifenden Spannungen. Seit der Eroberung durch Alexander den Großen verbreitete sich die 
griechische Kultur im gesamten Nahen Osten. Der Hellenismus prägte Philosophie, Erziehung, 
Verwaltung und Alltag – auch in jüdischen Gemeinden. Besonders in der Oberschicht und unter den 
urbanen Juden fanden griechische Werte und Bildungssysteme großen Anklang. Diese Entwicklung 
führte zu innerjüdischen Spannungen zwischen Anhängern des Gesetzes und kulturell offenen 
Gruppen. Für viele war der Hellenismus nicht nur eine Bedrohung, sondern eine attraktive Alternative 
zum überlieferten Glauben. Diese Entwicklung spitzte sich unter den Seleukiden zur offenen Krise zu, 
die schließlich im Makkabäeraufstand mündete. Der Konflikt zwischen „Gottestreue“ und kultureller 
Assimilation blieb ein prägendes Thema. 

2.3.2. Die Septuaginta (LXX) 

Die griechische Übersetzung der hebräischen Schriften – die Septuaginta – wurde zum wichtigsten 
Text für die griechischsprachigen Juden. Mit der zunehmenden Hellenisierung sprach ein großer Teil 
der jüdischen Diaspora kaum noch Hebräisch. Um den Zugang zur Heiligen Schrift zu gewährleisten, 
wurde um ca. 250 v. Chr. in Alexandria die Tora ins Griechische übersetzt – später folgten weitere Teile 
des Alten Testaments. Diese Übersetzung ist unter dem Namen Septuaginta (LXX) bekannt und wurde 
auch von den neutestamentlichen Autoren vielfach zitiert. Die LXX ermöglichte es den Juden 
außerhalb Palästinas, ihre Identität durch das Wort Gottes zu bewahren. Gleichzeitig war sie ein 
wichtiges Instrument zur Vorbereitung der Völker auf das Evangelium. Sie bildete die Brücke 
zwischen jüdischer Offenbarung und der hellenistischen Welt (Lukas 4,18; Apostelgeschichte 8,32-33). 

2.3.3. Diaspora 

Die Zerstreuung der Juden in der antiken Welt veränderte die Gestalt des Judentums dauerhaft. Nach 
der assyrischen und babylonischen Gefangenschaft kehrten viele Juden nicht mehr nach Judäa zurück. 
In der persischen, griechischen und römischen Zeit wuchsen große jüdische Gemeinden in Städten wie 
Alexandria, Antiochia, Ephesus und Rom. Die Mehrheit der Juden lebte zur Zeit Jesu außerhalb 

Seite  von 12 15



Palästinas. Diese Diaspora-Gemeinden bildeten lokale Strukturen mit Synagogen, Rabbinern und 
eigenen Bräuchen, jedoch mit starker Bindung an Jerusalem. Die Diaspora förderte auch die 
Ausbreitung der Schrift – durch die Septuaginta – und schuf die Grundlagen für die späteren 
Missionsreisen des Apostels Paulus. Die jüdische Präsenz im gesamten Mittelmeerraum bereitete so 
indirekt den Weg für das Evangelium (Apostelgeschichte 2,5-11; 13,14-43). 

Seite  von 13 15



2.4. Bedeutung für das Neue Testament 

2.4.1. Vorbereitung der Welt auf das Kommen Christi 

Die intertestamentliche Zeit schuf die geschichtlichen und geistlichen Voraussetzungen für das 
Kommen des Messias. Obwohl kein prophetisches Wort mehr gesprochen wurde, war Gottes 
Vorsehung in dieser Phase aktiv am Werk. Die römische Herrschaft brachte politische Stabilität und 
ein einheitliches Straßensystem („pax romana“), das die Mission begünstigte. Die griechische Sprache 
wurde zur Weltsprache, was die Verbreitung des Evangeliums erleichterte. Gleichzeitig wuchs im 
Judentum eine tiefe Erwartungshaltung auf das Kommen des Messias. Die geistliche Leere, die sich 
durch formale Gesetzestreue, politische Kontrolle und religiöse Zersplitterung zeigte, schuf ein 
Bedürfnis nach echter Erneuerung. Die Zeit war erfüllt, als Gott seinen Sohn sandte (Galater 4,4). 

2.4.2. Erfüllung alttestamentlicher Prophetien 

Zahlreiche alttestamentliche Prophetien, insbesondere aus dem Buch Daniel, erfüllten sich während 
der intertestamentlichen Periode in bemerkenswerter Genauigkeit. Daniel hatte in Visionen den 
Aufstieg und Fall der großen Weltreiche (Babylon, Medo-Persien, Griechenland, Rom) sowie den 
Kampf zwischen Nord- und Südreich detailliert vorausgesagt (Daniel 2; 7; 8; 11). Diese 
Entwicklungen vollzogen sich exakt, wie von Gott angekündigt. Die Juden, die diese Prophetien 
kannten, erlebten ihre Erfüllung über Generationen hinweg – ein deutliches Zeugnis für die 
Glaubwürdigkeit der Schrift. Diese Erfahrung prägte das Selbstverständnis Israels als Volk der 
Offenbarung. Gleichzeitig unterstrich sie, dass Gott die Geschichte zielgerichtet lenkt, auch wenn 
seine Stimme nicht immer hörbar ist. 

2.4.3. Geistliche Leere und messianische Erwartung 

Die geistliche Zerrissenheit der Zeit offenbarte das Bedürfnis nach einem wahren Hirten und Erlöser. 
Das jüdische Leben war zwischen äußerlichem Gesetzesvollzug, politischen Kompromissen und 
sektiererischen Streitigkeiten zersplittert. Weder die Pharisäer noch die Sadduzäer oder andere 
Bewegungen konnten dem Volk geistliche Erfüllung bieten. Der religiöse Formalismus wuchs, doch 
das Herz blieb oft unberührt. Viele sehnten sich nach einem Wort Gottes, nach einem Aufbruch, nach 

Seite  von 14 15



einem wahren König. Diese Erwartung kulminierte in der Erscheinung Johannes des Täufers – und 
schließlich in Jesus von Nazareth, dem verheißenen Christus. Die intertestamentliche Zeit war also 
keine Stille Gottes, sondern eine Vorbereitung im Verborgenen (Matthäus 3,1-3; Lukas 1,67-79). 

Seite  von 15 15


	Neues Testament
	Impressum / Copyright-Seite
	1. Einleitung des Neuen Testaments
	2. Einführung zur intertestamentlichen Periode
	2.1. Politische Entwicklungen
	2.1.1. Persische Herrschaft (ca. 539-332 v. Chr.)
	2.1.2. Griechische Herrschaft unter Alexander dem Großen (ca. 332–323 v. Chr.)
	2.1.3. Ptolemäische und Seleukidische Herrschaft (301–167 v. Chr.)
	2.1.4. Der Makkabäeraufstand und die Hasmonäer (167–63 v. Chr.)
	2.1.5. Römische Herrschaft (ab 63 v. Chr.)

	2.2. Religiöse und gesellschaftliche Entwicklungen
	2.2.1. Entstehung religiöser Parteien
	2.2.2. Aufstieg der Schriftgelehrten und Rabbinen
	2.2.3. Synagoge als geistliches Zentrum

	2.3. Kulturelle und sprachliche Einflüsse
	2.3.1. Hellenismus
	2.3.2. Die Septuaginta (LXX)
	2.3.3. Diaspora

	2.4. Bedeutung für das Neue Testament
	2.4.1. Vorbereitung der Welt auf das Kommen Christi
	2.4.2. Erfüllung alttestamentlicher Prophetien
	2.4.3. Geistliche Leere und messianische Erwartung



