Neues Testament

Stand: September 2025



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: September 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:
In dieser Kommentarreihe werden verschiedene Bibeliibersetzungen verwendet.

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate aus der persénlichen Ubersetzung des

Autors aus dem biblischen Grundtext.

Nur wenn andere Ubersetzungen herangezogen werden, erscheinen diese mit den entsprechenden

Abkiirzungen:

[ELB 2006] = Elberfelder Bibel (Revidierte Fassung 2006). Witten/Dillenburg: SCM R.
Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft Dillenburg, 2016. Copyright © SCM R.
Brockhaus / Christliche Verlagsgesellschaft Dillenburg. Alle Rechte vorbehalten.

[ELB CSV] = Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung.
Edition CSV Hiickeswagen, 7. Auflage 2015. Copyright © Christliche Schriftenverbreitung
Hiickeswagen. Alle Rechte vorbehalten.

[LUT] = Lutherbibel 2017, Copyright © 2016 Deutsche Bibelgesellschaft, alle Rechte

vorbehalten

[LUT17] = Die Bibel nach Martin Luthers Ubersetzung, revidiert 2017. Herausgegeben von
der Evangelischen Kirche in Deutschland. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft. Copyright ©
2017 Deutsche Bibelgesellschaft. Alle Rechte vorbehalten.

[LUT84] = Die Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers (1984). Stuttgart: Deutsche
Bibelgesellschaft. Copyright © Deutsche Bibelgesellschaft. Alle Rechte vorbehalten.

[LXX.D] = Karrer, M. & Kraus, W. (Hg.), Septuaginta Deutsch: Das griechische Alte
Testament in deutscher Ubersetzung: Text. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2009.
Copyright © 2009 Deutsche Bibelgesellschaft. Alle Rechte vorbehalten.

[Menge (Logos)] = Menge-Bibel, Ausgabe 2024. Copyright © 2024 Faithlife / Logos Bible
Software. Alle Rechte vorbehalten.

Seite 2 von 15



[SLT] = Schlachter 2000. Copyright © 2000 Genfer Bibelgesellschaft. Alle Rechte

vorbehalten.

ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 15


mailto:paultimmsdg@gmail.com

1. Einleitung des Neuen Testaments

Das Neue Testament bildet den zweiten Hauptteil der Heiligen Schrift und umfasst 27 Biicher. Diese
Schriften wurden im Zeitraum von ca. 45 bis 95 n. Chr. in griechischer Sprache verfasst. Sie
dokumentieren die Erfiillung der alttestamentlichen VerheiBungen in der Person Jesu Christi, die
Entstehung der neutestamentlichen Gemeinde und den Ausblick auf die Wiederkunft des Herrn. Das
Neue Testament setzt die gottliche Heilsgeschichte fort und bildet den Abschluss der schriftlich
offenbarten Wahrheit.

Im Zentrum steht die Offenbarung Gottes in Jesus Christus — seinem Leben, seinem Tod am
Kreuz, seiner Auferstehung und seiner Wiederkunft. Die vier Evangelien legen den biografisch-
theologischen Grund, die Apostelgeschichte berichtet vom Wirken des Heiligen Geistes in der frithen
Gemeinde. Die Briefe vermitteln Lehre, Ermutigung und Korrektur fiir das Glaubensleben der
Christen, wihrend die Offenbarung einen prophetischen Ausblick auf Gottes zukiinftiges Gericht und
Herrschaft gibt.

Das Neue Testament ist aus dispensationalistischer Sicht nicht als Ablosung des Alten
Testaments zu verstehen, sondern als die Fortsetzung des einen, planvollen Handelns Gottes. Israel

bleibt Triger gottlicher Verheilungen, die Gemeinde hat ihre eigene heilsgeschichtliche Rolle.

Klassische Gliederung des Neuen Testaments:

1. Evangelien (4 Biicher):
* Matthaus, Markus, Lukas, Johannes

Berichte iiber das Leben, den Dienst, den Tod und die Auferstehung Jesu

2. Apostelgeschichte (1 Buch):

Die Ausbreitung des Evangeliums und die Griindung der Gemeinde durch das Wirken des Heiligen

Geistes
3. Briefe des Paulus (13 Briefe):

e RoOmer bis Philemon

Theologische Grundlegung, seelsorgerliche Begleitung und Gemeindeleitung

Seite 4 von 15



4. Allgemeine Briefe (8 Briefe):
e Hebrier, Jakobus, 1./2. Petrus, 1./2./3. Johannes, Judas

Erginzende Lehre, Ermahnung, Ermutigung und Warnung

5. Prophetisches Buch (1 Buch):
* Die Offenbarung

Die Zukunft Gottes mit der Welt, das Kommen des Reiches und die ewige Herrschaft Christi

Diese Gliederung ordnet die Biicher nach Gattung und Inhalt. Sie fiihrt von der irdischen Erscheinung

Christi bis zur himmlischen Vollendung seines Reiches.

Das Neue Testament offenbart die Erfiillung der gottlichen Verheilungen in Jesus Christus. Es
beginnt mit seinem Kommen in die Welt und endet mit der prophetischen Schau seiner Wiederkunft.
Die Schriften des Neuen Testaments zeigen das Evangelium als Gottes rettenden Plan fiir alle
Menschen. Sie bezeugen das Werk Christi, die Geburt der Gemeinde, das Wirken des Heiligen Geistes
und die bleibende Hoffnung auf die zukiinftige Herrlichkeit. Die zentrale Botschaft ist: Glaube an
Christus fiihrt zur Erlésung und zu einem neuen Leben. Das Neue Testament ergidnzt das Alte, aber es

ersetzt es nicht — es ist die Fortfithrung des gottlichen Heilsplans.

Die Entstehung des Neuen Testaments ist eng mit der Entwicklung der Urgemeinde verbunden.
Die ersten Schriften entstanden rund 15 Jahre nach der Auferstehung Jesu. Sie wurden durch Apostel
und autorisierte Zeugen unter Leitung des Heiligen Geistes verfasst. Die Sprache des Neuen
Testaments ist Koine-Griechisch — die damalige internationale Alltagssprache. Bereits im 2.
Jahrhundert wurden die neutestamentlichen Schriften in den Gemeinden gesammelt, weitergegeben
und als inspiriert anerkannt. Der Kanon wurde nicht von Menschen gesetzt, sondern durch Gebrauch
und geistliche Autoritdt bestétigt. Das Neue Testament entstand in einem historischen Umfeld

politischer Instabilitét, geistlicher Erwartung und missionarischer Dynamik.

Die Gliederung des Neuen Testaments folgt einer heilsgeschichtlich-thematischen Ordnung. Die
Evangelien legen die Grundlage des christlichen Glaubens in der Person Jesu. Die Apostelgeschichte
verbindet Evangelium und Gemeindegriindung. Die Briefe lehren, stirken und korrigieren die
Gemeinde in der Praxis und Lehre. Die Offenbarung fiihrt den Blick nach vorn auf den Abschluss der
Geschichte in Gottes Gericht und Herrschaft. Diese Anordnung betont die Einheit und das Ziel der

Seite 5 von 15



Schrift: Christus im Mittelpunkt der Geschichte. Der Aufbau ist klar strukturiert, didaktisch und
geistlich tiefgreifend.

Das Neue Testament beschreibt die Zeit der Gemeinde als besondere Phase im Heilsplan Gottes.
Nach der Ablehnung des Messias durch Israel beginnt eine neue Heilszeit — die der Gemeinde. Sie ist
nicht Ersatz Israels, sondern eine neue heilsgeschichtliche Einheit. Das Wirken des Heiligen Geistes,
die Gnadenzeit, die weltweite Mission und die Erwartung der Wiederkunft Christi prigen diese Phase.
Die Gemeinde ist berufen, das Evangelium zu verkiinden und Christus sichtbar zu machen.
Gleichzeitig bleibt Gottes Plan mit Israel bestehen und wird in Zukunft erfiillt werden. Das Neue
Testament macht deutlich: Die Gemeinde ist Teil, nicht Ziel, der gottlichen Endgeschichte.

Seite 6 von 15



2. Einfihrung zur intertestamentlichen Periode

Die Zeit zwischen dem Alten und dem Neuen Testament wird hiufig als ,,intertestamentliche Periode*
bezeichnet. Sie umfasst etwa 400 Jahre — vom Ende des prophetischen Wirkens Maleachis (ca. 430 v.
Chr.) bis zum Auftreten von Johannes dem Taufer im Neuen Testament (ca. 6 v. Chr.). Obwohl in
dieser Phase keine kanonisch inspirierten Schriften entstanden, war es keineswegs eine ,,stille Zeit im
geschichtlichen Sinn. Vielmehr war es eine dynamische Ubergangszeit, in der Gott — trotz seines
Schweigens — die Biihne der Weltgeschichte weiter vorbereitete: fiir das Kommen seines Sohnes Jesus
Christus (vgl. Galater 4,4).

In dieser Zeit durchlief das Volk Israel enorme Verdnderungen, die durch politische
Umwdélzungen, kulturelle Einfliisse und religiose Entwicklungen geprdgt waren. Die jiidische Welt,
wie sie im Neuen Testament erscheint — mit Synagogen, verschiedenen religiosen Parteien und einer
griechisch-romisch geprigten Umwelt —, wurde in dieser Ubergangszeit grundlegend geformt. Viele
alttestamentliche Prophetien, insbesondere aus dem Buch Daniel, erfiillten sich in exakter Weise und

unterstreichen die Souverénitit Gottes iber die Geschichte.

Seite 7 von 15



2.1. Politische Entwicklungen

2.1.1. Persische Herrschaft (ca. 539-332 v. Chr.)

Die persische Herrschaft ermdglichte dem jlidischen Volk eine Phase relativer religioser Freiheit und
Wiederherstellung. Nach dem babylonischen Exil kehrten viele Juden aufgrund der Edikte der
Perserkonige nach Jerusalem zuriick, insbesondere unter Kyrus, Darius und Artaxerxes. Der Tempel
wurde wiederaufgebaut (516 v. Chr.), und das Opferwesen konnte wieder aufgenommen werden (vgl.
Esra 1,1-4; 6,14-15). Die persische Regierung gewihrte den Juden eine gewisse Autonomie unter der
Aufsicht von Provinzverwaltern und Hohepriestern. Diese Verbindung von geistlicher und politischer
Autoritdt fiihrte jedoch auch zur Politisierung des Priesteramts. Intrigen und Machtkdmpfe innerhalb
der priesterlichen Familie begannen, das religiose Leben zu beeinflussen. Insgesamt war diese Zeit
jedoch durch Stabilitét und religiose Toleranz geprigt, was eine Grundlage fiir die spdtere geistliche

Entwicklung bildete.

2.1.2. Griechische Herrschaft unter Alexander dem Groflen (ca.
332-323 v. Chr.)

Die Eroberung durch Alexander den GroBen brachte den Beginn der Hellenisierung nach Israel.
Alexander besiegte das Perserreich und iibernahm die Kontrolle iiber Paldstina. Trotz seines Sieges
gewidhrte er den Juden religidse Freiheiten, Steuererleichterungen wéhrend des Sabbatjahres und
forderte ihre Ansiedlung in Alexandria. Seine gréflere Agenda bestand jedoch darin, ein einheitliches
griechisches Kulturreich zu errichten, geprdgt durch Sprache, Philosophie und Lebensstil. Diese
kulturelle Prigung — Hellenismus genannt — stellte das jiidische Volk vor groBle geistliche
Herausforderungen. Der dullere Friede flihrte zur inneren Spannung zwischen Treue zum Gesetz und
Anpassung an griechisches Denken. Damit begann ein langsamer, aber tiefgreifender Wandel im

religidsen Selbstverstindnis Israels.

2.1.3. Ptolemiische und Seleukidische Herrschaft (301-167 v. Chr.)

Unter der Herrschaft der Ptoleméer und Seleukiden geriet das Judentum zunehmend unter den Druck
hellenistischer Einflussnahme. Nach dem Tod Alexanders wurde sein Reich unter seinen Generilen

aufgeteilt. Judia wurde zunichst den Ptolemiern in Agypten zugesprochen, spiter den Seleukiden in

Seite 8 von 15



Syrien. Wihrend die Ptoleméer eine relativ tolerante Politik gegeniiber den Juden verfolgten, wandelte
sich dies unter den Seleukiden deutlich. Besonders unter Antiochus IV. Epiphanes (reg. 175-164 v.
Chr.)) wurden judische religiose Praktiken verboten, der Tempel entweiht und griechischer
Gotzendienst erzwungen. Diese aggressive Hellenisierungspolitik fithrte zu einer tiefen Spaltung
innerhalb des jlidischen Volkes — zwischen den ,,Hellenisten* und den gesetzestreuen Glaubigen. Der
wachsende Druck auf das jiidische Leben bereitete den Boden fiir den Makkabideraufstand (Daniel
8,914; 11,21-35).

2.1.4. Der Makkabieraufstand und die Hasmonéer (167-63 v. Chr.)

Der Makkabderaufstand war eine geistlich motivierte Reaktion auf massive religiose Verfolgung und
filhrte zur zeitweiligen Unabhéngigkeit. Im Jahr 167 v. Chr. widersetzte sich der Priester Mattathias
gemeinsam mit seinen SOhnen der erzwungenen Hellenisierung durch Antiochus IV. Sie begannen
einen erfolgreichen Guerillakrieg, angefiihrt von Judas Makkabdus (,,der Hammer*). Im Jahr 164 v.
Chr. wurde der Tempel gereinigt und der Gottesdienst wiederhergestellt — ein Ereignis, das im
jidischen Chanukkafest erinnert wird. In der Folge entstand mit der Hasmonder-Dynastie ein
unabhingiger jlidischer Staat, der sowohl geistlich als auch politisch regierte. Allerdings entfernten
sich die spdteren Hasmonéder zunehmend von der Gesetzestreue und {ibernahmen selbst hellenistische
Elemente. Die Errungenschaft des Freiheitskampfes wurde dadurch innerlich ausgehdhlt und inhaltlich

entwertet.

2.1.5. Romische Herrschaft (ab 63 v. Chr.)

Mit der romischen Eroberung begann eine neue Phase politischer Abhéngigkeit, die die Kulisse fiir das
Kommen Christi bildete. Pompeius eroberte 63 v. Chr. Jerusalem und machte Judda zu einem
Klientelstaat Roms. In den innerjiidischen Machtkdmpfen wurde Herodes der Grof3e, ein Idumaéer, mit
romischer Unterstiitzung zum ,,Konig der Juden® eingesetzt. Herodes herrschte mit Grausamkeit,
politischem Geschick und architektonischer Prachtentfaltung — besonders durch den Tempelumbau.
Zugleich war er ein Symbol fiir religiose Kompromisse und politische Unterdriickung. Die romische
Herrschaft brachte duflere Stabilitdt, aber geistliche Unruhe. Sie prigte das soziale und politische
Umfeld zur Zeit Jesu und bildete die Biihne, auf der sich das Evangelium auszubreiten begann
(Matthdus 2,1-18; Lukas 3,1).

Seite 9 von 15



2.2. Religiose und gesellschaftliche Entwicklungen

2.2.1. Entstehung religioser Parteien

In der intertestamentlichen Zeit entwickelten sich verschiedene religidse Gruppen, die das Judentum
zur Zeit Jesu mafigeblich prigten. Die politische und geistliche Instabilitit sowie der Einfluss des
Hellenismus filihrten zur Entstehung unterschiedlicher Richtungen innerhalb des Judentums. Die
Phariséer strebten nach Reinheit und Gesetzestreue, auch durch die Weitergabe miindlicher
Uberlieferungen. Die Sadduzier vertraten eine rationalistische, tempelorientierte Theologie und
lehnten zentrale Lehren wie die Auferstehung ab. Die Essener zogen sich aus der Gesellschaft zuriick
und lebten ein asketisches, gemeinschaftliches Leben in Erwartung des kommenden Messias.
Zusétzlich gab es Gruppen wie die Herodianer, die politisch motiviert waren. Diese Vielfalt fiihrte zu
tiefen Spannungen und erkldrt viele Konflikte im Neuen Testament (Matthdus 22,15-23;
Apostelgeschichte 23,6-8).

2.2.2. Aufstieg der Schriftgelehrten und Rabbinen

Die Schriftgelehrten und Rabbinen wurden zu geistlichen Autorititen, die das Gesetz lehrten,
auslegten und {berlieferten. Nach dem Exil und besonders im intertestamentlichen Zeitraum
entwickelte sich eine neue Form geistlicher Leitung durch Auslegung und Lehre des Gesetzes. Die
Schriftgelehrten (Soferim) begannen als Kopisten, wurden aber zunehmend zu Auslegern des
Gesetzes. Die Rabbinen iibernahmen deren Lehren, entwickelten sie weiter und bildeten die geistliche
Leitung im Judentum auBerhalb des Tempels. Sie prégten das religiose Leben in den Synagogen und
legten den Grundstein fiir das spitere rabbinische Judentum. Ihr Einfluss wuchs besonders im Alltag
der Menschen, auch wenn ihre Lehren nicht immer mit dem Schriftwort {ibereinstimmten. Jesus selbst

stellte ihre Traditionen mehrfach in Frage (Markus 7,1-13; Matthéus 23,1-3).

2.2.3. Synagoge als geistliches Zentrum

Die Synagoge wurde zur zentralen Institution fiir Lehre, Gottesdienst und Gemeinschaft im Judentum
der Diaspora. Mit der Zerstorung des Tempels 586 v. Chr. und der anschlieBenden Zerstreuung der

Juden entstand die Synagoge zundchst als pragmatische Losung fiir Lehre und Gebet. In der

Seite 10 von 15



intertestamentlichen Zeit wurde sie zur festen Einrichtung, sowohl in der Diaspora als auch in
Paléstina. Die Synagoge bot einen Ort fiir das gemeinsame Horen der Schrift, fiir Gebet, Lehre und
religiose Erziehung. Auch zur Zeit Jesu war sie ein wichtiger Bestandteil des geistlichen Lebens
(Lukas 4,16; Apostelgeschichte 13,14-15). Die Synagoge schuf eine Struktur, die unabhéngig vom

Tempel funktionierte und war somit entscheidend fiir die religidose Bestandigkeit des jiidischen Volkes.

Seite 11 von 15



2.3. Kulturelle und sprachliche Einfliisse

2.3.1. Hellenismus

Der Hellenismus verdnderte Sprache, Denken und Lebensstil im Judentum nachhaltig und fiihrte zu
tiefgreifenden Spannungen. Seit der Eroberung durch Alexander den GroBlen verbreitete sich die
griechische Kultur im gesamten Nahen Osten. Der Hellenismus pridgte Philosophie, Erziehung,
Verwaltung und Alltag — auch in jlidischen Gemeinden. Besonders in der Oberschicht und unter den
urbanen Juden fanden griechische Werte und Bildungssysteme groBen Anklang. Diese Entwicklung
fiihrte zu innerjiidischen Spannungen zwischen Anhingern des Gesetzes und kulturell offenen
Gruppen. Fiir viele war der Hellenismus nicht nur eine Bedrohung, sondern eine attraktive Alternative
zum tberlieferten Glauben. Diese Entwicklung spitzte sich unter den Seleukiden zur offenen Krise zu,
die schlieBlich im Makkabderaufstand miindete. Der Konflikt zwischen ,,Gottestreue und kultureller

Assimilation blieb ein prigendes Thema.

2.3.2. Die Septuaginta (LXX)

Die griechische Ubersetzung der hebriischen Schriften — die Septuaginta — wurde zum wichtigsten
Text fiir die griechischsprachigen Juden. Mit der zunehmenden Hellenisierung sprach ein groBer Teil
der jiidischen Diaspora kaum noch Hebrdisch. Um den Zugang zur Heiligen Schrift zu gewihrleisten,
wurde um ca. 250 v. Chr. in Alexandria die Tora ins Griechische ilibersetzt — spiter folgten weitere Teile
des Alten Testaments. Diese Ubersetzung ist unter dem Namen Septuaginta (LXX) bekannt und wurde
auch von den neutestamentlichen Autoren vielfach zitiert. Die LXX ermdglichte es den Juden
aullerhalb Paldstinas, ihre Identitdt durch das Wort Gottes zu bewahren. Gleichzeitig war sie ein
wichtiges Instrument zur Vorbereitung der Vdlker auf das Evangelium. Sie bildete die Briicke
zwischen jiidischer Offenbarung und der hellenistischen Welt (Lukas 4,18; Apostelgeschichte 8,32-33).

2.3.3. Diaspora

Die Zerstreuung der Juden in der antiken Welt verdnderte die Gestalt des Judentums dauerhaft. Nach
der assyrischen und babylonischen Gefangenschaft kehrten viele Juden nicht mehr nach Judéa zurtick.
In der persischen, griechischen und rdmischen Zeit wuchsen grof3e jiidische Gemeinden in Stidten wie

Alexandria, Antiochia, Ephesus und Rom. Die Mehrheit der Juden lebte zur Zeit Jesu auBlerhalb

Seite 12 von 15



Paléstinas. Diese Diaspora-Gemeinden bildeten lokale Strukturen mit Synagogen, Rabbinern und
eigenen Briuchen, jedoch mit starker Bindung an Jerusalem. Die Diaspora forderte auch die
Ausbreitung der Schrift — durch die Septuaginta — und schuf die Grundlagen fiir die spéateren
Missionsreisen des Apostels Paulus. Die jiidische Prasenz im gesamten Mittelmeerraum bereitete so
indirekt den Weg fiir das Evangelium (Apostelgeschichte 2,5-11; 13,14-43).

Seite 13 von 15



2.4. Bedeutung fiir das Neue Testament

2.4.1. Vorbereitung der Welt auf das Kommen Christi

Die intertestamentliche Zeit schuf die geschichtlichen und geistlichen Voraussetzungen fiir das
Kommen des Messias. Obwohl kein prophetisches Wort mehr gesprochen wurde, war Gottes
Vorsehung in dieser Phase aktiv am Werk. Die romische Herrschaft brachte politische Stabilitit und
ein einheitliches StraBlensystem (,,pax romana‘), das die Mission begiinstigte. Die griechische Sprache
wurde zur Weltsprache, was die Verbreitung des Evangeliums erleichterte. Gleichzeitig wuchs im
Judentum eine tiefe Erwartungshaltung auf das Kommen des Messias. Die geistliche Leere, die sich
durch formale Gesetzestreue, politische Kontrolle und religiose Zersplitterung zeigte, schuf ein

Bediirfnis nach echter Erneuerung. Die Zeit war erfiillt, als Gott seinen Sohn sandte (Galater 4,4).

2.4.2. Erfillung alttestamentlicher Prophetien

Zahlreiche alttestamentliche Prophetien, insbesondere aus dem Buch Daniel, erfiillten sich wahrend
der intertestamentlichen Periode in bemerkenswerter Genauigkeit. Daniel hatte in Visionen den
Aufstieg und Fall der groBen Weltreiche (Babylon, Medo-Persien, Griechenland, Rom) sowie den
Kampf zwischen Nord- und Siidreich detailliert vorausgesagt (Daniel 2; 7; 8; 11). Diese
Entwicklungen vollzogen sich exakt, wie von Gott angekiindigt. Die Juden, die diese Prophetien
kannten, erlebten ihre Erfiillung iiber Generationen hinweg — ein deutliches Zeugnis fiir die
Glaubwiirdigkeit der Schrift. Diese Erfahrung préigte das Selbstverstindnis Israels als Volk der
Offenbarung. Gleichzeitig unterstrich sie, dass Gott die Geschichte zielgerichtet lenkt, auch wenn

seine Stimme nicht immer horbar ist.

2.4.3. Geistliche Leere und messianische Erwartung

Die geistliche Zerrissenheit der Zeit offenbarte das Bediirfnis nach einem wahren Hirten und Erldser.
Das jiidische Leben war zwischen &duBlerlichem Gesetzesvollzug, politischen Kompromissen und
sektiererischen Streitigkeiten zersplittert. Weder die Pharisder noch die Sadduzéder oder andere
Bewegungen konnten dem Volk geistliche Erfiillung bieten. Der religiose Formalismus wuchs, doch

das Herz blieb oft unberiihrt. Viele sehnten sich nach einem Wort Gottes, nach einem Aufbruch, nach

Seite 14 von 15



einem wahren Konig. Diese Erwartung kulminierte in der Erscheinung Johannes des Tdufers — und
schliellich in Jesus von Nazareth, dem verheilenen Christus. Die intertestamentliche Zeit war also

keine Stille Gottes, sondern eine Vorbereitung im Verborgenen (Matthéus 3,1-3; Lukas 1,67-79).

Seite 15 von 15



	Neues Testament
	Impressum / Copyright-Seite
	1. Einleitung des Neuen Testaments
	2. Einführung zur intertestamentlichen Periode
	2.1. Politische Entwicklungen
	2.1.1. Persische Herrschaft (ca. 539-332 v. Chr.)
	2.1.2. Griechische Herrschaft unter Alexander dem Großen (ca. 332–323 v. Chr.)
	2.1.3. Ptolemäische und Seleukidische Herrschaft (301–167 v. Chr.)
	2.1.4. Der Makkabäeraufstand und die Hasmonäer (167–63 v. Chr.)
	2.1.5. Römische Herrschaft (ab 63 v. Chr.)

	2.2. Religiöse und gesellschaftliche Entwicklungen
	2.2.1. Entstehung religiöser Parteien
	2.2.2. Aufstieg der Schriftgelehrten und Rabbinen
	2.2.3. Synagoge als geistliches Zentrum

	2.3. Kulturelle und sprachliche Einflüsse
	2.3.1. Hellenismus
	2.3.2. Die Septuaginta (LXX)
	2.3.3. Diaspora

	2.4. Bedeutung für das Neue Testament
	2.4.1. Vorbereitung der Welt auf das Kommen Christi
	2.4.2. Erfüllung alttestamentlicher Prophetien
	2.4.3. Geistliche Leere und messianische Erwartung



