Titus
Gesunde Lehre, heiliges Leben und praktischer Glaube in der

Gemeinde

Stand: September 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 87



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: September 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 87



Seite 4 von 87



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 5
Einfithrung 8
1. Titel und Art des Buches 8
2. Autor, Zeit und Abfassung 9
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 10
4. Historische und theologische Themen 11
4.1. Historische Themen 11
4.2. Theologische Themen 11
5. Biblische Lehre des Buches 13
5.1. Die Schrift 13
5.2. Gott der Vater 13
5.3. Gott der Sohn 14
5.4. Gott der Heilige Geist 14
5.5. Der Mensch und die Siinde 15
5.6. Die Erlosung 15
5.7. Die Gemeinde 16
5.8. Engel, Satan und Damonen 16
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 17
6. Grobgliederung 18
7. Zusammenfassung und Anwendungen 20
7.1. Zusammenfassung 20
7.2. Anwendungen 20
8. Studienfragen zum Weiterdenken 21
Kommentierung 23

Seite 5 von 87



Teil 1. Gesunde Lehre und Leitung in der Gemeinde (Titus 1) 23

1. Titus — Ein Diener im Auftrag Gottes (1,1-4) 23
1.1. Paulus als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi (1,1) 23
1.2. Der Glaube der Auserwéhlten und die Erkenntnis der Wahrheit (1,1-2) 24
1.3. Die VerheiBung des ewigen Lebens durch Gott (1,2-3) 25
1.4. Titus als wahrer Sohn im gemeinsamen Glauben (1,4) 26
2. Gottes MafBstab fiir Alteste (1,5-9) 29
2.1. Die Einsetzung von Altesten als geistliche Notwendigkeit (1,5) 29
2.2. Die charakterlichen Anforderungen an einen Altesten (1,6-8) 30

2.3. Die Aufgabe eines Altesten: Festhalten an der gesunden Lehre (1,9) 36

3. Irrlehrer in der Gemeinde entlarven (1,10-16) 40
3.1. Irrlehrer bringen Unordnung und fiihren Menschen in die Irre (1,10-11) 40
3.2. Die falsche Frommigkeit der Irrlehrer wird entlarvt (1,12-14) 41
3.3. Wahre Reinheit kommt aus dem Herzen (1,15-16) 44
Teil 2. Heiliges Leben als Zeugnis fiir Christus (Titus 2) 48
4. Gesunde Lehre fiir ein geheiligtes Leben (2,1-10) 48
4.1. Die Verantwortung zur gesunden Lehre in der Gemeinde (2,1) 48
4.2. Ermahnung fiir dltere Ménner (2,2) 49
4.3. Ermahnung fiir éltere Frauen (2,3) 50
4.4. Junge Frauen und Mianner im Glauben stérken (2,4-6) 51
4.5. Titus als Vorbild in guten Werken und gesunder Lehre (2,7-8) 54
4.6. Die Verantwortung der Sklaven (2,9-10) 56
5. Die Gnade Gottes veriandert Menschen (2,11-15) 59
5.1. Die Gnade Gottes ist erschienen zur Rettung aller Menschen (2,11) 59
5.2. Die Gnade erzieht uns zu einem geheiligten Leben (2,12) 59
5.3. Die Hoffnung auf die Erscheinung Christi als Motivation zur Heiligung
(2,13) 60
5.4. Das Ziel von Jesu Erlosung: Ein reines Volk fiir gute Werke (2,14) 62
5.5. Die Autoritit von Titus in der Verkiindigung der Wahrheit (2,15) 63

Seite 6 von 87



Teil 3. Praktischer Glaube in der Gesellschaft (Titus 3) 65

6. Christlicher Wandel in einer gottlosen Welt (3,1-8) 65
6.1. Gehorsam gegeniiber Obrigkeiten und ein friedfertiges Leben (3,1-2) 65
6.2. Die Vergangenheit der Glaubigen (3,3) 67
6.3. Die rettende Barmherzigkeit Gottes durch Wiedergeburt (3,4-6) 68
6.4. Gerechtfertigt aus Gnade (3,7) 70
6.5. Das Bekenntnis zur Wahrheit und das Festhalten an guten Werken (3,8) 71
7. Der richtige Umgang mit Streit und Irrlehre (3,9-11) 74

7.1. Sinnlose Streitfragen und spekulative Diskussionen vermeiden (3,9) 74
7.2. Ein sektiererischer Mensch soll nach Ermahnung gemieden werden (3,10)75
7.3. Die Verdorbenheit und Selbstverurteilung von Irrlehrern (3,11) 75
8. Glaube zeigt sich in guten Werken (3,12-15) 78
8.1. Letzte Anweisungen fiir Titus zur Unterstlitzung der Mitarbeiter (3,12-13)78
8.2. Die Notwendigkeit guter Werke fiir einen fruchtbaren Glauben (3,14) 80
8.3. Der abschlieBende Gruf3 und der Segen fiir die Gemeinde (3,15) 81
Quellen 85

Seite 7 von 87



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

Der Titusbrief verbindet klare Gemeindelehre mit seelsorgerlicher Praxis und betont die Einheit
von Lehre und Leben. Der Brief wurde an Titus geschrieben, einen bewdhrten Mitarbeiter des Paulus,
der mit der Ordnung der Gemeinden auf Kreta beauftragt war. Paulus vermittelt nicht nur theologische
Inhalte, sondern legt Wert auf deren praktische Umsetzung. Ziel ist eine Gemeinde, die im Alltag
durch gesunde Lehre, moralische Integritdit und gute Werke tberzeugt. Die Verbindung von
Lehrfestigkeit und praktischer Gottseligkeit steht im Zentrum des Briefes. (Titus 1,5; Titus 2,1)

Als Pastoralbrief richtet sich der Titusbrief besonders an Gemeindeleiter und zeigt den
geistlichen Rahmen fiir gesunde Gemeindestrukturen. Der Brief bietet klare Kriterien fiir
Leiterschaft, fiir Verhalten innerhalb der Gemeinde und fiir den Dienst in einer heidnisch geprédgten
Gesellschaft. Paulus legt dar, wie gesunde Lehre nicht nur im Wort, sondern auch im Lebensstil
verkorpert werden muss. Die theologische Botschaft bleibt dabei untrennbar mit der Lebensfiihrung
verbunden. Der Brief ist eine Anleitung fiir die geistliche Reife der Gemeinde und die Forderung einer

gottgeméfBen Kultur inmitten moralischer Verwirrung. (Titus 1,9; Titus 2,11-12)

Seite 8 von 87



2. Autor, Zeit und Abfassung

Der Verfasser des Titusbriefes ist der Apostel Paulus, der Titus als geistlichen Mitarbeiter
beauftragte. Paulus betont seine Berufung als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi, um die
Autoritdt seiner Anweisungen zu unterstreichen. Er sieht sich als Mittler der Wahrheit, die zur
Gottseligkeit fiihrt — nicht aus eigener Autoritit, sondern durch géttliche Sendung. Die Beziehung
zwischen Paulus und Titus ist geprdgt von geistlicher Vaterschaft und gegenseitigem Vertrauen im
Dienst. Durch diese enge Verbindung erhdlt der Brief eine stark seelsorgerliche und praxisnahe
Ausrichtung. (Titus 1,1-4)

Die Abfassung des Titusbriefes erfolgte nach der ersten romischen Gefangenschaft des Paulus,
wahrscheinlich um 63-65 n. Chr. Nach seiner Freilassung sandte Paulus Titus nach Kreta, um dort
Ordnung in den jungen Gemeinden zu schaffen. Die Notwendigkeit geistlicher Leiterschaft und die
Herausforderung durch das sittlich verfallene Umfeld machten klare Anweisungen dringend nétig. Der
Brief entstand vermutlich wihrend eines Aufenthalts in Griechenland (z. B. in Nikopolis), wo Paulus
den weiteren Verlauf seiner Missionsarbeit plante. Der zeitliche und geistliche Kontext erkldrt den
direkten, klar strukturierten Ton des Briefes. (Titus 1,5; Titus 3,12)

Seite 9 von 87



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

Titus war ein bewihrter Mitarbeiter des Paulus, der geistliche Verantwortung auf hochster
Ebene trug. Als Heidenchrist war er ein Zeugnis fiir die Wirksamkeit des Evangeliums unter den
Nationen. Paulus bezeichnet ihn als seinen ,,echten Sohn nach dem gemeinsamen Glauben*, was seine
enge geistliche Verbindung zu ihm unterstreicht. Titus begleitete Paulus auf Missionsreisen, vermittelte
zwischen Gemeinden und wurde mit schwierigen Aufgaben betraut. Besonders auf Kreta war seine
Leitungsaufgabe herausfordernd, da er sowohl Struktur als auch geistliche Ordnung schaffen sollte. Er

wurde nicht nur als Lehrer, sondern auch als Vorbild eingesetzt. (Titus 1,4-5; 2. Korinther 8,23)

Die gesellschaftliche Lage auf Kreta war durch moralischen Verfall, Unwahrheit und Trigheit
gekennzeichnet. Paulus selbst zitiert einen kretischen Dichter, der die Menschen dort als ,,Liigner,
béose Tiere, faule Béuche* beschreibt. Diese Charakterisierung zeigt, mit welchen Herausforderungen
Titus im geistlichen Dienst konfrontiert war. Die junge Gemeinde befand sich in einem Umfeld, das
christlichen Tugenden direkt entgegenstand. Umso wichtiger war es, dass klare biblische MaBstibe
gesetzt und glaubwiirdige Leiter eingesetzt wurden. Geistliche Stabilitdt sollte sich nicht an der Kultur,

sondern an der Wahrheit Gottes orientieren. (Titus 1,12-13)

Der Titusbrief dient als seelsorgerliche und theologische Unterstiitzung in einer Kritischen
Gemeindesituation. Paulus schreibt nicht nur zur Beauftragung, sondern auch zur Ermutigung und
Ausriistung seines Mitarbeiters. Der Brief enthédlt Anweisungen zur Gemeindeleitung, zur Abwehr
falscher Lehren und zur Forderung geistlicher Reife. Er zeigt, wie der Glaube in einem schwierigen
Umfeld praktisch gelebt und bewahrt werden kann. Titus sollte nicht nur Struktur schaffen, sondern
durch Vorbild, Lehre und geistliche Autoritét dienen. Der Brief stellt eine enge Verbindung von

gesunder Lehre, personlicher Integritidt und 6ffentlichem Zeugnis her. (Titus 2,7-8; Titus 3,8)

Seite 10 von 87



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Titus wurde von Paulus beauftragt, auf Kreta geistliche Ordnung in den jungen Gemeinden zu
schaffen. Die Einsetzung von Altesten war keine formale StrukturmaBnahme, sondern eine geistliche
Notwendigkeit. Paulus betont, dass Titus Menschen auswéhlen sollte, die nicht nur lehrfahig, sondern
auch im personlichen Leben untadelig waren. Die Aufgabe war deshalb herausfordernd, weil die
kulturelle Umgebung stark von moralischem Niedergang geprigt war. Die Verantwortung des Titus
bestand darin, sowohl Wahrheit zu lehren als auch durch klare Leiterschaft das geistliche Leben zu
schiitzen. Seine Rolle zeigt die Bedeutung weiser und charakterstarker Gemeindeleitung im Neuen
Testament. (Titus 1,5-9)

Der moralische Zustand der kretischen Gesellschaft erschwerte das geistliche Wachstum der
Gemeinden erheblich. Die Beschreibung der Kretener als liignerisch, faul und unbeherrscht stammt
aus einem ihrer eigenen Dichter, den Paulus zustimmend zitiert. Diese kulturelle Realitdt wirkte sich
auch auf das Denken und Verhalten in den Gemeinden aus. In einem solchen Umfeld galt es, durch
klare biblische Lehre und vorbildliches Leben gegenzusteuern. Die Gemeinde war dazu berufen, ein
Kontrast zur umgebenden Gesellschaft zu sein — durch Wahrheit, Selbstbeherrschung und gute Werke.

Die Herausforderungen unterstreichen die Dringlichkeit geistlicher Erneuerung. (Titus 1,10-13)

4.2. Theologische Themen

Gesunde Lehre ist das Riickgrat einer bibeltreuen Gemeinde und schiitzt vor geistlicher
Verwirrung. Paulus fordert Titus auf, an der ,,gesunden Lehre* festzuhalten und Irrlehrer konsequent
zurechtzuweisen. Diese Lehre basiert nicht auf menschlicher Weisheit, sondern auf der Offenbarung
Gottes in Christus. Sie ist nicht nur inhaltlich richtig, sondern auch geistlich heilsam — sie fordert
wahre Frommigkeit und geistliche Reife. Wer in der gesunden Lehre lebt, kann zwischen Wahrheit und
Trug unterscheiden und wird zur geistlichen Stabilitdt befdhigt. Die Gemeinde soll durch biblische
Wahrheit gepréigt und geschiitzt werden. (Titus 1,9; Titus 2,1)

Gute Werke sind sichtbarer Ausdruck eines echten Glaubenslebens und untrennbar mit der

Gnade verbunden. Der Glaube bleibt nicht theoretisch, sondern zeigt sich in einem verdnderten

Seite 11 von 87



Lebensstil. Paulus betont, dass Glaubige ,.eifrig in guten Werken* sein sollen — nicht als Mittel zur
Rettung, sondern als Frucht der Erlésung. Ein glaubwiirdiges Zeugnis in der Gesellschaft entsteht nicht
durch Worte allein, sondern durch Integritdt, Hilfsbereitschaft und gelebte Liebe. Gute Werke
bestitigen das Evangelium, sie ersetzen es aber nicht. So wird der Glaube im Alltag sichtbar und
glaubhaft. (Titus 3,8; Titus 2,14)

Die Gnade Gottes ist im Zentrum des Titusbriefes als die Kraft zur Erlosung und zur Heiligung.
Paulus beschreibt, dass die ,,erscheinte Gnade' nicht nur rettet, sondern erzieht — sie fithrt zur Abkehr
vom gottlosen Leben und zur Hinwendung zu einem gottgefilligen Wandel. Diese Gnade ist nicht
passiv oder nur vergebend, sondern aktiv und verwandelnd. Sie bringt Menschen dazu, in Erwartung
der Wiederkunft Christi ein geheiligtes Leben zu fiihren. Gnade ist damit nicht nur die Grundlage der
Erlosung, sondern auch die Motivation zur Heiligkeit. Die Gemeinde lebt aus der Gnade — und spiegelt
sie im Alltag wider. (Titus 2,11-14)

Seite 12 von 87



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Die Schrift ist die Grundlage gesunder Lehre und MafBstab fiir geistliche Leitung. Paulus fordert
Titus auf, fest an der Lehre festzuhalten, ,,die dem zuverldissigen Wort entspricht*. Diese Lehre ist nicht
menschlich konstruiert, sondern aus der gottlichen Offenbarung abgeleitet, die im Alten Testament
grundgelegt und im Evangelium erfiillt ist. Die Autoritét des schriftlich offenbarten Wortes bildet das
Fundament fiir das Gemeindeleben. Besonders in einem kulturell und moralisch herausfordernden
Umfeld ist die Schrift der unerschiitterliche Maf3stab fiir Wahrheit. Wer Gottes Wort kennt, kann

Irrlehre erkennen, widerlegen und die Gemeinde geistlich stirken. (Titus 1,9; 2. Timotheus 3,16)

Die Verteidigung der biblischen Wahrheit ist Auftrag jeder geistlichen Leitung. Titus wird
ermahnt, die biblische Lehre nicht nur zu kennen, sondern sie auch in der Gemeinde konsequent
anzuwenden. Die Schrift ist nicht neutral, sondern konfrontiert Irrtum mit Klarheit und Vollmacht. In
einem Umfeld, in dem viele Lehren zirkulieren, ist es entscheidend, dass die Gemeinde am Wort
festhilt. Es geht nicht nur um theologische Richtigkeit, sondern um geistliches Leben und gottliche
Wabhrheit. Die Schrift ist der Priifstein fiir Lehre, Leben und Leitung. (Titus 1,10-11; Titus 2,1)

5.2. Gott der Vater

Gott der Vater wird im Titusbrief als treuer Verheilungsgeber und Urheber des Heilsplanes
dargestellt. Paulus beschreibt Gott als den, ,,der nicht liigen kann* und von Ewigkeit her das ewige
Leben verheiflen hat. Diese Aussage unterstreicht die Glaubwiirdigkeit und Zuverldssigkeit Gottes in
seinem Handeln. Der Erlosungsplan ist nicht Reaktion, sondern goéttliche Initiative, lange vor der
Schopfung gefasst. Die Wahrheit Gottes ist fest, ewig giiltig und wird in Christus offenbar. Der Vater

handelt nicht aus Laune, sondern aus Treue zu seinem Wesen und seinem Wort. (Titus 1,2-3)

Gott der Vater offenbart seine Giite und Barmherzigkeit in der Erlosung der Menschen. Die
Initiative zur Rettung geht nicht vom Menschen aus, sondern allein von Gottes Herz. Paulus schreibt,
dass ,.die Freundlichkeit und Menschenliebe Gottes erschienen ist — und damit das Wesen des Vaters
offenbart wurde. Seine Liebe wird sichtbar in seinem Erbarmen und in der Sendung von Sohn und
Geist. Der Vater ist nicht fern, sondern hat sich aktiv dem siindigen Menschen zugewandt. Seine Giite

ist kein abstrakter Begriff, sondern konkrete Tat im Evangelium. (Titus 3,4-5)

Seite 13 von 87



5.3. Gott der Sohn

Jesus Christus wird im Titusbrief als Retter und Erloser geoffenbart, der sein Volk durch Gnade
reinigt. Paulus betont, dass Christus sich selbst fiir uns gegeben hat, um uns von aller Gesetzlosigkeit
zu erlosen. Diese Selbsthingabe war freiwillig, vollkommen und zielgerichtet — sie hatte das Ziel, ein
reines und hingegebenes Volk zu schaffen. Christus steht im Zentrum des Evangeliums, nicht nur als
historische Figur, sondern als gegenwirtiger Herr und Erloser. Seine Erlosung ist nicht nur rechtlich,
sondern auch transformierend: Sie verdndert das Herz und das Leben. Der Glaubige gehdrt nun

Christus — mit dem Auftrag, in guten Werken zu leben. (Titus 2,14)

Christus ist nicht nur der Retter, sondern auch das Zentrum der Hoffnung und der Erwartung
der Glaubigen. Paulus spricht von der ,seligen Hoffnung und Erscheinung der Herrlichkeit des
grofsen Gottes und unseres Retters Jesus Christus®. Diese Zukunftsaussicht verleiht dem jetzigen
Leben Richtung und Ziel. Christus kommt nicht nur als Richter, sondern auch als Brautigam, um sein
Volk zu sich zu nehmen. Diese Hoffnung motiviert zu einem geheiligten Leben in Erwartung seines

Erscheinens. Erlosung durch Christus umfasst Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. (Titus 2,13)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Heilige Geist wirkt in der Wiedergeburt und Erneuerung der Gliubigen als schopferische
Kraft Gottes. Paulus beschreibt, dass die Rettung nicht aufgrund von Werken geschieht, sondern
durch die Waschung der Wiedergeburt und Erneuerung im Heiligen Geist. Diese Begriffe machen
deutlich, dass der Geist nicht nur belehrt, sondern Leben schafft. Die Wiedergeburt ist ein gottlicher
Neuanfang, kein moralisches Bessermachen. Der Heilige Geist verdndert das Wesen des Menschen
von innen heraus und macht ihn féhig, in einem neuen Leben zu wandeln. Seine Wirksamkeit ist die

unsichtbare, aber reale Kraftquelle des christlichen Lebens. (Titus 3,5)

Der Geist Gottes wird von Gott dem Vater durch Jesus Christus reichlich ausgegossen — zur
inneren Ausstattung der Gliubigen. Diese AusgieBung ist ein Zeichen gottlicher Fiille und
Freigiebigkeit, nicht ein begrenzter Impuls. Der Heilige Geist kommt nicht als Prinzip, sondern als
Person, um dauerhaft im Glaubigen zu wirken. Seine Gegenwart befdhigt zum Dienst, stirkt zur
Heiligung und bezeugt die Zugehorigkeit zu Gott. Der Geist wirkt nicht punktuell, sondern
kontinuierlich im Leben der Gemeinde. Ohne ihn bleibt jede Form von Frommigkeit leer und

wirkungslos. (Titus 3,6; Romer 8,9)

Seite 14 von 87



5.5. Der Mensch und die Siinde

Der Mensch ist von Natur aus siindig, in sich selbst verloren und auf Gottes Gnade angewiesen.
Paulus erinnert die Gldubigen daran, dass sie einst in einem Zustand geistlicher Blindheit lebten —
gepragt von Ungehorsam, Selbsttduschung, Begierden und gegenseitigem Hass. Dieser Zustand betraf
nicht nur Einzelne, sondern beschreibt die allgemeine Verlorenheit des Menschen ohne Gott. Es wird
deutlich, dass kein Mensch sich selbst erlosen kann, weil die Siinde nicht nur dulleres Verhalten
betrifft, sondern das ganze Wesen. Die Vergangenheit der Gldubigen macht die Tiefe der Gnade Gottes

umso deutlicher. Nur durch seine Erneuerung ist ein echter Wandel moglich. (Titus 3,3)

Siinde trennt den Menschen von Gott, und keine eigene Leistung kann diesen Bruch
iiberwinden. Der Titusbrief macht klar, dass das Heil nicht durch menschliche Gerechtigkeit oder
religiose Werke kommt. Selbst das Bemiihen, gut zu handeln, reicht nicht aus, um vor Gott bestehen zu
konnen. Nur Gottes Barmherzigkeit, verbunden mit der geistlichen Erneuerung durch den Heiligen
Geist, bringt wirkliche Verdnderung. Diese Erlosung ist vollig unverdient und verweist auf die
Notwendigkeit gottlichen Eingreifens. Die Diagnose des siindigen Menschen verdeutlicht, warum

Gnade keine Option, sondern eine Notwendigkeit ist. (Titus 3,4-5)

5.6. Die Erlosung

Die Erlosung ist ein Akt gottlicher Barmherzigkeit, der vollig unabhingig von menschlicher
Leistung geschieht. Paulus stellt klar, dass der Mensch nicht durch gerechte Taten gerettet wird,
sondern allein durch Gottes Erbarmen. Die Grundlage der Erlosung liegt nicht im Menschen, sondern
in der Initiative Gottes, der durch seinen Geist erneuert und neues Leben schenkt. Die Wiedergeburt ist
somit ein gottlicher Vorgang, bei dem der Siinder innerlich verwandelt wird. Die Rettung griindet sich
auf das Werk Gottes, nicht auf religiose Bemiihungen oder moralische Verbesserung. So wird die

Gnade als alleiniger Ursprung der Erlosung deutlich hervorgehoben. (Titus 3,4-6)

Erlosung fiihrt nicht nur zur Vergebung, sondern zu einem neuen Stand vor Gott — als Erben des
ewigen Lebens. Der gerettete Mensch erhilt nicht nur neues Leben, sondern auch eine sichere Zukunft
in Gottes Reich. Paulus beschreibt die Glaubigen als solche, die gerecht gemacht wurden und jetzt ein
Erbe der Hoffnung besitzen. Diese Erlosung hat daher sowohl gegenwirtige als auch zukiinftige

Auswirkungen: Sie schenkt Frieden mit Gott im Jetzt und Gewissheit im Blick auf das, was kommt.

Seite 15 von 87



Erlosung bedeutet nicht nur Rettung aus Schuld, sondern auch Zugehdrigkeit zur Familie Gottes. Diese

doppelte Perspektive priagt das christliche Leben tiefgreifend. (Titus 3,7)

5.7. Die Gemeinde

Die Gemeinde soll durch gesunde Leitung, geistliche Ordnung und vorbildliches Verhalten
geprigt sein. Paulus betont die Notwendigkeit, geistliche Leiter einzusetzen, die durch ihre Lehre und
thren Charakter {iberzeugen. Diese Ménner sollen nicht nur im Glauben gefestigt sein, sondern auch
fahig, andere zu lehren und Irrlehren zu widerstehen. Die Gemeinde soll dadurch geschiitzt und
auferbaut werden, damit sie als Licht in einer moralisch dunklen Gesellschaft wirken kann. Ordnung
und Leiterschaft dienen nicht der Kontrolle, sondern der Forderung geistlicher Reife und Einheit. Ein
gesundes Gemeindeleben beginnt mit geistlicher Leitung, die am Wort Gottes ausgerichtet ist. (Titus
1,5-9)

Die Gemeinde ist ein Raum fiir geistliche Entwicklung, gegenseitige Ermutigung und sichtbares
Zeugnis in der Welt. Die Glidubigen sollen durch ihr Verhalten ein positives Beispiel geben, sowohl
innerhalb als auch auferhalb der Gemeinde. Paulus fordert Titus auf, alle Alters- und Lebensgruppen
anzuleiten, damit ihr Lebensstil im Einklang mit dem Evangelium steht. Durch ein Leben in guten
Werken wird der Glaube greitbar und glaubwiirdig. Die Gemeinde soll kein Riickzugsort sein, sondern
eine geistlich gesunde Gemeinschaft mit missionarischer Ausstrahlung. Thre Glaubwiirdigkeit zeigt

sich im Zusammenspiel von Lehre, Charakter und Verhalten. (Titus 2,1-10)

5.8. Engel, Satan und Dimonen

Obwohl Engel und Dimonen im Titusbrief nicht direkt thematisiert werden, ist geistlicher
Widerstand gegen die Wahrheit spiirbar présent. Paulus warnt mehrfach vor falschen Lehrern, die
Unruhe stiften, Haushalte durcheinanderbringen und unbrauchbare Lehren verbreiten. Diese
Erscheinungen sind nicht rein menschlich, sondern Ausdruck geistlicher Verwirrung, die dem Wirken
des Bosen entspricht. Die Irrlehrer handeln nicht aus Unwissenheit allein, sondern aus einer Haltung,
die Wahrheit bewusst unterdriickt. Der geistliche Kampf zeigt sich hier in der Auseinandersetzung mit
Téuschung, Stolz und gesetzlicher Verdrehung. Auch ohne direkte Nennung ddmonischer Méchte wird
der geistliche Ernst der Situation deutlich. (Titus 1,10-11; Titus 3,10-11)

Seite 16 von 87



Der Schutz der Gemeinde vor Irrlehre ist Teil des geistlichen Kampfes gegen zerstorerische
Einfliisse. Paulus ruft Titus dazu auf, sektiererische Menschen nach klarer Ermahnung zu meiden. Das
zeigt, dass es nicht nur um unterschiedliche Meinungen geht, sondern um geistliche Gefdahrdung.
Falsche Lehren untergraben das Evangelium und fiihren in eine Haltung der Selbstverurteilung. Die
geistliche Leitung ist deshalb auch Wichterdienst — zur Abwehr geistlichen Schadens. Wahrheit ist
nicht nur eine Lehre, sondern ein geistliches Bollwerk gegen das Wirken der Finsternis. (Titus 1,13;
Titus 3,9-11)

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Der Titusbrief weist auf die zukiinftige Hoffnung der Gliubigen hin — die Wiederkunft Jesu
Christi. Paulus spricht von der seligen Hoffnung, die auf die Erscheinung der Herrlichkeit Christi
ausgerichtet ist. Diese Hoffnung ist nicht vage oder abstrakt, sondern zielt auf das konkrete
Wiederkommen des Erlosers, das Trost und Motivation zugleich darstellt. Die Erwartung der
Wiederkunft pragt das christliche Leben, indem sie zur Heiligung und Wachsamkeit aufruft. Sie
erinnert daran, dass das irdische Leben nicht das Ziel ist, sondern Vorbereitung auf das ewige Reich
Gottes. Diese Perspektive verleiht dem Glauben Zielrichtung und Standhaftigkeit im Alltag. (Titus
2,13)

Die Erwartung des kommenden Christus ist Motivation fiir ein geheiligtes und hingegebenes
Leben. Die Aussicht auf Jesu Wiederkunft soll Gldubige nicht nur trosten, sondern auch anspornen, in
Reinheit und guten Werken zu leben. Paulus verbindet Endzeiterwartung nicht mit Spekulation,
sondern mit Verantwortung. Die Hoffnung auf die Vollendung der Erlésung motiviert zur inneren
Erneuerung und zum geistlichen Wachstum. Wer auf Christus wartet, lebt mit einem klaren Ziel vor
Augen — in Treue, Selbstbeherrschung und Hingabe. Die Zukunft bestimmt so das Verhalten in der
Gegenwart. (Titus 2,12-14)

Seite 17 von 87



6. Grobgliederung

Titus — Gesunde Lehre, heiliges Leben und praktischer Glaube in der Gemeinde

Teil 1. Gesunde Lehre und Leitung in der Gemeinde (Titus 1)

1. Titus — Ein Diener im Auftrag Gottes (1,1-4)
1.1. Paulus als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi (1,1)
1.2. Der Glaube der Auserwihlten und die Erkenntnis der Wahrheit (1,1-2)
1.3. Die VerheiBBung des ewigen Lebens durch Gott (1,2-3)

1.4. Titus als wahrer Sohn im gemeinsamen Glauben (1,4)

2. Gottes MaBstab fiir Alteste (1,5-9)
2.1. Die Einsetzung von Altesten als geistliche Notwendigkeit (1,5)
2.2. Die charakterlichen Anforderungen an einen Altesten (1,6-8)

2.3. Die Aufgabe eines Altesten: Festhalten an der gesunden Lehre (1,9)

3. Irrlehrer in der Gemeinde entlarven (1,10-16)
3.1. Irrlehrer bringen Unordnung und fithren Menschen in die Irre (1,10-11)
3.2. Die falsche Frommigkeit der Irrlehrer wird entlarvt (1,12-14)
3.3. Wahre Reinheit kommt aus dem Herzen (1,15-16)

Teil 2. Heiliges Leben als Zeugnis fiir Christus (Titus 2)

4. Gesunde Lehre fiir ein geheiligtes Leben (2,1-10)
4.1. Die Verantwortung zur gesunden Lehre in der Gemeinde (2,1)
4.2. Ermahnung fiir dltere Méanner (2,2)
4.3. Ermahnung fiir dltere Frauen (2,3)
4.4. Junge Frauen und Ménner im Glauben stirken (2,4-6)
4.5. Titus als Vorbild in guten Werken und gesunder Lehre (2,7-8)
4.6. Die Verantwortung der Sklaven (2,9-10)

Seite 18 von 87



5. Die Gnade Gottes verindert Menschen (2,11-15)
5.1. Die Gnade Gottes ist erschienen zur Rettung aller Menschen (2,11)
5.2. Die Gnade erzieht uns zu einem geheiligten Leben (2,12)
5.3. Die Hoffnung auf die Erscheinung Christi als Motivation zur Heiligung (2,13)
5.4. Das Ziel von Jesu Erlosung: Ein reines Volk fiir gute Werke (2,14)
5.5. Die Autoritét von Titus in der Verkiindigung der Wahrheit (2,15)

Teil 3. Praktischer Glaube in der Gesellschaft (Titus 3)
6. Christlicher Wandel in einer gottlosen Welt (3,1-8)
6.1. Gehorsam gegeniiber Obrigkeiten und ein friedfertiges Leben (3,1-2)
6.2. Die Vergangenheit der Glaubigen (3,3)
6.3. Die rettende Barmherzigkeit Gottes durch Wiedergeburt (3,4-6)
6.4. Gerechtfertigt aus Gnade (3,7)

6.5. Das Bekenntnis zur Wahrheit und das Festhalten an guten Werken (3,8)

7. Der richtige Umgang mit Streit und Irrlehre (3,9-11)
7.1. Sinnlose Streitfragen und spekulative Diskussionen vermeiden (3,9)
7.2. Ein sektiererischer Mensch soll nach Ermahnung gemieden werden (3,10)

7.3. Die Verdorbenheit und Selbstverurteilung von Irrlehrern (3,11)

8. Glaube zeigt sich in guten Werken (3,12-15)
8.1. Letzte Anweisungen fiir Titus zur Unterstiitzung der Mitarbeiter (3,12-13)
8.2. Die Notwendigkeit guter Werke fiir einen fruchtbaren Glauben (3,14)
8.3. Der abschlieBende Grufl und der Segen fiir die Gemeinde (3,15)

Seite 19 von 87



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

Der Titusbrief ist ein seelsorgerlich-lehrhafter Brief mit stark praktischer Ausrichtung. Paulus ruft dazu
auf, die gesunde Lehre zu bewahren, geistliche Ordnung in der Gemeinde zu férdern und durch gute
Werke ein glaubwiirdiges Zeugnis in der Welt zu geben. Inmitten moralischer Herausforderungen auf
Kreta soll die Gemeinde durch Wahrheit, Charakter und Leitung geprédgt sein. Der Brief zeigt, dass
Gottes Gnade nicht nur rettet, sondern auch erzieht und befédhigt, in Erwartung der Wiederkunft Christi
zu leben. Titus wird als Vorbild und Werkzeug zur Festigung biblischer Prinzipien im Gemeindeleben

eingesetzt.

7.2. Anwendungen

An der gesunden Lehre festhalten. Die Gemeinde braucht klare Orientierung durch das Wort Gottes,
besonders in Zeiten geistlicher Verwirrung. Gesunde Lehre stirkt das Vertrauen auf Christus und

schiitzt vor zerstorerischer Irrlehre.

Ein gottgefilliges Leben fiihren. Der Glaube zeigt sich nicht nur im Bekenntnis, sondern in einem
Leben, das von Liebe, Reinheit und guten Werken geprégt ist. So wird der Glaube fiir andere sichtbar

und anziehend.

Geistliche Ordnung in der Gemeinde bewahren. Struktur und geistliche Leiterschaft sind kein
Widerspruch zur Freiheit im Glauben, sondern Grundlage fiir Wachstum, Reife und Einheit. Biblische
Ordnung schafft Raum fiir gesunde Entwicklung.

Seite 20 von 87



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Warum wurde Titus von Paulus nach Kreta gesandt?

Antwort: Damit er in den Gemeinden geistliche Ordnung herstellt und geeignete Alteste

einsetzt, die in Lehre und Lebenswandel verlésslich sind.

2. Was ist unter ,,gesunder Lehre* im Titusbrief zu verstehen?

Antwort: Lehre, die auf der Wahrheit der Schrift basiert, dem Evangelium entspricht und zur

Frommigkeit, geistlicher Reife und guten Werken fiihrt.

3. In welcher Weise beeinflusst die Gnade Gottes das tigliche Leben der Gliubigen laut
Titusbrief?

Antwort: Sie rettet nicht nur, sondern erzieht zu einem Leben in Selbstbeherrschung,
Gerechtigkeit und Erwartung der Wiederkunft Christi.

4. Welche Eigenschaften miissen geistliche Leiter laut Paulus mitbringen?

Antwort: Sie sollen untadelig, familienorientiert, selbstbeherrscht, gastfreundlich, lehrfahig

und fest in der biblischen Wahrheit verankert sein.

5. Wie beschreibt Paulus den moralischen Zustand der Gesellschaft auf Kreta?

Antwort: Als geprdgt von Liige, Faulheit und Gottlosigkeit — eine Herausforderung fiir das
Gemeindeleben und die Glaubwiirdigkeit der Gldubigen.

6. Welche Rolle spielen gute Werke im Titusbrief?

Antwort: Sie sind Frucht des Glaubens, Ausdruck eines verdnderten Lebens und ein sichtbares

Zeugnis fiir die Wirksamkeit der Gnade.

7. Was sagt Paulus iiber die Rettung und ihre Grundlage?

Antwort: Die Rettung geschieht allein aus Barmherzigkeit, nicht durch Werke, sondern durch

Wiedergeburt und Erneuerung im Heiligen Geist.

8. Wie soll mit Irrlehrern oder sektiererischen Personen umgegangen werden?

Seite 21 von 87



Antwort: Sie sollen nach ein- oder zweimaliger Ermahnung gemieden werden, da sie bewusst

Verwirrung stiften und sich selbst verurteilen.

9. Welche Hoffnung wird den Glidubigen im Titusbrief vor Augen gestellt?

Antwort: Die Wiederkunft Jesu Christi als selige Hoffnung und Ziel des Glaubens, das zu

Heiligkeit und Ausdauer im Glaubensleben motiviert.

10. Welche Aufgabe hatte Titus personlich in der Gemeinde?

Antwort: Er sollte Vorbild sein in Lehre und Lebensstil, mit Autoritdt handeln und die

Gemeinde in der Wahrheit festigen und anleiten.

Seite 22 von 87



Kommentierung

Teil 1. Gesunde Lehre und Leitung in der Gemeinde (Titus 1)

1. Titus — Ein Diener im Auftrag Gottes (1,1-4)

1.1. Paulus als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi (1,1)

Paulus bezeichnet sich zuerst als Knecht Gottes, was seine vollige Unterordnung unter Gottes
Autoritit zeigt. Der Begriff ,,Knecht betont nicht nur Demut, sondern die bewusste
Dienstbereitschaft gegeniiber Gott. Paulus sieht sich nicht als selbstbestimmter religioser Fiihrer,
sondern als einer, der unter gottlichem Auftrag und Herrschaft steht. Diese Haltung prigt seine ganze
Sendung und verleiht seiner Botschaft geistliche Autoritét. Sie steht im Gegensatz zu falschen Lehrern,
die selbstbezogen handeln. Als Knecht Gottes dient Paulus nicht seinem eigenen Vorteil, sondern der
Wahrheit und dem Wachstum der Gemeinde. (Romer 1,1; 1. Korinther 4,1; Galater 1,10)

Seine Berufung zum Apostel steht im Dienst am Glauben der Auserwihlten Gottes. Die
apostolische Sendung ist bei Paulus klar auf das Ziel ausgerichtet, den Glauben der Gldubigen zu
stairken und zu mehren. Der Begriff ,,Auserwdhite” verweist auf Gottes souverdnes Handeln in der
Erlosung, ohne dabei Verantwortung und Glaubensantwort des Menschen auszuschliefen. Paulus’
Aufgabe ist es, diesen Menschen die Wahrheit zu bringen und sie im Glauben zu festigen. Er sieht
seinen Auftrag als Teil des gottlichen Erlosungsplans. Apostolischer Dienst ist damit kein Amt zur
Selbsterhohung, sondern zum Aufbau des Leibes Christi. (Apostelgeschichte 9,15; 2. Timotheus 2,10;
Epheser 4,11-12)

William D. Mounce erkldrt im Complete Expository Dictionary of Old & New Testament
Words, dass das griechische Wort éxiextog (eklektos), das im Neuen Testament insgesamt 22-
mal vorkommt, im Sinne von , auserwdhlit oder ,, ausgewdhlit* verwendet wird. Der Begriff
beschreibt im neutestamentlichen Kontext Menschen oder Wesen, die von Gott fiir ein
besonderes Vorrecht oder eine spezifische Aufgabe erwdhlt wurden. So kann eklektos etwa
,auserwdhlt zum Heil” (z. B. Kol 3,12), , besonders geliebt” (Lk 23,35), ,,von héchster

Seite 23 von 87



Qualitit™ oder ,,erhaben” (1. Tim 5,21) sowie , kostbar* oder , wertvoll”“ (1. Pet 2,4.6)
bedeuten. Die Bedeutung hdngt also vom jeweiligen Zusammenhang ab, behdlt jedoch stets den

Grundgedanken gottlicher Auswahl oder Wertschdtzung bei (Mounce, 2006).

Die Erkenntnis der Wahrheit soll zu einem Leben in Gottesfurcht fiihren. Wahrheit ist fiir Paulus
keine theoretische Lehre, sondern ein Weg zur inneren Umgestaltung. Wahre Lehre verdndert das
Denken und Handeln und bringt Gottesfurcht hervor — ein Leben, das Gott ehrt. Gottesfurcht zeigt sich
nicht in duBBerem Formalismus, sondern in aufrichtiger Hingabe. Paulus betont damit, dass Glaube und
Erkenntnis nie vom Lebenswandel getrennt werden diirfen. Ziel der Erkenntnis ist die sichtbare
Auswirkung im Alltag. (1. Timotheus 6,3; 2. Timotheus 3,5; Jakobus 1,22)

1.2. Der Glaube der Auserwihlten und die Erkenntnis der
Wabhrheit (1,1-2)

Die Hoffnung des ewigen Lebens steht im Zentrum des apostolischen Auftrags. Paulus stellt klar,
dass das Ziel seiner Verkiindigung nicht nur ethische Erziehung ist, sondern die Vermittlung der
Hoffnung auf ewiges Leben. Diese Hoffnung ist nicht vage oder spekulativ, sondern fest gegriindet in
der Zusage Gottes. Ewiges Leben beginnt nicht erst nach dem Tod, sondern umfasst bereits das
gegenwartige neue Leben in Christus. Die Hoffnung gibt Orientierung, Kraft und Ausdauer in einem
zunehmend gottlosen Umfeld. Sie bewahrt den Gldubigen davor, sich nur auf das Sichtbare zu
verlassen. (Romer 8,24-25; 2. Korinther 4,18; 1. Johannes 5,11)

Diese Hoffnung ist durch Gottes Verheilung gesichert — und Gott kann nicht liigen. Paulus
untermauert die Zuverldssigkeit dieser Hoffnung durch den Charakter Gottes selbst. Gott ist
wahrhaftig, und sein Wesen lédsst Liige nicht zu. In einer Welt voller religioser Tduschung ist die
Festigkeit gottlicher Zusagen ein Anker. Gerade gegeniiber falschen Lehrern, die Unwahrheit
verbreiten, hebt Paulus die Vertrauenswiirdigkeit Gottes hervor. Die Grundlage der Hoffhung liegt
nicht im Glaubensgefiihl des Menschen, sondern in der Verldsslichkeit des gottlichen Wortes. (4. Mose
23,19; Hebréer 6,18; Johannes 17,17)

Charles Spurgeon, einer der bekanntesten Prediger des 19. Jahrhunderts, betont in seiner
Predigt zur Wahrheit Gottes, dass die Aussage der Schrift, Gott konne nicht liigen, eng mit dem
Gedanken der Unverdnderlichkeit Gottes verbunden ist. Auch wenn Gott Verdnderungen in
seinem Handeln zulassen mag, dndert er nicht seinen Willen. Spurgeon leitet daraus eine

grundlegende Konsequenz ab: Wenn es wahr ist, dass Gott nicht liigen kann, dann ergibt sich

Seite 24 von 87



daraus eine natiirliche Pflicht fiir alle seine Geschdpfe — ndmlich, ihm zu glauben. Vertrauen
auf Gottes Wort ist somit nicht nur ein Akt des Glaubens, sondern eine vernunftgemdfie

Reaktion auf sein unverdnderliches und vollkommen wahres Wesen (Spurgeon, zitiert in
Crossway, 2023, S. 1854).

Die Verheilung des ewigen Lebens wurde vor ewigen Zeiten gegeben. Paulus beschreibt die
Ewigkeitsperspektive des Evangeliums: Der Heilsplan Gottes reicht iiber die Zeit hinaus. Die Zusage
des ewigen Lebens ist nicht ein spontaner Akt, sondern Teil von Gottes ewigem Ratschluss. Das
unterstreicht die Souverdnitit Gottes in der Heilsgeschichte. Es zeigt auch, dass der Glaube der
Glaubigen in einem groBeren heilsgeschichtlichen Rahmen steht. Wer daran festhilt, lebt nicht aus
Zufall, sondern eingebettet in Gottes ewige Absicht. (Epheser 1,4-5; 2. Timotheus 1,9; Romer 8,29—
30)

1.3. Die Verheilung des ewigen Lebens durch Gott (1,2-3)

Gott hat das verheillene ewige Leben zur bestimmten Zeit offenbart. Die Hoffnung des ewigen
Lebens, die vor ewigen Zeiten verheilen wurde, ist nicht verborgen geblieben, sondern durch Gottes
souverdnes Handeln offenbar geworden. Es handelt sich um eine historische Offenbarung in der Zeit,
nicht blo um eine Idee oder Moral. Diese Offenbarung geschah durch das Evangelium, das jetzt
offentlich verkiindigt wird. Die ,,Zeitpunkte* sind Teil von Gottes Heilsplan, den er selbst lenkt. Damit
wird die Botschaft nicht vom Menschen her gedacht, sondern ist gottlich initiiert und ausgefiihrt.
(Galater 4,4; 2. Timotheus 1,10; Markus 1,15)

Das Evangelium ist eine anvertraute Botschaft, nicht menschliche Erfindung. Paulus versteht
seine Verkiindigung als ,,Verwaltung* — ein Auftrag, der ihm von Gott libergeben wurde. Er handelt
nicht eigenméchtig, sondern als ein Treuhdnder, der im Dienst steht. Der Inhalt der Predigt ist nicht
verhandelbar, weil sie gottlichen Ursprungs ist. Das Evangelium wird nicht weiterentwickelt oder
angepasst, sondern treu weitergegeben. Der Predigtdienst ist damit heiliges Gut und

verantwortungsvoller Dienst zugleich. (1. Korinther 4,1-2; 1. Thessalonicher 2,4; 2. Timotheus 2,2)

Die Predigt geschieht im Auftrag Gottes, unseres Retters. Hier wird Gott selbst als der Ursprung
der Sendung und als Retter betont. Es ist nicht allein Christus, der als Retter erscheint — auch Gott
Vater handelt rettend. Damit wird die Einheit des gottlichen Heilswirkens unterstrichen: Vater, Sohn

und Geist wirken gemeinsam. Diese Perspektive festigt das Vertrauen auf die gottliche Autoritét hinter

Seite 25 von 87



der Verkiindigung. Sie schiitzt die Gemeinde vor menschlichen Lehren und lenkt die Aufmerksamkeit
zuriick zu Gott selbst. (Titus 2,10; Judas 1,25; Jesaja 43,11)

Johannes Chrysostomos, einer der bedeutendsten Kirchenviter und Prediger der Alten Kirche,
vergleicht in seiner Auslegung zu Titus 1,3 die Verkiindigung des Evangeliums mit der Aufgabe
eines Herolds im Theater. Ein Herold, so erkldrt er, zeichnet sich dadurch aus, dass er
offentlich und fiir alle horbar das verkiindet, was tatsdchlich geschehen ist — ohne dabei etwas
hinzuzufiigen oder wegzulassen. Ebenso soll auch die christliche Predigt allein das
weitergeben, was gehort und empfangen wurde, und sich nicht durch eigene Ergdnzungen oder
Abstriche auszeichnen. Die Treue zum Inhalt der Botschaft ist das Kennzeichen eines guten

Verkiindigers (Chrysostomos, zitiert in Crossway, 2023, S. 1854).

1.4. Titus als wahrer Sohn im gemeinsamen Glauben (1,4)

Titus wird als echter Sohn im gemeinsamen Glauben angesprochen. Paulus beschreibt das enge
geistliche Band zwischen sich und Titus mit familiiren Begriffen. Titus ist nicht einfach ein
Mitarbeiter, sondern jemand, der durch Paulus’ Dienst zum Glauben gekommen ist und diesen
Glauben teilt. Der Ausdruck ,,gemeinsamer Glaube* betont die Einheit in der Lehre und im geistlichen
Fundament. Diese geistliche Beziehung griindet sich nicht auf Emotion, sondern auf das verbindende
Band des Evangeliums. Dadurch wird Titus als legitimer Vertreter apostolischer Lehre eingesetzt. (1.
Korinther 4,17; Philipper 2,22; 2. Timotheus 1,2)

David H. Stern, messianisch-jiidischer Bibelkommentator, weist in seinem Kommentar zu Titus
1,4 darauf hin, dass das Neue Testament die Gottlichkeit Jesu hdufig auf indirekte Weise betont.
Wiihrend in Vers 3 von Gott als dem Retter die Rede ist, wird im darauffolgenden Vers dieselbe
Bezeichnung — ,, Retter “ — auf Jeschua, den Messias angewandt. Stern erkldrt, dass diese Art
von Formulierung typisch fiir das Neue Testament sei: Anstatt direkt zu sagen ,,Jeschua ist
Gott*“, beschreibt es ihn mit Begriffen und Titeln, die ausschliefflich Gott zukommen. Diese
subtile Darstellung sei fiir Menschen ohne Glauben oft unverstdndlich geblieben — selbst
angesichts offensichtlicher Zeichen und Wunder, wie sie etwa in Markus 2,1-12, Johannes 6
oder Johannes 9 berichtet werden. (Stern, 1996, S. Tit 1,4)

Seite 26 von 87



Die Segensworte Gnade, Barmherzigkeit und Friede fassen die ganze Heilserfahrung zusammen.
Paulus verwendet eine dreifache Segensformel, die sowohl die Quelle als auch die Auswirkung des
Evangeliums betont. Gnade ist das unverdiente Geschenk Gottes, Barmherzigkeit zeigt sein Erbarmen
mit dem Siinder, Friede ist das Ergebnis der Versohnung mit Gott. Diese Gaben stammen sowohl vom
Vater als auch von Christus — beide werden gleichwertig genannt. Der doppelte Ursprung zeigt die
gottliche Einheit und betont die gottliche Autoritéit hinter dem Auftrag von Titus. Der Segenswunsch
ist gleichzeitig eine geistliche Starkung fiir seinen schwierigen Dienst auf Kreta. (2. Timotheus 1,2;
Romer 5,1; Epheser 2,4-5)

Seite 27 von 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 1.1-4)

Zusammenfassung:

Paulus beginnt den Brief mit einer ausfiihrlichen Selbstvorstellung, in der er seine Berufung als Knecht
Gottes und Apostel Jesu Christi betont. Sein Dienst richtet sich auf den Glauben der Auserwihlten
Gottes und auf die Erkenntnis der Wahrheit, die zur Gottesfurcht fiihrt. Die Grundlage dieser Berufung
ist die Hoffnung des ewigen Lebens, das Gott verheiflen hat, der nicht liigen kann. Diese Verheiflung
wurde vor ewigen Zeiten gegeben, aber zur rechten Zeit durch die Predigt offenbar gemacht, mit der
Paulus nach gottlichem Auftrag betraut wurde. Der Fokus liegt auf dem unerschiitterlichen Charakter
Gottes, dessen Zusagen zuverldssig sind. Paulus stellt seinen Dienst in den gréferen Heilsplan Gottes,
der durch Wahrheit und Gnade wirkt. Der Brief ist an Titus gerichtet, den Paulus als sein echtes Kind
nach gemeinsamem Glauben bezeichnet. Die Einleitung endet mit einem Segensgrul3 von Gnade,

Barmherzigkeit und Frieden von Gott dem Vater und Christus Jesus, unserem Retter.

Anwendungen:

Geistlicher Dienst basiert auf gottlichem Auftrag, nicht auf persénlichem Ehrgeiz. Paulus versteht
sich als Diener Gottes, nicht als selbstgewéhlter Fiihrer. Seine Berufung ist eingebettet in Gottes Plan,
nicht in menschliche Anerkennung. Diese Sichtweise schiitzt vor Selbstiiberschitzung und fiihrt zu

treuer Verantwortung.

Wahrheit und Gottesfurcht gehéren untrennbar zusammen. Die Erkenntnis der Wahrheit soll zu
einem Leben in Ehrfurcht vor Gott fithren. Glaube ist nicht nur ein intellektuelles Bekenntnis, sondern

zeigt sich im Lebensstil. Geistliches Wachstum beginnt mit der Verkniipfung von Lehre und Leben.

Gottes Zusagen sind verlisslich, weil er nicht liigen kann. Die Hoffnung auf ewiges Leben ruht
nicht auf menschlicher Vorstellung, sondern auf Gottes unveranderlicher Treue. Wer diese Verheiflung
kennt, kann auch in schwierigen Zeiten feststehen. Gottes Wort ist nicht nur wahr, sondern tragfihig

fiir das ganze Leben.

Seite 28 von 87



2. Gottes MaBstab fiir Alteste (1,5-9)

2.1. Die Einsetzung von Altesten als geistliche Notwendigkeit (1,5)

Die Einsetzung von Altesten ist eine gottlich gebotene Ordnung fiir die Gemeinde. Paulus lisst
Titus auf Kreta mit einer klaren Anweisung zuriick: Alteste sollen eingesetzt werden, um die jungen
Gemeinden zu ordnen und zu leiten. Diese Struktur ist keine menschliche Idee, sondern Ausdruck
gottlicher Ordnung und Fiirsorge. Eine Gemeinde ohne geistlich qualifizierte Leiter bleibt instabil,
verwundbar und anfillig fiir falsche Lehre. Alteste stehen nicht fiir Hierarchie im weltlichen Sinn,
sondern flir verantwortungsbewusste geistliche Aufsicht. Ihre Einsetzung ist daher keine Nebensache,
sondern ein elementarer Bestandteil neutestamentlicher Gemeindestruktur. Diese Ordnung bezeugt,
dass Gott ein Gott der Ordnung ist, nicht der Verwirrung. Der Auftrag an Titus spiegelt die
apostolische Autoritidt wider, die fiir die Griindung und Festigung gesunder Gemeinden nétig ist.
(Apostelgeschichte 14,23; 1. Korinther 14,33; 1. Timotheus 3,1-2)

William D. Mounce erldutert in seinem Complete Expository Dictionary, dass das griechische
Verb émioiopOow (epidiorthood), das im Neuen Testament nur einmal vorkommt (in Titus 1,5), im
Sinne von ,,weiter in Ordnung bringen”, , ergdnzend zurechtbringen* oder , korrigieren* zu
verstehen ist. Der Begriff deutet darauf hin, dass etwas bereits begonnen wurde, jedoch noch
weiterer Korrektur oder Vervollstindigung bedarf. In Titus 1,5 beschreibt Paulus mit diesem
Wort die Aufgabe des Titus, in den Gemeinden Kretas das zu vollenden, was in der
Gemeindestruktur noch unvollstindig war — insbesondere durch die Einsetzung von Altesten.
Es geht also um das gezielte Weiterfiihren einer bereits begonnenen geistlichen Ordnung
(Mounce, 2006).

Johannes Calvin, einer der fiihrenden Reformatoren des 16. Jahrhunderts, macht in seinem
Kommentar zu Titus 1,5 deutlich, dass der Aufbau der Gemeinde kein leichtes Unterfangen sei,
das schnell oder in einem einzigen Schritt zur Vollkommenheit gebracht werden konne.
Vielmehr erfordere das Wachstum und die Festigung der Kirche Zeit, Geduld und
kontinuierliche geistliche Arbeit. Calvins Bemerkung unterstreicht die Realitdt, dass die
Gemeinde ein Werk in Entwicklung ist, das behutsam und mit géttlicher Fiihrung aufgebaut
werden muss (Calvin, zitiert in Crossway, 2023, S. 1854).

Seite 29 von 87



Unvollendetes Gemeindeleben bedarf geistlicher Reifung durch Alteste. Paulus spricht von dem,
was ,,noch mangelte* — also davon, dass die Gemeinden zwar existierten, aber in ihrer Struktur noch
unvollstindig waren. Das zeigt, dass eine Gemeinde nicht nur aus Glidubigen besteht, sondern durch
biblische Leitung geordnet sein muss, um zur Reife zu gelangen. Alteste sind Werkzeuge Gottes zur
Vervollstindigung des geistlichen Lebens der Gemeinde. Thre Aufgabe ist nicht nur Verwaltung,
sondern die geistliche Ausrichtung, der Schutz und die Lehre. Ohne sie bleibt die Gemeinde in einem
Zustand geistlicher Unvollstindigkeit. Die Einsetzung von Altesten ist also kein optionaler Schritt,
sondern gottliche Notwendigkeit zur Reife. Die Vollendung des Auftrags verlangt Verbindlichkeit und
geistliche Eignung. (Epheser 4,11-13; Kolosser 1,28; 1. Petrus 5,1-3)

Die Berufung zur Altestenschaft basiert auf apostolischer Autoritiit und géttlicher Anweisung.
Titus handelt hier nicht auf eigene Initiative, sondern auf Grundlage der Vollmacht, die er von Paulus
empfangen hat. Diese Beauftragung zeigt, dass geistliche Leitung nicht selbsternannt, sondern
anerkannt und bestitigt sein muss. Sie geschieht in Ubereinstimmung mit der Schrift, nicht nach
personlichen Préferenzen oder menschlichen Kriterien. Paulus nennt ,jede Stadt, was die lokale
Struktur und Verbindlichkeit der Gemeinde unterstreicht. Die Altesten sind nicht iiberregional
zustindig, sondern vor Ort, eingebettet in das Leben der lokalen Gemeinde. Dies stirkt
Verbindlichkeit, Gemeinschaft und geistliche Verantwortung. Die Verbindung zwischen apostolischer
Lehre und ortlicher Umsetzung wird hier beispielhaft sichtbar. (2. Timotheus 2,2; Apostelgeschichte
20,28; Hebréer 13,17)

C.1. Scofield, Herausgeber der bekannten Scofield-Bibel, geht in seiner Anmerkung zu Titus 1,5
auf die Situation der Gemeinden auf Kreta ein. Er betont, dass es in diesen Gemeinden
durchaus Mcnner gab, die den Anforderungen fiir das Amt eines Altesten entsprachen und vom
Heiligen Geist als Aufseher eingesetzt worden waren (vgl. Apg 20,28). Das Problem bestand
jedoch nicht im Fehlen qualifizierter Personen, sondern in der fehlenden ordnungsgemdjfien
Ernennung dieser Altesten. Scofield weist darauf hin, dass die Frage nicht das Vorhandensein
solcher Mdnner betraf, sondern ihre formelle Einsetzung in das Amt. Die Schrift zeigt laut
Scofield eine fortschreitende Offenbarung dariiber, wie die Ernennung von Altesten erfolgen
soll (Scofield, 2015, S. 1511).

2.2. Die charakterlichen Anforderungen an einen Altesten (1,6-8)

Ein Altester muss untadelig sein — in seinem Lebenswandel wie im Ruf. ,,Untadelig” bedeutet, dass

kein berechtigter Vorwurf gegen den Charakter und das Verhalten des Kandidaten erhoben werden

Seite 30 von 87



kann. Es geht nicht um Siindlosigkeit, sondern um einen Lebensstil, der ehrlich, integer und
vorbildlich ist. Ein solcher Mensch lebt transparent, aufrichtig und ist sowohl in der Gemeinde als
auch auflerhalb als zuverldssig bekannt. Seine geistliche Reife zeigt sich nicht nur im theologischen
Wissen, sondern in einem geheiligten Leben. Diese Voraussetzung schiitzt die Gemeinde vor Irritation,
Ansto und dem Einfluss unzuverldssiger Fithrung. Wer ein Leben in Heuchelei oder
Widerspriichlichkeit fiihrt, disqualifiziert sich von geistlicher Verantwortung. Untadeligkeit ist ein
Spiegel der inneren Gottesfurcht und der dufleren Glaubwiirdigkeit. (1. Timotheus 3,2; 1. Petrus 5,3;
Philipper 2,15)

Verlyn D. Verbrugge, ein evangelikaler Neutestamentler mit besonderem Fokus auf
Wortbedeutungen und theologische Zusammenhdnge, untersucht den Begriff davéykintog
(anénklétos) — was so viel bedeutet wie , nicht anklagbar® oder , ,untadelig”. Im Neuen
Testament begegnet dieser Ausdruck sowohl in einem praktischen als auch in einem
heilsgeschichtlichen Kontext. Zundchst beschreibt avéykintog (anénklétos) die Voraussetzung
fiir geistliche Leiterschaft in der Gemeinde — etwa in Titus 1,6—7 und 1. Timotheus 3,10.
Verbrugge betont, dass Gemeindeleiter nicht nur geistlich befihigt sein sollen, sondern auch
im alltiglichen Leben einen untadeligen Ruf genieffen miissen. Es geht dabei um gelebte
Glaubwiirdigkeit, um Anstand, Integritit und ein Leben, das dem Evangelium entspricht — denn
das Zeugnis der Gemeinde hdngt wesentlich mit dem Verhalten ihrer Leitung zusammen.
Dariiber hinaus hat der Begriff auch eine tiefere geistliche Bedeutung: In 1. Korinther 1,8 und
Kolosser 1,22 wird avéyxintog (anénklétos) in einem juristischen Sinn verwendet. Dort geht es
darum, dass Gldubige durch den Glauben an Jesus Christus am Tag des Gerichts vor Gott als
,unanklagbar dastehen. Diese Stellung ist kein Verdienst menschlicher Gerechtigkeit,
sondern griindet allein im Werk Jesu — seiner Versohnung am Kreuz. In Verbindung mit
Begriffen wie amomos (,,makellos*), die ebenfalls verwendet werden (vgl. Epheser 5,27,
Philipper 2,15, 1. Petrus 1,19), wird deutlich: Wer in Christus ist, steht durch Gottes Gnade

rein und gerecht vor ihm.

Verbrugge zeigt, dass avéykintog (anénklétos) also zwei Dimensionen verbindet: die sichtbare
Glaubwiirdigkeit im Leben eines Christen — und die tiefe Gewissheit, dass wir in Christus vor

Gott gerecht dastehen. (Verbrugge, 2000)

Die Ehe eines Altesten soll durch Treue und Reinheit gepriigt sein. Der Ausdruck , Mann einer
Frau beschreibt einen Mann, der treu zu seiner Frau steht — emotional, moralisch und geistlich. Diese
Anforderung geht liber den formalen Ehestatus hinaus und betont die personliche Integritdt in seiner
familidren Beziehung. Sie schiitzt vor Fiihrern, deren privates Leben im Widerspruch zu ihrer
offentlichen Lehre steht. Die Ehe dient hier als Priifstein fiir Selbstbeherrschung, Verbindlichkeit und

Seite 31 von 87



Charakterstarke. Geistliche Leitung beginnt im engsten Beziehungsumfeld. Ein Mann, der in der Ehe
verantwortungsvoll lebt, wird auch in der Gemeinde sorgfiltig und glaubwiirdig handeln. (Epheser
5,25; 1. Timotheus 3,12; Hebrder 13,4)

Charles C. Ryrie, ein einflussreicher evangelikaler Theologe und Bibelausleger, geht in seiner
Ryrie Study Bible auf die Formulierung ,,Mann einer Frau‘ in Titus 1,6 ein. Der griechische
Ausdruck bedeute wortlich ,,ein-Frau-Mann** (one-woman man), und Ryrie zufolge impliziert
dies eine eheliche Treue, die fiir Alteste vorausgesetzt wird. In der neutestamentlichen
Gemeinde werden Alteste grundsitzlich als verheiratete Mdinner mit Kindern dargestellt. Es
gibt verschiedene Auslegungen: Einige meinen, es bedeute , nur eine Frau zurzeit”, andere
,, hur eine lebende Ehefrau“. Am wahrscheinlichsten ist laut Ryrie jedoch die Auffassung, dass
damit gemeint ist, dass der Alteste nur eine Frau gehabt haben soll — also keine zweite Ehe
nach Scheidung. Dabei verweist er auf dhnliche Formulierungen in 1. Timotheus 5,9 und auch
auf Stellen wie 1. Korinther 7,39 und 1. Timotheus 5,14, wo eine Wiederverheiratung von
Witwen ausdriicklich erlaubt wird (Ryrie, 1995, S. 1935).

R.Y. Koelner, ein messianisch-jiidischer Bibelausleger, verweist in seinem Kommentar zu Titus
1 auf die rabbinische Tradition, die die erste positive Gebotshandlung der Bibel in 1. Mose
1,28 sieht: die Aufforderung zur Fortpflanzung. Nach der Auslegung des bekannten jiidischen
Gelehrten Maimonides sei es deshalb fiir jeden Israeliten eine religiose Pflicht, méglichst friih
zu heiraten. Das empfohlene Heiratsalter liege laut rabbinischer Lehre bei 18 Jahren (vgl. Avot
5,24), und wer iiber das 20. Lebensjahr hinaus unverheiratet blieb, galt als von Gott selbst
verflucht (Kidduschin 29b).

Einige Stimmen im Talmud betonen sogar, dass man bereits mit dem Erreichen der Pubertdit —
etwa mit 14 Jahren — heiraten sollte, wobei die Praxis stets an die geistige Reife gekoppelt war.
So schreibt etwa R. Hisda seine geistige Uberlegenheit dem Umstand zu, dass er schon mit 16
Jahren verheiratet war (Kidduschin ebenda). Gleichzeitig war es Eltern streng verboten, ihre

Kinder vor dem Eintreten der Pubertit zu verheiraten (Sanhedrin 76b).

Wer das heiratsfihige Alter ohne triftigen Grund iiberschritt, konnte nach rabbinischem Recht
vom Gericht zur Ehe verpflichtet werden. Als einziger legitimer Grund fiir das Hinauszogern
galt das intensive Studium der Tora — und selbst das nur in Ausnahmefillen. Ein lebenslanger
Zolibat war im Judentum héchst ungewohnlich und nur in duferst seltenen Fillen erlaubt
(Jebamot 63b;, Maimonides, Yad, Ishut XV; Schulchan Aruch, Eben ha-Eser 1). (Koelner, 2022,
S. 30-31)

Seite 32 von 87



Die Erziehung der Kinder offenbart geistliche Fiihrungsqualitit im Privaten. Ein Altester soll
gldubige Kinder haben, die nicht als ziigellos oder widerspenstig gelten. Das bedeutet nicht, dass sie
perfekt sind, sondern dass sie durch eine gesunde geistliche Erziehung geformt wurden. Der familidre
Rahmen ist ein Trainingsfeld fiir geistliche Leitung: Geduld, Lehre, Konsequenz und Liebe sind dort
taglich gefordert. Wenn ein Mann seine Familie nicht in Liebe und Wahrheit fiihren kann, wie soll er
die Gemeinde leiten? Die geistliche Gesundheit der Familie ist damit ein direkter Hinweis auf die
Eignung fiir den Dienst. Die Kinder spiegeln — zumindest teilweise — das geistliche Klima des Hauses
wider. (1. Timotheus 3,4-5; Spriiche 22,6; Josua 24,15)

William Barclay, ein populdrer neutestamentlicher Ausleger, macht in seinem Kommentar zu
den Pastoralbriefen sinngemdfs deutlich, dass der christliche Glaube im eigenen Zuhause
beginnt. Es sei keine Tugend, sich so stark in der Gemeindearbeit oder im offentlichen Dienst
zu engagieren, dass dariiber die eigene Familie vernachlissigt wird. Besonders bei
Kirchenleitern kénne kein noch so groffer FEinsatz in der Gemeinde den Schaden
wiedergutmachen, der durch mangelnde Fiirsorge fiir das eigene Haus entsteht. Fiir Barclay ist
die geistliche Verantwortung im familidren Bereich grundlegend und unersetzlich (Barclay,
2003, S. 263-264).

John F. MacArthur Jr., konservativer Bibellehrer und Autor des MacArthur Bible Commentary,
legt den Ausdruck ,,gldubige Kinder* in Titus 1,6 so aus, dass damit Kinder gemeint sind, die
rettenden Glauben an Christus haben und diesen auch in ihrem Verhalten sichtbar machen. Er
betont, dass das Wort ,,gldubig* im Neuen Testament ausschlieflich fiir wirklich Glaubende
verwendet wird — nicht fiir Ungldubige oder lediglich moralisch angepasste Kinder. Wiihrend
in 1. Timotheus 3,4 betont wird, dass Kinder gehorsam und untergeordnet sein sollen — also
eher auf jiingere Kinder im Elternhaus abgezielt wird —, geht es in Titus 1,6 offenbar um dltere
Kinder, deren personlicher Glaube und Lebensstil ein Zeugnis fiir die Eignung eines Leiters
darstellen. (MacArthur, 2005, S. Tit 1,6)

Ein Altester darf keine Fiihrungsperson sein, die geistliche Verantwortung vernachlissigt. Die
Formulierung ,,nicht ziigellos oder ungehorsam® zeigt, dass die Kinder zumindest eine gesunde
Disziplin und moralische Orientierung kennen sollen. Geistliche Verantwortung im Haus ist keine
Nebensache, sondern Priifstein fiir das Verhalten in der Gemeinde. Wo Kinder ohne Leitung
aufwachsen, kann oft ein Mangel an geistlicher Klarheit und Prisenz des Vaters festgestellt werden. Es

geht hier nicht um Kontrolle, sondern um liebevolle, konsequente Begleitung und Erziehung. Der

Seite 33 von 87



Alteste muss in der Lage sein, Grenzen zu setzen und Respekt zu fordern. Diese Voraussetzung zeigt,
dass geistliche Autoritit mit praktischer Fiirsorge verbunden ist. (Spriiche 13,24; Epheser 6,4; Kolosser
3,21)

Ein Altester steht in der Verantwortung als Haushalter Gottes. Die Bezeichnung ,,Haushalter
Gottes* betont, dass ein Altester nicht in eigener Autoritit handelt, sondern im Auftrag und unter der
Aufsicht Gottes. Ein Haushalter verwaltet nicht sein eigenes Haus, sondern das Eigentum eines
anderen — in diesem Fall die Gemeinde Gottes. Diese Verantwortung verlangt Treue, Weisheit und
Rechenschaft gegeniiber dem Herrn, dem er dient. Es ist eine geistliche Verwalterschaft, die sowohl
Lehre als auch Seelsorge, Disziplin und Vorbildfunktion umfasst. Der Haushalter muss sich {iber seine
personlichen Wiinsche und Ambitionen hinwegsetzen, um den Willen Gottes zu tun. Diese Perspektive
unterstreicht die Ernsthaftigkeit des Amtes und die Abhéngigkeit von goéttlicher Fiihrung. Wer sich
dieser Verantwortung nicht bewusst ist, sollte das Amt nicht anstreben. (1. Korinther 4,1-2; Lukas
12,42; Hebréer 13,17)

Ein Altester darf nicht eigenwillig sein. Eigenwille beschreibt eine Haltung, die den eigenen Kopf
durchsetzen will, unabhingig von Ratschlag, Korrektur oder der Leitung des Heiligen Geistes. Solche
Menschen sind oft rechthaberisch, schwer zuginglich fiir Kritik und nicht bereit zur Demut. Ein
Altester hingegen muss lernbereit, reflektiert und gemeinschaftlich orientiert sein. Geistliche Leitung
erfordert Bereitschaft zum Dienen, nicht zum Herrschen. Der Eigenwillige stellt sich selbst ins
Zentrum — und wird dadurch zur Gefahr fiir die Gemeinde. Leiterschaft nach biblischem Mafstab
bedeutet, den anderen hoher zu achten als sich selbst. Ein solcher Charakterzug ist daher klar

disqualifizierend fiir geistliche Leitung. (Philipper 2,3; Spriiche 12,15; Jakobus 3,17)

Ein Altester darf nicht jihzornig oder unbeherrscht sein. Zorn ist eine natiirliche Regung, aber in
der geistlichen Leitung kann unkontrollierter Zorn groflen Schaden anrichten. Ein jdhzorniger Mensch
verliert schnell die Kontrolle, verletzt mit Worten und schafft Angst statt Vertrauen. Der Alteste muss
in der Lage sein, Emotionen im Licht des Evangeliums zu beherrschen. Selbstbeherrschung ist Frucht
des Geistes und Ausdruck geistlicher Reife. Gerade in Konflikten, in Seelsorge und bei Korrektur
braucht es Ruhe, Geduld und Weisheit. Wer sich nicht unter die Kontrolle Gottes stellt, kann andere
nicht geistlich leiten. Zornige Leiter zerstoren, anstatt aufzubauen. (Spriiche 14,29; Epheser 4,26-27;
Galater 5,22-23)

Ein Altester darf kein Trinker, kein Gewalttiitiger und kein habgieriger Mensch sein. Diese drei
Merkmale beschreiben typische Fehlhaltungen, die das Amt des Altesten entehren. Ein Trinker ist

Seite 34 von 87



jemand, der sich von Alkohol kontrollieren ldsst — was zu Kontrollverlust, Uneinsichtigkeit und
schlechten Entscheidungen fiihrt. Gewalttatigkeit, ob korperlich oder verbal, widerspricht vollig dem
sanftmiitigen Geist, den ein Hirte haben soll. Habsucht zeigt, dass das Herz an Besitz hangt und nicht
am Wohl der Gemeinde. In allen drei Féllen geht es um das Fehlen von geistlicher MaBigung und
gottlichem Charakter. Ein solcher Mensch ist in der Gefahr, Gottes Anliegen mit personlichen
Interessen zu vermischen. Paulus betont hier, dass geistliche Reife mit einem geheiligten Lebensstil
einhergeht. (1. Timotheus 3,3; Hebrder 13,5; 1. Petrus 5,2)

Ein Altester soll gastfreundlich sein — offen fiir Menschen und bereit zur praktischen Liebe.
Gastfreundschaft zeigt, dass das Haus des Altesten ein Ort der Annahme, der Gemeinschaft und des
Dienens ist. In der damaligen Zeit war Gastfreundschaft eine unverzichtbare Tugend, besonders in
einer verfolgten Gemeinde ohne 6ffentliche Infrastruktur. Auch heute ist sie ein Zeichen fiir offene
Herzen und gelebte Nichstenliebe. Der Alteste stellt sich und sein Zuhause zur Verfiigung, ohne
Berechnung, sondern aus Liebe zu Christus und zur Gemeinde. Gastfreundschaft ist Ausdruck von
GroBziigigkeit, Warme und Bereitschaft zum Teilen. Sie dient nicht nur praktischen Zwecken, sondern
offnet Tiiren fiir Seelsorge, Jiingerschaft und geistliche Gemeinschaft. Diese Haltung widerspricht
jeder Selbstbezogenheit und zeigt, dass der Alteste Menschen wichtiger nimmt als Komfort. (Rémer
12,13; 1. Petrus 4,9; Hebréer 13,2)

Ein Altester muss das Gute lieben — nicht nur erkennen, sondern aktiv fordern. Die Liebe zum
Guten ist mehr als ein moralisches Urteil; sie ist eine Herzenshaltung, die sich an dem freut, was
Gottes Wesen widerspiegelt. Ein geistlicher Leiter soll nicht neutral sein, sondern aktiv das fordern,
was heilig, gerecht und segensreich ist. Diese Liebe priagt seine Entscheidungen, seine Beziehungen
und seine Priorititen. Wer das Gute liebt, hasst das Bose — und ist dadurch in der Lage, weise zu
unterscheiden. Diese Haltung schiitzt vor Gleichgiiltigkeit und Kompromissbereitschaft. Ein solcher
Mensch erkennt geistliche Qualitit und fordert sie konsequent. Diese Herzensausrichtung ist ein

Schliissel zur gesunden Leitung. (Amos 5,15; Romer 12,9; Philipper 4,8)

Ein Altester muss besonnen und maBvoll leben — in innerer Ausgeglichenheit und geistlicher
Reife. Besonnenheit zeigt sich in einem ruhigen, iiberlegten Wesen, das nicht von Emotionen oder
duBeren Umstinden getriecben wird. Der Alteste kann Situationen niichtern beurteilen, ohne sich
vorschnell beeinflussen zu lassen. MaBlvoll bedeutet, dass er diszipliniert mit Zeit, Worten, Emotionen
und Ressourcen umgeht. Diese Ausgeglichenheit bewahrt die Gemeinde vor Extremen und
uniiberlegtem Handeln. Es zeigt sich auch darin, wie mit Spannungen, Lob, Kritik oder

Herausforderungen umgegangen wird. Besonnene Leiter geben der Gemeinde Sicherheit, weil sie

Seite 35 von 87



nicht sprunghaft oder reaktiv sind. Diese innere Stabilitit ist eine Frucht geistlicher Reife. (1.
Timotheus 3,2; 2. Timotheus 1,7; Spriiche 16,32)

Ein Altester muss gerecht, fromm und beherrscht sein — im Umgang mit Gott und den
Menschen. Gerechtigkeit meint hier eine Haltung, die sich nach Gottes Mafistidben richtet — sowohl im
Urteil als auch im Handeln gegeniiber anderen. Frommigkeit beschreibt die personliche
Gottesbeziehung, geprdgt von Ehrfurcht, Gebet, Wortliebe und Gehorsam. Selbstbeherrschung
schlieBlich zeigt, dass der Alteste unter der Leitung des Geistes steht — nicht getrieben von Impulsen,
Launen oder Begierden. Diese drei Eigenschaften bilden ein geistliches Dreieck der Reife: gegeniiber
Gott, sich selbst und den Mitmenschen. Ein Altester, der hierin wichst, wird ein glaubwiirdiges
Vorbild und ein zuverlédssiger Hirte sein. Solche Leiter segnen die Gemeinde durch ihre Integritit und
ihr Vorbild. (Galater 5,22-23; 1. Timotheus 6,11; Micha 6,8)

2.3. Die Aufgabe eines Altesten: Festhalten an der gesunden Lehre
(1,9)

Ein Altester muss an der gesunden Lehre festhalten, wie sie iiberliefert wurde. Die gesunde Lehre
ist das apostolische Evangelium, das unverdndert und vollstindig bewahrt werden muss. Dieses
Festhalten bedeutet nicht bloB Zustimmung, sondern ein aktives Verteidigen und Leben aus der
Wahrheit. Der Ausdruck ,.gemdf3 der Lehre, die zuverldssig ist“ verweist auf die autoritative,
verbindliche Uberlieferung des Glaubens, wie sie durch die Apostel gegeben wurde. Ein Altester darf
keine Kompromisse mit Irrlehren oder modernen Anpassungen eingehen, sondern muss unbeirrbar zur
Schrift stehen. Nur wer in der Wahrheit verwurzelt ist, kann die Gemeinde gesund fiihren. Diese Treue
zur biblischen Lehre ist nicht optional, sondern konstitutiv fiir das Amt. Das Wort Gottes ist das
Fundament des geistlichen Dienstes. (2. Timotheus 1,13-14; 2. Timotheus 3,16-17; Judas 1,3)

Ein Altester soll mit der Lehre sowohl ermutigen als auch iiberfiihren konnen. Die gesunde Lehre
hat eine doppelte Wirkung: Sie erbaut die Glidubigen und stellt Irrlehre bloB. Ein Altester muss in der
Lage sein, beides zu tun — sowohl in Liebe zu lehren als auch mit Klarheit zu korrigieren. Ermutigung
geschieht nicht durch menschliche Worte, sondern durch die Autoritét der Schrift. Gleichzeitig muss
der Alteste den Mut haben, falsche Vorstellungen zu entlarven, auch wenn das Widerstand erzeugt.
Diese Ausgewogenheit zwischen Sanftmut und Standhaftigkeit zeigt geistliche Reife. Ein einseitiger

Dienst — nur Erbauung ohne Abgrenzung oder umgekehrt — gefahrdet die Gemeinde. Die Wahrheit

Seite 36 von 87



muss angewandt werden — mit Liebe, Klarheit und Treue. (Titus 2,1; 2. Timotheus 4,2;
Apostelgeschichte 20,28-31)

Die Uberfiihrung der Widersprechenden gehort zur geistlichen Schutzfunktion eines Altesten.
Ein Altester ist nicht nur Lehrer, sondern auch Wichter der Gemeinde. Wer der Wahrheit widerspricht,
muss mit geistlicher Einsicht und biblischer Begriindung korrigiert werden. Diese Aufgabe verlangt
geistliche Urteilsfihigkeit, biblische Griindlichkeit und charakterliche Festigkeit. Uberfiihrung
bedeutet nicht bloB intellektuelle Argumentation, sondern geistgeleitete Zurechtweisung mit dem Ziel
der Umkehr. Der Alteste schiitzt die Herde vor Verfiihrung, indem er falsche Lehre beim Namen nennt.
Schweigen oder Toleranz gegeniiber Irrtum ist keine geistliche Tugend, sondern eine Unterlassung
geistlicher Verantwortung. Die Gemeinde braucht Klarheit, nicht Verwirrung. (Romer 16,17; 1.
Timotheus 1,3-4; Hesekiel 33,7)

,,ermahnen . William D. Mounce, ein bedeutender Bibelwissenschaftler mit Schwerpunkt auf
der griechischen Sprache des Neuen Testaments, erkldrt in seinem Complete Expository
Dictionary, dass das griechische Verb mopoxoiéw (parakaléd) im Neuen Testament in ganz
unterschiedlichen Zusammenhdngen verwendet wird — und dennoch einen gemeinsamen Kern
hat: Es geht stets um eine Form der Zuwendung zum anderen. So kann das Wort im Sinne von
. rufen‘ oder ,, herbeirufen “ gebraucht werden, etwa im Sinne einer Einladung oder Bitte (vgl.
Apostelgeschichte 28,20). Es kann aber auch eine deutliche Ermahnung oder Aufforderung
ausdriicken, wie z. B. in Lukas 3,18 oder Apostelgeschichte 2,40, wo Menschen mit Nachdruck
zur Umkehr gerufen werden. In anderen Kontexten hat parakaléo die Bedeutung von ,, bitten *,
,,anflehen* oder ,,dringlich ersuchen* — wie etwa bei der Heilung des Dieners (vgl. Matthdus
8,5) oder bei der Bitte um Geduld und Nachsicht (vgl. Matthdus 18,29). Nicht zuletzt kann das
Wort auch Trost und Ermutigung ausdriicken — wie in 2. Korinther 1,4, wo Gott als der ,, Vater
des Erbarmens‘ beschrieben wird, der in jeder Bedringnis tréstet. In der Passivform wird
parakaléo sogar verwendet, um den Zustand des Getréstetwerdens oder Ermutigtwerdens zu
beschreiben (vgl. Lukas 16,25; Apostelgeschichte 20,12). Mounce betont, dass parakaléo ein
vielseitiges, aber zutiefst beziehungsorientiertes Wort ist, das — je nach Kontext — zwischen
Aufforderung, Bitte und Trost wechselt, dabei aber immer eine aktive Zuwendung zur anderen
Person ausdriickt. (Mounce, 2006)

Festhalten an der Lehre setzt eigenes geistliches Wachstum und Uberzeugung voraus. Ein
Altester kann nur das weitergeben und verteidigen, was er selbst verstanden, geglaubt und im Leben
verankert hat. Oberflachliches Wissen reicht nicht aus, um standhaft in der Wahrheit zu bleiben. Die

Hingabe an das Studium der Schrift, das Gebet um Erkenntnis und die Demut, sich selbst korrigieren

Seite 37 von 87



zu lassen, sind entscheidende Merkmale. Die gesunde Lehre muss nicht nur im Kopf, sondern auch im
Herzen verwurzelt sein. Nur dann kann sie kraftvoll im Dienst wirken. Ein innerlich gefestigter
Altester wird auch in stiirmischen Zeiten klar bleiben. Seine Lehre ist gepriigt von Klarheit, Kraft und
Gnade. (Psalm 1,2; Kolosser 3,16; 1. Timotheus 4,13-16)

Charles C. Ryrie, ein einflussreicher evangelikaler Theologe und Bibelausleger, schreibt in seiner
Ryrie Study Bible:

,Gute Lehre fiihrt immer zu gutem Handeln, und gutes Handeln griindet stets auf guter Lehre.
(Ryrie, 1995, S. 1935)

Seite 38 von 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 1.5-9)

Zusammenfassung:

Paulus erklért den Auftrag, den er Titus auf Kreta hinterlassen hat: Er soll das ordnen, was noch fehlt,
und Alteste in jeder Stadt einsetzen, wie es die apostolische Lehre verlangt. Dabei nennt Paulus klare
Qualifikationen fiir diesen Dienst. Ein Altester soll untadelig sein, das heiBt glaubwiirdig und nicht
anstofig im Verhalten, insbesondere in Bezug auf seine Ehe, seine Kinder und sein héusliches Leben.
Negative FEigenschaften wie Selbstherrlichkeit, Jdhzorn, Trunksucht, Streitsucht oder Habgier
disqualifizieren. Stattdessen sollen positive geistliche Eigenschaften wie Gastfreundschaft, Liebe zum
Guten, Besonnenheit, Gerechtigkeit, Frommigkeit und Selbstbeherrschung den Charakter préigen.
Zudem muss ein Altester fest an der gesunden Lehre festhalten, um sowohl zu ermahnen als auch
Irrlehrer widerlegen zu konnen. Die geistliche Leiterschaft in der Gemeinde ist an das personliche
Leben und die Lehre gebunden. Paulus betont, dass gesunde Lehre und charakterliche Integritit

untrennbar miteinander verbunden sind.

Anwendungen:

Geistliche Leiterschaft erfordert personliche Integritit. Ein Altester soll nicht durch Begabung
allein, sondern durch einen glaubwiirdigen Lebensstil dienen. Sein Charakter ist das Fundament seines

Dienstes. Geistliche Verantwortung beginnt im Alltag, nicht auf der Kanzel.

Lehre und Leben miissen im Dienst iibereinstimmen. Wer geistlich leitet, muss an der gesunden
Lehre festhalten und sie iiberzeugend vertreten konnen. Gleichzeitig soll das personliche Leben diese

Wabhrheit widerspiegeln. Authentizitit entsteht aus der Einheit von Glaube und Verhalten.

Gottes Ordnung fiir Gemeinde baut auf geistlicher Reife, nicht auf duflerem Erfolg. Die Kriterien
fiir Alteste richten sich nicht nach Karriere, Einfluss oder dffentlicher Wirkung. Gefordert ist geistlich
gewachsene Personlichkeit, die im Dienst an anderen dient. Die Gemeinde braucht Vorbilder, keine

Verwalter.

Seite 39 von 87



3. Irrlehrer in der Gemeinde entlarven (1,10-16)

3.1. Irrlehrer bringen Unordnung und fiihren Menschen in die Irre
(1,10-11)

Irrlehrer wirken zerstorerisch, weil sie sich der Wahrheit widersetzen. Dieser Vers beschreibt eine
Gruppe von Menschen, die sich aktiv gegen gesunde Lehre stellt. Sie sind widerspenstig, was
bedeutet, dass sie sich bewusst der apostolischen Lehre widersetzen und sich nicht unterordnen wollen.
Besonders betont wird ihr leeres Gerede — sie reden viel, aber ohne Substanz, ohne Wahrheit. Thr Ziel
ist nicht die Erbauung, sondern die Verwirrung. Paulus nennt sie Verfiihrer — Menschen, die andere
bewusst oder fahrlidssig vom Weg der Wahrheit abbringen. Besonders die ,,aus der Beschneidung® —
also jiidische Christen mit gesetzlichem Hintergrund — waren in Kreta eine Quelle solcher Probleme.
Ihr Einfluss auf die Gemeinden war gefdhrlich, weil sie eine religiose Autoritit vorgaben, die auf
Werken statt auf Gnade beruhte. (Matthdus 15,9; 2. Timotheus 3,13; 1. Timotheus 1,6-7)

Irrlehrer untergraben die Einheit der Gemeinde durch Einflussnahme von innen. Die Tatsache,
dass viele solcher Menschen unterwegs sind, zeigt die Dringlichkeit des Problems. Irrlehre ist nicht ein
isoliertes Phidnomen, sondern verbreitet sich durch Einfluss, Tduschung und fromme Rhetorik. Diese
Leute waren nicht aulerhalb der Gemeinde, sondern wirkten in ihr, als Teil der Gemeinschaft. Gerade
deshalb ist ihre Wirkung so gefihrlich: Sie tarnen sich als Briider, wihrend sie das Fundament der
Wahrheit angreifen. Thr widerspenstiger Geist widerspricht dem Wesen Christi, der zur Demut und
Unterordnung unter das Wort aufruft. Solche Menschen reiflen nicht nur einzelne mit sich, sondern
konnen ganze Gruppen in die Irre fithren. Darum braucht es klare geistliche Unterscheidung.
(Apostelgeschichte 20,29-30; 2. Petrus 2,1-2; 1. Johannes 4,1)

Irrlehrer miissen zum Schweigen gebracht werden, um die Gemeinde zu schiitzen. Das
Schweigen, das hier gefordert wird, bedeutet nicht blo verbales Stoppen, sondern ein aktives
Entlarven und Korrigieren. Paulus fordert, dass solchen Stimmen kein Raum in der Gemeinde gegeben
werden darf. Die Autoritit des Altesten ist gefragt, um die Herde zu schiitzen. Die Verfiihrung
geschieht meist unauffillig, oft unter dem Deckmantel frommer Lehre. Doch der Schaden ist
tiefgreifend: ganze Héuser — also Familien oder Hausgemeinden — werden verwirrt. Es geht also nicht
nur um Meinungsvielfalt, sondern um das geistliche Uberleben der Gemeinde. Wer Wahrheit
relativiert, stiftet Unordnung. (2. Thessalonicher 3,6; Titus 3,10-11; 1. Korinther 5,6)

Seite 40 von 87



In Titus 1,11 bezieht sich Paulus auf irrefiilhrende Lehrer, deren FEinfluss auf ganze
Hausgemeinschaften zerstorerisch wirkt. Diese sollen laut Paulus ,,zum Schweigen gebracht
werden, weil sie mit falscher Lehre Unruhe und Verwirrung stiften. Mounce macht deutlich,
dass das Verb hier nicht nur rhetorisch, sondern auch entschieden gemeint ist: Wer das
Evangelium durch Liige oder Gewinnsucht untergrdbt, dem muss klar und wirksam

entgegengetreten werden. (Mounce, 2006)

Irrlehrer handeln aus eigenniitzigen Motiven, nicht aus geistlicher Uberzeugung. Thr Antrieb ist
nicht die Ehre Gottes, sondern materieller oder personlicher Gewinn. Sie lehren, ,,was nicht sein soll*
— also Inhalte, die nicht zur gesunden Lehre gehoren. Die Motivation ist unehrlich, selbstsiichtig,
missbriauchlich. Wer Lehre als Mittel zum Zweck nutzt — zur Selbstprofilierung oder Bereicherung —
entwiirdigt das Evangelium. Diese Haltung offenbart einen tiefen Mangel an Gottesfurcht. Geistliche
Autoritdt wird missbraucht, um Kontrolle auszuiiben oder Anerkennung zu gewinnen. Das ist das
Gegenteil von dem, was einen wahren Diener Christi auszeichnet. (1. Timotheus 6,5; Philipper
3,18-19; Micha 3,11)

3.2. Die falsche Frommigkeit der Irrlehrer wird entlarvt (1,12-14)

Die geistliche Gefahr in Kreta war Paulus durch lokale Zeugnisse bekannt. Der Apostel zitiert
Epimenides, einen hochgeschitzte gr. Dichter aus dem 6. Jhdt. v.Chr., stammte geblirtig aus Kreta, der
seine eigenen Landsleute als ,,Liigner, bose Tiere, faule Bduche® bezeichnete. Dieser Riickgriff auf ein
zeitgendssisches Zeugnis zeigt, dass geistliche Beurteilung auch durch kulturelle Beobachtung gestiitzt
werden kann. Paulus verallgemeinert nicht unbedacht, sondern verwendet ein anerkanntes Zeugnis, um
auf weit verbreitete Probleme hinzuweisen. Das geistliche Klima in Kreta war geprdgt von Liige,
Tragheit und MabBlosigkeit — Merkmale, die in direktem Gegensatz zur Frucht des Geistes stehen.
Besonders erschreckend ist, dass diese Eigenschaften nicht nur in der Gesellschaft, sondern bis in die
Gemeinden hineinwirken konnten. Es zeigt sich, wie sehr die Kultur das Glaubensleben beeinflussen
kann, wenn sie nicht bewusst iiberwunden wird. (1. Korinther 15,33; Epheser 4,17-19; Kolosser
3,5-10)

David H. Stern, messianisch-jiidischer Bibelkommentator, erldutert in seinem Kommentar zu
Titus 1,12, dass die Aussage ,, Alle Kreter sind Liigner®, die Paulus dort zitiert, auf zwei
verschiedene Arten verstanden werden konne. Zum einen verweist Stern auf die Moglichkeit,

dass Paulus sich tatscichlich auf kulturell verbreitete Missstinde auf Kreta bezieht — etwa Liige,

Seite 41 von 87



Maplosigkeit und Trdgheit —, die zwar nicht auf jeden Einzelnen zutreffen, aber als typisch fiir
die Gesellschaft jener Zeit galten und auch von kretischen Autoren selbst eingerdumt wurden.
In diesem Fall solle Titus diesen problematischen Einfliissen durch besonders deutliche

Zurechtweisung der falschen Lehrer begegnen.

Zum anderen sieht Stern in dem Zitat einen bewussten Riickgriff auf das sogenannte
Epimenides-Paradoxon — ein klassisches Beispiel fiir einen logischen Widerspruch.
Epimenides, selbst Kreter, sagte: ,, Alle Kreter sind Liigner*, was sich selbst ad absurdum fiihrt,
wenn seine Aussage ebenfalls als Liige zu verstehen ist. Stern betont, dass Paulus diese
Spannung kennt und sich der ironischen Natur des Zitats bewusst ist. Paulus habe Epimenides
vermutlich nicht wortlich zitiert, sondern den Ausspruch rhetorisch oder pointiert aufgegriffen,

um einen ernsten Missstand klar und eindrucksvoll zu benennen. (Stern, 1996, S. Tit 1,11)

Die Herkunft eines Menschen entschuldigt nicht siindhafte Haltungen. Der Hinweis auf den
kretischen Charakter dient nicht dazu, Menschen pauschal zu verurteilen, sondern geistlich zu warnen.
Wer in einem kulturellen Umfeld lebt, das Liige und MaBlosigkeit fordert, muss umso wachsamer sein.
Die Berufung auf kulturelle Prigung darf nicht als Ausrede dienen. Das Evangelium fordert zur
Erneuerung des Sinnes auf — unabhédngig von Herkunft, Nationalitdit oder Mentalitdt. Auch in der
Gemeinde diirfen kulturelle Eigenarten nicht tiber die MaB3stibe Gottes gestellt werden. Jeder Glaubige
ist dazu berufen, sich an Christus und nicht an seinem Umfeld zu orientieren. Die Schrift ist Maf3stab,
nicht die Kultur. (Romer 12,2; Galater 3,28; Johannes 17,14-17)

Selbstbeobachtung durch kulturelle Stimmen kann zur Einsicht fithren. Paulus macht deutlich,
dass nicht nur die apostolische Autoritét, sondern auch kritische Selbstreflexion aus der eigenen Kultur
zur Wahrheit beitragen kann. Wenn ein Kretaner die Missstdnde seiner Gesellschaft benennt, wird
deutlich, dass manche Wahrheiten auch aulerhalb der Gemeinde erkannt werden kénnen. Doch diese
Beobachtungen miissen im Licht der Schrift beurteilt werden. Paulus zitiert den Dichter nicht, um das
Evangelium kulturell zu relativieren, sondern um seine Einschitzung zu untermauern. Geistliche Leiter
miissen kulturelle Trends wahrnehmen, um ihre Gemeinden vor Anpassung zu bewahren. Solche
Erkenntnisse konnen helfen, den Ernst geistlicher Warnungen besser zu erfassen. (Apostelgeschichte
17,28; Spriiche 1,5-7; Matthdus 16,3)

Die Einschitzung iiber die Irrlehrer entspricht der Wahrheit und verlangt entschiedenes
Handeln. Paulus bestitigt, dass die harte Einschidtzung iiber die Zustinde in Kreta nicht iibertrieben

ist. Es handelt sich nicht um Vorurteile, sondern um eine geistlich fundierte Diagnose. Gerade weil

Seite 42 von 87



diese Einschitzung zutrifft, muss klar gehandelt werden. Titus wird beauftragt, die Betroffenen zu
wermahnen® — das griechische Wort meint nicht bloB einen Hinweis, sondern eine ernste,
seelsorgerliche Konfrontation. Ziel ist nicht Abwertung, sondern Wiederherstellung. Die Wahrheit darf
nicht relativiert werden, sondern soll zur Umkehr und geistlichen Klarheit fiihren. Geistliche Leitung
braucht Mut zur Konfrontation, wenn die geistliche Gesundheit der Gemeinde auf dem Spiel steht. (2.
Timotheus 4,2; 1. Korinther 4,14; Offenbarung 3,19)

Ermahnung dient der geistlichen Wiederherstellung, nicht der Verurteilung. Der Auftrag an Titus
ist seelsorgerlich motiviert: Die falschen Lehrer sollen zurechtgewiesen werden, damit sie in der Lehre
gesund werden. Paulus fordert keine Disziplin ohne Ziel, sondern geistliches Wachstum. Die gesunde
Lehre ist das Heilmittel gegen falsches Denken und destruktives Verhalten. Das zeigt, dass selbst
Menschen mit grofler Verirrung zur Umkehr fahig sind, wenn sie sich der Wahrheit stellen. Die
Ermahnung ist Ausdruck geistlicher Verantwortung, nicht harter Strenge. Wahre Liebe zeigt sich darin,
dass die Wahrheit klar angesprochen wird — um Menschen zur Einsicht und Verdnderung zu fiihren.
(Galater 6,1; 2. Thessalonicher 3,15; Jakobus 5,19-20)

Gesunde Lehre ist das Ziel jeder biblischen Korrektur. Der Ausdruck ,,damit sie gesund werden im
Glauben* zeigt, dass Lehre nicht nur verstanden, sondern geglaubt und gelebt werden muss. Irrlehre ist
wie eine Krankheit, die das geistliche Leben schwiécht. Nur die Wahrheit des Evangeliums — klar und
unvermischt — hat heilende Wirkung. Paulus sieht das grof3te Problem der Irrlehrer nicht im Verhalten,
sondern im verdrehten Glauben. Deshalb muss auch nicht das Verhalten zuerst verdndert werden,
sondern die Lehre. Geistliche Gesundheit beginnt im Denken, durch biblische Erkenntnis und durch

Erneuerung des Herzens. (Romer 12,2; Johannes 8,31-32; 1. Timotheus 6,3-5)

Irrlehrer fithren vom Wort Gottes weg hin zu menschlichen Geboten. Paulus warnt davor, dass
diese Menschen ,jiidischen Fabeln* und ,,Geboten von Menschen* folgen. Damit ist gemeint, dass sie
sich nicht auf die Heilige Schrift griinden, sondern auf iberlieferte Spekulationen, rabbinische
Auslegungen oder mystische Uberhdhungen. Solche Traditionen ersetzen zunehmend das Wort Gottes
und fithren zur geistlichen Téauschung. Die Grundlage des Glaubens wird dadurch subjektiv,
menschlich geprdgt und verliert die Autoritét gottlicher Offenbarung. Wer menschliche Ideen iiber
Gottes Wort stellt, verldsst den Weg der Wahrheit. Eine solche Verschiebung zerstort das Vertrauen in
die Schrift und 6ffnet die Tiir fiir Irrtum. (Matthius 15,8-9; Markus 7,7-13; Kolosser 2,8)

Barry Rubin, messianisch-jiidischer Herausgeber der Complete Jewish Study Bible, weist in

seinem Kommentar zu Titus 1,14 darauf hin, dass die sogenannten ,,jiidischen Legenden* oder

Seite 43 von 87



, Mythen* nicht zum Kern des Judentums oder zum echten messianischen Glauben gehorten.
Vielmehr spiegelten sie die Fixierung bestimmter Gruppen — insbesondere der sogenannten
Beschneidungspartei — auf dufserliche und spekulative Elemente des Judentums wider. Rubin
legt nahe, dass Paulus hier wahrscheinlich auf mythologische Motive aus der spdtjiidischen
Literatur der Zeit des Zweiten Tempels anspielt, die mit dem eigentlichen Glauben Israels nur
noch wenig zu tun hatten. (Rubin, 2016, S. 1723)

Menschliche Traditionen diirfen niemals die biblische Wahrheit ersetzen. Die ,,Gebote von
Menschen* stehen hier fiir Regeln, die dulerlich religios wirken, aber keine geistliche Substanz haben.
Sie erzeugen ein System &uflerlicher Frommigkeit, das das Herz nicht verdndert. Paulus zeigt, dass
solche Gebote letztlich vom Glauben ablenken, statt ihn zu fordern. Sie versprechen geistliches
Wachstum, erzeugen aber nur Knechtschaft. Das Evangelium hingegen bringt Befreiung und
Verinderung durch Gnade und Wahrheit. Die Gemeinde muss stets priifen, ob ihre Lehren und
Praktiken wirklich auf der Schrift beruhen — oder ob sie menschlichen Ursprungs sind. (1. Timotheus
4,1-3; Galater 4,9-10; Jesaja 29,13)

Abkehr von der Wahrheit beginnt oft schleichend und religios getarnt. Die Menschen, die Paulus
beschreibt, kehren sich bewusst von der Wahrheit ab. Dies geschieht nicht immer plétzlich, sondern oft
durch kleine Zugestdndnisse, Nebensdchlichkeiten oder religiose Sonderlehren. Der Schritt weg von
der Wahrheit ist meist begleitet von einem religiosen Eifer, der das Gewissen beruhigt, aber nicht zur
BuBle fiihrt. Die groBite Gefahr liegt darin, dass diese Entwicklung geistlich aussieht, aber in die Irre
fiihrt. Nur das konsequente Festhalten an der biblischen Wahrheit schiitzt vor solchen Verfiihrungen.
Der Glaube muss auf der Offenbarung Gottes gegriindet bleiben — nicht auf menschlicher Tradition. (2.
Timotheus 4,3-4; Johannes 17,17; Psalm 119,160)

3.3. Wahre Reinheit kommt aus dem Herzen (1,15-16)

Reinheit beginnt im Inneren und zeigt sich im Blick auf das AuBere. Paulus stellt einen
grundsitzlichen geistlichen Zusammenhang her: Wer im Herzen rein ist, sicht auch die du3eren Dinge
in einem reinen Licht. Das bedeutet nicht, dass alles moralisch neutral ist, sondern dass der gereinigte
Mensch nicht durch gesetzliche Kategorien oder falsche Mafstidbe urteilt. Fiir den, der durch den
Glauben an Christus gereinigt ist, ist die dulere Welt nicht mehr Quelle der Verunreinigung. Reinheit

im biblischen Sinn ist keine dullere Ritualitét, sondern eine Herzenshaltung. Sie befdhigt zu geistlicher

Seite 44 von 87



Unterscheidung, ohne in Gesetzlichkeit zu verfallen. Die Quelle des reinen Blicks ist ein vom Geist
Gottes erneuertes Herz. (Matthdus 5,8; Romer 14,14; 1. Korinther 6,12)

Unreinheit wirkt von innen nach aufien und verdirbt das ganze Urteilsvermoégen. Der Kontrast zu
den Reinen sind die Unreinen, bei denen ,,nichts rein ist. Gemeint ist nicht eine physische Unreinheit,
sondern ein Zustand des Herzens, der das Denken und Wahrnehmen verkehrt. Wer innerlich unrein ist,
wird auch die besten Gaben Gottes misstrauisch, gesetzlich oder verdorben beurteilen. Solch ein
Mensch ist unfdhig, das Gute zu erkennen oder zu schitzen. Selbst geistliche Wahrheiten werden
verdreht, weil der Mal3stab nicht die Wahrheit Gottes ist, sondern ein durch Siinde deformiertes
Gewissen. Dieser Zustand offenbart, dass es nicht an Erkenntnis mangelt, sondern an geistlicher
Wiedergeburt. (Johannes 3,19-20; 2. Korinther 4,4; Epheser 4,17-18)

Das Gewissen ist ohne Wahrheit nicht verlasslich. Paulus macht deutlich, dass bei den Unreinen
sowohl der Sinn als auch das Gewissen befleckt ist. Ein beflecktes Gewissen funktioniert nicht mehr
als Warnsystem oder moralischer Kompass. Es ist stumpf, verdreht oder sogar beruhigt, obwohl es
Unrecht duldet. Damit zeigt sich, wie wichtig die Verbindung zwischen Gottes Wort und dem
Gewissen ist. Das Gewissen kann nur dann geistlich zuverldssig handeln, wenn es von der Wahrheit
gepriagt und durch den Geist erneuert ist. Ohne diese Grundlage fiihrt das Gewissen in die Irre und
wird zum Werkzeug der Selbstrechtfertigung. (1. Timotheus 4,2; Hebrder 10,22; Titus 3,5)

Unreinheit ist nicht nur moralisch, sondern geistlich verankert. Der Mensch ist nicht durch sein
Verhalten allein unrein, sondern durch seine Natur — solange er nicht durch das Evangelium erneuert
wurde. Paulus spricht hier nicht nur von Taten, sondern von einem ganzen inneren Zustand. Ohne
Erlosung durch Christus bleibt der Mensch im Zustand geistlicher Unreinheit. Diese Unreinheit betrifft
alle Lebensbereiche: Denken, Handeln, Gewissen, Bewertung von Gut und Bdése. Nur durch das
reinigende Werk Jesu Christi kann ein Mensch wieder in rechter Weise leben, urteilen und Gott dienen.
(Jesaja 64,5; Johannes 15,3; Hebrder 9,14)

Ein Bekenntnis zu Gott ohne entsprechende Werke ist geistlich unglaubwiirdig. Paulus beschreibt
Menschen, die zwar behaupten, Gott zu kennen, aber durch ihr Verhalten das Gegenteil beweisen. Es
handelt sich um einen Widerspruch zwischen Wort und Tat, der die Echtheit des Glaubens infrage
stellt. Wahre Gotteserkenntnis duflert sich nicht nur im Reden, sondern im Gehorsam gegeniiber dem
Willen Gottes. Ein bloBBes Lippenbekenntnis, das nicht vom Leben getragen wird, ist geistlich wertlos.

Der Glaube, der nicht in guten Werken sichtbar wird, ist tot. Diese Diskrepanz ist nicht harmlos,

Seite 45 von 87



sondern entlarvt eine tieferliegende UnbuBfertigkeit. (Matthidus 7,21-23; Jakobus 2,17; 1. Johannes
2,4)

Wer Gott ablehnt, obwohl er ihn bekennt, lebt in Selbsttiuschung. Paulus macht deutlich, dass
man sich selbst geistlich betriigen kann. Ein Mensch kann sich religios geben, aber innerlich weit von
Gott entfernt sein. Solche Menschen lehnen Gott nicht mit Worten ab, sondern mit ihrem
Lebenswandel. Diese Form der Heuchelei ist besonders gefahrlich, weil sie geistlich getarnt ist. Wahre
Frommigkeit zeigt sich in der Ubereinstimmung zwischen Glauben und Gehorsam. Wer Gott wirklich
kennt, wird sich in seinem Charakter und Verhalten verdndern. Die Verleugnung Gottes geschieht nicht
immer laut, sondern oft still — im Alltag und in Entscheidungen. (Titus 3,8; Johannes 14,15; Matthdus
23,3)

Untiichtigkeit im geistlichen Dienst ist die Folge geistlicher Blindheit. Paulus nennt diese
Menschen ,untiichtig zu jedem guten Werk®. Das bedeutet, dass sie zwar duBerlich religios wirken
konnen, aber in Gottes Augen unbrauchbar sind. Ohne wahre Gottesbeziehung fehlt die Kraft des
Geistes, die allein zu guten Werken befdhigt. Menschliche Anstrengung kann geistliche Frucht nicht
ersetzen. Diese Untlichtigkeit ist nicht nur eine Schwiche, sondern ein Zustand des Getrenntseins von
der Quelle des Lebens. Nur in Christus und durch den Heiligen Geist kann ein Mensch Werke tun, die
vor Gott Bestand haben. (Johannes 15,5; 2. Timotheus 3,8; Romer §,8)

Falsche Lehrer offenbaren sich an ihrem Charakter, nicht nur an ihren Worten. Paulus beschreibt
diese Menschen als ,,verwerflich®, ,ungehorsam‘ und ,,untiichtig. Diese Begriffe betreffen nicht nur
falsche Lehre, sondern einen insgesamt verdorbenen geistlichen Zustand. Das wahre Problem liegt
nicht nur im Irrtum der Lehre, sondern im verfinsterten Herzen. Wer sich nicht unter die Autoritit des
Wortes Gottes stellt, wird auf Dauer auch im Charakter und Verhalten abweichen. Deshalb ist
geistliche Leiterschaft immer auch eine Frage des Herzens und der Lebensfiihrung. Die Gemeinde

muss auf solche Warnsignale achten. (2. Timotheus 3,5; Matthéus 7,15-20; Judas 1,12)

Seite 46 von 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 1.10-16)

Zusammenfassung:

Paulus warnt Titus vor bestimmten Personen innerhalb der Gemeinde, insbesondere vor solchen aus
dem jiidischen Hintergrund, die unniitze und irrefiihrende Lehren verbreiten. Diese Menschen sind
widerspenstig, leeres Gerede und Betrug kennzeichnen ihr Auftreten, wodurch sie ganze Hauser
verwirren. Thr Motiv ist hdufig unehrlicher Gewinn. Paulus zitiert sogar ein bekanntes Sprichwort der
Kreter, das ihre allgemeine Neigung zu Liige, Tragheit und MaBlosigkeit beschreibt, und bestitigt
dessen Wahrheit. Titus wird ermahnt, solche Lehrer streng zurechtzuweisen, damit sie wieder zu
gesunder Lehre zurlickkehren. Fiir Paulus ist klar: Die reine Lehre darf nicht durch Menschengebote
ersetzt werden, die nur duBerlich religios erscheinen. Wer innerlich unrein ist, kann auch das Reine
nicht richtig beurteilen, da das Gewissen verdorben ist. Diejenigen, die vorgeben, Gott zu kennen, ihn
aber durch ihr Verhalten verleugnen, sind fiir jedes gute Werk untauglich. Paulus legt damit den

Malfistab an geistliche Echtheit: Lehre und Leben miissen iibereinstimmen.

Anwendungen:

Irrlehre schadet der Gemeinde, wenn sie nicht klar benannt wird. Paulus fordert eine deutliche
Auseinandersetzung mit falscher Lehre, besonders wenn sie Einfluss auf ganze Familien und
Hauskreise nimmt. Die Gemeinde braucht Schutz durch geistlich klare Leitung. Schweigen gegeniiber

Verfalschung gefihrdet geistliche Gesundheit.

Ein verunreinigtes Gewissen verhindert geistliche Unterscheidung. Nicht duferliche Frommigkeit,
sondern ein geheiligtes Herz macht den Menschen empfénglich fiir Gottes Wahrheit. Wer innerlich
verdorben ist, kann auch Gutes nicht als gut erkennen. Geistliche Klarheit entsteht aus einem reinen,

durch Gottes Wort geformten Inneren.

Wahre Gotteserkenntnis zeigt sich im Verhalten, nicht nur im Bekenntnis. Menschen, die Gott mit
Worten bekennen, ihn aber durch Taten verleugnen, sind fiir den geistlichen Dienst ungeeignet. Echtes
Christsein erweist sich im Alltag, nicht allein in theologischen Formulierungen. Die Verbindung von

Lehre und Leben ist entscheidend.

Seite 47 von 87



Teil 2. Heiliges Leben als Zeugnis fiir Christus (Titus 2)

4. Gesunde Lehre fiir ein geheiligtes Leben (2,1-10)

4.1. Die Verantwortung zur gesunden Lehre in der Gemeinde (2,1)

Gesunde Lehre ist der Mafistab fiir geistliche Unterweisung in der Gemeinde. Paulus fordert Titus
auf, in seinem Dienst ausschlieBlich das zu lehren, was mit der gesunden Lehre iibereinstimmt.
,»Gesund bedeutet hier geistlich heilvoll, biblisch fundiert und im Einklang mit der Wahrheit des
Evangeliums. Die Gemeinde ist auf klare, biblische Lehre angewiesen, um wachsen und in der
Wahrheit bleiben zu konnen. Irrlehre oder menschliche Meinungen schwichen das geistliche
Fundament und fithren zur Verwirrung. Gesunde Lehre wirkt sich nicht nur auf das Denken, sondern
auch auf das Leben aus. Sie fiihrt zu einem Wandel, der Gott ehrt und das Evangelium sichtbar macht.
(2. Timotheus 1,13; 1. Timotheus 4,6; Kolosser 1,28)

Johannes Calvin betont sinngemdfs in seinem Kommentar zu Titus 2,1, dass Gottes Wort nicht
dazu gegeben wurde, um lediglich an unser Ohr zu dringen und dann ungehort zu verwehen.
Vielmehr ist es Gottes Absicht, dass wir im Horen seines Wortes geistliche Nahrung finden und
unser Leben danach ausrichten. Die Bibel soll also nicht nur informativ, sondern
transformierend wirken — sie fordert eine konkrete Antwort und Verdnderung im Leben des
Horenden (Calvin, zitiert in Crossway, 2023, S. 1855).

Geistliche Leiterschaft zeigt sich an der Treue zur Wahrheit. Die Autoritdt eines Lehrers oder
Leiters in der Gemeinde hédngt nicht von seiner Personlichkeit, sondern von der Genauigkeit seiner
Lehre ab. Titus soll nichts weitergeben, was nicht mit der apostolischen Botschaft {ibereinstimmt.
Damit wird deutlich: Es gibt verbindliche Wahrheit, und sie ist in der Lehre Christi und der Apostel zu
finden. Wer davon abweicht, gefdhrdet nicht nur sich selbst, sondern die Gemeinde. Der Dienst an der
Gemeinde erfordert deshalb hohe Verantwortung im Umgang mit Gottes Wort. (Jakobus 3,1; 2.
Johannes 1,9-10; 1. Korinther 4,1-2)

Gesunde Lehre richtet sich an das Herz und priagt das Leben. Paulus spricht hier nicht nur iiber

richtige Lehre als Theoriesystem, sondern als etwas, das das Leben prégt. Echte Lehre bewirkt Liebe,

Seite 48 von 87



Heiligung und Hoffnung. Sie fiihrt zur Gottesfurcht und zur guten Ordnung in der Gemeinde. Darum
ist es nicht gleichgiiltig, was gelehrt wird, und es geniigt nicht, nur fromm zu reden. Gesunde Lehre
erkennt man an ihrer Wirkung: Sie bringt geistliches Leben und Orientierung. Wer sie ablehnt, 6ffnet
sich dem Irrtum und der Verwirrung. (1. Timotheus 1,5; Romer 6,17-18; 1. Petrus 1,22-23)

4.2. Ermahnung fiir dltere Ménner (2,2)

Altere Miinner sollen geistlich gefestigt und vorbildlich leben. Paulus beginnt mit einer konkreten
Anwendung gesunder Lehre fiir dltere Ménner. Sie sollen ,,niichtern®, ,,ehrbar* und ,,besonnen‘ sein —
Eigenschaften, die auf Selbstbeherrschung, Wiirde und geistliche Reife hinweisen. Diese Merkmale
zeigen, dass geistliches Wachstum nicht vom Alter allein kommt, sondern vom Leben in der Wahrheit.
Die Gemeinde braucht dltere Méanner, die als geistliche Viter Orientierung geben konnen. Thre Haltung
und ihr Verhalten pragen das Gemeindeklima wesentlich. In einer von Oberfldchlichkeit und Rebellion
gepragten Kultur sollen sie durch Ernsthaftigkeit und Weisheit ein Gegengewicht setzen. (Hiob 12,12;
Spriiche 16,31; Philipper 3,17)

R.Y. Koelner, messianisch-jiidischer Kommentator, betont in seinem Titus-Kommentar, dass
Selbstbeherrschung — im Griechischen sophroneo — nicht nur ein biblisches Ideal ist, sondern
auch in der antiken Welt als zentrale Tugend galt. Sowohl jiidische als auch heidnische Denker
wie Aristoteles, Homer, Philo und Josephus zdihlten Selbstbeherrschung zu den vier

Kardinaltugenden.

Koelner weist darauf hin, dass der Aufruf zur Selbstbeherrschung in Titus 2 nicht nur an dltere
Mcinner, sondern ebenso an jiingere Mdnner wie auch an jiingere Frauen gerichtet ist. Diese
Tugend wird dabei nicht nur als persénliche Disziplin verstanden, sondern als Ausdruck
geistlicher Reife und sozialer Verantwortung innerhalb der Gemeinde. (Koelner, 2022, S. 40,
vgl. Stern, 1992, S. 400)

Geistliche Reife zeigt sich im Glauben, in der Liebe und in der Standhaftigkeit. Paulus nennt drei
zentrale Eigenschaften geistlicher Reife: gesunder Glaube, Liebe und Ausdauer. Der Glaube ist nicht
nur eine Uberzeugung, sondern ein festes Vertrauen auf Gottes Wort. Die Liebe umfasst Hingabe an
Gott und Fiirsorge fiir Menschen. Die Standhaftigkeit zeigt sich im Ausharren in schwierigen Zeiten.
Diese drei Merkmale bilden zusammen ein stabiles geistliches Fundament. Gerade in der dlteren
Generation sollen sie sichtbar werden — nicht als Ausnahme, sondern als geistlicher Malstab. (1.
Korinther 13,13; 2. Timotheus 2,1-2; Jakobus 1,4)

Seite 49 von 87



Der geistliche Zustand ilterer Minner beeinflusst die ganze Gemeinde. Wenn éltere Ménner
geistlich schwach oder gleichgiiltig sind, verliert die Gemeinde an Tiefe und Richtung. Ihre geistliche
Stabilitét ist ein Schliissel zur gesunden Entwicklung der jiingeren Generation. lhre Erfahrung soll
nicht zur Selbstzufriedenheit fithren, sondern zur geistlichen Verantwortung. Sie sind dazu berufen, zu
lehren — nicht nur mit Worten, sondern durch ihr Leben. Thr Glaube muss belastbar, ihre Liebe echt und
ihre Geduld erfahrungsgepriift sein. In ihnen soll geistliche Ménnlichkeit sichtbar werden. (Psalm
92,13-15; 2. Timotheus 4,7; Hebréer 6,11-12)

4.3. Ermahnung fiir iltere Frauen (2,3)

Altere Frauen sollen ein Leben fiihren, das Gottesfurcht widerspiegelt. Paulus betont, dass auch
dltere Frauen eine entscheidende geistliche Verantwortung tragen. Ihr Verhalten soll dem eines
,heiligen Lebenswandels® entsprechen, das hei3it: geprdgt von Ehrfurcht gegeniiber Gott, Wiirde und
geistlicher Reife. Damit sind sie berufen, ein Vorbild fiir jiingere Frauen und die gesamte Gemeinde zu
sein. Der Fokus liegt nicht auf dufleren Rollen, sondern auf dem inneren Charakter und der geistlichen
Haltung. Ein gottesfiirchtiges Leben spricht oft lauter als viele Worte. Durch ihr Wesen sollen sie das
Evangelium glaubwiirdig machen. (Spriiche 31,25-26; 1. Petrus 3,1-2; Psalm 92,13-14)

Verzicht auf iible Nachrede und Verleumdung ist Ausdruck geistlicher Reife. Paulus nennt ,,nicht
verleumderisch® als konkrete Anweisung. Das weist darauf hin, dass Worte Macht haben — besonders
bei solchen, die Einfluss auf andere ausiiben. Altere Frauen sollen durch Zuriickhaltung im Reden und
durch Wahrhaftigkeit gekennzeichnet sein. Verleumdung spaltet, verletzt und untergrabt das Vertrauen
in der Gemeinde. Wahre geistliche Reife zeigt sich darin, wie iiber andere gesprochen wird — ob mit
Barmbherzigkeit oder mit Urteil. Ein sanftes, ehrliches Reden dient zur Erbauung, nicht zur Zerstérung.
(Jakobus 3,5-10; Epheser 4,29; Spriiche 10,19)

Altere Frauen sollen frei sein von abhingig machenden Verhaltensweisen. Die Warnung vor dem
wich-Verknechten an viel Wein‘ steht exemplarisch fiir alle Formen unkontrollierten oder suchtartigen
Verhaltens. Paulus spricht damit einen Lebensstil an, der sich selbst nicht mehr im Griff hat. Geistlich
gereifte Frauen sollen in Freiheit und Selbstdisziplin leben. Diese innere Ordnung ist notwendig, um
andere lehren und ermutigen zu konnen. Nur wer selbst in Christus gefestigt ist, kann anderen helfen,
im Glauben zu wachsen. Diese Selbstbeherrschung ist ein Zeichen geistlicher Gesundheit. (Galater
5,22-23; 1. Korinther 6,12; 1. Timotheus 3,11)

Seite 50 von 87



4.4. Junge Frauen und Mianner im Glauben starken (2,4-6)

Jiingere Frauen sollen im Glauben unterwiesen und zur Liebe angeleitet werden. Paulus betont,
dass die dlteren Frauen die Aufgabe haben, die jiingeren zu unterweisen. Diese Unterweisung
geschieht nicht theoretisch, sondern lebensnah — mitten im Alltag. Die erste geistliche Lektion ist die
Liebe zu den eigenen Eheminnern und Kindern. Diese Liebe ist nicht romantisch, sondern
hingegeben, treu und geduldig. Gerade in Zeiten gesellschaftlicher Umbriiche war diese Form der
geistlichen und praktischen Anleitung entscheidend. Die ndchste Generation braucht Vorbilder, die
Wahrheit in Liebe verkorpern. (Spriiche 31,10-12; Epheser 5,22-25; 1. Timotheus 5,14)

Geistliche Reife soll weitergegeben werden — nicht nur gelehrt, sondern vorgelebt. Paulus spricht
davon, dass édltere Frauen ,,anleiten’, nicht nur belehren. Das betont die personliche Beziehung, das
Begleiten, Ermutigen und Korrigieren. Jiingere Frauen stehen oft unter Druck, verschiedenen Rollen
gleichzeitig gerecht zu werden. Deshalb ist das Vorbild geistlich reifer Frauen ein groer Segen. Diese
Form des Frauendienstes ist keine Nebensache, sondern eine zentrale Sdule gesunder Gemeindekultur.
Sie tragt zur Stabilitdt der Familien und zur Glaubwiirdigkeit der Gemeinde bei. (Philipper 4,9; 2.
Timotheus 1,5; Titus 2,7)

Ehe und Familie sind zentrale Orte der gelebten Jiingerschaft. Die Liebe zum Ehemann und zu
den Kindern ist Ausdruck gelebten Glaubens im Alltag. Sie ist weder selbstverstdndlich noch leicht,
sondern braucht geistliche Anleitung, Geduld und die Kraft Gottes. Paulus setzt voraus, dass gelebte
Liebe innerhalb der Familie eine Frucht des Evangeliums ist. Es geht dabei nicht um Perfektion,
sondern um Treue im Kleinen. In einer Kultur, die Ehe und Familie oft abwertet oder iiberfordert, setzt
das Evangelium ein klares Gegenzeichen: Die Familie ist ein Ort der Gnade, der Verantwortung und
der Nachfolge. (Kolosser 3,18-21; 1. Petrus 3,1-2; Romer 12,9-10)

Jiingere Frauen sollen zur Besonnenheit und Reinheit angeleitet werden. Paulus nennt als Ziel der
Unterweisung durch die élteren Frauen die Besonnenheit — also Selbstbeherrschung und geistliche
Niichternheit. Diese innere Haltung betrifft das ganze Leben: Denken, Reden, Handeln. Ebenso ist
Reinheit gefordert, was sowohl die moralische Integritit als auch die Treue in der Lebensfiihrung
meint. In einer Kultur, die oft das Gegenteil betont, ist diese geistliche Ausrichtung ein klares Zeichen
von Nachfolge. Die Tugenden sind nicht Ausdruck gesellschaftlicher Konvention, sondern Frucht des
Glaubens. Sie bewahren vor Selbstsucht und richten den Blick auf Gott. (1. Petrus 3,1-2; Philipper
4,8-9; 1. Thessalonicher 4,3-5)

Seite 51 von 87



Hiuslichkeit ist ein geistlicher Wert im Neuen Testament. Die Unterweisung zur ,,Hauslichkeit™
bedeutet nicht Isolation, sondern Fiirsorge, Verantwortung und Liebe im Umfeld der Familie. Es geht
um Treue im Alltag, um den Dienst in kleinen Dingen, die im Verborgenen geschehen. Diese Berufung
ist weder niedrig noch nebenséichlich, sondern wird von Paulus bewusst betont, da sie das Fundament
fiir geistliche Stabilitdt bildet. In Zeiten wachsender Unruhe und Rollenverwirrung ruft das
Evangelium zuriick zu gelebter Hingabe in der alltdglichen Verantwortung. (Spriiche 31,27-28; 1.
Timotheus 5,14; Kolosser 3,18)

Strack und Billerbeck, zwei bedeutende Gelehrte fiir die jiidischen Hintergriinde des Neuen
Testaments, erldutern in ihrem Kommentar zum Begriff ,, hduslich* in Titus 2,5, dass dieser
Ausdruck vor dem Hintergrund jiidischer Vorstellungen zu verstehen ist. In der rabbinischen
Literatur finden sich zahlreiche Hinweise auf die Erwartung, dass Frauen sich im hduslichen
Bereich aufhalten und nicht unnétig auf der Straffe umhergehen sollten. So wird etwa in
Genesis Rabba 8 (6d) festgestellt, dass ein Mann das Recht habe, seine Frau daran zu hindern,
hdufig aufSer Haus zu gehen, da dies letztlich zu moralischem Fehlverhalten fiihrven konne. Als
warnendes Beispiel wird Dina, die Tochter Jakobs, genannt, die laut 1. Mose 34,1-2
, hinausging “, was zu ihrer Vergewaltigung fiihrte. Auch in Talmud Sota 5,9 findet sich diese
Sichtweise, wonach das Verhalten einer Frau im offentlichen Raum als potenziell gefdhrlich
oder unangemessen betrachtet wurde. Diese Quellen zeigen, dass der neutestamentliche Aufruf
zur ,,Hduslichkeit” von Frauen im Licht zeitgendssischer jiidischer Normen gesehen werden

kann, die stark auf Zuriickhaltung und eine Konzentration auf das hdusliche Umfeld setzten
(Strack & Billerbeck, 1922—1926).

Bruce M. Metzger, einer der renommiertesten Textkritiker des Neuen Testaments, erldutert zu
Titus 2,5, dass es bei dem griechischen Begriff fiir ,, hduslich* zwei unterschiedliche Lesarten
in den Handschriften gibt. Wihrend viele spdtere Manuskripte die geldufigere Form oikovpovg
verwenden, die oft in der klassischen griechischen Literatur vorkommt und ,, hausbewahrend *
bedeutet, bevorzugen mehrere bedeutende dltere Textzeugen — darunter 8*, A, C und weitere —

die seltene Form oixovpyovg (oikourgous), was ,,im Haus tdtig“ bedeutet.

Metzger zufolge entschied sich die Mehrheit des Komitees der United Bible Societies fiir
oikovpyols, da diese Lesart nicht nur textkritisch besser belegt ist, sondern auch
wahrscheinlicher als urspriinglicher Text gilt. Man nahm an, dass ein seltener Begriff von
Abschreibern mit grofferer Wahrscheinlichkeit durch ein bekannteres Wort ersetzt wurde —
nicht umgekehrt. (Metzger, 1994, S. 585)

Seite 52 von 87



Giite und Gehorsam gegeniiber dem eigenen Mann ehren Gottes Ordnungen. Paulus nennt
»guitig® und ,,ihren Mdnnern untergeordnet als weitere Aspekte des gottgewollten Lebenswandels.
Giite meint nicht Schwiche, sondern Stirke in Milde und Geduld. Die Unterordnung ist keine
Abwertung, sondern Ausdruck von Vertrauen und Ordnung in der Ehe. Es geht um eine Haltung des
Respekts, nicht um blinde Anpassung. Diese innere Einstellung schiitzt die Einheit der Ehe und ist ein
Zeugnis gegeniiber der Welt. Gelebte gottliche Ordnung in der Ehe ehrt Christus. (Epheser 5,22-24;
Kolosser 3,18-19; 1. Petrus 3,1-4)

Ein gottgefilliges Leben bewahrt das Evangelium vor Verachtung. Die praktische Auswirkung all
dieser Tugenden besteht darin, ,,damit das Wort Gottes nicht verldstert wird*“. Die Lebensfithrung der
Glaubigen wirkt entweder bestitigend oder entstellend fiir das Evangelium. Wenn junge Frauen im
Alltag gottesfiirchtig leben, ist ihr Verhalten eine sichtbare Auslegung der Wahrheit. Andernfalls wird
das Evangelium unglaubwiirdig. Darum verbindet Paulus Ethik mit Lehre: Ein geheiligtes Leben dient
nicht nur der personlichen Reife, sondern auch der Ehre Gottes. (Matthdus 5,16; Philipper 2,14-15; 1.
Timotheus 6,1)

Junge Minner sollen zur Besonnenheit ermahnt werden. Paulus beschrinkt seine Anweisung an
die jungen Maénner auf einen zentralen Punkt: Besonnenheit. Das zeigt, wie entscheidend diese
geistliche Haltung ist — gerade fiir junge Menschen, die oft von Impulsivitdt, Stolz oder Eigenwillen
herausgefordert werden. Besonnenheit umfasst Selbstbeherrschung, Weitblick, Demut und
Standhaftigkeit in der Wahrheit. Inmitten der Versuchungen des Lebens ist sie wie ein inneres Steuer,
das Orientierung gibt. Die geistliche Reife eines Mannes beginnt mit der Fahigkeit, sich selbst im
Licht des Evangeliums zu fithren. (Spriiche 16,32; 1. Petrus 1,13; 2. Timotheus 1,7)

Geistliche MiBigung schiitzt vor moralischem und geistlichem Schiffbruch. Viele geistliche und
personliche Krisen junger Minner haben ihre Wurzel in mangelnder Selbstbeherrschung — ob im
Denken, Handeln, Reden oder in der Sexualitit. Darum hebt Paulus genau diesen Punkt hervor.
Besonnenheit ist nicht von Natur aus gegeben, sondern muss im Glauben gelernt und gepflegt werden.
Sie schiitzt vor dem schnellen Reden, voreiligen Entscheidungen und unreflektierten Meinungen. Der
Heilige Geist wirkt in Glaubigen genau diese Frucht, wenn sie sich von Gottes Wort leiten lassen.
(Galater 5,22-23; Jakobus 1,19-20; 1. Timotheus 4,12)

Seite 53 von 87



Duane Litfin, Neutestamentler und Beitragsautor im Bible Knowledge Commentary, erkldrt zu
Titus 2,6, dass Paulus Titus auffordert, junge Mdnner zur Selbstbeherrschung zu ermahnen —
eine Tugend, in der gerade junge Mdnner oft Defizite zeigen. Litfin weist darauf hin, dass
Paulus in Titus 2 fiir jede der vier genannten Personengruppen — dltere Mdnner (Vers 2),
Frauen (Verse 4-5) und junge Mdinner (Vers 6) — eine Form des Begriffs fiir
Selbstbeherrschung verwendet. Diese sprachliche Wiederholung unterstreiche, wie zentral
Mdfigung, Besonnenheit und Selbstdisziplin im Leben aller Christen sind. Besonders in den
Pastoralbriefen nehme dieses Thema einen hervorgehobenen Platz ein und verdeutliche, dass

geistliche Reife immer auch mit einem maf3vollen, kontrollierten Lebensstil einhergeht.

(Litfin, 1985, S. 764)

Die Ermahnung zur Besonnenheit ruft zur Verantwortung im geistlichen Wachstum. Paulus
richtet sich an Titus mit der Aufforderung, die jungen Ménner zu ermahnen. Das zeigt, dass geistliches
Wachstum kein automatischer Prozess ist, sondern Anleitung, Vorbilder und Zurechtweisung braucht.
Junge Minner sollen nicht passiv bleiben, sondern in geistlicher Miindigkeit wachsen. Die Gemeinde
hat die Aufgabe, ihnen Wegweisung zu geben — nicht in Strenge, sondern in Liebe und Klarheit.
Verantwortliche Ménner sind eine Sdule gesunder Gemeinden. (Spriiche 27,17; 1. Korinther 16,13;
Titus 2,7)

4.5. Titus als Vorbild in guten Werken und gesunder Lehre (2,7-8)

Ein Vorbild in guten Werken ist die Grundlage geistlicher Autoritit. Paulus fordert Titus auf, sich
selbst in allem als Vorbild zu erweisen. Geistliche Leitung ist nicht in erster Linie eine Frage von
Worten, sondern von gelebter Wahrheit. Wer andere lehrt, muss selbst vorleben, was er verkiindigt.
,»Gute Werke* umfassen dabei das gesamte Verhalten — sichtbar, konsequent, glaubwiirdig. Das
Vorbild-Sein ist eine stille, aber kraftvolle Art der Unterweisung, die das Vertrauen der Gemeinde
fordert. Echtheit im Alltag {iberfiihrt mehr als viele Worte. (1. Timotheus 4,12; Johannes 13,15;
Philipper 3,17)

Augustinus weist sinngemdyf3 in einer seiner Predigten darauf hin, dass es zwei zentrale Aspekte
im moralischen Leben eines Menschen gibt: das Gewissen und den Ruf. Das Gewissen betrifft
den eigenen inneren Zustand vor Gott, wihrend der Ruf das betrifft, was andere iiber einen
wahrnehmen. Wer zwar ein reines Gewissen hat, aber seinen guten Ruf leichtfertig aufs Spiel
setzt oder ihn bewusst vernachldssigt, handelt nach Augustinus’ Einschdtzung nicht nur unklug,

sondern sogar lieblos gegeniiber seinem Ndchsten. Denn ein schlechter Ruf kann anderen

Seite 54 von 87



Anstofs geben und das Zeugnis des Glaubens schwdichen (Augustinus, zitiert in Crossway, 2023,
S. 1855).

Reinheit in der Lehre bewahrt die Gemeinde vor Verwirrung und Irrtum. Mit ,,Unverfdlschtheit
in der Lehre* wird ein Mafistab fiir das Verkiindigen gesetzt. Es geht um inhaltliche Reinheit, Klarheit
und Treue zum Wort Gottes. Keine menschlichen Spekulationen oder philosophischen Zusédtze sollen
das Evangelium verdunkeln. Die Lehre muss mit dem Gesamtzeugnis der Schrift iibereinstimmen,
verstandlich und fundiert sein. Nur dann kann sie Orientierung geben und die Gemeinde erbauen. (2.
Timotheus 2,15; Apostelgeschichte 20,27; 1. Korinther 2,1-5)

Wiirde im Auftreten unterstreicht die Ernsthaftigkeit geistlicher Verantwortung. Paulus verlangt,
dass Titus mit ,,Wiirde* lehrt — einer Haltung, die Respekt, Klarheit und innere Festigkeit ausdriickt.
Das bedeutet, weder oberflichlich noch respektlos mit der Lehre umzugehen. Geistliche Inhalte
verdienen eine Form, die ihrer Heiligkeit entspricht. Wiirde ist nicht gleich Strenge, sondern driickt
den Ernst aus, mit dem das Evangelium weitergegeben wird. Eine solche Haltung verleiht der
Botschaft Gewicht. (Prediger 12,9-10; 2. Korinther 4,2; 1. Thessalonicher 2,10)

Die Lehre des Wortes muss den Charakter des Lehrers widerspiegeln. Lehre ist nicht nur
Information, sondern auch eine geistliche Begegnung. Der Charakter des Lehrenden formt
unweigerlich die Wirkung der Lehre. Wenn Titus wiirdig lebt und redet, wird seine Botschaft
glaubhaft. Eine unheilige Lebensfiihrung kann die gesiindeste Lehre entwerten. Darum verbindet
Paulus Lehre und Vorbild immer miteinander. Authentizitdt entsteht, wenn Leben und Lehre
tibereinstimmen. (Matthéus 5,19; 1. Korinther 9,27; Jakobus 3,1)

Gesunde und unanfechtbare Rede schiitzt vor Angriffen von aufien. Paulus fordert, dass die Rede
des Lehrenden ,,gesund und untadelig* sein soll — also inhaltlich korrekt, geistlich heilsam und in ihrer
Form wiirdig. Worte sollen nicht verletzen oder provozieren, sondern aufbauen und die Wahrheit klar
vermitteln. Diese Art zu sprechen bringt keine Angriffsfliche und macht es Gegnern schwer,
glaubwiirdige Kritik zu dulern. Die Redeform des Dieners Gottes hat Einfluss auf das Ansehen des
Evangeliums. (Kolosser 4,6; 1. Petrus 3,15-16; Spriiche 16,23)

Ein untadeliger Lebenswandel entkriftet jede Anklage. Die Aufforderung zur ,,untadeligen Rede*
umfasst nicht nur Worte, sondern spiegelt eine gesamtethische Haltung wider. Wer sich in seinem
Reden zuriickhdlt, besonnen und respektvoll spricht, zeigt innere Reife und geistliche

Ausgewogenheit. Gerade im Dienst fiir Gott ist das notwendig, um Vorwiirfen keinen Raum zu geben.

Seite 55 von 87



Ein untadeliges Leben bringt Licht in dunkle Argumente und entlarvt unbegriindete Anschuldigungen.
(Philipper 2,14-15; 2. Korinther 6,3; 1. Thessalonicher 5,22)

Gegner sollen beschimt werden durch das Zeugnis eines konsequenten Lebens. Das Ziel der
gesunden Lehre und des vorbildlichen Wandels ist, dass Gegner ,,beschdmt werden, weil sie nichts
Schlechtes iiber euch sagen kénnen*. Das bedeutet nicht persdnliche Uberlegenheit, sondern die
Verteidigung des Evangeliums durch gelebte Wahrheit. Wenn der Dienst des Gldubigen rein und seine
Lehre biblisch ist, wird selbst Widerstand zur Gelegenheit fiir Gottes Ehre. Schweigen der Gegner ist
nicht immer das Ziel — aber ihre Beschdmung durch Heiligkeit ist biblisch bezeugt. (1. Petrus 2,12;
Titus 2,5; Psalm 35,26)

4.6. Die Verantwortung der Sklaven (2,9-10)

Sklaven sollen sich durch Unterordnung und Verlisslichkeit auszeichnen. Paulus fordert Sklaven
auf, sich ihren Herren unterzuordnen und in allem wohlgefillig zu sein. Gemeint ist ein Dienst, der
von innerer Haltung und Treue geprégt ist — nicht durch dufleren Zwang, sondern aus einem erneuerten
Herzen. Die Bereitschaft zur Unterordnung zeigt, dass selbst in schwierigen gesellschaftlichen
Strukturen ein Zeugnis flir Christus moglich ist. Wer sich unterordnet, ehrt nicht nur seinen Herrn,
sondern letztlich Gott. (Epheser 6,5-6; Kolosser 3,22; 1. Petrus 2,18)

Ein respektvoller Umgang mit Autoritit fordert das Evangelium. Die Ablehnung von Widerspruch
(,,nicht widersprechen*) unterstreicht die Bedeutung eines demiitigen und lernbereiten Geistes. Es geht
nicht darum, blindem Gehorsam zu folgen, sondern durch Haltung und Verhalten die Wahrheit des
Evangeliums zu bezeugen. Respekt gegeniiber Vorgesetzten — auch ungerechten — kann Tiiren 6ffnen
fiir das Zeugnis von Christus. Christliche Unterordnung ist ein geistlicher Ausdruck von Vertrauen auf
Gottes Gerechtigkeit. (1. Petrus 2,19-20; Spriiche 15,1; Matthéus 5,16)

Ehrlichkeit und Treue machen den Glauben glaubwiirdig. Mit dem Aufruf, nichts zu veruntreuen,
verbindet Paulus eine zentrale Tugend: absolute Ehrlichkeit. Gerade dort, wo Menschen mit fremdem
Gut umgehen, zeigt sich wahre Gesinnung. Wer im Kleinen treu ist, wird im Grof3en bewihrt sein. Die
Treue der Glaubigen — besonders in sozialen oder beruflichen Abhidngigkeiten — ist ein sichtbares
Zeugnis fiir die verdndernde Kraft des Evangeliums. Die Lehre Gottes wird dadurch ,,geschmiickt™,
also glaubhaft gemacht. (Lukas 16,10; Spriiche 28,20; 1. Timotheus 6,1)

Seite 56 von 87



Treue im Dienst ist ein Ausdruck gelebten Glaubens. Die Aufforderung zur vollen Verlésslichkeit
im Dienst bedeutet, dass Christen durch ihre Arbeit das Evangelium widerspiegeln sollen. Treue ist
nicht nur eine Tugend, sondern ein Zeugnis gegeniiber der Welt. Wenn Gldubige in einfachen oder
schweren Situationen durchhalten, entsteht Vertrauen — auch bei Ungldubigen. Besonders in einem
Abhingigkeitsverhdltnis, wie es Sklaven gegeniiber ihren Herren hatten, wird Treue zu einer
geistlichen Disziplin. Wer sich als zuverldssig erweist, gibt dem Evangelium Ehre. (Kolosser 3,23-24;
Matthéus 25,21; 1. Korinther 4,2)

Das Verhalten der Glidubigen schmiickt die Lehre Gottes. Paulus spricht davon, dass durch solches
Verhalten die ,,Lehre Gottes* geschmiickt wird. Das Evangelium wird durch ein glaubwiirdiges Leben
nicht verdndert, aber es wird flir andere anziehend gemacht. Die Wahrheit Gottes soll nicht nur mit
Worten weitergegeben werden, sondern auch sichtbar im Alltag wirken. Wenn Christen durch
Integritét, Treue und Sanftmut hervorstechen, wird ihre Lehre nicht widerlegt, sondern bestétigt. So

wird die unsichtbare Gnade sichtbar gemacht. (Philipper 2,15; Matthius 5,16; 1. Petrus 2,12)

Das Evangelium entfaltet seine Kraft durch gelebte Wahrheit. Nicht spektakuldre Worte, sondern
stille Treue im Alltag ist oft der stirkste Beweis fiir die Realitét des Glaubens. Paulus macht deutlich,
dass die Wirkung der Lehre untrennbar mit dem Lebenswandel verbunden ist. Das Evangelium
gewinnt durch glaubwiirdige Nachfolger an Sichtbarkeit. Die Verbindung von Lehre und Leben ist
keine Option, sondern Auftrag. Jeder Christ — gleich in welcher gesellschaftlichen Stellung — tragt
Verantwortung, Gottes Wahrheit sichtbar zu machen. (2. Korinther 3,2-3; Jakobus 2,18; 1. Johannes
3,18)

Seite 57 von 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 2.1-10)

Zusammenfassung:

Paulus ruft Titus dazu auf, der gesunden Lehre entsprechend zu reden und die verschiedenen Gruppen
in der Gemeinde gezielt zu unterweisen. Altere Minner sollen niichtern, wiirdig, besonnen und
standhaft im Glauben, in der Liebe und Geduld sein. Altere Frauen werden aufgerufen, ein ehrbares
Verhalten zu zeigen, nicht zu verleumden oder dem Wein verfallen zu sein, sondern als Lehrerinnen
des Guten zu wirken. Sie sollen die jungen Frauen anleiten, ihre Ménner und Kinder zu lieben,
besonnen, keusch, hduslich und giitig zu sein und sich ihren Ménnern unterzuordnen — damit das Wort
Gottes nicht verldstert wird. Ebenso sollen junge Ménner zu Besonnenheit angehalten werden, wobei
Titus selbst als Vorbild in guten Werken auftreten soll. Seine Lehre soll durch Unverfalschtheit, Wiirde
und gesunde, unanfechtbare Worte iiberzeugen. Auch Knechte (heute iibertragbar auf untergeordnete
gesellschaftliche Positionen) sollen sich durch Unterordnung, Treue und Zuverldssigkeit auszeichnen,
damit die Lehre Gottes in allem geschmiickt wird. Ziel aller Unterweisung ist ein glaubwiirdiges,

geordnetes und ehrbares Zeugnis, das der gesunden Lehre entspricht.

Anwendungen:

Gesunde Lehre muss lebensnah und gruppenspezifisch vermittelt werden. Paulus betont, dass
geistliche Unterweisung nicht abstrakt bleiben darf, sondern auf Alter, Geschlecht und Lebenssituation
eingehen soll. Jede Gruppe in der Gemeinde hat spezifische geistliche Aufgaben. Biblische Lehre

gewinnt an Kraft, wenn sie alltagsnah angewandt wird.

Glaubwiirdigkeit entsteht durch Vorbilder, nicht durch Forderungen. Titus soll selbst ein Vorbild
in Haltung, Verhalten und Lehre sein. Geistliche Autoritit wird nicht durch Titel verliehen, sondern

durch gelebte Wahrheit. Wer andere leiten will, muss vorleben, was er verkiindigt.

Christliches Verhalten macht Gottes Lehre fiir Auflenstehende sichtbar. Die Gemeinde steht unter
Beobachtung, und das Verhalten ihrer Glieder beeinflusst das offentliche Zeugnis. Ordnung, Treue,
Besonnenheit und gegenseitiger Respekt sind kein Selbstzweck, sondern ehren Gott. Die gelebte
Wahrheit ,,schmiickt die Lehre Gottes in der Welt.

Seite 58 von 87



5. Die Gnade Gottes verandert Menschen (2,11-15)

5.1. Die Gnade Gottes ist erschienen zur Rettung aller Menschen
(2,11)

Die Gnade Gottes ist erschienen und richtet sich an alle Menschen. Paulus erklirt, dass die
rettende Gnade Gottes ,,erschienen ist — ein Ausdruck fiir die historische Offenbarung durch das
Kommen Jesu Christi. Diese Gnade ist nicht abstrakt, sondern sichtbar geworden im Leben, Sterben
und Auferstehen Christi. Sie ist nicht exklusiv fiir eine bestimmte Gruppe, sondern richtet sich an alle
Menschen — Juden wie Heiden. Das Evangelium kennt keine soziale, kulturelle oder nationale Grenze.
Die Universalitit der Gnade zeigt Gottes barmherziges Wesen. (Johannes 1,14; Romer 3,24; 1.
Timotheus 2,3-4)

Gottes Gnade ist das Fundament der Rettung. Die Grundlage des christlichen Glaubens ist nicht
Leistung, sondern Gnade. Rettung geschieht nicht durch Werke, sondern aus dem souverdnen Handeln
Gottes heraus. Diese Gnade ist unverdient, iibernatiirlich und durch nichts zu ersetzen. Sie bewirkt
Vergebung, Rechtfertigung und neues Leben. Paulus betont, dass sie erschienen ist — also eine
geschichtliche Tatsache darstellt. Rettung ist kein Gedanke, sondern ein Ereignis in Christus. (Epheser
2,8-9; Titus 3,5-6; Romer 5,8)

Die Erscheinung der Gnade markiert den Beginn der neuen Heilszeit. Mit der Offenbarung der
Gnade in Jesus Christus beginnt eine neue heilsgeschichtliche Phase. Die Ankunft Christi bedeutet,
dass Gottes Heilsplan sichtbar und wirksam geworden ist. Das ,,Erscheinen® steht fiir eine Zasur — das
Licht der Gnade hat die Finsternis durchbrochen. Diese Zeit ist gekennzeichnet durch die Einladung
zur Umkehr und das Angebot der Versohnung. Damit wird auch deutlich: Die Offenbarung der Gnade
bringt Verantwortung mit sich. (Johannes 3,16-17; 2. Timotheus 1,9-10; Galater 4,4-5)

5.2. Die Gnade erzieht uns zu einem geheiligten Leben (2,12)

Die Gnade Gottes erzieht zu einem verinderten Lebensstil. Paulus beschreibt die Gnade nicht nur
als rettend, sondern auch als erziehend. Sie bringt Menschen dazu, sich von einem gottlosen Leben
abzuwenden und einen neuen Weg zu gehen. Die Gnade lehrt, was Recht und falsch ist, und gibt die

Kraft, danach zu handeln. Es handelt sich nicht um &ufleren Zwang, sondern um eine innere

Seite 59 von 87



Umgestaltung durch die Wirksamkeit des Heiligen Geistes. Der Lebensstil des Gldubigen ist eine
Frucht der Gnade, nicht das Mittel zur Erl6sung. (Romer 6,1-2; Epheser 4,22-24; Hebréer 12,11)

Ein geheiligtes Leben beginnt mit der Absage an die Gottlosigkeit. Die Erziehung der Gnade
beginnt mit einer klaren Abkehr — von allem, was gottlos ist und weltlichen Begierden entspricht.
Gottlosigkeit bedeutet ein Leben ohne Bezug auf Gott, geprigt von Eigenwille und Unabhingigkeit.
Weltliche Begierden sind Ausdruck eines auf sich selbst zentrierten Lebensstils. Die Gnade wirkt
dahin, dass solche Tendenzen erkannt, iiberwunden und durch geistliche Gesinnung ersetzt werden.
Ein heiliger Wandel beginnt mit klarer Trennung vom alten Leben. (1. Petrus 1,14-16; Galater 5,24;
Kolosser 3,5-8)

Selbstbeherrschung ist ein Kennzeichen des neuen Lebens im Hier und Jetzt. Paulus betont, dass
dieses geheiligte Leben ,,in der jetzigen Weltzeit gelebt werden soll — nicht erst in der zukiinftigen
Herrlichkeit. Selbstbeherrschung zeigt sich im Alltag, im Umgang mit Versuchung, Reiziiberflutung
und Ungerechtigkeit. Wer von der Gnade Gottes geprégt ist, entwickelt eine wachsende Disziplin, die
sich im Denken, Reden und Handeln widerspiegelt. Selbstbeherrschung ist kein natiirlicher
Charakterzug, sondern ein geistliches Resultat. Sie gehort zu den Friichten des Geistes. (Galater
5,22-23; 2. Petrus 1,5-6; Titus 1,8)

Gerechtigkeit und Gottesfurcht prigen das neue Leben sichtbar. Ein von der Gnade verdndertes
Leben zeigt sich nicht nur in innerer Haltung, sondern auch im gerechten Umgang mit anderen und in
ehrfiirchtiger Beziehung zu Gott. Gerechtigkeit bedeutet, anderen mit Integritét, Liebe und Wahrheit zu
begegnen. Gottesfurcht beschreibt ein Leben in Ehrfurcht vor dem heiligen Gott, das nicht gesetzlich,
sondern aus Dankbarkeit motiviert ist. Diese beiden Dimensionen — horizontal und vertikal — machen
das neue Leben greifbar. (Micha 6,8; 2. Korinther 7,1; Psalm 111,10)

5.3. Die Hoffnung auf die Erscheinung Christi als Motivation zur
Heiligung (2,13)
Die christliche Hoffnung richtet sich auf die Wiederkunft Jesu Christi. Paulus beschreibt das
Leben der Gldubigen als Ausgerichtetsein auf ein zukiinftiges Ereignis: die Erscheinung der

Herrlichkeit Christi. Diese Hoffnung ist keine unsichere Erwartung, sondern eine feste Gewissheit,

weil sie auf Gottes VerheiBungen basiert. Christen leben zwischen dem ,Jetzt“ der Gnade und dem

Seite 60 von 87



»Noch-Nicht“ der vollendeten Herrlichkeit. Die Wiederkunft Christi ist nicht nur ein theologisches
Konzept, sondern tdgliche Motivation fiir ein geheiligtes Leben. Diese Hoffnung ist eng verbunden mit
der Sehnsucht nach der Gegenwart und Herrschaft Jesu. (Philipper 3,20-21; 1. Thessalonicher 1,10; 1.
Johannes 3,2-3)

Das Warten auf Christus ist aktives Hoffen, kein passives Abwarten. Die christliche Hoffnung ist
nicht vertrdumt oder weltfremd, sondern priagt das Leben in der Gegenwart. Sie motiviert zur
Heiligkeit, zur Standhaftigkeit und zur Fokussierung auf das Wesentliche. Wer auf Christus wartet, lebt
bewusst und zielgerichtet. Die Hoffnung auf das Kommen Christi wirkt wie ein geistlicher Kompass,
der Entscheidungen beeinflusst und Prioritéten ordnet. Sie lenkt den Blick weg von Vergédnglichem hin
zu ewigem Wert. (Romer 8,24-25; 1. Korinther 15,58; 2. Petrus 3,11-12)

Barry Rubin, Herausgeber der Complete Jewish Study Bible, betont in seinem Kommentar zu
Titus 2,12—13, dass die ,, gliickselige Hoffnung* der Gldubigen auf die zukiinftige Erscheinung
Gottes ausgerichtet ist. Diese Hoffnung bezieht sich auf das sichtbare Erscheinen der
Sch’khinah — der géttlichen Gegenwart — am Ende der Tage, sowie auf das Wiederkommen des
Erlosers, Jeschua, der Messias. Rubin unterstreicht, dass dieses erwartungsvolle Hoffen fest im
messianisch-jiidischen Glauben verwurzelt ist und eine zentrale Rolle in der eschatologischen
Erwartung der Gemeinde spielt. (Rubin, 2016, S. 1723)

Die Herrlichkeit Jesu Christi wird offenbar werden. Die Erscheinung der ,,Herrlichkeit ist ein
Hinweis auf die sichtbare Wiederkunft des auferstandenen und verherrlichten Herrn. In dieser
zukiinftigen Offenbarung wird Jesus nicht als leidender Knecht erscheinen, sondern als Kénig und
Richter. Seine Herrlichkeit iiberstrahlt alles Irdische, und bei seinem Erscheinen wird jeder erkennen,
wer er wirklich ist. Fiir Gldubige bedeutet diese Offenbarung Trost, fiir die Welt Gerechtigkeit. Der
Ausdruck betont die Majestit und die Endgiiltigkeit seines Kommens. (Matthdus 24,30; Offenbarung
1,7; 2. Thessalonicher 1,7-10)

Jesus Christus ist zugleich Retter und Gott. Paulus nennt ihn ,,unseren grofien Gott und Retter*, was
eine klare Aussage iiber die Gottlichkeit Christi ist. In einer Zeit, in der die Gottheit Jesu vielfach
bestritten wird, bezeugt dieser Vers seine doppelte Rolle als gottlicher Herr und menschlicher Erloser.
Diese Formulierung ist nicht nur theologisch bedeutend, sondern auch tréstend — denn der Retter ist
zugleich allmichtig. Es unterstreicht die Einheit von Gottes Wesen und dem Erlosungswerk Christi.
Wer auf ihn hofft, hofft auf Gott selbst. (Johannes 1,1-14; Kolosser 2,9; Hebréer 1,3)

Seite 61 von 87



5.4. Das Ziel von Jesu Erlosung: Ein reines Volk fiir gute Werke
2,14

Jesu Tod war ein freiwilliges Opfer zur Erlosung von aller Gesetzlosigkeit. Paulus betont, dass
Christus ,,sich selbst fiir die Glaubigen gegeben hat — ein Hinweis auf die freiwillige Hingabe am
Kreuz. Diese Selbsthingabe war kein Zufall, sondern Teil des gottlichen Erlosungsplans. Das Ziel
dieser Tat war die Befreiung aus der Macht der Siinde und aller Gesetzlosigkeit. Gesetzlosigkeit
beschreibt dabei nicht nur duBere Ubertretungen, sondern die innere Rebellion gegen Gottes Willen.
Durch sein Opfer hat Christus nicht nur die Strafe getragen, sondern auch die Herrschaft der Siinde
gebrochen. Diese Erlosung ist vollstandig und wirksam. (Matthéus 20,28; Romer 6,18-22; 2. Korinther
5,21)

Erlosung beinhaltet Reinigung zu einem heiligen Leben. Das Werk Jesu endet nicht mit Vergebung,
sondern umfasst auch Reinigung und Neuschopfung. Wer erlost ist, wird auch gereinigt — von innerem
Schmutz, Schuld und falschen Motiven. Diese Reinigung ist kein dufBlerliches Ritual, sondern eine
innere Verdnderung durch den Heiligen Geist. Das Ziel ist nicht nur Rechtfertigung, sondern auch
Heiligung. Paulus beschreibt das als einen Prozess, durch den Christus ein gereinigtes Volk fiir sich
selbst schafft. (Epheser 5,25-27; Hebrder 9,14; 1. Johannes 1,7)

Christus schafft sich ein besonderes Volk. Die Glaubigen sind nicht nur zufillig gerettet, sondern
bewusst als Eigentum Jesu auserwihlt. Diese Formulierung erinnert an die alttestamentliche
Vorstellung des Bundesvolkes — jetzt geistlich erfiillt in der Gemeinde. Die Erlosten gehdren nicht
mehr sich selbst, sondern sind Eigentum des Herrn. Daraus ergibt sich ein neues Selbstverstandnis und
eine neue Identitdt. Wer Christus gehort, lebt nicht mehr unabhéngig, sondern unter seinem Anspruch.
(2. Mose 19,5-6; 1. Petrus 2,9; 1. Korinther 6,19-20)

Eifer fiir gute Werke ist das Kennzeichen des neuen Lebens. Ein gereinigtes und erlostes Volk zeigt
sich nicht nur durch Glaubensbekenntnisse, sondern durch aktives Tun. Gute Werke sind nicht die
Ursache, sondern die Frucht der Erlosung. Sie sind Ausdruck eines verédnderten Herzens, das nach dem
Willen Gottes lebt. Der Begriff ,.eifrig* unterstreicht, dass es sich nicht um gelegentliche oder
erzwungene Taten handelt, sondern um eine innere Motivation. Der Gldubige lebt aus Dankbarkeit und
in bewusster Hingabe. (Epheser 2,10; Jakobus 2,17-18; Matthius 5,16)

Seite 62 von 87



5.5. Die Autoritat von Titus in der Verkiindigung der Wahrheit
(2,15)

Die Lehre der Gnade soll mit Autoritit weitergegeben werden. Paulus fordert Titus auf, die zuvor
genannten Wahrheiten nicht nur zu lehren, sondern mit Nachdruck weiterzugeben. Die Wahrheit des
Evangeliums ist keine bloBe Empfehlung, sondern hat den Anspruch géttlicher Autoritit. Diese
Autoritdt liegt nicht in der Person des Lehrers, sondern in der Botschaft selbst, die auf Gottes
Offenbarung griindet. Titus soll sowohl lehren als auch ermahnen und zurechtweisen, was auf einen
umfassenden Verkiindigungsdienst hinweist. Die Lehre soll nicht verhandelbar, sondern verbindlich
weitergegeben werden. (Matthaus 28,20; 2. Timotheus 4,2; 1. Thessalonicher 2,13)

Geistliche Verantwortung erfordert Klarheit und Standhaftigkeit. Der Auftrag zur Verkiindigung
erfordert Mut, besonders wenn gesellschaftlicher oder innergemeindlicher Widerstand zu erwarten ist.
Titus wird ermutigt, sich durch niemanden einschiichtern zu lassen. Das bedeutet, sich nicht von
Menschenfurcht, Ansehen oder 6ffentlicher Meinung leiten zu lassen. Ein Diener Gottes muss bereit
sein, Wahrheit auszusprechen — auch wenn sie konfrontativ ist. Nur so bleibt die Gemeinde gesund und
im Glauben verankert. (Galater 1,10; Apostelgeschichte 4,19-20; Spriiche 29,25)

Verkiindigung soll zur Ermutigung und zur Korrektur dienen. Paulus verbindet Lehre mit
Ermahnung und Zurechtweisung — drei Aspekte eines ganzheitlichen Dienstes. Ermutigung stérkt die
Gldubigen im Glauben, Ermahnung ruft zur Heiligung, und Zurechtweisung konfrontiert
Fehlentwicklungen. Diese Dreigliederung zeigt, dass biblische Verkiindigung nie neutral oder
theoretisch ist, sondern immer auf geistliche Verdanderung zielt. Der Prediger muss darum sowohl
Klarheit im Inhalt als auch geistliche Liebe im Ton besitzen. (2. Timotheus 3,16; Kolosser 1,28;
Oftenbarung 3,19)

Seite 63 von 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 2.11-15)

Zusammenfassung:

Paulus begriindet die zuvor gegebenen Anweisungen mit der heilsgeschichtlichen Grundlage: der
erschienenen Gnade Gottes, die allen Menschen Rettung bringt. Diese Gnade erzieht Glaubige dazu,
sich von Gottlosigkeit und weltlichen Begierden abzuwenden und ein besonnenes, gerechtes und
gottesfiirchtiges Leben in der gegenwirtigen Welt zu fiihren. Dabei leben Gliaubige in der Erwartung
der seligen Hoffnung — der Wiederkunft Jesu Christi, der sich selbst fiir sie hingegeben hat. Sein Ziel
war es, sie von aller Gesetzlosigkeit zu erlosen und sich ein Volk zu schaffen, das eifrig ist in guten
Werken. Paulus fordert Titus auf, diese Dinge mit allem Nachdruck zu lehren, zu ermahnen und zu
iiberfithren, wobei er sich durch niemanden einschiichtern lassen soll. Der Abschnitt verbindet
Heilslehre mit praktischer Lebensfiihrung und betont, dass das Evangelium nicht nur errettet, sondern

auch verandert.

Anwendungen:

Gottes Gnade ist nicht nur rettend, sondern auch erziehend. Diec Gnade lehrt, wie ein
gottgefilliges Leben aussieht — nicht als Last, sondern als Ausdruck neuer Identitdt. Sie fordert zur
Abkehr von weltlicher Gesinnung und zur aktiven Gestaltung eines heiligen Lebens. Gnade verdndert

nicht nur den Status, sondern auch den Charakter.

Die Wiederkunft Christi gibt Orientierung und Hoffnung im Alltag. Die Erwartung des
wiederkommenden Herrn pragt das gegenwirtige Leben. Sie stirkt zur Treue und richtet den Blick

tiber das Sichtbare hinaus. Wer in dieser Hoffnung lebt, bleibt wachsam und zielgerichtet.

Gute Werke sind Frucht der Erlosung, nicht Bedingung dafiir. Christus hat sich hingegeben, um
ein gereinigtes Volk zu schaffen, das aus Dankbarkeit und Hingabe lebt. Eifer in guten Werken ist kein
Selbstzweck, sondern Antwort auf gottliche Liebe. Das Evangelium fiihrt zu gelebter Hingabe, nicht

zu passivem Warten.

Seite 64 von 87



Teil 3. Praktischer Glaube in der Gesellschaft (Titus 3)

6. Christlicher Wandel in einer gottlosen Welt (3,1-8)

6.1. Gehorsam gegeniiber Obrigkeiten und ein friedfertiges Leben
3,1-2)

Christen sollen sich staatlichen Autorititen unterordnen. Paulus erinnert Titus daran, die
Glaubigen zur Unterordnung gegeniiber Regierung und Obrigkeit anzuhalten. Diese Unterordnung ist
keine blinde Gefolgschaft, sondern Ausdruck des Bewusstseins, dass alle Autoritit letztlich von Gott
kommt. Der Gehorsam gegeniiber staatlicher Ordnung ist ein Zeugnis fiir ein geordnetes und
friedfertiges Leben. Auch wenn die damalige romische Herrschaft oft ungerecht war, ruft Paulus nicht
zum Widerstand, sondern zur Unterordnung im Rahmen der gottlichen Ordnung. Damit bekréftigt er,
dass geistliche Freiheit nicht zur Rebellion gegen irdische Autoritét fithren darf. (Rémer 13,1-2; 1.
Petrus 2,13-15)

Tertullian, ein friiher Kirchenvater des 2. und 3. Jahrhunderts, betont sinngemdfs in seiner
Schrift Uber den Gétzendienst, dass Christen gegeniiber Konigen, Kaisern und anderen
Obrigkeiten grundsdtzlich Gehorsam schulden — ganz im Sinne der apostolischen Lehre, die
zur Unterordnung unter staatliche Autorititen auffordert. Dieser Gehorsam hat jedoch klare
Grenzen: Er darf nie zur Teilnahme an Gotzendienst oder religioser Vermischung fiihren.
Christen sollen also loyal und gesetzestreu leben, dabei aber ihre geistliche Integritit und

Treue zu Gott wahren (Tertullian, zitiert in Crossway, 2023, S. 1856).

Gehorsam soll sich auch im praktischen Handeln zeigen. Neben der inneren Haltung wird auch ein
aktives, positives Verhalten gegeniiber der Obrigkeit gefordert. Christen sollen bereit sein, gute Werke
zu tun — das schliefit soziale Verantwortung, Hilfsbereitschaft und Mitwirkung in der Gesellschaft mit
ein. Der Glaube zeigt sich nicht nur im Riickzug vom Bdsen, sondern auch im engagierten Wirken fiir
das Gute. Das 6ffentliche Leben wird dadurch positiv geprigt, und der Name Gottes wird geehrt. Gute
Werke dienen nicht dem Eigenlob, sondern der Ehre Gottes und dem Wohlergehen der Mitmenschen.
(Matthdus 5,16; Galater 6,10; 1. Timotheus 6,18)

Seite 65 von 87



Die Bereitschaft zum Guten ist ein Kennzeichen geistlicher Reife. Die Formulierung ,,zu jedem
guten Werk bereit* beschreibt eine innere Haltung der Bereitschaft und Verfiigbarkeit. Es geht nicht um
selektives Handeln, sondern um eine ganzheitliche Offenheit gegeniiber allen Gelegenheiten, Gutes zu
tun. Geistlich reife Christen fragen nicht, ob sie miissen, sondern wie sie dienen konnen. Diese
Haltung ist eine Frucht der Gnade und Ausdruck des neuen Lebens in Christus. Sie unterscheidet sich
deutlich von der passiven oder eigenniitzigen Lebensweise der Welt. (Epheser 2,10; Kolosser 1,10;
Titus 2,14)

Christen sollen sich durch Zuriickhaltung in ihren Worten auszeichnen. Paulus fordert,
niemanden zu ldstern oder zu verleumden — weder in der Gemeinde noch in der Gesellschaft. Diese
Mahnung betrifft sowohl das offentliche als auch das private Reden. Worte haben Macht, und ein
stindiger Umgang mit der Zunge zerstort Gemeinschaft und Zeugnis. Statt Kritik und Verurteilung
sollen Christen sich in Zuriickhaltung und respektvoller Kommunikation iiben. Ein gereinigtes Herz
zeigt sich auch in einem gesegneten Mund. (Jakobus 3,5-10; Epheser 4,29; Matthius 12,36-37)

Sanftmut soll das Verhalten von Christen prigen. Der Umgang mit anderen soll nicht von Harte
oder Rechthaberei bestimmt sein, sondern von Freundlichkeit. Diese Haltung spiegelt den Charakter
Christi wider, der selbst sanftmiitig und demiitig war. Sanftmut bedeutet nicht Schwiche, sondern
Kraft unter Kontrolle — sie bleibt fest in der Wahrheit, begegnet anderen aber in Liebe. Besonders in
einer feindlich gesinnten Welt ist Sanftmut ein starkes Zeugnis. Christen sollen nicht streiten, sondern
den Frieden suchen. (Galater 5,22-23; Kolosser 3,12-13; 2. Timotheus 2,24-25)

Freundlichkeit und Respekt gegeniiber allen Menschen sind christliche Grundhaltungen. Der
Malfstab fiir den Umgang mit Menschen ist nicht ihr Verhalten, sondern Gottes Gnade. Paulus betont,
dass diese Freundlichkeit ,.gegen alle Menschen* gelten soll — auch gegeniiber Gegnern,
Andersdenkenden und Autoritdten. Christen sollen sich nicht auf das Niveau der Welt herablassen,
sondern den Unterschied durch ihre Haltung deutlich machen. Diese Haltung dient nicht nur dem
Frieden, sondern auch der Evangeliumsverkiindigung. Die Giite Gottes, die man selbst empfangen hat,

soll im Umgang mit anderen sichtbar werden. (Rémer 12,17-18; Philipper 4,5; Lukas 6,35-36)

Seite 66 von 87



6.2. Die Vergangenheit der Gliaubigen (3,3)

Die Erinnerung an die friihere Verlorenheit bewahrt vor geistlichem Hochmut. Paulus beschreibt
in klaren Worten den Zustand der Glaubigen vor ihrer Erlosung: Unverstindig, ungehorsam, in Irrtum
verstrickt. Diese Aufzihlung dient nicht der Anklage, sondern der Demut. Wer sich seiner eigenen
Vergangenheit bewusst bleibt, wird milde im Umgang mit anderen, die noch nicht zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangt sind. Es verhindert Selbstgerechtigkeit und fordert Barmherzigkeit. Die Erinnerung
daran, was man einst war, schiitzt vor Stolz im geistlichen Leben. (1. Korinther 6,9-11; Epheser 2,1-3;
Romer 3,10-12)

Das alte Leben war geprigt von Tauschung und fremder Leitung. Der Begrift ,verfiihrt*
beschreibt einen Zustand, in dem Menschen nicht selbstbestimmt, sondern fremdbestimmt leben —
getrieben von Liigen und Siinde. Ohne geistliches Licht herrschen falsche MaBstibe und verdrehte
Wahrnehmungen. Diese Verfiihrung betrifft sowohl religidse als auch moralische Bereiche. Paulus
macht deutlich, dass Unbekehrte nicht nur Siinder sind, sondern auch in einem Zustand des
Getduschtseins leben. Nur das Evangelium kann diese geistliche Blindheit durchbrechen. (2. Korinther
4,3-4; Johannes 8,34; 2. Timotheus 2,25-26)

Der Dienst der Begierden kennzeichnet das alte Leben ohne Christus. Vor der Erlésung standen
Menschen unter der Herrschaft von Begierden und Liisten, die sowohl das Denken als auch das
Handeln bestimmten. Das Leben drehte sich um das Ich, um kurzfristige Befriedigung und egoistische
Ziele. Paulus spricht von ,,Mannigfaltigkeit der Liiste* — also einer Vielfalt an siindigen Neigungen, die
das Herz dominieren. Dieses Leben ist gekennzeichnet durch ein stdndiges Streben nach
Selbstverwirklichung ohne Gott. Es fiihrt in Unzufriedenheit, Sklaverei und letztlich ins Gericht.
(Romer 1,24-25; Jakobus 1,14-15; 1. Petrus 4,3)

Das alte Leben war von Hass und Feindschaft geprigt. Paulus endet die Aufzédhlung mit dem
Hinweis auf gegenseitigen Hass — ein deutliches Zeichen fiir ein Leben ohne gottliche Liebe. Wer Gott
nicht kennt, ist nicht in der Lage, dauerhaft in echter Liebe zu leben. Missgunst, Neid, Spaltung und
Feindschaft bestimmen das Miteinander. Diese soziale Zerrissenheit ist Ausdruck der inneren
Gottlosigkeit. Nur durch die Liebe Gottes im Herzen kann echter Frieden und Versohnung entstehen.
(Titus 3,3; Galater 5,19-21; 1. Johannes 3,14-15)

Seite 67 von 87



6.3. Die rettende Barmherzigkeit Gottes durch Wiedergeburt
(394'6)

Gottes Giite und Menschenliebe sind der Ursprung unserer Rettung. Nach der Erinnerung an das
frithere Leben ohne Christus betont Paulus, dass die Erlosung nicht im Menschen ihren Anfang nahm,
sondern in Gottes Wesen. Die Giite Gottes zeigt sich in seinem rettenden Handeln, das nicht durch
Verdienst ausgeldst wurde. Seine Menschenliebe hebt sich deutlich vom Zorn und der Gleichgiiltigkeit
der gefallenen Welt ab. Gott hat aus freiem Willen gehandelt, ohne dass der Mensch etwas dazu
beitragen konnte. Diese Gnade ist nicht abstrakt, sondern in der Person Jesu Christi sichtbar geworden.
(Romer 2,4; Epheser 2,4-5; Johannes 3,16)

Die Erscheinung der Gnade Gottes ist ein geschichtliches Ereignis. Paulus spricht davon, dass die
Giite und Liebe Gottes ,,erschienen’ ist — ein Begriff, der eine klare Zuwendung Gottes in Raum und
Zeit beschreibt. Die Menschwerdung Christi war der Hohepunkt dieser Offenbarung. In Jesus ist Gott
nicht nur dem Menschen nahegekommen, sondern hat selbst die Initiative zur Erlosung ergriffen.
Diese Erscheinung ist ein Wendepunkt in der Heilsgeschichte und bildet den festen Grund der
christlichen Hoffnung. Der Begrift betont, dass das Evangelium auf realen Ereignissen und nicht auf
Mythen basiert. (Titus 2,11; 2. Timotheus 1,10; Johannes 1,14)

Gottes Menschenliebe ist universell in ihrem Angebot, aber personlich in ihrer Wirkung. Obwohl
das Angebot der Gnade allen Menschen gilt, wird es individuell wirksam durch Glauben. Die
Formulierung macht deutlich, dass Gottes Liebe aktiv auf den Menschen zukommt, aber nicht jeder
automatisch davon erfasst wird. Die personliche Annahme durch Glauben ist notwendig, um diese
Liebe als rettende Kraft zu erfahren. Damit wird auch die evangelistische Verantwortung unterstrichen:
Diese Liebe muss verkiindigt und angenommen werden. Sie ist nicht sentimental, sondern rettend und
erneuernd. (Johannes 1,12; Galater 2,20; Romer 5,8)

Die Rettung geschieht nicht aufgrund menschlicher Werke. Paulus betont mit Nachdruck, dass die
Errettung nicht durch Werke der Gerechtigkeit bewirkt wurde. Kein Mensch kann durch eigenes
Handeln oder religiose Leistung das Heil verdienen. Selbst moralisch einwandfreies Verhalten gentigt
nicht vor dem heiligen Gott. Die Gnade Gottes allein ist die Ursache des Heils. Wer das Evangelium
versteht, erkennt die vollige Abhingigkeit von Gottes Barmherzigkeit. Das Evangelium steht im
Gegensatz zu jedem Leistungsdenken. (Romer 3,20; Epheser 2,8-9; Galater 2,16)

Gottes Barmherzigkeit ist der Antrieb fiir das Heil. Es war allein Gottes Erbarmen, das zur Rettung

fithrte — nicht Verdienst, nicht Ansehen, nicht Anstrengung. Barmherzigkeit meint die tief empfundene

Seite 68 von 87



Zuwendung Gottes zu verlorenen Menschen. Sie kommt aus Gottes Wesen und zeigt sich in seinem
Handeln an Siindern. Diese rettende Zuwendung ist unverdient und doch wirksam. Sie offenbart
Gottes Herz, das voller Mitleid fiir den gefallenen Menschen schligt. (Psalm 103,8-10; Lukas 1,78; 1.
Petrus 1,3)

Die Wiedergeburt ist ein gottlicher Neuanfang. Die ,,Waschung der Wiedergeburt beschreibt den
Akt, durch den ein Mensch geistlich neu gemacht wird. Es handelt sich nicht um duflere Reinigung,
sondern um eine innere, geistgewirkte Erneuerung. Die neue Geburt macht aus einem geistlich Toten
ein lebendiges Kind Gottes. Es ist eine einmalige, aber tiefgreifende Verdnderung, die das Herz
erneuert und den Menschen in eine neue Beziehung zu Gott stellt. Sie geschieht durch das Wirken des
Heiligen Geistes, nicht durch Rituale oder Werke. (Johannes 3,5-6; 1. Korinther 6,11; Jakobus 1,18)

Barry Rubin beschreibt die Mikveh, das jiidische Ritualbad, als eine uralte Praxis der rituellen
Reinigung, die ihren Ursprung bereits in der Tora hat. Schon vor der Gesetzgebung am Sinai
gebot Gott dem Volk Israel, sich durch Waschung duferlich vorzubereiten (2. Mose 19,10).
Spdter gehorte die rituelle Reinigung fest zum Dienst der Priester im Heiligtum (3. Mose 8 und

16) sowie zur Reinigung nach bestimmten korperlichen Verunreinigungen, etwa beim Aussatz

(3. Mose 14,1-9).

Zur Zeit des Zweiten Tempels war das Untertauchen in der Mikveh, die sogenannte T vilah,
weit verbreitet und tief im jiidischen Leben verankert. Auch wenn nach der Tempelzerstorung
viele dieser Reinigungsrituale nicht mehr umsetzbar waren, blieb die Mikveh in bestimmten
Kontexten bestehen — etwa bei der geistlichen Vorbereitung auf die Hohen Feiertage wie Jom

Kippur.

Besonders eindriicklich ist die symbolische Deutung der Mikveh: Das vollstindige
Untertauchen wird mit dem Tod des alten, siindigen Menschen verglichen, das Auftauchen mit
einer geistlichen Wiedergeburt. Es ist, als wiirde der Mensch neu geboren — gereinigt, erneuert,

verwandelt.

Diese tiefere Bedeutung findet eine Entsprechung im Neuen Testament — insbesondere im
Dienst von Johannes dem Tdufer. Seine Taufe war keine fremde Neuerung, sondern stand in
klarer Verbindung zur jiidischen Praxis der Mikveh, wobei er sie mit einer prophetischen
Botschaft der Umkehr und Erwartung des Messias verband (Johannes 1). (Rubin, 2016, S. 147)

Der Heilige Geist bewirkt die geistliche Erneuerung. Die Wiedergeburt und Erneuerung sind das
Werk des Geistes, der neues Leben schafft und dauerhaft im Glaubigen wohnt. Diese Erneuerung

verdndert Denken, Fiihlen und Wollen. Sie ist nicht voriibergehend, sondern der Beginn eines neuen

Seite 69 von 87



Lebens, das durch den Geist geleitet wird. Ohne dieses Wirken des Geistes ist keine echte Umkehr
oder Heiligung moglich. Es ist Gott selbst, der den Menschen zu einem neuen Geschopf macht.
(Romer 8,9-11; 2. Korinther 5,17; Hesekiel 36,26-27)

Der Heilige Geist wurde reichlich iiber die Gliubigen ausgegossen. Die Erneuerung durch den
Geist ist kein knapp bemessener Vorgang, sondern ein groBziigiges Handeln Gottes. Paulus beschreibt
den Geist als ,,reichlich ausgegossen*, was auf Fiille, Uberfluss und gottliche Freigebigkeit hinweist.
Diese Fiille des Geistes steht allen Wiedergeborenen zur Verfiigung und ist nicht an besondere
Leistungen gekniipft. Es handelt sich nicht um eine symbolische Gabe, sondern um eine reale
Gegenwart und Wirksamkeit Gottes im Glaubigen. Das Wirken des Geistes ist zentral fiir das Leben in
der Nachfolge und fiir das Wachstum in der Heiligung. (Johannes 7,38-39; Apostelgeschichte 2,33;
Epheser 5,18)

Jesus Christus ist der Mittler, durch den der Geist geschenkt wurde. Die AusgieSung des Heiligen
Geistes geschah durch Jesus Christus, der den Geist nach seiner Auferstehung vom Vater empfangen
und an die Gldubigen weitergegeben hat. Dadurch wird Christus nicht nur als Erloser, sondern auch als
Herr und Geber geistlichen Lebens sichtbar. Der Geist ist also nicht unabhédngig von Christus wirksam,
sondern steht immer in Verbindung mit seinem Erlosungswerk. Wer Christus gehort, empfangt auch
den Geist, denn beides gehort untrennbar zusammen. Diese Ausgieung bestdtigt die Vollmacht und
Herrlichkeit Christi. (Johannes 15,26; Apostelgeschichte 2,33; Galater 4,6)

Der Geist ist das bleibende Geschenk der Erlosten. Die Gabe des Heiligen Geistes ist kein
voriibergehendes Erlebnis, sondern ein dauerhaftes Siegel der Zugehorigkeit zu Christus. Er leitet,
trostet, tiberfiihrt, heiligt und wirkt die Frucht des Geistes im Leben der Glaubigen. Der Geist macht
das neue Leben erst moglich und befahigt zum Dienst in der Gemeinde und zur Standhaftigkeit in der
Welt. Seine Gegenwart ist das Zeichen der Erfiillung der VerheiBungen Gottes im Neuen Bund. Ohne
den Geist ist das christliche Leben kraftlos und leer. (Romer 8,14-16; Epheser 1,13-14; Galater
5,22-23)

6.4. Gerechtfertigt aus Gnade (3,7)

Die Rechtfertigung ist allein das Ergebnis von Gottes Gnade. Paulus betont, dass Menschen nicht
durch eigene Werke, sondern aus Gnade gerechtfertigt werden. Rechtfertigung bedeutet, vor Gott fiir
gerecht erklart zu werden, obwohl der Mensch schuldig ist. Diese Gerechtigkeit ist nicht erarbeitet,

sondern wird als Geschenk durch den Glauben empfangen. Der Ursprung dieser Gnade liegt in Gottes

Seite 70 von 87



freier Entscheidung, den Siinder anzunehmen. Rechtfertigung ist ein einmaliger Akt, der das Verhiltnis
zu Gott dauerhaft verdndert. Sie bildet das Fundament fiir jedes weitere geistliche Wachstum. (Romer
3,24; Galater 2,16; Epheser 2,8-9)

Das Ziel der Rechtfertigung ist das Erbe des ewigen Lebens. Gott hat nicht nur vergeben, sondern
auch ein neues Ziel gesetzt: das ewige Leben. Wer gerechtfertigt ist, hat eine gesicherte Zukunft in der
Herrlichkeit bei Gott. Dieses Erbe ist nicht vage Hoffnung, sondern fest verankert in Gottes Zusage. Es
ist unverginglich, unbefleckt und unverwelklich, wie Petrus schreibt. Die Glaubigen leben als Erben
Gottes, mit einer himmlischen Berufung. Dieses Erbe ist Teil ihrer Identitét als Kinder Gottes. (Titus
1,2; 1. Petrus 1,3-4; Romer 8,17)

Das neue Leben beginnt bereits im Hier und Jetzt. Obwohl das ewige Leben seine volle Erfiillung
in der Zukunft hat, beginnt es bereits in der Gegenwart. Die Rechtfertigung fiihrt zur Wiedergeburt,
und daraus erwéchst ein Leben, das sich durch geistliche Frucht und Hoffnung auszeichnet. Das ewige
Leben ist nicht nur ein zukiinftiger Besitz, sondern eine gegenwirtige Realitdt im Wandel des Herzens.
Glaubige leben bereits jetzt in der Kraft der kommenden Welt. Diese Perspektive motiviert zu einem

heiligen und hoffnungsvollen Lebensstil. (Johannes 5,24; 1. Timotheus 6,12; Kolosser 1,5)

6.5. Das Bekenntnis zur Wahrheit und das Festhalten an guten
Werken (3,8)

Die Wahrheit des Evangeliums soll mit Uberzeugung gelehrt werden. Paulus fordert Titus auf, das
Gesagte mit Nachdruck weiterzugeben. Die Lehre von Rechtfertigung, Wiedergeburt und Gnade ist
nicht nur theologische Theorie, sondern zentrale Wahrheit des Glaubens. Diese Botschaft muss klar,
zuverlédssig und bestdndig verkiindet werden. Sie ist vertrauenswiirdig, weil sie auf dem Wort Gottes
griindet. Wer sie festhalt, wird geistlich wachsen und andere ermutigen. Die Verkiindigung soll nicht
schwankend oder zuriickhaltend geschehen, sondern mit geistlicher Autoritit. (1. Timotheus 1,15; 2.
Timotheus 2,2; Titus 2,15)

Gliubige sollen sich auf gute Werke konzentrieren. Die rechte Lehre fiihrt zur rechten Praxis: Wer
an das Evangelium glaubt, wird aufgefordert, sich guten Werken zu widmen. Diese Werke sind kein

Mittel zur Errettung, sondern eine Frucht der Gnade. Sie sollen bewusst angestrebt und gepflegt

Seite 71 von 87



werden — nicht aus Pflichtgefiihl, sondern als Antwort auf Gottes Barmherzigkeit. Glaube und Tun
stehen dabei nicht im Widerspruch, sondern gehdren untrennbar zusammen. Ein gldubiges Leben zeigt
sich sichtbar in titiger Liebe. (Epheser 2,10; Galater 6,9-10; Jakobus 2,17)

Gute Werke sind niitzlich und segensreich fiir andere. Paulus hebt hervor, dass gute Werke
Hhtitzlich® sind — sowohl fiir die Gemeinde als auch fiir die Welt. Sie haben eine Wirkung iiber den
Einzelnen hinaus, denn sie stirken das Zeugnis des Evangeliums und fordern das gemeinsame Leben.
Wer in guten Werken lebt, ist ein Segen fiir seine Umgebung. Diese Haltung wirkt gegen
Gleichgiiltigkeit und Selbstbezogenheit. Der Glaube wird dadurch sichtbar und anziehend. (Matthaus
5,16; 1. Petrus 2,12; Hebréer 13,16)

Duane Litfin, Autor im Bible Knowledge Commentary, erkldirt zu Titus 3,8, dass Paulus mit der
Wendung ,,dieses Wort ist gewiss* eine vertraute Formulierung aus den Pastoralbriefen
verwendet (vgl. 1. Timotheus 1,15; 3,1; 4,9; 2. Timotheus 2,11), um seine Aussagen besonders
zu betonen. Weil die vorangehenden Aussagen zuverlissig sind, soll Titus diese Lehre mit
Nachdruck weitergeben, um die Gldubigen zu einem gottesfiirchtigen Lebenswandel anzuleiten.
Litfin weist darauf hin, dass Paulus bereits in Titus 2,1 und 2,15 dhnliche Anweisungen
gegeben hat — die erneute Betonung in Kapitel 3 zeigt, dass dies vermutlich der zentrale
Gedanke des gesamten Briefes ist. Paulus legt grofsen Wert darauf, dass die Gldubigen sich
,guten Werken widmen*, weil diese im FEinklang mit gesunder Lehre stehen und allen
Menschen zum Nutzen gereichen. (Litfin, 1985, S. 766—767)

Guter Glaube zeigt sich in bestindiger Hingabe. Paulus spricht davon, dass sich Gldubige diesen
Dingen ,,bestdndig befleiffigen‘ sollen — es geht also um Ausdauer und Konsequenz. Geistliches Leben
ist kein gelegentliches Engagement, sondern ein dauerhafter Wandel. Christen sind aufgerufen, nicht
nur anzufangen, sondern zu bleiben und zu wachsen. Diese Treue ehrt Gott und stirkt den Charakter.
Bestindigkeit in guten Werken macht den Glauben glaubwiirdig und fruchtbar. (Rémer 2,6-7; 1.
Korinther 15,58; Kolosser 1,10)

Seite 72 von 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 3.1-8)

Zusammenfassung:

Paulus erinnert Titus daran, die Gldubigen zu einem vorbildlichen Verhalten gegeniiber staatlichen
Autoritidten und Mitmenschen zu ermahnen. Sie sollen gehorsam, friedfertig, bereit zu guten Werken,
freundlich und sanftmiitig sein. Dieses Verhalten wird im Licht der eigenen Vergangenheit verstanden:
Auch Glaubige waren einst unverstidndig, irregehend, versklavt von Begierden, voller Bosheit und
Hass. Doch Gottes Erbarmen und seine rettende Gnade erschienen nicht aufgrund eigener Werke,
sondern durch die Wiedergeburt und Erneuerung im Heiligen Geist, die durch Jesus Christus vermittelt
wurde. Dadurch wurden Glaubige gerechtfertigt und zu Erben des ewigen Lebens gemacht — eine
Gnade, die zur guten Lebensfiihrung motivieren soll. Paulus fordert Titus auf, diese Wahrheit mit
Nachdruck zu lehren, damit diejenigen, die zum Glauben gekommen sind, sorgfiltig darauf achten,

gute Werke zu tun. Das ist niitzlich und segensreich fiir alle Menschen.

Anwendungen:

Christliche Lebensfiihrung griindet auf Erinnerung an die empfangene Gnade. Die Mahnung zu
einem sanften, gehorsamen Lebensstil steht im Zusammenhang mit der eigenen Rettungsgeschichte.
Wer erkennt, woraus er gerettet wurde, begegnet anderen mit Barmherzigkeit. Die Erinnerung an
Gottes Gnade bewahrt vor Uberheblichkeit.

Rettung ist ein Werk Gottes, nicht menschlicher Leistung. Die Erlosung erfolgt nicht durch Werke,
sondern durch Gottes Erbarmen und das Wirken des Heiligen Geistes. Diese Wahrheit schiitzt vor
Gesetzlichkeit und fordert echte Dankbarkeit. Geistliches Leben beginnt mit empfangener Gnade,

nicht mit moralischem Tun.

Gute Werke sind Ausdruck geistlicher Reife, nicht Mittel zur Rettung. Die Hinwendung zu guten
Werken ist nicht Voraussetzung, sondern Folge des Glaubens. Wer Christus gehort, soll sorgfiltig auf
seine Lebensfiithrung achten. Gute Werke bezeugen die Wirksamkeit der Gnade im Alltag.

Seite 73 von 87



7. Der richtige Umgang mit Streit und Irrlehre (3,9-11)

7.1. Sinnlose Streitfragen und spekulative Diskussionen vermeiden
3,9)

Sinnlose Diskussionen fiihren von der Wahrheit weg. Paulus warnt davor, sich mit spekulativen
oder streitsiichtigen Themen zu beschiftigen. Solche Diskussionen drehen sich oft um
Nebensachlichkeiten und fithren nicht zur geistlichen Erbauung. Sie haben keinen Nutzen fiir die
Gemeinde und bringen nur Verwirrung. Wer sich auf leere Fragen einlésst, verliert leicht den Blick fiir
die wesentlichen Wahrheiten des Evangeliums. Statt Klarheit entsteht Streit, statt Einheit Trennung.
Darum sollen Glaubige solche Gespriche meiden. (1. Timotheus 1,4-6; 2. Timotheus 2,14-16; Titus
1,14)

Streit um das Gesetz zerstort geistliche Gemeinschaft. Besonders der Streit um das mosaische
Gesetz war in den Gemeinden ein hiufiges Problem. Solche Diskussionen fiihrten nicht zur Heiligung,
sondern zur Spaltung. Paulus macht deutlich, dass das Gesetz nicht als Grundlage fiir das neue Leben
in Christus dient. Wenn das Gesetz iiberbetont wird, gerdt die Gnade in den Hintergrund. Dies
gefdhrdet nicht nur die Lehre, sondern auch das Miteinander der Gldubigen. Die Gemeinde soll sich
auf das Evangelium konzentrieren, nicht auf gesetzliche Auseinandersetzungen. (Galater 5,4-6; Romer
10,4; Kolosser 2,16-17)

Ein klares geistliches Profil schiitzt vor unniitzem Streit. Wer in der gesunden Lehre gegriindet ist,
erkennt den Unterschied zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem. Die Gemeinde ist aufgerufen,
ihre Zeit und Energie nicht mit fruchtlosen Debatten zu vergeuden. Stattdessen soll sie sich auf das
Wachstum in der Gnade und auf geistliche Frucht konzentrieren. Ein klares Bekenntnis zur Wahrheit
bewahrt davor, in Nebenschauplitze abzugleiten. Geistliche Reife zeigt sich auch in der
Unterscheidungskraft, worliber es sich zu reden lohnt — und woriiber nicht. (Philipper 1,9-10; 1.
Korinther 1,10; 2. Timotheus 2,23)

Seite 74 von 87



7.2. Ein sektiererischer Mensch soll nach Ermahnung gemieden
werden (3,10)

Irrlehre muss klar und entschieden angesprochen werden. Paulus gibt eine klare Anweisung im
Umgang mit sektiererischen Personen: Sie sollen nach zweimaliger Ermahnung gemieden werden.
Dabei geht es nicht um Meinungsverschiedenheiten in Nebensachen, sondern um geféhrliche Lehren,
die die Einheit und Wahrheit des Evangeliums untergraben. Eine geduldige, aber bestimmte
Ermahnung ist notwendig, doch wenn sie keine Frucht bringt, ist ein konsequenter Schritt erforderlich.
Die Gemeinde muss sich vor dem Einfluss solcher Personen schiitzen. Es geht um die Reinheit der
Lehre und den Schutz der Herde. (Romer 16,17; 2. Johannes 1,10-11; Galater 1,8-9)

Sektiererisches Verhalten gefihrdet die Gemeinde. Ein Mensch, der spaltet, zeigt durch sein
Verhalten, dass er nicht bereit ist, sich der gesunden Lehre und der Gemeinschaft unterzuordnen.
Solche Personen stellen ihre eigene Sicht {iber die Einheit in Christus. Wenn sie nach wiederholter
Zurechtweisung nicht umkehren, machen sie deutlich, dass sie nicht in Wahrheit wandeln. Das Ziel
jeder Gemeindezucht ist Wiederherstellung — doch wenn diese nicht angenommen wird, muss zum
Schutz der Gemeinde gehandelt werden. Einheit darf nicht auf Kosten der Wahrheit erkauft werden.
(Matthdus 18,15-17; 1. Korinther 5,11-13; 2. Thessalonicher 3,6)

Geistliche Verantwortung zeigt sich im Umgang mit falscher Lehre. Ein reifer Umgang mit Irrlehre
verlangt geistliches Unterscheidungsvermdgen und Mut zur Klarheit. Titus wird dazu angehalten, nicht
zu zogern, sondern in Liebe und Wahrheit zu handeln. Falsche Lehre ist kein Randproblem, sondern
greift die Grundlage des Glaubens an. Wer Verantwortung in der Gemeinde trigt, muss bereit sein,
auch unangenehme Entscheidungen zu treffen. Solche Schritte sollen immer mit Demut und im
Bewusstsein geschehen, dass auch der Irrlehrer zur Umkehr gerufen ist. (2. Timotheus 2,24-26;
Apostelgeschichte 20,28-30; Judas 1,3-4)

7.3. Die Verdorbenheit und Selbstverurteilung von Irrlehrern
(3,11)

Wer die Wahrheit ablehnt, verurteilt sich selbst. Paulus beschreibt das innere Urteil iiber einen
Menschen, der sich nach mehrfacher Ermahnung nicht von sektiererischem Verhalten abwendet. Ein
solcher Mensch zeigt durch sein Verhalten, dass er sich bewusst gegen die Wahrheit entscheidet. Damit
bringt er nicht nur Schaden in die Gemeinde, sondern offenbart eine Haltung des Ungehorsams
gegeniiber Gott. Diese Selbstverurteilung besteht nicht nur im Bruch mit der Gemeinde, sondern auch

in einer Haltung, die Gottes Autoritdt verwirft. Es handelt sich nicht um Unwissenheit, sondern um

Seite 75 von 87



willentliche Ablehnung. Die Konsequenz ist geistliche Isolation. (Johannes 3,19-20; Hebrder 10,26-27;
Romer 2,8)

Die geistliche Verdorbenheit zeigt sich im Verhalten. Ein sektiererischer Mensch ist laut Paulus
,verkehrt — sein inneres Wesen ist durch die Siinde entstellt. Diese Verdorbenheit duBert sich in
rebellischem Verhalten, mangelnder Bereitschaft zur Korrektur und einer Haltung der Spaltung. Was
duBerlich als Eifer erscheinen mag, ist in Wahrheit eine Form des geistlichen Stolzes. Die Ablehnung
von Zurechtweisung ist ein Symptom dieser inneren Verirrung. Solch ein Mensch kann nicht im Licht
bleiben, solange er in der Finsternis seiner eigenen Uberzeugungen wandelt. (Spriiche 12,15; Galater
5,19-20; 2. Timotheus 3,2-5)

Konsequenz ist geistliche Trennung zum Schutz der Gemeinde. Paulus begriindet, warum eine
Trennung notwendig ist: Der betreffende Mensch ist bereits innerlich abgekehrt. Die Gemeinde
handelt also nicht willkiirlich, sondern folgt der biblischen Einsicht, dass hartnickiger Irrtum nicht
unbegrenzt toleriert werden darf. Das Ziel der Mallnahme ist nicht Bestrafung, sondern Schutz —
sowohl fiir die Gemeinde als auch fiir den Einzelnen. Eine klare Grenze kann helfen, die
Ernsthaftigkeit der Situation zu erkennen. Damit bleibt die Gemeinde in der Wahrheit verankert und
wahrt ihre geistliche Gesundheit. (1. Korinther 5,6-8; 2. Thessalonicher 3,14-15; Titus 1,13-14)

Seite 76 von 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 3.9-11)

Zusammenfassung:

Paulus warnt Titus davor, sich mit nutzlosen Streitfragen, Geschlechtsregistern, Gesetzesstreitigkeiten
und Wortgefechten zu beschéftigen, da sie keinen geistlichen Gewinn bringen und vielmehr schédlich
und vergeblich sind. Solche Diskussionen lenken vom Wesentlichen ab und fordern Spaltungen.
Besonders betont wird der Umgang mit sektiererischen Menschen, die sich trotz mehrfacher
Ermahnung nicht zur Umkehr bewegen lassen. Wer sich hartnickig spaltet, offenbart eine innere
Verdorbenheit und steht selbst unter dem Urteil. Paulus ruft dazu auf, klare Grenzen zu ziehen, wenn
Korrektur dauerhaft abgelehnt wird. Die Gemeinde soll auf gesunde Lehre fokussiert bleiben und

unnoétige Auseinandersetzungen meiden, um geistliche Einheit zu bewahren.

Anwendungen:

Geistliche Klarheit wird durch Vermeidung unniitzer Streitfragen bewahrt. Paulus unterscheidet
zwischen heilsnotwendiger Wahrheit und zerstorerischem Streit um Nebensichlichkeiten. Wer sich auf
Spekulationen konzentriert, verliert den Blick fiir das Zentrum des Evangeliums. Geistliche Reife zeigt

sich im Fokus auf das Wesentliche.

Sektiererisches Verhalten muss erkannt und verantwortungsvoll behandelt werden. Menschen,
die bewusst Spaltung fordern und Korrektur ablehnen, bringen Unruhe in die Gemeinde. Nach
geduldiger Ermahnung ist eine klare Trennung notwendig. Die Gemeinde darf nicht zulassen, dass

Zerstorung unter dem Deckmantel der Lehre geschieht.

Gesunde Lehre dient der Einheit, nicht der Rechthaberei. Die Prioritdt liegt auf dem Aufbau und
der Bewahrung der Gemeinde, nicht auf dem Gewinnen von Diskussionen. Wer aus Gottes Wort lebt,
sucht nicht den Streit, sondern das geistliche Wachstum. Einheit entsteht durch Wahrheit in Liebe,

nicht durch argumentative Uberlegenheit.

Seite 77 von 87



8. Glaube zeigt sich in guten Werken (3,12-15)

8.1. Letzte Anweisungen fir Titus zur Unterstiitzung der
Mitarbeiter (3,12-13)

Geistliche Verantwortung schliefit praktische Organisation ein. Paulus zeigt durch die Anweisung
an Titus, wie wichtig konkrete Planung im Dienst fiir das Evangelium ist. Er nennt Namen, Reiseorte
und den Wunsch nach personlicher Begegnung — alles Zeichen gelebter geistlicher Verantwortung.
Geistlicher Dienst geschieht nicht losgelost vom Alltag, sondern muss gut organisiert werden. Die
Koordination zwischen Mitarbeitern, Reisezielen und Zeitpunkten zeigt, dass Effizienz im Dienst ein
Ausdruck von Weisheit ist. Gottes Werk verdient gute Verwaltung und klares Handeln. Geistlicher
Eifer und organisatorische Klarheit gehoren untrennbar zusammen. (Spriiche 21,5; 1. Korinther 14,40;
Apostelgeschichte 15,36)

Diener Gottes arbeiten in bewusster Zusammenarbeit. Paulus plant den Austausch von
Mitarbeitern im Werk des Herrn, was auf Teamarbeit und gegenseitige Ergdnzung hinweist. Artemas
und Tychikus werden genannt, weil ihre Entsendung Teil eines groferen strategischen Plans ist. Der
Dienst geschieht nie im Alleingang, sondern in Verbundenheit mit anderen treuen Dienern. Jeder
Mitarbeiter hat eine spezifische Aufgabe, und Paulus achtet auf ihre Stdrken und
Einsatzmdglichkeiten. Diese Haltung fordert Einheit und Effektivitdt im Gemeindebau. Die Gemeinde
profitiert, wenn die Gaben im Leib Christi richtig eingesetzt werden. (1. Korinther 12,4-6; Epheser
4,11-13; Philipper 2,25)

Beziehungen im Dienst brauchen personliche Pflege. Die Bitte, Titus bald in Nikopolis zu treffen,
zeigt die Bedeutung von personlicher Gemeinschaft unter geistlichen Leitern. Paulus will nicht nur
Anweisungen geben, sondern geistlich verbunden bleiben. Der Austausch von Dienern Gottes auf
Augenhohe stirkt die Treue im Dienst. Solche Treffen dienen der Ermutigung, Korrektur und
Starkung. Gemeinsame Zeiten im Glauben tragen dazu bei, geistliche Vision zu bewahren. Auch
geistliche Leiter brauchen Begegnung und Riickbindung. (Rémer 1,11-12; 2. Korinther 7,6-7; 3.
Johannes 1,14)

Wer waren die drei Ménner, Artemas, Tychikus und Nikopolis?:

Artemas*. Artemas war ein vertrauter Mitarbeiter des Paulus, iiber den sonst nichts

Niheres bekannt ist. Obwohl die Bibel keine weiteren Informationen iiber ihn gibt, ist seine

Seite 78 von 87



Erwédhnung ein Hinweis auf seine geistliche Zuverldssigkeit. Paulus war bereit, ihn als
potenziellen Nachfolger fiir Titus in Kreta einzusetzen. Seine Nennung zeigt, dass geistliche
Verfiigbarkeit und Treue auch ohne groBe Bekanntheit wertvoll fiir den Dienst sind. (2.
Timotheus 2,2)

»Iychikus®“. Tychikus war ein bewihrter und treuer Mitarbeiter des Paulus mit
vielfiltigen Diensterfahrungen. Er begleitete Paulus auf Missionsreisen, war Bote fiir
mehrere Briefe und ein verldsslicher Diener in herausfordernden Situationen. In Kolosser 4,7
wird er als ,.geliebter Bruder® und ,treuer Diener* bezeichnet. Seine Bereitschaft, im
Hintergrund zu dienen, macht ihn zu einem Vorbild fiir geistliche Mitarbeit. (Apostelgeschichte
20,4; Kolosser 4,7; Epheser 6,21)

,.Nikopolis“. Nikopolis war der geplante Uberwinterungsort des Paulus und strategisch
fiir die Missionsarbeit gewihlt. Der Name bedeutet ,,Siegesstadt“ und war im Romischen
Reich mehrfach vergeben. Das hier gemeinte Nikopolis lag wahrscheinlich in Siidgriechenland,
an einem verkehrstechnisch giinstigen Ort. Paulus wollte dort iiberwintern und moglicherweise
weitere Missionsvorbereitungen treffen. Orte waren fiir Paulus nie zufillig — sie dienten dem
Evangelium. (Romer 15,24; 1. Korinther 16,6)

Treue Mitarbeiter im Dienst sollen praktisch unterstiitzt werden. Paulus weist Titus an, Zenas und
Apollos sorgfiltig auszuriisten fiir ihre Weiterreise. Diese Anweisung betont, dass geistlicher Dienst
nicht nur Predigt oder Lehre umfasst, sondern auch Fiirsorge fiir die Bediirfnisse der Diener Gottes. Es
geht um Verpflegung, Reisevorbereitung und andere praktische Aspekte. Die Gemeinde ist
aufgefordert, Mitarbeiter zu ehren, indem sie fiir ithre Versorgung sorgt. Wer das Evangelium dient,
verdient Unterstiitzung, damit er sich auf den geistlichen Auftrag konzentrieren kann. Solche Fiirsorge
zeigt geistliche Reife und Verbundenheit im Leib Christi. (Romer 12,13; 1. Korinther 9,14; Galater
6,6)

Mitarbeit im Reich Gottes braucht Vorbereitung und Zuverlissigkeit. Zenas und Apollos sollen
nicht mit Mangel oder Ungewissheit aufbrechen miissen. Paulus erwartet von Titus und der Gemeinde
eine vorausschauende und gewissenhafte Unterstlitzung. Dadurch wird klar: Der Dienst fiir Christus
soll mit Wiirde und Sorgfalt geschehen. Es geniigt nicht, geistlich zu denken, aber praktische Hilfe zu
vernachldssigen. Diener Gottes sollen wissen, dass sie getragen werden. Dieser Auftrag zeigt, wie sehr
Gott sich um die duBleren Umstidnde seiner Mitarbeiter kiimmert. (Spriiche 3,27; 2. Korinther 8,13-14;
Philipper 4,16-18)

Seite 79 von 87



Wer waren die beiden Ménner, Zenas und Apollos?:

~Zenas*. Zenas war ein gliubiger Mann mit juristischer Ausbildung, vermutlich im
biblischen oder romischen Recht. Uber Zenas ist sonst nichts bekannt, doch seine Erwiihnung
zeigt, dass auch Menschen mit fachlicher Kompetenz im Dienst fiir das Evangelium gebraucht
wurden. Ob er Gesetzeslehrer im jlidischen oder im romischen Sinne war, bleibt offen. Wichtig
ist: Er war Teil des Teams, das mit Apollos unterwegs war, und erhielt von Paulus besondere
Unterstiitzung. Seine geistliche Bedeutung liegt nicht in seiner Bekanntheit, sondern in seiner
Bereitschaft zum Dienst. (Rémer 12,6-8; 1. Korinther 12,4-7; 2. Timotheus 2,15)

»Apollos*. Apollos war ein gebildeter, kraftvoller Bibellehrer mit tiefem Einfluss auf die
junge Christenheit. Er stammte aus Alexandria, war redegewandt, kannte die Schrift gut und
wurde durch Priscilla und Aquila im Evangelium unterwiesen. Seine Lehrgabe nutzte er fiir die
Erbauung der Gemeinde, besonders in Korinth. Gleichzeitig war er mit Problemen der
Parteibildung konfrontiert, da sich einige Gldubige zu sehr auf ihn statt auf Christus bezogen.
Dennoch blieb er ein treuer Mitarbeiter im Dienst des Herrn. (Apostelgeschichte 18,24-28; 1.
Korinther 1,11-12; 1. Korinther 3,4-6)

GroBziigigkeit im Dienst ist Ausdruck gelebten Glaubens. Die Sorge um Zenas und Apollos ist
nicht nur organisatorisch, sondern auch geistlich bedeutsam. Wer gibt und unterstiitzt, hat Anteil am
Dienst des anderen. GroBziigigkeit zeigt, dass der Glaube nicht bei Worten stehen bleibt, sondern sich
im Handeln bewéhrt. Die Unterstiitzung von treuen Arbeitern trigt zur Ausbreitung des Evangeliums
bei. Es ist ein geistlicher Dienst, der Gott gefadllt. Paulus betont, dass keine Not entstehen soll — ein
Zeichen echter Fiirsorge. (Hebréer 13,16; 3. Johannes 1,6-8; Lukas 16,10)

8.2. Die Notwendigkeit guter Werke fiir einen fruchtbaren Glauben
(3,14)

Guter Wandel zeigt sich in der Bereitschaft zu guten Werken. Paulus ruft dazu auf, dass Gléubige
lernen, sich guten Werken zu widmen. Damit meint er nicht einmalige Taten, sondern eine
Lebenshaltung, die sich in tdtiger Nachstenliebe ausdriickt. Der Glaube bleibt nicht theoretisch,
sondern wird durch praktische Hilfe sichtbar. Glaube ohne Werke ist tot, deshalb gehdrt beides
zusammen. Wer in Christus lebt, wird durch Liebe und Fiirsorge fiir andere gekennzeichnet. Die
Bereitschaft zum Dienen wird zur Frucht echter Nachfolge. (Jakobus 2,17; Galater 5,6; Matthéus 5,16)

Seite 80 von 87



Gute Werke miissen geiibt und gelernt werden. Paulus spricht bewusst vom ,,Lernen®, was zeigt,
dass geistlich motivierter Dienst ein Prozess ist. Christen sollen in guten Werken wachsen, nicht nur
spontan reagieren. Geistliche Reife zeigt sich darin, dass Gutes geiibt und gefordert wird. Die
Gemeinde ist aufgefordert, dieses Lernen bewusst zu fordern und zu begleiten. Durch Vorbilder,
Unterweisung und konkrete Gelegenheiten kann dieses Wachstum stattfinden. Es geht um die bewusste
Ausbildung eines Lebensstils im Licht des Evangeliums. (Hebrder 10,24; Epheser 2,10; Philipper
1,9-11)

Glaube wird in konkreten Lebenssituationen praktisch. Das Ziel guter Werke ist nicht
Selbstverwirklichung, sondern das Erfiillen notwendiger Bediirfnisse. Es geht um echte Note und
konkrete Hilfe. Paulus mochte, dass Glaubige Verantwortung in ihrem Umfeld {ibernehmen. Das
schliet Fiirsorge, Unterstiitzung, Dienst am Néachsten und gesellschaftliches Engagement mit ein. Ein
lebendiger Glaube reagiert auf das, was im Leben anderer fehlt. So wird der Charakter Christi sichtbar.
(Lukas 10,33-37; 1. Johannes 3,17-18; Titus 2,14)

Untitigkeit widerspricht dem Wesen des Evangeliums. Paulus warnt davor, ,,unfruchtbar zu sein,
was geistliche Passivitdt und Gleichgiiltigkeit meint. Der Glaube, der nicht handelt, verfehlt sein Ziel.
Eine Gemeinde, die sich nicht um gute Werke bemiiht, verliert an Kraft und Zeugnis. Unfruchtbarkeit
steht im Widerspruch zum Leben im Geist, das zur Frucht fiihrt. Wer in Christus lebt, bleibt nicht
passiv, sondern wird vom Evangelium zum Handeln gedringt. Geistliches Wachstum zeigt sich in
tatkréftiger Liebe. (Johannes 15,2-5; Kolosser 1,10; 2. Petrus 1,8)

8.3. Der abschlieffende Gruf3 und der Segen fiir die Gemeinde
(3,15)

Personliche Griille zeigen die herzliche Verbundenheit im Dienst. Paulus beendet den Brief mit
einem personlichen Grufl, der die enge Beziehung unter den Mitarbeitern im Evangelium
widerspiegelt. Diese Griile sind nicht nur formale Floskeln, sondern Ausdruck echter geistlicher
Gemeinschaft. Auch wenn die Apostel mit Lehrautoritit auftraten, waren sie dennoch tief in das Leben
und die Beziehungen der Gemeinde eingebunden. Der Dienst fiir Christus ist kein isoliertes Wirken,
sondern geschieht im Kontext gegenseitiger Liebe und Fiirsorge. Gemeinschaft unter Glaubigen ist
eine geistliche Ressource, die stirkt und ermutigt. Solche Verbundenheit ist ein Merkmal gesunder
Gemeindekultur. (Romer 16,1-16; Philipper 1,3-5; Kolosser 4,7-14)

Seite 81 von 87



Gnade ist das letzte Wort, das die Gemeinde prigt. Paulus schlieft mit einem Segenswunsch, der
die zentrale Bedeutung der Gnade Gottes betont. Diese Gnade ist nicht nur Grundlage der Errettung,
sondern auch Quelle fiir das tdgliche Leben im Glauben. Sie ist unverdiente Zuwendung Gottes, die
Kraft zur Nachfolge gibt und das Herz mit Frieden erfiillt. Indem Paulus die Gnade betont, erinnert er
die Glaubigen an ihre Abhéngigkeit von Gottes Wirken. Kein Werk, keine Anstrengung und kein
Dienst kann ohne sie Bestand haben. Gnade bleibt das Fundament allen geistlichen Lebens. (2.
Korinther 13,13; Epheser 2,8-9; Hebrder 4,16)

Frieden in der Gemeinde wird durch gelebte Gemeinschaft gestirkt. Die Formulierung ,,alle, die
uns lieben im Glauben zeigt, dass geistliche Gemeinschaft nicht auf Sympathie, sondern auf einer
gemeinsamen Grundlage beruht: dem Glauben an Christus. Diese Verbundenheit schafft echten
Frieden, auch iiber personliche Unterschiede hinaus. Wer im Glauben verbunden ist, lebt in einer
Einheit, die menschlich nicht machbar ist, aber geistlich real. In dieser Atmosphére kann geistliches
Wachstum geschehen. Die Gemeinde braucht solche tragfihige Beziehungen, die auf Wahrheit und
Liebe gegriindet sind. (Johannes 17,21; 1. Johannes 1,3; Epheser 4,3)

Seite 82 von 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 3.12-15)

Zusammenfassung:

Paulus beendet den Brief mit personlichen Anweisungen und Griilen. Er bittet Titus, moglichst bald
nach Nikopolis zu kommen, wo er den Winter verbringen will. Zenas, den Gesetzesgelehrten, und
Apollos soll Titus sorgfiltig ausstatten und auf die Reise senden, damit es ihnen an nichts fehlt.
Zugleich erinnert Paulus daran, dass auch die Glaubigen auf Kreta lernen sollen, sich in guten Werken
zu iiben, besonders wenn es um dringende Bediirfnisse geht — damit ihr Leben nicht unfruchtbar bleibt.
Die GriiBe am Ende zeigen die personliche Verbundenheit innerhalb der missionarischen
Gemeinschaft. Der Schlusssegen fasst die geistliche Atmosphire des Briefes zusammen: ,,Die Gnade
sei mit euch allen.* Paulus verbindet geistliche Wahrheit mit praktischer Fiirsorge und endet mit einem

Aufruf zu titiger Nachstenliebe.

Anwendungen:

Geistliche Gemeinschaft zeigt sich in praktischer Unterstiitzung. Die Sorge um reisende
Mitarbeiter ist Ausdruck echter Verbundenheit im Dienst. Paulus verbindet geistliche Lehre mit

konkreter Fiirsorge. Liebe zum Néchsten zeigt sich auch in der Bereitschaft zu helfen.

Gute Werke sind Ausdruck geistlicher Fruchtbarkeit. Glaubige sollen lernen, Verantwortung fiir
konkrete Bediirfnisse zu iibernehmen. Geistliches Leben zeigt sich nicht nur im Hoéren, sondern im

Handeln. Wer die Gnade verstanden hat, wird zum Werkzeug des Segens.

Gottes Gnade umschliefit das Leben der Gemeinde bis zuletzt. Der Schlusssegen erinnert daran,
dass alle geistliche Arbeit von Gnade getragen ist. Die Gemeinde lebt nicht aus eigener Kraft, sondern
aus dem, was Gott schenkt. Gnade ist nicht nur der Anfang, sondern auch das Ziel allen geistlichen

Handelns.

Seite 83 von 87



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 84 von 87



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

Litfin, A.D. (1985) ,,Titus*, in Walvoord, J.F. und Zuck, R.B. (Hrsg.) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books.

Luther, M. (2017) Die Bibel nach Martin Luthers Ubersetzung, revidiert 2017 mit Lemmatisierung.
revidierten Fassung. Herausgegeben von Evangelischen Kirche in Deutschland. Stuttgart: Deutsche
Bibelgesellschatft.

Luther, M. (1984) Die Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers (1984); Bible. German. Die
Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers (1984). Deutsche Bibelgesellschaft.

Seite 85 von 87



MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Menge, H. (2024) Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Bellingham: Logos.

Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies” Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament. an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Seite 86 von 87



The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 87 von 87



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Die Gemeinde
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1. Gesunde Lehre und Leitung in der Gemeinde (Titus 1)
	1. Titus – Ein Diener im Auftrag Gottes (1,1-4)
	1.1. Paulus als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi (1,1)
	1.2. Der Glaube der Auserwählten und die Erkenntnis der Wahrheit (1,1-2)
	1.3. Die Verheißung des ewigen Lebens durch Gott (1,2-3)
	1.4. Titus als wahrer Sohn im gemeinsamen Glauben (1,4)

	2. Gottes Maßstab für Älteste (1,5-9)
	2.1. Die Einsetzung von Ältesten als geistliche Notwendigkeit (1,5)
	2.2. Die charakterlichen Anforderungen an einen Ältesten (1,6-8)
	2.3. Die Aufgabe eines Ältesten: Festhalten an der gesunden Lehre (1,9)

	3. Irrlehrer in der Gemeinde entlarven (1,10-16)
	3.1. Irrlehrer bringen Unordnung und führen Menschen in die Irre (1,10-11)
	3.2. Die falsche Frömmigkeit der Irrlehrer wird entlarvt (1,12-14)
	3.3. Wahre Reinheit kommt aus dem Herzen (1,15-16)

	Teil 2. Heiliges Leben als Zeugnis für Christus (Titus 2)
	4. Gesunde Lehre für ein geheiligtes Leben (2,1-10)
	4.1. Die Verantwortung zur gesunden Lehre in der Gemeinde (2,1)
	4.2. Ermahnung für ältere Männer (2,2)
	4.3. Ermahnung für ältere Frauen (2,3)
	4.4. Junge Frauen und Männer im Glauben stärken (2,4-6)
	4.5. Titus als Vorbild in guten Werken und gesunder Lehre (2,7-8)
	4.6. Die Verantwortung der Sklaven (2,9-10)

	5. Die Gnade Gottes verändert Menschen (2,11-15)
	5.1. Die Gnade Gottes ist erschienen zur Rettung aller Menschen (2,11)
	5.2. Die Gnade erzieht uns zu einem geheiligten Leben (2,12)
	5.3. Die Hoffnung auf die Erscheinung Christi als Motivation zur Heiligung (2,13)
	5.4. Das Ziel von Jesu Erlösung: Ein reines Volk für gute Werke (2,14)
	5.5. Die Autorität von Titus in der Verkündigung der Wahrheit (2,15)

	Teil 3. Praktischer Glaube in der Gesellschaft (Titus 3)
	6. Christlicher Wandel in einer gottlosen Welt (3,1-8)
	6.1. Gehorsam gegenüber Obrigkeiten und ein friedfertiges Leben (3,1-2)
	6.2. Die Vergangenheit der Gläubigen (3,3)
	6.3. Die rettende Barmherzigkeit Gottes durch Wiedergeburt (3,4-6)
	6.4. Gerechtfertigt aus Gnade (3,7)
	6.5. Das Bekenntnis zur Wahrheit und das Festhalten an guten Werken (3,8)

	7. Der richtige Umgang mit Streit und Irrlehre (3,9-11)
	7.1. Sinnlose Streitfragen und spekulative Diskussionen vermeiden (3,9)
	7.2. Ein sektiererischer Mensch soll nach Ermahnung gemieden werden (3,10)
	7.3. Die Verdorbenheit und Selbstverurteilung von Irrlehrern (3,11)

	8. Glaube zeigt sich in guten Werken (3,12-15)
	8.1. Letzte Anweisungen für Titus zur Unterstützung der Mitarbeiter (3,12-13)
	8.2. Die Notwendigkeit guter Werke für einen fruchtbaren Glauben (3,14)
	8.3. Der abschließende Gruß und der Segen für die Gemeinde (3,15)

	Quellen

