
Titus   

Gesunde Lehre, heiliges Leben und praktischer Glaube in der 
Gemeinde 

 Stand: September 2025 

von  
  Paul Timm 



Seite  von 2 87



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: September 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der 
persönlichen Übersetzung des Autors. 

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibelübersetzungen und ihre Abkürzungen sind im Vorwort 
zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erläutert. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 87



Seite  von 4 87



Gliederung  
Impressum / Copyright-Seite	  3

Gliederung	  5

Einführung	  8
1. Titel und Art des Buches	  8

2. Autor, Zeit und Abfassung	  9

3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld	  10

4. Historische und theologische Themen	  11

4.1. Historische Themen	  11

4.2. Theologische Themen	  11

5. Biblische Lehre des Buches	  13

5.1. Die Schrift	  13

5.2. Gott der Vater	  13

5.3. Gott der Sohn	  14

5.4. Gott der Heilige Geist	  14

5.5. Der Mensch und die Sünde	  15

5.6. Die Erlösung	  15

5.7. Die Gemeinde	  16

5.8. Engel, Satan und Dämonen	  16

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen	  17

6. Grobgliederung	  18

7. Zusammenfassung und Anwendungen	  20

7.1. Zusammenfassung	  20

7.2. Anwendungen	  20

8. Studienfragen zum Weiterdenken	  21

Kommentierung	  23

Seite  von 5 87



Teil 1. Gesunde Lehre und Leitung in der Gemeinde (Titus 1)	  23

1. Titus – Ein Diener im Auftrag Gottes (1,1-4)	  23

1.1. Paulus als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi (1,1)	  23

1.2. Der Glaube der Auserwählten und die Erkenntnis der Wahrheit (1,1-2)	  24

1.3. Die Verheißung des ewigen Lebens durch Gott (1,2-3)	  25

1.4. Titus als wahrer Sohn im gemeinsamen Glauben (1,4)	  26

2. Gottes Maßstab für Älteste (1,5-9)	  29

2.1. Die Einsetzung von Ältesten als geistliche Notwendigkeit (1,5)	  29

2.2. Die charakterlichen Anforderungen an einen Ältesten (1,6-8)	  30

2.3. Die Aufgabe eines Ältesten: Festhalten an der gesunden Lehre (1,9)	  36

3. Irrlehrer in der Gemeinde entlarven (1,10-16)	  40

3.1. Irrlehrer bringen Unordnung und führen Menschen in die Irre (1,10-11)	  40

3.2. Die falsche Frömmigkeit der Irrlehrer wird entlarvt (1,12-14)	  41

3.3. Wahre Reinheit kommt aus dem Herzen (1,15-16)	  44

Teil 2. Heiliges Leben als Zeugnis für Christus (Titus 2)	  48

4. Gesunde Lehre für ein geheiligtes Leben (2,1-10)	  48

4.1. Die Verantwortung zur gesunden Lehre in der Gemeinde (2,1)	  48

4.2. Ermahnung für ältere Männer (2,2)	  49

4.3. Ermahnung für ältere Frauen (2,3)	  50

4.4. Junge Frauen und Männer im Glauben stärken (2,4-6)	  51

4.5. Titus als Vorbild in guten Werken und gesunder Lehre (2,7-8)	  54

4.6. Die Verantwortung der Sklaven (2,9-10)	  56

5. Die Gnade Gottes verändert Menschen (2,11-15)	  59

5.1. Die Gnade Gottes ist erschienen zur Rettung aller Menschen (2,11)	  59

5.2. Die Gnade erzieht uns zu einem geheiligten Leben (2,12)	  59

5.3. Die Hoffnung auf die Erscheinung Christi als Motivation zur Heiligung 
(2,13)	  60

5.4. Das Ziel von Jesu Erlösung: Ein reines Volk für gute Werke (2,14)	  62

5.5. Die Autorität von Titus in der Verkündigung der Wahrheit (2,15)	  63

Seite  von 6 87



Teil 3. Praktischer Glaube in der Gesellschaft (Titus 3)	  65

6. Christlicher Wandel in einer gottlosen Welt (3,1-8)	  65

6.1. Gehorsam gegenüber Obrigkeiten und ein friedfertiges Leben (3,1-2)	  65

6.2. Die Vergangenheit der Gläubigen (3,3)	  67

6.3. Die rettende Barmherzigkeit Gottes durch Wiedergeburt (3,4-6)	  68

6.4. Gerechtfertigt aus Gnade (3,7)	  70

6.5. Das Bekenntnis zur Wahrheit und das Festhalten an guten Werken (3,8)	  71

7. Der richtige Umgang mit Streit und Irrlehre (3,9-11)	  74

7.1. Sinnlose Streitfragen und spekulative Diskussionen vermeiden (3,9)	  74

7.2. Ein sektiererischer Mensch soll nach Ermahnung gemieden werden (3,10)	  75

7.3. Die Verdorbenheit und Selbstverurteilung von Irrlehrern (3,11)	  75

8. Glaube zeigt sich in guten Werken (3,12-15)	  78

8.1. Letzte Anweisungen für Titus zur Unterstützung der Mitarbeiter (3,12-13)	  78

8.2. Die Notwendigkeit guter Werke für einen fruchtbaren Glauben (3,14)	  80

8.3. Der abschließende Gruß und der Segen für die Gemeinde (3,15)	  81

Quellen	 85

Seite  von 7 87



Einführung  

1. Titel und Art des Buches 
Der Titusbrief verbindet klare Gemeindelehre mit seelsorgerlicher Praxis und betont die Einheit 
von Lehre und Leben. Der Brief wurde an Titus geschrieben, einen bewährten Mitarbeiter des Paulus, 
der mit der Ordnung der Gemeinden auf Kreta beauftragt war. Paulus vermittelt nicht nur theologische 
Inhalte, sondern legt Wert auf deren praktische Umsetzung. Ziel ist eine Gemeinde, die im Alltag 
durch gesunde Lehre, moralische Integrität und gute Werke überzeugt. Die Verbindung von 
Lehrfestigkeit und praktischer Gottseligkeit steht im Zentrum des Briefes. (Titus 1,5; Titus 2,1) 

Als Pastoralbrief richtet sich der Titusbrief besonders an Gemeindeleiter und zeigt den 
geistlichen Rahmen für gesunde Gemeindestrukturen. Der Brief bietet klare Kriterien für 
Leiterschaft, für Verhalten innerhalb der Gemeinde und für den Dienst in einer heidnisch geprägten 
Gesellschaft. Paulus legt dar, wie gesunde Lehre nicht nur im Wort, sondern auch im Lebensstil 
verkörpert werden muss. Die theologische Botschaft bleibt dabei untrennbar mit der Lebensführung 
verbunden. Der Brief ist eine Anleitung für die geistliche Reife der Gemeinde und die Förderung einer 
gottgemäßen Kultur inmitten moralischer Verwirrung. (Titus 1,9; Titus 2,11-12) 

Seite  von 8 87



2. Autor, Zeit und Abfassung 
Der Verfasser des Titusbriefes ist der Apostel Paulus, der Titus als geistlichen Mitarbeiter 
beauftragte. Paulus betont seine Berufung als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi, um die 
Autorität seiner Anweisungen zu unterstreichen. Er sieht sich als Mittler der Wahrheit, die zur 
Gottseligkeit führt – nicht aus eigener Autorität, sondern durch göttliche Sendung. Die Beziehung 
zwischen Paulus und Titus ist geprägt von geistlicher Vaterschaft und gegenseitigem Vertrauen im 
Dienst. Durch diese enge Verbindung erhält der Brief eine stark seelsorgerliche und praxisnahe 
Ausrichtung. (Titus 1,1-4) 

Die Abfassung des Titusbriefes erfolgte nach der ersten römischen Gefangenschaft des Paulus, 
wahrscheinlich um 63–65 n. Chr. Nach seiner Freilassung sandte Paulus Titus nach Kreta, um dort 
Ordnung in den jungen Gemeinden zu schaffen. Die Notwendigkeit geistlicher Leiterschaft und die 
Herausforderung durch das sittlich verfallene Umfeld machten klare Anweisungen dringend nötig. Der 
Brief entstand vermutlich während eines Aufenthalts in Griechenland (z. B. in Nikopolis), wo Paulus 
den weiteren Verlauf seiner Missionsarbeit plante. Der zeitliche und geistliche Kontext erklärt den 
direkten, klar strukturierten Ton des Briefes. (Titus 1,5; Titus 3,12) 

Seite  von 9 87



3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld 
Titus war ein bewährter Mitarbeiter des Paulus, der geistliche Verantwortung auf höchster 
Ebene trug. Als Heidenchrist war er ein Zeugnis für die Wirksamkeit des Evangeliums unter den 
Nationen. Paulus bezeichnet ihn als seinen „echten Sohn nach dem gemeinsamen Glauben“, was seine 
enge geistliche Verbindung zu ihm unterstreicht. Titus begleitete Paulus auf Missionsreisen, vermittelte 
zwischen Gemeinden und wurde mit schwierigen Aufgaben betraut. Besonders auf Kreta war seine 
Leitungsaufgabe herausfordernd, da er sowohl Struktur als auch geistliche Ordnung schaffen sollte. Er 
wurde nicht nur als Lehrer, sondern auch als Vorbild eingesetzt. (Titus 1,4-5; 2. Korinther 8,23) 

Die gesellschaftliche Lage auf Kreta war durch moralischen Verfall, Unwahrheit und Trägheit 
gekennzeichnet. Paulus selbst zitiert einen kretischen Dichter, der die Menschen dort als „Lügner, 
böse Tiere, faule Bäuche“ beschreibt. Diese Charakterisierung zeigt, mit welchen Herausforderungen 
Titus im geistlichen Dienst konfrontiert war. Die junge Gemeinde befand sich in einem Umfeld, das 
christlichen Tugenden direkt entgegenstand. Umso wichtiger war es, dass klare biblische Maßstäbe 
gesetzt und glaubwürdige Leiter eingesetzt wurden. Geistliche Stabilität sollte sich nicht an der Kultur, 
sondern an der Wahrheit Gottes orientieren. (Titus 1,12-13) 

Der Titusbrief dient als seelsorgerliche und theologische Unterstützung in einer kritischen 
Gemeindesituation. Paulus schreibt nicht nur zur Beauftragung, sondern auch zur Ermutigung und 
Ausrüstung seines Mitarbeiters. Der Brief enthält Anweisungen zur Gemeindeleitung, zur Abwehr 
falscher Lehren und zur Förderung geistlicher Reife. Er zeigt, wie der Glaube in einem schwierigen 
Umfeld praktisch gelebt und bewahrt werden kann. Titus sollte nicht nur Struktur schaffen, sondern 
durch Vorbild, Lehre und geistliche Autorität dienen. Der Brief stellt eine enge Verbindung von 
gesunder Lehre, persönlicher Integrität und öffentlichem Zeugnis her. (Titus 2,7-8; Titus 3,8) 

Seite  von 10 87



4. Historische und theologische Themen 

4.1. Historische Themen 
Titus wurde von Paulus beauftragt, auf Kreta geistliche Ordnung in den jungen Gemeinden zu 
schaffen. Die Einsetzung von Ältesten war keine formale Strukturmaßnahme, sondern eine geistliche 
Notwendigkeit. Paulus betont, dass Titus Menschen auswählen sollte, die nicht nur lehrfähig, sondern 
auch im persönlichen Leben untadelig waren. Die Aufgabe war deshalb herausfordernd, weil die 
kulturelle Umgebung stark von moralischem Niedergang geprägt war. Die Verantwortung des Titus 
bestand darin, sowohl Wahrheit zu lehren als auch durch klare Leiterschaft das geistliche Leben zu 
schützen. Seine Rolle zeigt die Bedeutung weiser und charakterstarker Gemeindeleitung im Neuen 
Testament. (Titus 1,5-9) 

Der moralische Zustand der kretischen Gesellschaft erschwerte das geistliche Wachstum der 
Gemeinden erheblich. Die Beschreibung der Kretener als lügnerisch, faul und unbeherrscht stammt 
aus einem ihrer eigenen Dichter, den Paulus zustimmend zitiert. Diese kulturelle Realität wirkte sich 
auch auf das Denken und Verhalten in den Gemeinden aus. In einem solchen Umfeld galt es, durch 
klare biblische Lehre und vorbildliches Leben gegenzusteuern. Die Gemeinde war dazu berufen, ein 
Kontrast zur umgebenden Gesellschaft zu sein – durch Wahrheit, Selbstbeherrschung und gute Werke. 
Die Herausforderungen unterstreichen die Dringlichkeit geistlicher Erneuerung. (Titus 1,10-13) 

4.2. Theologische Themen 
Gesunde Lehre ist das Rückgrat einer bibeltreuen Gemeinde und schützt vor geistlicher 
Verwirrung. Paulus fordert Titus auf, an der „gesunden Lehre“ festzuhalten und Irrlehrer konsequent 
zurechtzuweisen. Diese Lehre basiert nicht auf menschlicher Weisheit, sondern auf der Offenbarung 
Gottes in Christus. Sie ist nicht nur inhaltlich richtig, sondern auch geistlich heilsam – sie fördert 
wahre Frömmigkeit und geistliche Reife. Wer in der gesunden Lehre lebt, kann zwischen Wahrheit und 
Trug unterscheiden und wird zur geistlichen Stabilität befähigt. Die Gemeinde soll durch biblische 
Wahrheit geprägt und geschützt werden. (Titus 1,9; Titus 2,1) 

Gute Werke sind sichtbarer Ausdruck eines echten Glaubenslebens und untrennbar mit der 
Gnade verbunden. Der Glaube bleibt nicht theoretisch, sondern zeigt sich in einem veränderten 

Seite  von 11 87



Lebensstil. Paulus betont, dass Gläubige „eifrig in guten Werken“ sein sollen – nicht als Mittel zur 
Rettung, sondern als Frucht der Erlösung. Ein glaubwürdiges Zeugnis in der Gesellschaft entsteht nicht 
durch Worte allein, sondern durch Integrität, Hilfsbereitschaft und gelebte Liebe. Gute Werke 
bestätigen das Evangelium, sie ersetzen es aber nicht. So wird der Glaube im Alltag sichtbar und 
glaubhaft. (Titus 3,8; Titus 2,14) 

Die Gnade Gottes ist im Zentrum des Titusbriefes als die Kraft zur Erlösung und zur Heiligung. 
Paulus beschreibt, dass die „erscheinte Gnade“ nicht nur rettet, sondern erzieht – sie führt zur Abkehr 
vom gottlosen Leben und zur Hinwendung zu einem gottgefälligen Wandel. Diese Gnade ist nicht 
passiv oder nur vergebend, sondern aktiv und verwandelnd. Sie bringt Menschen dazu, in Erwartung 
der Wiederkunft Christi ein geheiligtes Leben zu führen. Gnade ist damit nicht nur die Grundlage der 
Erlösung, sondern auch die Motivation zur Heiligkeit. Die Gemeinde lebt aus der Gnade – und spiegelt 
sie im Alltag wider. (Titus 2,11-14) 

Seite  von 12 87



5. Biblische Lehre des Buches 

5.1. Die Schrift 
Die Schrift ist die Grundlage gesunder Lehre und Maßstab für geistliche Leitung. Paulus fordert 
Titus auf, fest an der Lehre festzuhalten, „die dem zuverlässigen Wort entspricht“. Diese Lehre ist nicht 
menschlich konstruiert, sondern aus der göttlichen Offenbarung abgeleitet, die im Alten Testament 
grundgelegt und im Evangelium erfüllt ist. Die Autorität des schriftlich offenbarten Wortes bildet das 
Fundament für das Gemeindeleben. Besonders in einem kulturell und moralisch herausfordernden 
Umfeld ist die Schrift der unerschütterliche Maßstab für Wahrheit. Wer Gottes Wort kennt, kann 
Irrlehre erkennen, widerlegen und die Gemeinde geistlich stärken. (Titus 1,9; 2. Timotheus 3,16) 

Die Verteidigung der biblischen Wahrheit ist Auftrag jeder geistlichen Leitung. Titus wird 
ermahnt, die biblische Lehre nicht nur zu kennen, sondern sie auch in der Gemeinde konsequent 
anzuwenden. Die Schrift ist nicht neutral, sondern konfrontiert Irrtum mit Klarheit und Vollmacht. In 
einem Umfeld, in dem viele Lehren zirkulieren, ist es entscheidend, dass die Gemeinde am Wort 
festhält. Es geht nicht nur um theologische Richtigkeit, sondern um geistliches Leben und göttliche 
Wahrheit. Die Schrift ist der Prüfstein für Lehre, Leben und Leitung. (Titus 1,10–11; Titus 2,1) 

5.2. Gott der Vater 
Gott der Vater wird im Titusbrief als treuer Verheißungsgeber und Urheber des Heilsplanes 
dargestellt. Paulus beschreibt Gott als den, „der nicht lügen kann“ und von Ewigkeit her das ewige 
Leben verheißen hat. Diese Aussage unterstreicht die Glaubwürdigkeit und Zuverlässigkeit Gottes in 
seinem Handeln. Der Erlösungsplan ist nicht Reaktion, sondern göttliche Initiative, lange vor der 
Schöpfung gefasst. Die Wahrheit Gottes ist fest, ewig gültig und wird in Christus offenbar. Der Vater 
handelt nicht aus Laune, sondern aus Treue zu seinem Wesen und seinem Wort. (Titus 1,2-3) 

Gott der Vater offenbart seine Güte und Barmherzigkeit in der Erlösung der Menschen. Die 
Initiative zur Rettung geht nicht vom Menschen aus, sondern allein von Gottes Herz. Paulus schreibt, 
dass „die Freundlichkeit und Menschenliebe Gottes“ erschienen ist – und damit das Wesen des Vaters 
offenbart wurde. Seine Liebe wird sichtbar in seinem Erbarmen und in der Sendung von Sohn und 
Geist. Der Vater ist nicht fern, sondern hat sich aktiv dem sündigen Menschen zugewandt. Seine Güte 
ist kein abstrakter Begriff, sondern konkrete Tat im Evangelium. (Titus 3,4-5) 

Seite  von 13 87



5.3. Gott der Sohn 
Jesus Christus wird im Titusbrief als Retter und Erlöser geoffenbart, der sein Volk durch Gnade 
reinigt. Paulus betont, dass Christus sich selbst für uns gegeben hat, um uns von aller Gesetzlosigkeit 
zu erlösen. Diese Selbsthingabe war freiwillig, vollkommen und zielgerichtet – sie hatte das Ziel, ein 
reines und hingegebenes Volk zu schaffen. Christus steht im Zentrum des Evangeliums, nicht nur als 
historische Figur, sondern als gegenwärtiger Herr und Erlöser. Seine Erlösung ist nicht nur rechtlich, 
sondern auch transformierend: Sie verändert das Herz und das Leben. Der Gläubige gehört nun 
Christus – mit dem Auftrag, in guten Werken zu leben. (Titus 2,14) 

Christus ist nicht nur der Retter, sondern auch das Zentrum der Hoffnung und der Erwartung 
der Gläubigen. Paulus spricht von der „seligen Hoffnung und Erscheinung der Herrlichkeit des 
großen Gottes und unseres Retters Jesus Christus“. Diese Zukunftsaussicht verleiht dem jetzigen 
Leben Richtung und Ziel. Christus kommt nicht nur als Richter, sondern auch als Bräutigam, um sein 
Volk zu sich zu nehmen. Diese Hoffnung motiviert zu einem geheiligten Leben in Erwartung seines 
Erscheinens. Erlösung durch Christus umfasst Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. (Titus 2,13) 

5.4. Gott der Heilige Geist 
Der Heilige Geist wirkt in der Wiedergeburt und Erneuerung der Gläubigen als schöpferische 
Kraft Gottes. Paulus beschreibt, dass die Rettung nicht aufgrund von Werken geschieht, sondern 
durch die Waschung der Wiedergeburt und Erneuerung im Heiligen Geist. Diese Begriffe machen 
deutlich, dass der Geist nicht nur belehrt, sondern Leben schafft. Die Wiedergeburt ist ein göttlicher 
Neuanfang, kein moralisches Bessermachen. Der Heilige Geist verändert das Wesen des Menschen 
von innen heraus und macht ihn fähig, in einem neuen Leben zu wandeln. Seine Wirksamkeit ist die 
unsichtbare, aber reale Kraftquelle des christlichen Lebens. (Titus 3,5) 

Der Geist Gottes wird von Gott dem Vater durch Jesus Christus reichlich ausgegossen – zur 
inneren Ausstattung der Gläubigen. Diese Ausgießung ist ein Zeichen göttlicher Fülle und 
Freigiebigkeit, nicht ein begrenzter Impuls. Der Heilige Geist kommt nicht als Prinzip, sondern als 
Person, um dauerhaft im Gläubigen zu wirken. Seine Gegenwart befähigt zum Dienst, stärkt zur 
Heiligung und bezeugt die Zugehörigkeit zu Gott. Der Geist wirkt nicht punktuell, sondern 
kontinuierlich im Leben der Gemeinde. Ohne ihn bleibt jede Form von Frömmigkeit leer und 
wirkungslos. (Titus 3,6; Römer 8,9) 

Seite  von 14 87



5.5. Der Mensch und die Sünde 
Der Mensch ist von Natur aus sündig, in sich selbst verloren und auf Gottes Gnade angewiesen. 
Paulus erinnert die Gläubigen daran, dass sie einst in einem Zustand geistlicher Blindheit lebten – 
geprägt von Ungehorsam, Selbsttäuschung, Begierden und gegenseitigem Hass. Dieser Zustand betraf 
nicht nur Einzelne, sondern beschreibt die allgemeine Verlorenheit des Menschen ohne Gott. Es wird 
deutlich, dass kein Mensch sich selbst erlösen kann, weil die Sünde nicht nur äußeres Verhalten 
betrifft, sondern das ganze Wesen. Die Vergangenheit der Gläubigen macht die Tiefe der Gnade Gottes 
umso deutlicher. Nur durch seine Erneuerung ist ein echter Wandel möglich. (Titus 3,3) 

Sünde trennt den Menschen von Gott, und keine eigene Leistung kann diesen Bruch 
überwinden. Der Titusbrief macht klar, dass das Heil nicht durch menschliche Gerechtigkeit oder 
religiöse Werke kommt. Selbst das Bemühen, gut zu handeln, reicht nicht aus, um vor Gott bestehen zu 
können. Nur Gottes Barmherzigkeit, verbunden mit der geistlichen Erneuerung durch den Heiligen 
Geist, bringt wirkliche Veränderung. Diese Erlösung ist völlig unverdient und verweist auf die 
Notwendigkeit göttlichen Eingreifens. Die Diagnose des sündigen Menschen verdeutlicht, warum 
Gnade keine Option, sondern eine Notwendigkeit ist. (Titus 3,4-5) 

5.6. Die Erlösung 
Die Erlösung ist ein Akt göttlicher Barmherzigkeit, der völlig unabhängig von menschlicher 
Leistung geschieht. Paulus stellt klar, dass der Mensch nicht durch gerechte Taten gerettet wird, 
sondern allein durch Gottes Erbarmen. Die Grundlage der Erlösung liegt nicht im Menschen, sondern 
in der Initiative Gottes, der durch seinen Geist erneuert und neues Leben schenkt. Die Wiedergeburt ist 
somit ein göttlicher Vorgang, bei dem der Sünder innerlich verwandelt wird. Die Rettung gründet sich 
auf das Werk Gottes, nicht auf religiöse Bemühungen oder moralische Verbesserung. So wird die 
Gnade als alleiniger Ursprung der Erlösung deutlich hervorgehoben. (Titus 3,4-6) 

Erlösung führt nicht nur zur Vergebung, sondern zu einem neuen Stand vor Gott – als Erben des 
ewigen Lebens. Der gerettete Mensch erhält nicht nur neues Leben, sondern auch eine sichere Zukunft 
in Gottes Reich. Paulus beschreibt die Gläubigen als solche, die gerecht gemacht wurden und jetzt ein 
Erbe der Hoffnung besitzen. Diese Erlösung hat daher sowohl gegenwärtige als auch zukünftige 
Auswirkungen: Sie schenkt Frieden mit Gott im Jetzt und Gewissheit im Blick auf das, was kommt. 

Seite  von 15 87



Erlösung bedeutet nicht nur Rettung aus Schuld, sondern auch Zugehörigkeit zur Familie Gottes. Diese 
doppelte Perspektive prägt das christliche Leben tiefgreifend. (Titus 3,7) 

5.7. Die Gemeinde 
Die Gemeinde soll durch gesunde Leitung, geistliche Ordnung und vorbildliches Verhalten 
geprägt sein. Paulus betont die Notwendigkeit, geistliche Leiter einzusetzen, die durch ihre Lehre und 
ihren Charakter überzeugen. Diese Männer sollen nicht nur im Glauben gefestigt sein, sondern auch 
fähig, andere zu lehren und Irrlehren zu widerstehen. Die Gemeinde soll dadurch geschützt und 
auferbaut werden, damit sie als Licht in einer moralisch dunklen Gesellschaft wirken kann. Ordnung 
und Leiterschaft dienen nicht der Kontrolle, sondern der Förderung geistlicher Reife und Einheit. Ein 
gesundes Gemeindeleben beginnt mit geistlicher Leitung, die am Wort Gottes ausgerichtet ist. (Titus 
1,5-9) 

Die Gemeinde ist ein Raum für geistliche Entwicklung, gegenseitige Ermutigung und sichtbares 
Zeugnis in der Welt. Die Gläubigen sollen durch ihr Verhalten ein positives Beispiel geben, sowohl 
innerhalb als auch außerhalb der Gemeinde. Paulus fordert Titus auf, alle Alters- und Lebensgruppen 
anzuleiten, damit ihr Lebensstil im Einklang mit dem Evangelium steht. Durch ein Leben in guten 
Werken wird der Glaube greifbar und glaubwürdig. Die Gemeinde soll kein Rückzugsort sein, sondern 
eine geistlich gesunde Gemeinschaft mit missionarischer Ausstrahlung. Ihre Glaubwürdigkeit zeigt 
sich im Zusammenspiel von Lehre, Charakter und Verhalten. (Titus 2,1-10) 

5.8. Engel, Satan und Dämonen 
Obwohl Engel und Dämonen im Titusbrief nicht direkt thematisiert werden, ist geistlicher 
Widerstand gegen die Wahrheit spürbar präsent. Paulus warnt mehrfach vor falschen Lehrern, die 
Unruhe stiften, Haushalte durcheinanderbringen und unbrauchbare Lehren verbreiten. Diese 
Erscheinungen sind nicht rein menschlich, sondern Ausdruck geistlicher Verwirrung, die dem Wirken 
des Bösen entspricht. Die Irrlehrer handeln nicht aus Unwissenheit allein, sondern aus einer Haltung, 
die Wahrheit bewusst unterdrückt. Der geistliche Kampf zeigt sich hier in der Auseinandersetzung mit 
Täuschung, Stolz und gesetzlicher Verdrehung. Auch ohne direkte Nennung dämonischer Mächte wird 
der geistliche Ernst der Situation deutlich. (Titus 1,10-11; Titus 3,10-11) 

Seite  von 16 87



Der Schutz der Gemeinde vor Irrlehre ist Teil des geistlichen Kampfes gegen zerstörerische 
Einflüsse. Paulus ruft Titus dazu auf, sektiererische Menschen nach klarer Ermahnung zu meiden. Das 
zeigt, dass es nicht nur um unterschiedliche Meinungen geht, sondern um geistliche Gefährdung. 
Falsche Lehren untergraben das Evangelium und führen in eine Haltung der Selbstverurteilung. Die 
geistliche Leitung ist deshalb auch Wächterdienst – zur Abwehr geistlichen Schadens. Wahrheit ist 
nicht nur eine Lehre, sondern ein geistliches Bollwerk gegen das Wirken der Finsternis. (Titus 1,13; 
Titus 3,9-11) 

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 
Der Titusbrief weist auf die zukünftige Hoffnung der Gläubigen hin – die Wiederkunft Jesu 
Christi. Paulus spricht von der seligen Hoffnung, die auf die Erscheinung der Herrlichkeit Christi 
ausgerichtet ist. Diese Hoffnung ist nicht vage oder abstrakt, sondern zielt auf das konkrete 
Wiederkommen des Erlösers, das Trost und Motivation zugleich darstellt. Die Erwartung der 
Wiederkunft prägt das christliche Leben, indem sie zur Heiligung und Wachsamkeit aufruft. Sie 
erinnert daran, dass das irdische Leben nicht das Ziel ist, sondern Vorbereitung auf das ewige Reich 
Gottes. Diese Perspektive verleiht dem Glauben Zielrichtung und Standhaftigkeit im Alltag. (Titus 
2,13) 

Die Erwartung des kommenden Christus ist Motivation für ein geheiligtes und hingegebenes 
Leben. Die Aussicht auf Jesu Wiederkunft soll Gläubige nicht nur trösten, sondern auch anspornen, in 
Reinheit und guten Werken zu leben. Paulus verbindet Endzeiterwartung nicht mit Spekulation, 
sondern mit Verantwortung. Die Hoffnung auf die Vollendung der Erlösung motiviert zur inneren 
Erneuerung und zum geistlichen Wachstum. Wer auf Christus wartet, lebt mit einem klaren Ziel vor 
Augen – in Treue, Selbstbeherrschung und Hingabe. Die Zukunft bestimmt so das Verhalten in der 
Gegenwart. (Titus 2,12-14) 

Seite  von 17 87



6. Grobgliederung 
Titus – Gesunde Lehre, heiliges Leben und praktischer Glaube in der Gemeinde 

Teil 1. Gesunde Lehre und Leitung in der Gemeinde (Titus 1) 

1. Titus – Ein Diener im Auftrag Gottes (1,1-4) 

1.1. Paulus als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi (1,1) 

1.2. Der Glaube der Auserwählten und die Erkenntnis der Wahrheit (1,1-2) 

1.3. Die Verheißung des ewigen Lebens durch Gott (1,2-3) 

1.4. Titus als wahrer Sohn im gemeinsamen Glauben (1,4) 

2. Gottes Maßstab für Älteste (1,5-9) 

2.1. Die Einsetzung von Ältesten als geistliche Notwendigkeit (1,5) 

2.2. Die charakterlichen Anforderungen an einen Ältesten (1,6-8) 

2.3. Die Aufgabe eines Ältesten: Festhalten an der gesunden Lehre (1,9) 

3. Irrlehrer in der Gemeinde entlarven (1,10-16) 

3.1. Irrlehrer bringen Unordnung und führen Menschen in die Irre (1,10-11) 

3.2. Die falsche Frömmigkeit der Irrlehrer wird entlarvt (1,12-14) 

3.3. Wahre Reinheit kommt aus dem Herzen (1,15-16) 

Teil 2. Heiliges Leben als Zeugnis für Christus (Titus 2) 

4. Gesunde Lehre für ein geheiligtes Leben (2,1-10) 

4.1. Die Verantwortung zur gesunden Lehre in der Gemeinde (2,1) 

4.2. Ermahnung für ältere Männer (2,2) 

4.3. Ermahnung für ältere Frauen (2,3) 

4.4. Junge Frauen und Männer im Glauben stärken (2,4-6) 

4.5. Titus als Vorbild in guten Werken und gesunder Lehre (2,7-8) 

4.6. Die Verantwortung der Sklaven (2,9-10) 

Seite  von 18 87



5. Die Gnade Gottes verändert Menschen (2,11-15) 

5.1. Die Gnade Gottes ist erschienen zur Rettung aller Menschen (2,11) 

5.2. Die Gnade erzieht uns zu einem geheiligten Leben (2,12) 

5.3. Die Hoffnung auf die Erscheinung Christi als Motivation zur Heiligung (2,13) 

5.4. Das Ziel von Jesu Erlösung: Ein reines Volk für gute Werke (2,14) 

5.5. Die Autorität von Titus in der Verkündigung der Wahrheit (2,15) 

Teil 3. Praktischer Glaube in der Gesellschaft (Titus 3) 

6. Christlicher Wandel in einer gottlosen Welt (3,1-8) 

6.1. Gehorsam gegenüber Obrigkeiten und ein friedfertiges Leben (3,1-2) 

6.2. Die Vergangenheit der Gläubigen (3,3) 

6.3. Die rettende Barmherzigkeit Gottes durch Wiedergeburt (3,4-6) 

6.4. Gerechtfertigt aus Gnade (3,7) 

6.5. Das Bekenntnis zur Wahrheit und das Festhalten an guten Werken (3,8) 

7. Der richtige Umgang mit Streit und Irrlehre (3,9-11) 

7.1. Sinnlose Streitfragen und spekulative Diskussionen vermeiden (3,9) 

7.2. Ein sektiererischer Mensch soll nach Ermahnung gemieden werden (3,10) 

7.3. Die Verdorbenheit und Selbstverurteilung von Irrlehrern (3,11) 

8. Glaube zeigt sich in guten Werken (3,12-15) 

8.1. Letzte Anweisungen für Titus zur Unterstützung der Mitarbeiter (3,12-13) 

8.2. Die Notwendigkeit guter Werke für einen fruchtbaren Glauben (3,14) 

8.3. Der abschließende Gruß und der Segen für die Gemeinde (3,15) 

Seite  von 19 87



7. Zusammenfassung und Anwendungen 

7.1. Zusammenfassung 
Der Titusbrief ist ein seelsorgerlich-lehrhafter Brief mit stark praktischer Ausrichtung. Paulus ruft dazu 
auf, die gesunde Lehre zu bewahren, geistliche Ordnung in der Gemeinde zu fördern und durch gute 
Werke ein glaubwürdiges Zeugnis in der Welt zu geben. Inmitten moralischer Herausforderungen auf 
Kreta soll die Gemeinde durch Wahrheit, Charakter und Leitung geprägt sein. Der Brief zeigt, dass 
Gottes Gnade nicht nur rettet, sondern auch erzieht und befähigt, in Erwartung der Wiederkunft Christi 
zu leben. Titus wird als Vorbild und Werkzeug zur Festigung biblischer Prinzipien im Gemeindeleben 
eingesetzt. 

7.2. Anwendungen 
An der gesunden Lehre festhalten. Die Gemeinde braucht klare Orientierung durch das Wort Gottes, 
besonders in Zeiten geistlicher Verwirrung. Gesunde Lehre stärkt das Vertrauen auf Christus und 
schützt vor zerstörerischer Irrlehre. 

Ein gottgefälliges Leben führen. Der Glaube zeigt sich nicht nur im Bekenntnis, sondern in einem 
Leben, das von Liebe, Reinheit und guten Werken geprägt ist. So wird der Glaube für andere sichtbar 
und anziehend. 

Geistliche Ordnung in der Gemeinde bewahren. Struktur und geistliche Leiterschaft sind kein 
Widerspruch zur Freiheit im Glauben, sondern Grundlage für Wachstum, Reife und Einheit. Biblische 
Ordnung schafft Raum für gesunde Entwicklung. 

Seite  von 20 87



8. Studienfragen zum Weiterdenken 
1. Warum wurde Titus von Paulus nach Kreta gesandt? 

Antwort: Damit er in den Gemeinden geistliche Ordnung herstellt und geeignete Älteste 
einsetzt, die in Lehre und Lebenswandel verlässlich sind. 

2. Was ist unter „gesunder Lehre“ im Titusbrief zu verstehen? 

Antwort: Lehre, die auf der Wahrheit der Schrift basiert, dem Evangelium entspricht und zur 
Frömmigkeit, geistlicher Reife und guten Werken führt. 

3. In welcher Weise beeinflusst die Gnade Gottes das tägliche Leben der Gläubigen laut 
Titusbrief? 

Antwort: Sie rettet nicht nur, sondern erzieht zu einem Leben in Selbstbeherrschung, 
Gerechtigkeit und Erwartung der Wiederkunft Christi. 

4. Welche Eigenschaften müssen geistliche Leiter laut Paulus mitbringen? 

Antwort: Sie sollen untadelig, familienorientiert, selbstbeherrscht, gastfreundlich, lehrfähig 
und fest in der biblischen Wahrheit verankert sein. 

5. Wie beschreibt Paulus den moralischen Zustand der Gesellschaft auf Kreta? 

Antwort: Als geprägt von Lüge, Faulheit und Gottlosigkeit – eine Herausforderung für das 
Gemeindeleben und die Glaubwürdigkeit der Gläubigen. 

6. Welche Rolle spielen gute Werke im Titusbrief? 

Antwort: Sie sind Frucht des Glaubens, Ausdruck eines veränderten Lebens und ein sichtbares 
Zeugnis für die Wirksamkeit der Gnade. 

7. Was sagt Paulus über die Rettung und ihre Grundlage? 

Antwort: Die Rettung geschieht allein aus Barmherzigkeit, nicht durch Werke, sondern durch 
Wiedergeburt und Erneuerung im Heiligen Geist. 

8. Wie soll mit Irrlehrern oder sektiererischen Personen umgegangen werden? 

Seite  von 21 87



Antwort: Sie sollen nach ein- oder zweimaliger Ermahnung gemieden werden, da sie bewusst 
Verwirrung stiften und sich selbst verurteilen. 

9. Welche Hoffnung wird den Gläubigen im Titusbrief vor Augen gestellt? 

Antwort: Die Wiederkunft Jesu Christi als selige Hoffnung und Ziel des Glaubens, das zu 
Heiligkeit und Ausdauer im Glaubensleben motiviert. 

10. Welche Aufgabe hatte Titus persönlich in der Gemeinde? 

Antwort: Er sollte Vorbild sein in Lehre und Lebensstil, mit Autorität handeln und die 
Gemeinde in der Wahrheit festigen und anleiten. 

Seite  von 22 87



Kommentierung 

Teil 1. Gesunde Lehre und Leitung in der Gemeinde (Titus 1) 

1. Titus – Ein Diener im Auftrag Gottes (1,1-4) 

1.1. Paulus als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi (1,1) 
Paulus bezeichnet sich zuerst als Knecht Gottes, was seine völlige Unterordnung unter Gottes 
Autorität zeigt. Der Begriff „Knecht“ betont nicht nur Demut, sondern die bewusste 
Dienstbereitschaft gegenüber Gott. Paulus sieht sich nicht als selbstbestimmter religiöser Führer, 
sondern als einer, der unter göttlichem Auftrag und Herrschaft steht. Diese Haltung prägt seine ganze 
Sendung und verleiht seiner Botschaft geistliche Autorität. Sie steht im Gegensatz zu falschen Lehrern, 
die selbstbezogen handeln. Als Knecht Gottes dient Paulus nicht seinem eigenen Vorteil, sondern der 
Wahrheit und dem Wachstum der Gemeinde. (Römer 1,1; 1. Korinther 4,1; Galater 1,10) 

Seine Berufung zum Apostel steht im Dienst am Glauben der Auserwählten Gottes. Die 
apostolische Sendung ist bei Paulus klar auf das Ziel ausgerichtet, den Glauben der Gläubigen zu 
stärken und zu mehren. Der Begriff „Auserwählte“ verweist auf Gottes souveränes Handeln in der 
Erlösung, ohne dabei Verantwortung und Glaubensantwort des Menschen auszuschließen. Paulus’ 
Aufgabe ist es, diesen Menschen die Wahrheit zu bringen und sie im Glauben zu festigen. Er sieht 
seinen Auftrag als Teil des göttlichen Erlösungsplans. Apostolischer Dienst ist damit kein Amt zur 
Selbsterhöhung, sondern zum Aufbau des Leibes Christi. (Apostelgeschichte 9,15; 2. Timotheus 2,10; 
Epheser 4,11–12) 

William D. Mounce erklärt im Complete Expository Dictionary of Old & New Testament 
Words, dass das griechische Wort ἐκλεκτός (eklektos), das im Neuen Testament insgesamt 22-
mal vorkommt, im Sinne von „auserwählt“ oder „ausgewählt“ verwendet wird. Der Begriff 
beschreibt im neutestamentlichen Kontext Menschen oder Wesen, die von Gott für ein 
besonderes Vorrecht oder eine spezifische Aufgabe erwählt wurden. So kann eklektos etwa 
„auserwählt zum Heil“ (z.  B. Kol 3,12), „besonders geliebt“ (Lk 23,35), „von höchster 

Seite  von 23 87



Qualität“ oder „erhaben“ (1. Tim 5,21) sowie „kostbar“ oder „wertvoll“ (1. Pet 2,4.6) 
bedeuten. Die Bedeutung hängt also vom jeweiligen Zusammenhang ab, behält jedoch stets den 
Grundgedanken göttlicher Auswahl oder Wertschätzung bei (Mounce, 2006). 

Die Erkenntnis der Wahrheit soll zu einem Leben in Gottesfurcht führen. Wahrheit ist für Paulus 
keine theoretische Lehre, sondern ein Weg zur inneren Umgestaltung. Wahre Lehre verändert das 
Denken und Handeln und bringt Gottesfurcht hervor – ein Leben, das Gott ehrt. Gottesfurcht zeigt sich 
nicht in äußerem Formalismus, sondern in aufrichtiger Hingabe. Paulus betont damit, dass Glaube und 
Erkenntnis nie vom Lebenswandel getrennt werden dürfen. Ziel der Erkenntnis ist die sichtbare 
Auswirkung im Alltag. (1. Timotheus 6,3; 2. Timotheus 3,5; Jakobus 1,22) 

1.2. Der Glaube der Auserwählten und die Erkenntnis der 
Wahrheit (1,1-2) 

Die Hoffnung des ewigen Lebens steht im Zentrum des apostolischen Auftrags. Paulus stellt klar, 
dass das Ziel seiner Verkündigung nicht nur ethische Erziehung ist, sondern die Vermittlung der 
Hoffnung auf ewiges Leben. Diese Hoffnung ist nicht vage oder spekulativ, sondern fest gegründet in 
der Zusage Gottes. Ewiges Leben beginnt nicht erst nach dem Tod, sondern umfasst bereits das 
gegenwärtige neue Leben in Christus. Die Hoffnung gibt Orientierung, Kraft und Ausdauer in einem 
zunehmend gottlosen Umfeld. Sie bewahrt den Gläubigen davor, sich nur auf das Sichtbare zu 
verlassen. (Römer 8,24–25; 2. Korinther 4,18; 1. Johannes 5,11) 

Diese Hoffnung ist durch Gottes Verheißung gesichert – und Gott kann nicht lügen. Paulus 
untermauert die Zuverlässigkeit dieser Hoffnung durch den Charakter Gottes selbst. Gott ist 
wahrhaftig, und sein Wesen lässt Lüge nicht zu. In einer Welt voller religiöser Täuschung ist die 
Festigkeit göttlicher Zusagen ein Anker. Gerade gegenüber falschen Lehrern, die Unwahrheit 
verbreiten, hebt Paulus die Vertrauenswürdigkeit Gottes hervor. Die Grundlage der Hoffnung liegt 
nicht im Glaubensgefühl des Menschen, sondern in der Verlässlichkeit des göttlichen Wortes. (4. Mose 
23,19; Hebräer 6,18; Johannes 17,17) 

Charles Spurgeon, einer der bekanntesten Prediger des 19. Jahrhunderts, betont in seiner 
Predigt zur Wahrheit Gottes, dass die Aussage der Schrift, Gott könne nicht lügen, eng mit dem 
Gedanken der Unveränderlichkeit Gottes verbunden ist. Auch wenn Gott Veränderungen in 
seinem Handeln zulassen mag, ändert er nicht seinen Willen. Spurgeon leitet daraus eine 
grundlegende Konsequenz ab: Wenn es wahr ist, dass Gott nicht lügen kann, dann ergibt sich 

Seite  von 24 87



daraus eine natürliche Pflicht für alle seine Geschöpfe – nämlich, ihm zu glauben. Vertrauen 
auf Gottes Wort ist somit nicht nur ein Akt des Glaubens, sondern eine vernunftgemäße 
Reaktion auf sein unveränderliches und vollkommen wahres Wesen (Spurgeon, zitiert in 
Crossway, 2023, S. 1854). 

Die Verheißung des ewigen Lebens wurde vor ewigen Zeiten gegeben. Paulus beschreibt die 
Ewigkeitsperspektive des Evangeliums: Der Heilsplan Gottes reicht über die Zeit hinaus. Die Zusage 
des ewigen Lebens ist nicht ein spontaner Akt, sondern Teil von Gottes ewigem Ratschluss. Das 
unterstreicht die Souveränität Gottes in der Heilsgeschichte. Es zeigt auch, dass der Glaube der 
Gläubigen in einem größeren heilsgeschichtlichen Rahmen steht. Wer daran festhält, lebt nicht aus 
Zufall, sondern eingebettet in Gottes ewige Absicht. (Epheser 1,4–5; 2. Timotheus 1,9; Römer 8,29–
30) 

1.3. Die Verheißung des ewigen Lebens durch Gott (1,2-3) 
Gott hat das verheißene ewige Leben zur bestimmten Zeit offenbart. Die Hoffnung des ewigen 
Lebens, die vor ewigen Zeiten verheißen wurde, ist nicht verborgen geblieben, sondern durch Gottes 
souveränes Handeln offenbar geworden. Es handelt sich um eine historische Offenbarung in der Zeit, 
nicht bloß um eine Idee oder Moral. Diese Offenbarung geschah durch das Evangelium, das jetzt 
öffentlich verkündigt wird. Die „Zeitpunkte“ sind Teil von Gottes Heilsplan, den er selbst lenkt. Damit 
wird die Botschaft nicht vom Menschen her gedacht, sondern ist göttlich initiiert und ausgeführt. 
(Galater 4,4; 2. Timotheus 1,10; Markus 1,15) 

Das Evangelium ist eine anvertraute Botschaft, nicht menschliche Erfindung. Paulus versteht 
seine Verkündigung als „Verwaltung“ – ein Auftrag, der ihm von Gott übergeben wurde. Er handelt 
nicht eigenmächtig, sondern als ein Treuhänder, der im Dienst steht. Der Inhalt der Predigt ist nicht 
verhandelbar, weil sie göttlichen Ursprungs ist. Das Evangelium wird nicht weiterentwickelt oder 
angepasst, sondern treu weitergegeben. Der Predigtdienst ist damit heiliges Gut und 
verantwortungsvoller Dienst zugleich. (1. Korinther 4,1-2; 1. Thessalonicher 2,4; 2. Timotheus 2,2) 

Die Predigt geschieht im Auftrag Gottes, unseres Retters. Hier wird Gott selbst als der Ursprung 
der Sendung und als Retter betont. Es ist nicht allein Christus, der als Retter erscheint – auch Gott 
Vater handelt rettend. Damit wird die Einheit des göttlichen Heilswirkens unterstrichen: Vater, Sohn 
und Geist wirken gemeinsam. Diese Perspektive festigt das Vertrauen auf die göttliche Autorität hinter 

Seite  von 25 87



der Verkündigung. Sie schützt die Gemeinde vor menschlichen Lehren und lenkt die Aufmerksamkeit 
zurück zu Gott selbst. (Titus 2,10; Judas 1,25; Jesaja 43,11) 

Johannes Chrysostomos, einer der bedeutendsten Kirchenväter und Prediger der Alten Kirche, 
vergleicht in seiner Auslegung zu Titus 1,3 die Verkündigung des Evangeliums mit der Aufgabe 
eines Herolds im Theater. Ein Herold, so erklärt er, zeichnet sich dadurch aus, dass er 
öffentlich und für alle hörbar das verkündet, was tatsächlich geschehen ist – ohne dabei etwas 
hinzuzufügen oder wegzulassen. Ebenso soll auch die christliche Predigt allein das 
weitergeben, was gehört und empfangen wurde, und sich nicht durch eigene Ergänzungen oder 
Abstriche auszeichnen. Die Treue zum Inhalt der Botschaft ist das Kennzeichen eines guten 
Verkündigers (Chrysostomos, zitiert in Crossway, 2023, S. 1854). 

1.4. Titus als wahrer Sohn im gemeinsamen Glauben (1,4) 
Titus wird als echter Sohn im gemeinsamen Glauben angesprochen. Paulus beschreibt das enge 
geistliche Band zwischen sich und Titus mit familiären Begriffen. Titus ist nicht einfach ein 
Mitarbeiter, sondern jemand, der durch Paulus’ Dienst zum Glauben gekommen ist und diesen 
Glauben teilt. Der Ausdruck „gemeinsamer Glaube“ betont die Einheit in der Lehre und im geistlichen 
Fundament. Diese geistliche Beziehung gründet sich nicht auf Emotion, sondern auf das verbindende 
Band des Evangeliums. Dadurch wird Titus als legitimer Vertreter apostolischer Lehre eingesetzt. (1. 
Korinther 4,17; Philipper 2,22; 2. Timotheus 1,2) 

David H. Stern, messianisch-jüdischer Bibelkommentator, weist in seinem Kommentar zu Titus 
1,4 darauf hin, dass das Neue Testament die Göttlichkeit Jesu häufig auf indirekte Weise betont. 
Während in Vers 3 von Gott als dem Retter die Rede ist, wird im darauffolgenden Vers dieselbe 
Bezeichnung – „Retter“ – auf Jeschua, den Messias angewandt. Stern erklärt, dass diese Art 
von Formulierung typisch für das Neue Testament sei: Anstatt direkt zu sagen „Jeschua ist 
Gott“, beschreibt es ihn mit Begriffen und Titeln, die ausschließlich Gott zukommen. Diese 
subtile Darstellung sei für Menschen ohne Glauben oft unverständlich geblieben – selbst 
angesichts offensichtlicher Zeichen und Wunder, wie sie etwa in Markus 2,1–12, Johannes 6 
oder Johannes 9 berichtet werden. (Stern, 1996, S. Tit 1,4) 

Seite  von 26 87



Die Segensworte Gnade, Barmherzigkeit und Friede fassen die ganze Heilserfahrung zusammen. 
Paulus verwendet eine dreifache Segensformel, die sowohl die Quelle als auch die Auswirkung des 
Evangeliums betont. Gnade ist das unverdiente Geschenk Gottes, Barmherzigkeit zeigt sein Erbarmen 
mit dem Sünder, Friede ist das Ergebnis der Versöhnung mit Gott. Diese Gaben stammen sowohl vom 
Vater als auch von Christus – beide werden gleichwertig genannt. Der doppelte Ursprung zeigt die 
göttliche Einheit und betont die göttliche Autorität hinter dem Auftrag von Titus. Der Segenswunsch 
ist gleichzeitig eine geistliche Stärkung für seinen schwierigen Dienst auf Kreta. (2. Timotheus 1,2; 
Römer 5,1; Epheser 2,4-5) 

Seite  von 27 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 1,1-4) 

Zusammenfassung:  

Paulus beginnt den Brief mit einer ausführlichen Selbstvorstellung, in der er seine Berufung als Knecht 
Gottes und Apostel Jesu Christi betont. Sein Dienst richtet sich auf den Glauben der Auserwählten 
Gottes und auf die Erkenntnis der Wahrheit, die zur Gottesfurcht führt. Die Grundlage dieser Berufung 
ist die Hoffnung des ewigen Lebens, das Gott verheißen hat, der nicht lügen kann. Diese Verheißung 
wurde vor ewigen Zeiten gegeben, aber zur rechten Zeit durch die Predigt offenbar gemacht, mit der 
Paulus nach göttlichem Auftrag betraut wurde. Der Fokus liegt auf dem unerschütterlichen Charakter 
Gottes, dessen Zusagen zuverlässig sind. Paulus stellt seinen Dienst in den größeren Heilsplan Gottes, 
der durch Wahrheit und Gnade wirkt. Der Brief ist an Titus gerichtet, den Paulus als sein echtes Kind 
nach gemeinsamem Glauben bezeichnet. Die Einleitung endet mit einem Segensgruß von Gnade, 
Barmherzigkeit und Frieden von Gott dem Vater und Christus Jesus, unserem Retter. 

Anwendungen:  

Geistlicher Dienst basiert auf göttlichem Auftrag, nicht auf persönlichem Ehrgeiz. Paulus versteht 
sich als Diener Gottes, nicht als selbstgewählter Führer. Seine Berufung ist eingebettet in Gottes Plan, 
nicht in menschliche Anerkennung. Diese Sichtweise schützt vor Selbstüberschätzung und führt zu 
treuer Verantwortung. 

Wahrheit und Gottesfurcht gehören untrennbar zusammen. Die Erkenntnis der Wahrheit soll zu 
einem Leben in Ehrfurcht vor Gott führen. Glaube ist nicht nur ein intellektuelles Bekenntnis, sondern 
zeigt sich im Lebensstil. Geistliches Wachstum beginnt mit der Verknüpfung von Lehre und Leben. 

Gottes Zusagen sind verlässlich, weil er nicht lügen kann. Die Hoffnung auf ewiges Leben ruht 
nicht auf menschlicher Vorstellung, sondern auf Gottes unveränderlicher Treue. Wer diese Verheißung 
kennt, kann auch in schwierigen Zeiten feststehen. Gottes Wort ist nicht nur wahr, sondern tragfähig 
für das ganze Leben. 

Seite  von 28 87



2. Gottes Maßstab für Älteste (1,5-9) 

2.1. Die Einsetzung von Ältesten als geistliche Notwendigkeit (1,5) 
Die Einsetzung von Ältesten ist eine göttlich gebotene Ordnung für die Gemeinde. Paulus lässt 
Titus auf Kreta mit einer klaren Anweisung zurück: Älteste sollen eingesetzt werden, um die jungen 
Gemeinden zu ordnen und zu leiten. Diese Struktur ist keine menschliche Idee, sondern Ausdruck 
göttlicher Ordnung und Fürsorge. Eine Gemeinde ohne geistlich qualifizierte Leiter bleibt instabil, 
verwundbar und anfällig für falsche Lehre. Älteste stehen nicht für Hierarchie im weltlichen Sinn, 
sondern für verantwortungsbewusste geistliche Aufsicht. Ihre Einsetzung ist daher keine Nebensache, 
sondern ein elementarer Bestandteil neutestamentlicher Gemeindestruktur. Diese Ordnung bezeugt, 
dass Gott ein Gott der Ordnung ist, nicht der Verwirrung. Der Auftrag an Titus spiegelt die 
apostolische Autorität wider, die für die Gründung und Festigung gesunder Gemeinden nötig ist. 
(Apostelgeschichte 14,23; 1. Korinther 14,33; 1. Timotheus 3,1-2) 

William D. Mounce erläutert in seinem Complete Expository Dictionary, dass das griechische 
Verb ἐπιδιορθόω (epidiorthoō), das im Neuen Testament nur einmal vorkommt (in Titus 1,5), im 
Sinne von „weiter in Ordnung bringen“, „ergänzend zurechtbringen“ oder „korrigieren“ zu 
verstehen ist. Der Begriff deutet darauf hin, dass etwas bereits begonnen wurde, jedoch noch 
weiterer Korrektur oder Vervollständigung bedarf. In Titus 1,5 beschreibt Paulus mit diesem 
Wort die Aufgabe des Titus, in den Gemeinden Kretas das zu vollenden, was in der 
Gemeindestruktur noch unvollständig war – insbesondere durch die Einsetzung von Ältesten. 
Es geht also um das gezielte Weiterführen einer bereits begonnenen geistlichen Ordnung 
(Mounce, 2006). 

Johannes Calvin, einer der führenden Reformatoren des 16. Jahrhunderts, macht in seinem 
Kommentar zu Titus 1,5 deutlich, dass der Aufbau der Gemeinde kein leichtes Unterfangen sei, 
das schnell oder in einem einzigen Schritt zur Vollkommenheit gebracht werden könne. 
Vielmehr erfordere das Wachstum und die Festigung der Kirche Zeit, Geduld und 
kontinuierliche geistliche Arbeit. Calvins Bemerkung unterstreicht die Realität, dass die 
Gemeinde ein Werk in Entwicklung ist, das behutsam und mit göttlicher Führung aufgebaut 
werden muss (Calvin, zitiert in Crossway, 2023, S. 1854). 

Seite  von 29 87



Unvollendetes Gemeindeleben bedarf geistlicher Reifung durch Älteste. Paulus spricht von dem, 
was „noch mangelte“ – also davon, dass die Gemeinden zwar existierten, aber in ihrer Struktur noch 
unvollständig waren. Das zeigt, dass eine Gemeinde nicht nur aus Gläubigen besteht, sondern durch 
biblische Leitung geordnet sein muss, um zur Reife zu gelangen. Älteste sind Werkzeuge Gottes zur 
Vervollständigung des geistlichen Lebens der Gemeinde. Ihre Aufgabe ist nicht nur Verwaltung, 
sondern die geistliche Ausrichtung, der Schutz und die Lehre. Ohne sie bleibt die Gemeinde in einem 
Zustand geistlicher Unvollständigkeit. Die Einsetzung von Ältesten ist also kein optionaler Schritt, 
sondern göttliche Notwendigkeit zur Reife. Die Vollendung des Auftrags verlangt Verbindlichkeit und 
geistliche Eignung. (Epheser 4,11-13; Kolosser 1,28; 1. Petrus 5,1-3) 

Die Berufung zur Ältestenschaft basiert auf apostolischer Autorität und göttlicher Anweisung. 
Titus handelt hier nicht auf eigene Initiative, sondern auf Grundlage der Vollmacht, die er von Paulus 
empfangen hat. Diese Beauftragung zeigt, dass geistliche Leitung nicht selbsternannt, sondern 
anerkannt und bestätigt sein muss. Sie geschieht in Übereinstimmung mit der Schrift, nicht nach 
persönlichen Präferenzen oder menschlichen Kriterien. Paulus nennt „jede Stadt“, was die lokale 
Struktur und Verbindlichkeit der Gemeinde unterstreicht. Die Ältesten sind nicht überregional 
zuständig, sondern vor Ort, eingebettet in das Leben der lokalen Gemeinde. Dies stärkt 
Verbindlichkeit, Gemeinschaft und geistliche Verantwortung. Die Verbindung zwischen apostolischer 
Lehre und örtlicher Umsetzung wird hier beispielhaft sichtbar. (2. Timotheus 2,2; Apostelgeschichte 
20,28; Hebräer 13,17) 

C.I. Scofield, Herausgeber der bekannten Scofield-Bibel, geht in seiner Anmerkung zu Titus 1,5 
auf die Situation der Gemeinden auf Kreta ein. Er betont, dass es in diesen Gemeinden 
durchaus Männer gab, die den Anforderungen für das Amt eines Ältesten entsprachen und vom 
Heiligen Geist als Aufseher eingesetzt worden waren (vgl. Apg 20,28). Das Problem bestand 
jedoch nicht im Fehlen qualifizierter Personen, sondern in der fehlenden ordnungsgemäßen 
Ernennung dieser Ältesten. Scofield weist darauf hin, dass die Frage nicht das Vorhandensein 
solcher Männer betraf, sondern ihre formelle Einsetzung in das Amt. Die Schrift zeigt laut 
Scofield eine fortschreitende Offenbarung darüber, wie die Ernennung von Ältesten erfolgen 
soll (Scofield, 2015, S. 1511). 

2.2. Die charakterlichen Anforderungen an einen Ältesten (1,6-8) 
Ein Ältester muss untadelig sein – in seinem Lebenswandel wie im Ruf. „Untadelig“ bedeutet, dass 
kein berechtigter Vorwurf gegen den Charakter und das Verhalten des Kandidaten erhoben werden 

Seite  von 30 87



kann. Es geht nicht um Sündlosigkeit, sondern um einen Lebensstil, der ehrlich, integer und 
vorbildlich ist. Ein solcher Mensch lebt transparent, aufrichtig und ist sowohl in der Gemeinde als 
auch außerhalb als zuverlässig bekannt. Seine geistliche Reife zeigt sich nicht nur im theologischen 
Wissen, sondern in einem geheiligten Leben. Diese Voraussetzung schützt die Gemeinde vor Irritation, 
Anstoß und dem Einfluss unzuverlässiger Führung. Wer ein Leben in Heuchelei oder 
Widersprüchlichkeit führt, disqualifiziert sich von geistlicher Verantwortung. Untadeligkeit ist ein 
Spiegel der inneren Gottesfurcht und der äußeren Glaubwürdigkeit. (1. Timotheus 3,2; 1. Petrus 5,3; 
Philipper 2,15) 

Verlyn D. Verbrugge, ein evangelikaler Neutestamentler mit besonderem Fokus auf 
Wortbedeutungen und theologische Zusammenhänge, untersucht den Begriff ἀνέγκλητος 
(anénklētos) – was so viel bedeutet wie „nicht anklagbar“ oder „untadelig“. Im Neuen 
Testament begegnet dieser Ausdruck sowohl in einem praktischen als auch in einem 
heilsgeschichtlichen Kontext. Zunächst beschreibt ἀνέγκλητος (anénklētos) die Voraussetzung 
für geistliche Leiterschaft in der Gemeinde – etwa in Titus 1,6–7 und 1. Timotheus 3,10. 
Verbrugge betont, dass Gemeindeleiter nicht nur geistlich befähigt sein sollen, sondern auch 
im alltäglichen Leben einen untadeligen Ruf genießen müssen. Es geht dabei um gelebte 
Glaubwürdigkeit, um Anstand, Integrität und ein Leben, das dem Evangelium entspricht – denn 
das Zeugnis der Gemeinde hängt wesentlich mit dem Verhalten ihrer Leitung zusammen. 
Darüber hinaus hat der Begriff auch eine tiefere geistliche Bedeutung: In 1. Korinther 1,8 und 
Kolosser 1,22 wird ἀνέγκλητος (anénklētos) in einem juristischen Sinn verwendet. Dort geht es 
darum, dass Gläubige durch den Glauben an Jesus Christus am Tag des Gerichts vor Gott als 
„unanklagbar“ dastehen. Diese Stellung ist kein Verdienst menschlicher Gerechtigkeit, 
sondern gründet allein im Werk Jesu – seiner Versöhnung am Kreuz. In Verbindung mit 
Begriffen wie amōmos („makellos“), die ebenfalls verwendet werden (vgl. Epheser 5,27, 
Philipper 2,15, 1. Petrus 1,19), wird deutlich: Wer in Christus ist, steht durch Gottes Gnade 
rein und gerecht vor ihm. 

Verbrugge zeigt, dass ἀνέγκλητος (anénklētos) also zwei Dimensionen verbindet: die sichtbare 
Glaubwürdigkeit im Leben eines Christen – und die tiefe Gewissheit, dass wir in Christus vor 
Gott gerecht dastehen. (Verbrugge, 2000) 

Die Ehe eines Ältesten soll durch Treue und Reinheit geprägt sein. Der Ausdruck „Mann einer 
Frau“ beschreibt einen Mann, der treu zu seiner Frau steht – emotional, moralisch und geistlich. Diese 
Anforderung geht über den formalen Ehestatus hinaus und betont die persönliche Integrität in seiner 
familiären Beziehung. Sie schützt vor Führern, deren privates Leben im Widerspruch zu ihrer 
öffentlichen Lehre steht. Die Ehe dient hier als Prüfstein für Selbstbeherrschung, Verbindlichkeit und 

Seite  von 31 87



Charakterstärke. Geistliche Leitung beginnt im engsten Beziehungsumfeld. Ein Mann, der in der Ehe 
verantwortungsvoll lebt, wird auch in der Gemeinde sorgfältig und glaubwürdig handeln. (Epheser 
5,25; 1. Timotheus 3,12; Hebräer 13,4) 

Charles C. Ryrie, ein einflussreicher evangelikaler Theologe und Bibelausleger, geht in seiner 
Ryrie Study Bible auf die Formulierung „Mann einer Frau“ in Titus 1,6 ein. Der griechische 
Ausdruck bedeute wörtlich „ein-Frau-Mann“ (one-woman man), und Ryrie zufolge impliziert 
dies eine eheliche Treue, die für Älteste vorausgesetzt wird. In der neutestamentlichen 
Gemeinde werden Älteste grundsätzlich als verheiratete Männer mit Kindern dargestellt. Es 
gibt verschiedene Auslegungen: Einige meinen, es bedeute „nur eine Frau zurzeit“, andere 
„nur eine lebende Ehefrau“. Am wahrscheinlichsten ist laut Ryrie jedoch die Auffassung, dass 
damit gemeint ist, dass der Älteste nur eine Frau gehabt haben soll – also keine zweite Ehe 
nach Scheidung. Dabei verweist er auf ähnliche Formulierungen in 1. Timotheus 5,9 und auch 
auf Stellen wie 1. Korinther 7,39 und 1. Timotheus 5,14, wo eine Wiederverheiratung von 
Witwen ausdrücklich erlaubt wird (Ryrie, 1995, S. 1935). 

R.Y. Koelner, ein messianisch-jüdischer Bibelausleger, verweist in seinem Kommentar zu Titus 
1 auf die rabbinische Tradition, die die erste positive Gebotshandlung der Bibel in 1. Mose 
1,28 sieht: die Aufforderung zur Fortpflanzung. Nach der Auslegung des bekannten jüdischen 
Gelehrten Maimonides sei es deshalb für jeden Israeliten eine religiöse Pflicht, möglichst früh 
zu heiraten. Das empfohlene Heiratsalter liege laut rabbinischer Lehre bei 18 Jahren (vgl. Avot 
5,24), und wer über das 20. Lebensjahr hinaus unverheiratet blieb, galt als von Gott selbst 
verflucht (Kidduschin 29b). 

Einige Stimmen im Talmud betonen sogar, dass man bereits mit dem Erreichen der Pubertät – 
etwa mit 14 Jahren – heiraten sollte, wobei die Praxis stets an die geistige Reife gekoppelt war. 
So schreibt etwa R. Hisda seine geistige Überlegenheit dem Umstand zu, dass er schon mit 16 
Jahren verheiratet war (Kidduschin ebenda). Gleichzeitig war es Eltern streng verboten, ihre 
Kinder vor dem Eintreten der Pubertät zu verheiraten (Sanhedrin 76b). 

Wer das heiratsfähige Alter ohne triftigen Grund überschritt, konnte nach rabbinischem Recht 
vom Gericht zur Ehe verpflichtet werden. Als einziger legitimer Grund für das Hinauszögern 
galt das intensive Studium der Tora – und selbst das nur in Ausnahmefällen. Ein lebenslanger 
Zölibat war im Judentum höchst ungewöhnlich und nur in äußerst seltenen Fällen erlaubt 
(Jebamot 63b; Maimonides, Yad, Ishut XV; Schulchan Aruch, Eben ha-Eser 1). (Koelner, 2022, 
S. 30–31) 

Seite  von 32 87



Die Erziehung der Kinder offenbart geistliche Führungsqualität im Privaten. Ein Ältester soll 
gläubige Kinder haben, die nicht als zügellos oder widerspenstig gelten. Das bedeutet nicht, dass sie 
perfekt sind, sondern dass sie durch eine gesunde geistliche Erziehung geformt wurden. Der familiäre 
Rahmen ist ein Trainingsfeld für geistliche Leitung: Geduld, Lehre, Konsequenz und Liebe sind dort 
täglich gefordert. Wenn ein Mann seine Familie nicht in Liebe und Wahrheit führen kann, wie soll er 
die Gemeinde leiten? Die geistliche Gesundheit der Familie ist damit ein direkter Hinweis auf die 
Eignung für den Dienst. Die Kinder spiegeln – zumindest teilweise – das geistliche Klima des Hauses 
wider. (1. Timotheus 3,4-5; Sprüche 22,6; Josua 24,15) 

William Barclay, ein populärer neutestamentlicher Ausleger, macht in seinem Kommentar zu 
den Pastoralbriefen sinngemäß deutlich, dass der christliche Glaube im eigenen Zuhause 
beginnt. Es sei keine Tugend, sich so stark in der Gemeindearbeit oder im öffentlichen Dienst 
zu engagieren, dass darüber die eigene Familie vernachlässigt wird. Besonders bei 
Kirchenleitern könne kein noch so großer Einsatz in der Gemeinde den Schaden 
wiedergutmachen, der durch mangelnde Fürsorge für das eigene Haus entsteht. Für Barclay ist 
die geistliche Verantwortung im familiären Bereich grundlegend und unersetzlich (Barclay, 
2003, S. 263–264). 

John F. MacArthur Jr., konservativer Bibellehrer und Autor des MacArthur Bible Commentary, 
legt den Ausdruck „gläubige Kinder“ in Titus 1,6 so aus, dass damit Kinder gemeint sind, die 
rettenden Glauben an Christus haben und diesen auch in ihrem Verhalten sichtbar machen. Er 
betont, dass das Wort „gläubig“ im Neuen Testament ausschließlich für wirklich Glaubende 
verwendet wird – nicht für Ungläubige oder lediglich moralisch angepasste Kinder. Während 
in 1. Timotheus 3,4 betont wird, dass Kinder gehorsam und untergeordnet sein sollen – also 
eher auf jüngere Kinder im Elternhaus abgezielt wird –, geht es in Titus 1,6 offenbar um ältere 
Kinder, deren persönlicher Glaube und Lebensstil ein Zeugnis für die Eignung eines Leiters 
darstellen. (MacArthur, 2005, S. Tit 1,6) 

Ein Ältester darf keine Führungsperson sein, die geistliche Verantwortung vernachlässigt. Die 
Formulierung „nicht zügellos oder ungehorsam“ zeigt, dass die Kinder zumindest eine gesunde 
Disziplin und moralische Orientierung kennen sollen. Geistliche Verantwortung im Haus ist keine 
Nebensache, sondern Prüfstein für das Verhalten in der Gemeinde. Wo Kinder ohne Leitung 
aufwachsen, kann oft ein Mangel an geistlicher Klarheit und Präsenz des Vaters festgestellt werden. Es 
geht hier nicht um Kontrolle, sondern um liebevolle, konsequente Begleitung und Erziehung. Der 

Seite  von 33 87



Älteste muss in der Lage sein, Grenzen zu setzen und Respekt zu fördern. Diese Voraussetzung zeigt, 
dass geistliche Autorität mit praktischer Fürsorge verbunden ist. (Sprüche 13,24; Epheser 6,4; Kolosser 
3,21) 

Ein Ältester steht in der Verantwortung als Haushalter Gottes. Die Bezeichnung „Haushalter 
Gottes“ betont, dass ein Ältester nicht in eigener Autorität handelt, sondern im Auftrag und unter der 
Aufsicht Gottes. Ein Haushalter verwaltet nicht sein eigenes Haus, sondern das Eigentum eines 
anderen – in diesem Fall die Gemeinde Gottes. Diese Verantwortung verlangt Treue, Weisheit und 
Rechenschaft gegenüber dem Herrn, dem er dient. Es ist eine geistliche Verwalterschaft, die sowohl 
Lehre als auch Seelsorge, Disziplin und Vorbildfunktion umfasst. Der Haushalter muss sich über seine 
persönlichen Wünsche und Ambitionen hinwegsetzen, um den Willen Gottes zu tun. Diese Perspektive 
unterstreicht die Ernsthaftigkeit des Amtes und die Abhängigkeit von göttlicher Führung. Wer sich 
dieser Verantwortung nicht bewusst ist, sollte das Amt nicht anstreben. (1. Korinther 4,1-2; Lukas 
12,42; Hebräer 13,17) 

Ein Ältester darf nicht eigenwillig sein. Eigenwille beschreibt eine Haltung, die den eigenen Kopf 
durchsetzen will, unabhängig von Ratschlag, Korrektur oder der Leitung des Heiligen Geistes. Solche 
Menschen sind oft rechthaberisch, schwer zugänglich für Kritik und nicht bereit zur Demut. Ein 
Ältester hingegen muss lernbereit, reflektiert und gemeinschaftlich orientiert sein. Geistliche Leitung 
erfordert Bereitschaft zum Dienen, nicht zum Herrschen. Der Eigenwillige stellt sich selbst ins 
Zentrum – und wird dadurch zur Gefahr für die Gemeinde. Leiterschaft nach biblischem Maßstab 
bedeutet, den anderen höher zu achten als sich selbst. Ein solcher Charakterzug ist daher klar 
disqualifizierend für geistliche Leitung. (Philipper 2,3; Sprüche 12,15; Jakobus 3,17) 

Ein Ältester darf nicht jähzornig oder unbeherrscht sein. Zorn ist eine natürliche Regung, aber in 
der geistlichen Leitung kann unkontrollierter Zorn großen Schaden anrichten. Ein jähzorniger Mensch 
verliert schnell die Kontrolle, verletzt mit Worten und schafft Angst statt Vertrauen. Der Älteste muss 
in der Lage sein, Emotionen im Licht des Evangeliums zu beherrschen. Selbstbeherrschung ist Frucht 
des Geistes und Ausdruck geistlicher Reife. Gerade in Konflikten, in Seelsorge und bei Korrektur 
braucht es Ruhe, Geduld und Weisheit. Wer sich nicht unter die Kontrolle Gottes stellt, kann andere 
nicht geistlich leiten. Zornige Leiter zerstören, anstatt aufzubauen. (Sprüche 14,29; Epheser 4,26-27; 
Galater 5,22-23) 

Ein Ältester darf kein Trinker, kein Gewalttätiger und kein habgieriger Mensch sein. Diese drei 
Merkmale beschreiben typische Fehlhaltungen, die das Amt des Ältesten entehren. Ein Trinker ist 

Seite  von 34 87



jemand, der sich von Alkohol kontrollieren lässt – was zu Kontrollverlust, Uneinsichtigkeit und 
schlechten Entscheidungen führt. Gewalttätigkeit, ob körperlich oder verbal, widerspricht völlig dem 
sanftmütigen Geist, den ein Hirte haben soll. Habsucht zeigt, dass das Herz an Besitz hängt und nicht 
am Wohl der Gemeinde. In allen drei Fällen geht es um das Fehlen von geistlicher Mäßigung und 
göttlichem Charakter. Ein solcher Mensch ist in der Gefahr, Gottes Anliegen mit persönlichen 
Interessen zu vermischen. Paulus betont hier, dass geistliche Reife mit einem geheiligten Lebensstil 
einhergeht. (1. Timotheus 3,3; Hebräer 13,5; 1. Petrus 5,2) 

Ein Ältester soll gastfreundlich sein – offen für Menschen und bereit zur praktischen Liebe. 
Gastfreundschaft zeigt, dass das Haus des Ältesten ein Ort der Annahme, der Gemeinschaft und des 
Dienens ist. In der damaligen Zeit war Gastfreundschaft eine unverzichtbare Tugend, besonders in 
einer verfolgten Gemeinde ohne öffentliche Infrastruktur. Auch heute ist sie ein Zeichen für offene 
Herzen und gelebte Nächstenliebe. Der Älteste stellt sich und sein Zuhause zur Verfügung, ohne 
Berechnung, sondern aus Liebe zu Christus und zur Gemeinde. Gastfreundschaft ist Ausdruck von 
Großzügigkeit, Wärme und Bereitschaft zum Teilen. Sie dient nicht nur praktischen Zwecken, sondern 
öffnet Türen für Seelsorge, Jüngerschaft und geistliche Gemeinschaft. Diese Haltung widerspricht 
jeder Selbstbezogenheit und zeigt, dass der Älteste Menschen wichtiger nimmt als Komfort. (Römer 
12,13; 1. Petrus 4,9; Hebräer 13,2) 

Ein Ältester muss das Gute lieben – nicht nur erkennen, sondern aktiv fördern. Die Liebe zum 
Guten ist mehr als ein moralisches Urteil; sie ist eine Herzenshaltung, die sich an dem freut, was 
Gottes Wesen widerspiegelt. Ein geistlicher Leiter soll nicht neutral sein, sondern aktiv das fördern, 
was heilig, gerecht und segensreich ist. Diese Liebe prägt seine Entscheidungen, seine Beziehungen 
und seine Prioritäten. Wer das Gute liebt, hasst das Böse – und ist dadurch in der Lage, weise zu 
unterscheiden. Diese Haltung schützt vor Gleichgültigkeit und Kompromissbereitschaft. Ein solcher 
Mensch erkennt geistliche Qualität und fördert sie konsequent. Diese Herzensausrichtung ist ein 
Schlüssel zur gesunden Leitung. (Amos 5,15; Römer 12,9; Philipper 4,8) 

Ein Ältester muss besonnen und maßvoll leben – in innerer Ausgeglichenheit und geistlicher 
Reife. Besonnenheit zeigt sich in einem ruhigen, überlegten Wesen, das nicht von Emotionen oder 
äußeren Umständen getrieben wird. Der Älteste kann Situationen nüchtern beurteilen, ohne sich 
vorschnell beeinflussen zu lassen. Maßvoll bedeutet, dass er diszipliniert mit Zeit, Worten, Emotionen 
und Ressourcen umgeht. Diese Ausgeglichenheit bewahrt die Gemeinde vor Extremen und 
unüberlegtem Handeln. Es zeigt sich auch darin, wie mit Spannungen, Lob, Kritik oder 
Herausforderungen umgegangen wird. Besonnene Leiter geben der Gemeinde Sicherheit, weil sie 

Seite  von 35 87



nicht sprunghaft oder reaktiv sind. Diese innere Stabilität ist eine Frucht geistlicher Reife. (1. 
Timotheus 3,2; 2. Timotheus 1,7; Sprüche 16,32) 

Ein Ältester muss gerecht, fromm und beherrscht sein – im Umgang mit Gott und den 
Menschen. Gerechtigkeit meint hier eine Haltung, die sich nach Gottes Maßstäben richtet – sowohl im 
Urteil als auch im Handeln gegenüber anderen. Frömmigkeit beschreibt die persönliche 
Gottesbeziehung, geprägt von Ehrfurcht, Gebet, Wortliebe und Gehorsam. Selbstbeherrschung 
schließlich zeigt, dass der Älteste unter der Leitung des Geistes steht – nicht getrieben von Impulsen, 
Launen oder Begierden. Diese drei Eigenschaften bilden ein geistliches Dreieck der Reife: gegenüber 
Gott, sich selbst und den Mitmenschen. Ein Ältester, der hierin wächst, wird ein glaubwürdiges 
Vorbild und ein zuverlässiger Hirte sein. Solche Leiter segnen die Gemeinde durch ihre Integrität und 
ihr Vorbild. (Galater 5,22-23; 1. Timotheus 6,11; Micha 6,8) 

2.3. Die Aufgabe eines Ältesten: Festhalten an der gesunden Lehre 
(1,9) 

Ein Ältester muss an der gesunden Lehre festhalten, wie sie überliefert wurde. Die gesunde Lehre 
ist das apostolische Evangelium, das unverändert und vollständig bewahrt werden muss. Dieses 
Festhalten bedeutet nicht bloß Zustimmung, sondern ein aktives Verteidigen und Leben aus der 
Wahrheit. Der Ausdruck „gemäß der Lehre, die zuverlässig ist“ verweist auf die autoritative, 
verbindliche Überlieferung des Glaubens, wie sie durch die Apostel gegeben wurde. Ein Ältester darf 
keine Kompromisse mit Irrlehren oder modernen Anpassungen eingehen, sondern muss unbeirrbar zur 
Schrift stehen. Nur wer in der Wahrheit verwurzelt ist, kann die Gemeinde gesund führen. Diese Treue 
zur biblischen Lehre ist nicht optional, sondern konstitutiv für das Amt. Das Wort Gottes ist das 
Fundament des geistlichen Dienstes. (2. Timotheus 1,13-14; 2. Timotheus 3,16-17; Judas 1,3) 

Ein Ältester soll mit der Lehre sowohl ermutigen als auch überführen können. Die gesunde Lehre 
hat eine doppelte Wirkung: Sie erbaut die Gläubigen und stellt Irrlehre bloß. Ein Ältester muss in der 
Lage sein, beides zu tun – sowohl in Liebe zu lehren als auch mit Klarheit zu korrigieren. Ermutigung 
geschieht nicht durch menschliche Worte, sondern durch die Autorität der Schrift. Gleichzeitig muss 
der Älteste den Mut haben, falsche Vorstellungen zu entlarven, auch wenn das Widerstand erzeugt. 
Diese Ausgewogenheit zwischen Sanftmut und Standhaftigkeit zeigt geistliche Reife. Ein einseitiger 
Dienst – nur Erbauung ohne Abgrenzung oder umgekehrt – gefährdet die Gemeinde. Die Wahrheit 

Seite  von 36 87



muss angewandt werden – mit Liebe, Klarheit und Treue. (Titus 2,1; 2. Timotheus 4,2; 
Apostelgeschichte 20,28-31) 

Die Überführung der Widersprechenden gehört zur geistlichen Schutzfunktion eines Ältesten. 
Ein Ältester ist nicht nur Lehrer, sondern auch Wächter der Gemeinde. Wer der Wahrheit widerspricht, 
muss mit geistlicher Einsicht und biblischer Begründung korrigiert werden. Diese Aufgabe verlangt 
geistliche Urteilsfähigkeit, biblische Gründlichkeit und charakterliche Festigkeit. Überführung 
bedeutet nicht bloß intellektuelle Argumentation, sondern geistgeleitete Zurechtweisung mit dem Ziel 
der Umkehr. Der Älteste schützt die Herde vor Verführung, indem er falsche Lehre beim Namen nennt. 
Schweigen oder Toleranz gegenüber Irrtum ist keine geistliche Tugend, sondern eine Unterlassung 
geistlicher Verantwortung. Die Gemeinde braucht Klarheit, nicht Verwirrung. (Römer 16,17; 1. 
Timotheus 1,3-4; Hesekiel 33,7) 

„ermahnen“. William D. Mounce, ein bedeutender Bibelwissenschaftler mit Schwerpunkt auf 
der griechischen Sprache des Neuen Testaments, erklärt in seinem Complete Expository 
Dictionary, dass das griechische Verb παρακαλέω (parakaléō) im Neuen Testament in ganz 
unterschiedlichen Zusammenhängen verwendet wird – und dennoch einen gemeinsamen Kern 
hat: Es geht stets um eine Form der Zuwendung zum anderen. So kann das Wort im Sinne von 
„rufen“ oder „herbeirufen“ gebraucht werden, etwa im Sinne einer Einladung oder Bitte (vgl. 
Apostelgeschichte 28,20). Es kann aber auch eine deutliche Ermahnung oder Aufforderung 
ausdrücken, wie z. B. in Lukas 3,18 oder Apostelgeschichte 2,40, wo Menschen mit Nachdruck 
zur Umkehr gerufen werden. In anderen Kontexten hat parakaléō die Bedeutung von „bitten“, 
„anflehen“ oder „dringlich ersuchen“ – wie etwa bei der Heilung des Dieners (vgl. Matthäus 
8,5) oder bei der Bitte um Geduld und Nachsicht (vgl. Matthäus 18,29). Nicht zuletzt kann das 
Wort auch Trost und Ermutigung ausdrücken – wie in 2. Korinther 1,4, wo Gott als der „Vater 
des Erbarmens“ beschrieben wird, der in jeder Bedrängnis tröstet. In der Passivform wird 
parakaléō sogar verwendet, um den Zustand des Getröstetwerdens oder Ermutigtwerdens zu 
beschreiben (vgl. Lukas 16,25; Apostelgeschichte 20,12). Mounce betont, dass parakaléō ein 
vielseitiges, aber zutiefst beziehungsorientiertes Wort ist, das – je nach Kontext – zwischen 
Aufforderung, Bitte und Trost wechselt, dabei aber immer eine aktive Zuwendung zur anderen 
Person ausdrückt. (Mounce, 2006) 

Festhalten an der Lehre setzt eigenes geistliches Wachstum und Überzeugung voraus. Ein 
Ältester kann nur das weitergeben und verteidigen, was er selbst verstanden, geglaubt und im Leben 
verankert hat. Oberflächliches Wissen reicht nicht aus, um standhaft in der Wahrheit zu bleiben. Die 
Hingabe an das Studium der Schrift, das Gebet um Erkenntnis und die Demut, sich selbst korrigieren 

Seite  von 37 87



zu lassen, sind entscheidende Merkmale. Die gesunde Lehre muss nicht nur im Kopf, sondern auch im 
Herzen verwurzelt sein. Nur dann kann sie kraftvoll im Dienst wirken. Ein innerlich gefestigter 
Ältester wird auch in stürmischen Zeiten klar bleiben. Seine Lehre ist geprägt von Klarheit, Kraft und 
Gnade. (Psalm 1,2; Kolosser 3,16; 1. Timotheus 4,13-16) 

Charles C. Ryrie, ein einflussreicher evangelikaler Theologe und Bibelausleger, schreibt in seiner 
Ryrie Study Bible: 

„Gute Lehre führt immer zu gutem Handeln, und gutes Handeln gründet stets auf guter Lehre.“ 
(Ryrie, 1995, S. 1935) 

Seite  von 38 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 1,5-9) 

Zusammenfassung:  

Paulus erklärt den Auftrag, den er Titus auf Kreta hinterlassen hat: Er soll das ordnen, was noch fehlt, 
und Älteste in jeder Stadt einsetzen, wie es die apostolische Lehre verlangt. Dabei nennt Paulus klare 
Qualifikationen für diesen Dienst. Ein Ältester soll untadelig sein, das heißt glaubwürdig und nicht 
anstößig im Verhalten, insbesondere in Bezug auf seine Ehe, seine Kinder und sein häusliches Leben. 
Negative Eigenschaften wie Selbstherrlichkeit, Jähzorn, Trunksucht, Streitsucht oder Habgier 
disqualifizieren. Stattdessen sollen positive geistliche Eigenschaften wie Gastfreundschaft, Liebe zum 
Guten, Besonnenheit, Gerechtigkeit, Frömmigkeit und Selbstbeherrschung den Charakter prägen. 
Zudem muss ein Ältester fest an der gesunden Lehre festhalten, um sowohl zu ermahnen als auch 
Irrlehrer widerlegen zu können. Die geistliche Leiterschaft in der Gemeinde ist an das persönliche 
Leben und die Lehre gebunden. Paulus betont, dass gesunde Lehre und charakterliche Integrität 
untrennbar miteinander verbunden sind. 

Anwendungen:  

Geistliche Leiterschaft erfordert persönliche Integrität. Ein Ältester soll nicht durch Begabung 
allein, sondern durch einen glaubwürdigen Lebensstil dienen. Sein Charakter ist das Fundament seines 
Dienstes. Geistliche Verantwortung beginnt im Alltag, nicht auf der Kanzel. 

Lehre und Leben müssen im Dienst übereinstimmen. Wer geistlich leitet, muss an der gesunden 
Lehre festhalten und sie überzeugend vertreten können. Gleichzeitig soll das persönliche Leben diese 
Wahrheit widerspiegeln. Authentizität entsteht aus der Einheit von Glaube und Verhalten. 

Gottes Ordnung für Gemeinde baut auf geistlicher Reife, nicht auf äußerem Erfolg. Die Kriterien 
für Älteste richten sich nicht nach Karriere, Einfluss oder öffentlicher Wirkung. Gefordert ist geistlich 
gewachsene Persönlichkeit, die im Dienst an anderen dient. Die Gemeinde braucht Vorbilder, keine 
Verwalter. 

Seite  von 39 87



3. Irrlehrer in der Gemeinde entlarven (1,10-16) 

3.1. Irrlehrer bringen Unordnung und führen Menschen in die Irre 
(1,10-11) 

Irrlehrer wirken zerstörerisch, weil sie sich der Wahrheit widersetzen. Dieser Vers beschreibt eine 
Gruppe von Menschen, die sich aktiv gegen gesunde Lehre stellt. Sie sind widerspenstig, was 
bedeutet, dass sie sich bewusst der apostolischen Lehre widersetzen und sich nicht unterordnen wollen. 
Besonders betont wird ihr leeres Gerede – sie reden viel, aber ohne Substanz, ohne Wahrheit. Ihr Ziel 
ist nicht die Erbauung, sondern die Verwirrung. Paulus nennt sie Verführer – Menschen, die andere 
bewusst oder fahrlässig vom Weg der Wahrheit abbringen. Besonders die „aus der Beschneidung“ – 
also jüdische Christen mit gesetzlichem Hintergrund – waren in Kreta eine Quelle solcher Probleme. 
Ihr Einfluss auf die Gemeinden war gefährlich, weil sie eine religiöse Autorität vorgaben, die auf 
Werken statt auf Gnade beruhte. (Matthäus 15,9; 2. Timotheus 3,13; 1. Timotheus 1,6-7) 

Irrlehrer untergraben die Einheit der Gemeinde durch Einflussnahme von innen. Die Tatsache, 
dass viele solcher Menschen unterwegs sind, zeigt die Dringlichkeit des Problems. Irrlehre ist nicht ein 
isoliertes Phänomen, sondern verbreitet sich durch Einfluss, Täuschung und fromme Rhetorik. Diese 
Leute waren nicht außerhalb der Gemeinde, sondern wirkten in ihr, als Teil der Gemeinschaft. Gerade 
deshalb ist ihre Wirkung so gefährlich: Sie tarnen sich als Brüder, während sie das Fundament der 
Wahrheit angreifen. Ihr widerspenstiger Geist widerspricht dem Wesen Christi, der zur Demut und 
Unterordnung unter das Wort aufruft. Solche Menschen reißen nicht nur einzelne mit sich, sondern 
können ganze Gruppen in die Irre führen. Darum braucht es klare geistliche Unterscheidung. 
(Apostelgeschichte 20,29-30; 2. Petrus 2,1-2; 1. Johannes 4,1) 

Irrlehrer müssen zum Schweigen gebracht werden, um die Gemeinde zu schützen. Das 
Schweigen, das hier gefordert wird, bedeutet nicht bloß verbales Stoppen, sondern ein aktives 
Entlarven und Korrigieren. Paulus fordert, dass solchen Stimmen kein Raum in der Gemeinde gegeben 
werden darf. Die Autorität des Ältesten ist gefragt, um die Herde zu schützen. Die Verführung 
geschieht meist unauffällig, oft unter dem Deckmantel frommer Lehre. Doch der Schaden ist 
tiefgreifend: ganze Häuser – also Familien oder Hausgemeinden – werden verwirrt. Es geht also nicht 
nur um Meinungsvielfalt, sondern um das geistliche Überleben der Gemeinde. Wer Wahrheit 
relativiert, stiftet Unordnung. (2. Thessalonicher 3,6; Titus 3,10-11; 1. Korinther 5,6) 

Seite  von 40 87



In Titus 1,11 bezieht sich Paulus auf irreführende Lehrer, deren Einfluss auf ganze 
Hausgemeinschaften zerstörerisch wirkt. Diese sollen laut Paulus „zum Schweigen gebracht“ 
werden, weil sie mit falscher Lehre Unruhe und Verwirrung stiften. Mounce macht deutlich, 
dass das Verb hier nicht nur rhetorisch, sondern auch entschieden gemeint ist: Wer das 
Evangelium durch Lüge oder Gewinnsucht untergräbt, dem muss klar und wirksam 
entgegengetreten werden. (Mounce, 2006) 

Irrlehrer handeln aus eigennützigen Motiven, nicht aus geistlicher Überzeugung. Ihr Antrieb ist 
nicht die Ehre Gottes, sondern materieller oder persönlicher Gewinn. Sie lehren, „was nicht sein soll“ 
– also Inhalte, die nicht zur gesunden Lehre gehören. Die Motivation ist unehrlich, selbstsüchtig, 
missbräuchlich. Wer Lehre als Mittel zum Zweck nutzt – zur Selbstprofilierung oder Bereicherung – 
entwürdigt das Evangelium. Diese Haltung offenbart einen tiefen Mangel an Gottesfurcht. Geistliche 
Autorität wird missbraucht, um Kontrolle auszuüben oder Anerkennung zu gewinnen. Das ist das 
Gegenteil von dem, was einen wahren Diener Christi auszeichnet. (1. Timotheus 6,5; Philipper 
3,18-19; Micha 3,11) 

3.2. Die falsche Frömmigkeit der Irrlehrer wird entlarvt (1,12-14) 
Die geistliche Gefahr in Kreta war Paulus durch lokale Zeugnisse bekannt. Der Apostel zitiert 
Epimenides, einen hochgeschätzte gr. Dichter aus dem 6. Jhdt. v.Chr., stammte gebürtig aus Kreta, der 
seine eigenen Landsleute als „Lügner, böse Tiere, faule Bäuche“ bezeichnete. Dieser Rückgriff auf ein 
zeitgenössisches Zeugnis zeigt, dass geistliche Beurteilung auch durch kulturelle Beobachtung gestützt 
werden kann. Paulus verallgemeinert nicht unbedacht, sondern verwendet ein anerkanntes Zeugnis, um 
auf weit verbreitete Probleme hinzuweisen. Das geistliche Klima in Kreta war geprägt von Lüge, 
Trägheit und Maßlosigkeit – Merkmale, die in direktem Gegensatz zur Frucht des Geistes stehen. 
Besonders erschreckend ist, dass diese Eigenschaften nicht nur in der Gesellschaft, sondern bis in die 
Gemeinden hineinwirken konnten. Es zeigt sich, wie sehr die Kultur das Glaubensleben beeinflussen 
kann, wenn sie nicht bewusst überwunden wird. (1. Korinther 15,33; Epheser 4,17-19; Kolosser 
3,5-10) 

David H. Stern, messianisch-jüdischer Bibelkommentator, erläutert in seinem Kommentar zu 
Titus 1,12, dass die Aussage „Alle Kreter sind Lügner“, die Paulus dort zitiert, auf zwei 
verschiedene Arten verstanden werden könne. Zum einen verweist Stern auf die Möglichkeit, 
dass Paulus sich tatsächlich auf kulturell verbreitete Missstände auf Kreta bezieht – etwa Lüge, 

Seite  von 41 87



Maßlosigkeit und Trägheit –, die zwar nicht auf jeden Einzelnen zutreffen, aber als typisch für 
die Gesellschaft jener Zeit galten und auch von kretischen Autoren selbst eingeräumt wurden. 
In diesem Fall solle Titus diesen problematischen Einflüssen durch besonders deutliche 
Zurechtweisung der falschen Lehrer begegnen. 

Zum anderen sieht Stern in dem Zitat einen bewussten Rückgriff auf das sogenannte 
Epimenides-Paradoxon – ein klassisches Beispiel für einen logischen Widerspruch. 
Epimenides, selbst Kreter, sagte: „Alle Kreter sind Lügner“, was sich selbst ad absurdum führt, 
wenn seine Aussage ebenfalls als Lüge zu verstehen ist. Stern betont, dass Paulus diese 
Spannung kennt und sich der ironischen Natur des Zitats bewusst ist. Paulus habe Epimenides 
vermutlich nicht wörtlich zitiert, sondern den Ausspruch rhetorisch oder pointiert aufgegriffen, 
um einen ernsten Missstand klar und eindrucksvoll zu benennen. (Stern, 1996, S. Tit 1,11) 

Die Herkunft eines Menschen entschuldigt nicht sündhafte Haltungen. Der Hinweis auf den 
kretischen Charakter dient nicht dazu, Menschen pauschal zu verurteilen, sondern geistlich zu warnen. 
Wer in einem kulturellen Umfeld lebt, das Lüge und Maßlosigkeit fördert, muss umso wachsamer sein. 
Die Berufung auf kulturelle Prägung darf nicht als Ausrede dienen. Das Evangelium fordert zur 
Erneuerung des Sinnes auf – unabhängig von Herkunft, Nationalität oder Mentalität. Auch in der 
Gemeinde dürfen kulturelle Eigenarten nicht über die Maßstäbe Gottes gestellt werden. Jeder Gläubige 
ist dazu berufen, sich an Christus und nicht an seinem Umfeld zu orientieren. Die Schrift ist Maßstab, 
nicht die Kultur. (Römer 12,2; Galater 3,28; Johannes 17,14-17) 

Selbstbeobachtung durch kulturelle Stimmen kann zur Einsicht führen. Paulus macht deutlich, 
dass nicht nur die apostolische Autorität, sondern auch kritische Selbstreflexion aus der eigenen Kultur 
zur Wahrheit beitragen kann. Wenn ein Kretaner die Missstände seiner Gesellschaft benennt, wird 
deutlich, dass manche Wahrheiten auch außerhalb der Gemeinde erkannt werden können. Doch diese 
Beobachtungen müssen im Licht der Schrift beurteilt werden. Paulus zitiert den Dichter nicht, um das 
Evangelium kulturell zu relativieren, sondern um seine Einschätzung zu untermauern. Geistliche Leiter 
müssen kulturelle Trends wahrnehmen, um ihre Gemeinden vor Anpassung zu bewahren. Solche 
Erkenntnisse können helfen, den Ernst geistlicher Warnungen besser zu erfassen. (Apostelgeschichte 
17,28; Sprüche 1,5-7; Matthäus 16,3) 

Die Einschätzung über die Irrlehrer entspricht der Wahrheit und verlangt entschiedenes 
Handeln. Paulus bestätigt, dass die harte Einschätzung über die Zustände in Kreta nicht übertrieben 
ist. Es handelt sich nicht um Vorurteile, sondern um eine geistlich fundierte Diagnose. Gerade weil 

Seite  von 42 87



diese Einschätzung zutrifft, muss klar gehandelt werden. Titus wird beauftragt, die Betroffenen zu 
„ermahnen“ – das griechische Wort meint nicht bloß einen Hinweis, sondern eine ernste, 
seelsorgerliche Konfrontation. Ziel ist nicht Abwertung, sondern Wiederherstellung. Die Wahrheit darf 
nicht relativiert werden, sondern soll zur Umkehr und geistlichen Klarheit führen. Geistliche Leitung 
braucht Mut zur Konfrontation, wenn die geistliche Gesundheit der Gemeinde auf dem Spiel steht. (2. 
Timotheus 4,2; 1. Korinther 4,14; Offenbarung 3,19) 

Ermahnung dient der geistlichen Wiederherstellung, nicht der Verurteilung. Der Auftrag an Titus 
ist seelsorgerlich motiviert: Die falschen Lehrer sollen zurechtgewiesen werden, damit sie in der Lehre 
gesund werden. Paulus fordert keine Disziplin ohne Ziel, sondern geistliches Wachstum. Die gesunde 
Lehre ist das Heilmittel gegen falsches Denken und destruktives Verhalten. Das zeigt, dass selbst 
Menschen mit großer Verirrung zur Umkehr fähig sind, wenn sie sich der Wahrheit stellen. Die 
Ermahnung ist Ausdruck geistlicher Verantwortung, nicht harter Strenge. Wahre Liebe zeigt sich darin, 
dass die Wahrheit klar angesprochen wird – um Menschen zur Einsicht und Veränderung zu führen. 
(Galater 6,1; 2. Thessalonicher 3,15; Jakobus 5,19-20) 

Gesunde Lehre ist das Ziel jeder biblischen Korrektur. Der Ausdruck „damit sie gesund werden im 
Glauben“ zeigt, dass Lehre nicht nur verstanden, sondern geglaubt und gelebt werden muss. Irrlehre ist 
wie eine Krankheit, die das geistliche Leben schwächt. Nur die Wahrheit des Evangeliums – klar und 
unvermischt – hat heilende Wirkung. Paulus sieht das größte Problem der Irrlehrer nicht im Verhalten, 
sondern im verdrehten Glauben. Deshalb muss auch nicht das Verhalten zuerst verändert werden, 
sondern die Lehre. Geistliche Gesundheit beginnt im Denken, durch biblische Erkenntnis und durch 
Erneuerung des Herzens. (Römer 12,2; Johannes 8,31-32; 1. Timotheus 6,3-5) 

Irrlehrer führen vom Wort Gottes weg hin zu menschlichen Geboten. Paulus warnt davor, dass 
diese Menschen „jüdischen Fabeln“ und „Geboten von Menschen“ folgen. Damit ist gemeint, dass sie 
sich nicht auf die Heilige Schrift gründen, sondern auf überlieferte Spekulationen, rabbinische 
Auslegungen oder mystische Überhöhungen. Solche Traditionen ersetzen zunehmend das Wort Gottes 
und führen zur geistlichen Täuschung. Die Grundlage des Glaubens wird dadurch subjektiv, 
menschlich geprägt und verliert die Autorität göttlicher Offenbarung. Wer menschliche Ideen über 
Gottes Wort stellt, verlässt den Weg der Wahrheit. Eine solche Verschiebung zerstört das Vertrauen in 
die Schrift und öffnet die Tür für Irrtum. (Matthäus 15,8-9; Markus 7,7-13; Kolosser 2,8) 

Barry Rubin, messianisch-jüdischer Herausgeber der Complete Jewish Study Bible, weist in 
seinem Kommentar zu Titus 1,14 darauf hin, dass die sogenannten „jüdischen Legenden“ oder 

Seite  von 43 87



„Mythen“ nicht zum Kern des Judentums oder zum echten messianischen Glauben gehörten. 
Vielmehr spiegelten sie die Fixierung bestimmter Gruppen – insbesondere der sogenannten 
Beschneidungspartei – auf äußerliche und spekulative Elemente des Judentums wider. Rubin 
legt nahe, dass Paulus hier wahrscheinlich auf mythologische Motive aus der spätjüdischen 
Literatur der Zeit des Zweiten Tempels anspielt, die mit dem eigentlichen Glauben Israels nur 
noch wenig zu tun hatten. (Rubin, 2016, S. 1723) 

Menschliche Traditionen dürfen niemals die biblische Wahrheit ersetzen. Die „Gebote von 
Menschen“ stehen hier für Regeln, die äußerlich religiös wirken, aber keine geistliche Substanz haben. 
Sie erzeugen ein System äußerlicher Frömmigkeit, das das Herz nicht verändert. Paulus zeigt, dass 
solche Gebote letztlich vom Glauben ablenken, statt ihn zu fördern. Sie versprechen geistliches 
Wachstum, erzeugen aber nur Knechtschaft. Das Evangelium hingegen bringt Befreiung und 
Veränderung durch Gnade und Wahrheit. Die Gemeinde muss stets prüfen, ob ihre Lehren und 
Praktiken wirklich auf der Schrift beruhen – oder ob sie menschlichen Ursprungs sind. (1. Timotheus 
4,1-3; Galater 4,9-10; Jesaja 29,13) 

Abkehr von der Wahrheit beginnt oft schleichend und religiös getarnt. Die Menschen, die Paulus 
beschreibt, kehren sich bewusst von der Wahrheit ab. Dies geschieht nicht immer plötzlich, sondern oft 
durch kleine Zugeständnisse, Nebensächlichkeiten oder religiöse Sonderlehren. Der Schritt weg von 
der Wahrheit ist meist begleitet von einem religiösen Eifer, der das Gewissen beruhigt, aber nicht zur 
Buße führt. Die größte Gefahr liegt darin, dass diese Entwicklung geistlich aussieht, aber in die Irre 
führt. Nur das konsequente Festhalten an der biblischen Wahrheit schützt vor solchen Verführungen. 
Der Glaube muss auf der Offenbarung Gottes gegründet bleiben – nicht auf menschlicher Tradition. (2. 
Timotheus 4,3-4; Johannes 17,17; Psalm 119,160) 

3.3. Wahre Reinheit kommt aus dem Herzen (1,15-16) 
Reinheit beginnt im Inneren und zeigt sich im Blick auf das Äußere. Paulus stellt einen 
grundsätzlichen geistlichen Zusammenhang her: Wer im Herzen rein ist, sieht auch die äußeren Dinge 
in einem reinen Licht. Das bedeutet nicht, dass alles moralisch neutral ist, sondern dass der gereinigte 
Mensch nicht durch gesetzliche Kategorien oder falsche Maßstäbe urteilt. Für den, der durch den 
Glauben an Christus gereinigt ist, ist die äußere Welt nicht mehr Quelle der Verunreinigung. Reinheit 
im biblischen Sinn ist keine äußere Ritualität, sondern eine Herzenshaltung. Sie befähigt zu geistlicher 

Seite  von 44 87



Unterscheidung, ohne in Gesetzlichkeit zu verfallen. Die Quelle des reinen Blicks ist ein vom Geist 
Gottes erneuertes Herz. (Matthäus 5,8; Römer 14,14; 1. Korinther 6,12) 

Unreinheit wirkt von innen nach außen und verdirbt das ganze Urteilsvermögen. Der Kontrast zu 
den Reinen sind die Unreinen, bei denen „nichts rein ist“. Gemeint ist nicht eine physische Unreinheit, 
sondern ein Zustand des Herzens, der das Denken und Wahrnehmen verkehrt. Wer innerlich unrein ist, 
wird auch die besten Gaben Gottes misstrauisch, gesetzlich oder verdorben beurteilen. Solch ein 
Mensch ist unfähig, das Gute zu erkennen oder zu schätzen. Selbst geistliche Wahrheiten werden 
verdreht, weil der Maßstab nicht die Wahrheit Gottes ist, sondern ein durch Sünde deformiertes 
Gewissen. Dieser Zustand offenbart, dass es nicht an Erkenntnis mangelt, sondern an geistlicher 
Wiedergeburt. (Johannes 3,19-20; 2. Korinther 4,4; Epheser 4,17-18) 

Das Gewissen ist ohne Wahrheit nicht verlässlich. Paulus macht deutlich, dass bei den Unreinen 
sowohl der Sinn als auch das Gewissen befleckt ist. Ein beflecktes Gewissen funktioniert nicht mehr 
als Warnsystem oder moralischer Kompass. Es ist stumpf, verdreht oder sogar beruhigt, obwohl es 
Unrecht duldet. Damit zeigt sich, wie wichtig die Verbindung zwischen Gottes Wort und dem 
Gewissen ist. Das Gewissen kann nur dann geistlich zuverlässig handeln, wenn es von der Wahrheit 
geprägt und durch den Geist erneuert ist. Ohne diese Grundlage führt das Gewissen in die Irre und 
wird zum Werkzeug der Selbstrechtfertigung. (1. Timotheus 4,2; Hebräer 10,22; Titus 3,5) 

Unreinheit ist nicht nur moralisch, sondern geistlich verankert. Der Mensch ist nicht durch sein 
Verhalten allein unrein, sondern durch seine Natur – solange er nicht durch das Evangelium erneuert 
wurde. Paulus spricht hier nicht nur von Taten, sondern von einem ganzen inneren Zustand. Ohne 
Erlösung durch Christus bleibt der Mensch im Zustand geistlicher Unreinheit. Diese Unreinheit betrifft 
alle Lebensbereiche: Denken, Handeln, Gewissen, Bewertung von Gut und Böse. Nur durch das 
reinigende Werk Jesu Christi kann ein Mensch wieder in rechter Weise leben, urteilen und Gott dienen. 
(Jesaja 64,5; Johannes 15,3; Hebräer 9,14) 

Ein Bekenntnis zu Gott ohne entsprechende Werke ist geistlich unglaubwürdig. Paulus beschreibt 
Menschen, die zwar behaupten, Gott zu kennen, aber durch ihr Verhalten das Gegenteil beweisen. Es 
handelt sich um einen Widerspruch zwischen Wort und Tat, der die Echtheit des Glaubens infrage 
stellt. Wahre Gotteserkenntnis äußert sich nicht nur im Reden, sondern im Gehorsam gegenüber dem 
Willen Gottes. Ein bloßes Lippenbekenntnis, das nicht vom Leben getragen wird, ist geistlich wertlos. 
Der Glaube, der nicht in guten Werken sichtbar wird, ist tot. Diese Diskrepanz ist nicht harmlos, 

Seite  von 45 87



sondern entlarvt eine tieferliegende Unbußfertigkeit. (Matthäus 7,21-23; Jakobus 2,17; 1. Johannes 
2,4) 

Wer Gott ablehnt, obwohl er ihn bekennt, lebt in Selbsttäuschung. Paulus macht deutlich, dass 
man sich selbst geistlich betrügen kann. Ein Mensch kann sich religiös geben, aber innerlich weit von 
Gott entfernt sein. Solche Menschen lehnen Gott nicht mit Worten ab, sondern mit ihrem 
Lebenswandel. Diese Form der Heuchelei ist besonders gefährlich, weil sie geistlich getarnt ist. Wahre 
Frömmigkeit zeigt sich in der Übereinstimmung zwischen Glauben und Gehorsam. Wer Gott wirklich 
kennt, wird sich in seinem Charakter und Verhalten verändern. Die Verleugnung Gottes geschieht nicht 
immer laut, sondern oft still – im Alltag und in Entscheidungen. (Titus 3,8; Johannes 14,15; Matthäus 
23,3) 

Untüchtigkeit im geistlichen Dienst ist die Folge geistlicher Blindheit. Paulus nennt diese 
Menschen „untüchtig zu jedem guten Werk“. Das bedeutet, dass sie zwar äußerlich religiös wirken 
können, aber in Gottes Augen unbrauchbar sind. Ohne wahre Gottesbeziehung fehlt die Kraft des 
Geistes, die allein zu guten Werken befähigt. Menschliche Anstrengung kann geistliche Frucht nicht 
ersetzen. Diese Untüchtigkeit ist nicht nur eine Schwäche, sondern ein Zustand des Getrenntseins von 
der Quelle des Lebens. Nur in Christus und durch den Heiligen Geist kann ein Mensch Werke tun, die 
vor Gott Bestand haben. (Johannes 15,5; 2. Timotheus 3,8; Römer 8,8) 

Falsche Lehrer offenbaren sich an ihrem Charakter, nicht nur an ihren Worten. Paulus beschreibt 
diese Menschen als „verwerflich“, „ungehorsam“ und „untüchtig“. Diese Begriffe betreffen nicht nur 
falsche Lehre, sondern einen insgesamt verdorbenen geistlichen Zustand. Das wahre Problem liegt 
nicht nur im Irrtum der Lehre, sondern im verfinsterten Herzen. Wer sich nicht unter die Autorität des 
Wortes Gottes stellt, wird auf Dauer auch im Charakter und Verhalten abweichen. Deshalb ist 
geistliche Leiterschaft immer auch eine Frage des Herzens und der Lebensführung. Die Gemeinde 
muss auf solche Warnsignale achten. (2. Timotheus 3,5; Matthäus 7,15-20; Judas 1,12) 

Seite  von 46 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 1,10-16) 

Zusammenfassung:  

Paulus warnt Titus vor bestimmten Personen innerhalb der Gemeinde, insbesondere vor solchen aus 
dem jüdischen Hintergrund, die unnütze und irreführende Lehren verbreiten. Diese Menschen sind 
widerspenstig, leeres Gerede und Betrug kennzeichnen ihr Auftreten, wodurch sie ganze Häuser 
verwirren. Ihr Motiv ist häufig unehrlicher Gewinn. Paulus zitiert sogar ein bekanntes Sprichwort der 
Kreter, das ihre allgemeine Neigung zu Lüge, Trägheit und Maßlosigkeit beschreibt, und bestätigt 
dessen Wahrheit. Titus wird ermahnt, solche Lehrer streng zurechtzuweisen, damit sie wieder zu 
gesunder Lehre zurückkehren. Für Paulus ist klar: Die reine Lehre darf nicht durch Menschengebote 
ersetzt werden, die nur äußerlich religiös erscheinen. Wer innerlich unrein ist, kann auch das Reine 
nicht richtig beurteilen, da das Gewissen verdorben ist. Diejenigen, die vorgeben, Gott zu kennen, ihn 
aber durch ihr Verhalten verleugnen, sind für jedes gute Werk untauglich. Paulus legt damit den 
Maßstab an geistliche Echtheit: Lehre und Leben müssen übereinstimmen. 

Anwendungen:  

Irrlehre schadet der Gemeinde, wenn sie nicht klar benannt wird. Paulus fordert eine deutliche 
Auseinandersetzung mit falscher Lehre, besonders wenn sie Einfluss auf ganze Familien und 
Hauskreise nimmt. Die Gemeinde braucht Schutz durch geistlich klare Leitung. Schweigen gegenüber 
Verfälschung gefährdet geistliche Gesundheit. 

Ein verunreinigtes Gewissen verhindert geistliche Unterscheidung. Nicht äußerliche Frömmigkeit, 
sondern ein geheiligtes Herz macht den Menschen empfänglich für Gottes Wahrheit. Wer innerlich 
verdorben ist, kann auch Gutes nicht als gut erkennen. Geistliche Klarheit entsteht aus einem reinen, 
durch Gottes Wort geformten Inneren. 

Wahre Gotteserkenntnis zeigt sich im Verhalten, nicht nur im Bekenntnis. Menschen, die Gott mit 
Worten bekennen, ihn aber durch Taten verleugnen, sind für den geistlichen Dienst ungeeignet. Echtes 
Christsein erweist sich im Alltag, nicht allein in theologischen Formulierungen. Die Verbindung von 
Lehre und Leben ist entscheidend. 

Seite  von 47 87



Teil 2. Heiliges Leben als Zeugnis für Christus (Titus 2) 

4. Gesunde Lehre für ein geheiligtes Leben (2,1-10) 

4.1. Die Verantwortung zur gesunden Lehre in der Gemeinde (2,1) 
Gesunde Lehre ist der Maßstab für geistliche Unterweisung in der Gemeinde. Paulus fordert Titus 
auf, in seinem Dienst ausschließlich das zu lehren, was mit der gesunden Lehre übereinstimmt. 
„Gesund“ bedeutet hier geistlich heilvoll, biblisch fundiert und im Einklang mit der Wahrheit des 
Evangeliums. Die Gemeinde ist auf klare, biblische Lehre angewiesen, um wachsen und in der 
Wahrheit bleiben zu können. Irrlehre oder menschliche Meinungen schwächen das geistliche 
Fundament und führen zur Verwirrung. Gesunde Lehre wirkt sich nicht nur auf das Denken, sondern 
auch auf das Leben aus. Sie führt zu einem Wandel, der Gott ehrt und das Evangelium sichtbar macht. 
(2. Timotheus 1,13; 1. Timotheus 4,6; Kolosser 1,28) 

Johannes Calvin betont sinngemäß in seinem Kommentar zu Titus 2,1, dass Gottes Wort nicht 
dazu gegeben wurde, um lediglich an unser Ohr zu dringen und dann ungehört zu verwehen. 
Vielmehr ist es Gottes Absicht, dass wir im Hören seines Wortes geistliche Nahrung finden und 
unser Leben danach ausrichten. Die Bibel soll also nicht nur informativ, sondern 
transformierend wirken – sie fordert eine konkrete Antwort und Veränderung im Leben des 
Hörenden (Calvin, zitiert in Crossway, 2023, S. 1855). 

Geistliche Leiterschaft zeigt sich an der Treue zur Wahrheit. Die Autorität eines Lehrers oder 
Leiters in der Gemeinde hängt nicht von seiner Persönlichkeit, sondern von der Genauigkeit seiner 
Lehre ab. Titus soll nichts weitergeben, was nicht mit der apostolischen Botschaft übereinstimmt. 
Damit wird deutlich: Es gibt verbindliche Wahrheit, und sie ist in der Lehre Christi und der Apostel zu 
finden. Wer davon abweicht, gefährdet nicht nur sich selbst, sondern die Gemeinde. Der Dienst an der 
Gemeinde erfordert deshalb hohe Verantwortung im Umgang mit Gottes Wort. (Jakobus 3,1; 2. 
Johannes 1,9-10; 1. Korinther 4,1-2) 

Gesunde Lehre richtet sich an das Herz und prägt das Leben. Paulus spricht hier nicht nur über 
richtige Lehre als Theoriesystem, sondern als etwas, das das Leben prägt. Echte Lehre bewirkt Liebe, 

Seite  von 48 87



Heiligung und Hoffnung. Sie führt zur Gottesfurcht und zur guten Ordnung in der Gemeinde. Darum 
ist es nicht gleichgültig, was gelehrt wird, und es genügt nicht, nur fromm zu reden. Gesunde Lehre 
erkennt man an ihrer Wirkung: Sie bringt geistliches Leben und Orientierung. Wer sie ablehnt, öffnet 
sich dem Irrtum und der Verwirrung. (1. Timotheus 1,5; Römer 6,17-18; 1. Petrus 1,22-23) 

4.2. Ermahnung für ältere Männer (2,2) 
Ältere Männer sollen geistlich gefestigt und vorbildlich leben. Paulus beginnt mit einer konkreten 
Anwendung gesunder Lehre für ältere Männer. Sie sollen „nüchtern“, „ehrbar“ und „besonnen“ sein – 
Eigenschaften, die auf Selbstbeherrschung, Würde und geistliche Reife hinweisen. Diese Merkmale 
zeigen, dass geistliches Wachstum nicht vom Alter allein kommt, sondern vom Leben in der Wahrheit. 
Die Gemeinde braucht ältere Männer, die als geistliche Väter Orientierung geben können. Ihre Haltung 
und ihr Verhalten prägen das Gemeindeklima wesentlich. In einer von Oberflächlichkeit und Rebellion 
geprägten Kultur sollen sie durch Ernsthaftigkeit und Weisheit ein Gegengewicht setzen. (Hiob 12,12; 
Sprüche 16,31; Philipper 3,17) 

R.Y. Koelner, messianisch-jüdischer Kommentator, betont in seinem Titus-Kommentar, dass 
Selbstbeherrschung – im Griechischen sōphroneō – nicht nur ein biblisches Ideal ist, sondern 
auch in der antiken Welt als zentrale Tugend galt. Sowohl jüdische als auch heidnische Denker 
wie Aristoteles, Homer, Philo und Josephus zählten Selbstbeherrschung zu den vier 
Kardinaltugenden. 

Koelner weist darauf hin, dass der Aufruf zur Selbstbeherrschung in Titus 2 nicht nur an ältere 
Männer, sondern ebenso an jüngere Männer wie auch an jüngere Frauen gerichtet ist. Diese 
Tugend wird dabei nicht nur als persönliche Disziplin verstanden, sondern als Ausdruck 
geistlicher Reife und sozialer Verantwortung innerhalb der Gemeinde. (Koelner, 2022, S. 40; 
vgl. Stern, 1992, S. 400) 

Geistliche Reife zeigt sich im Glauben, in der Liebe und in der Standhaftigkeit. Paulus nennt drei 
zentrale Eigenschaften geistlicher Reife: gesunder Glaube, Liebe und Ausdauer. Der Glaube ist nicht 
nur eine Überzeugung, sondern ein festes Vertrauen auf Gottes Wort. Die Liebe umfasst Hingabe an 
Gott und Fürsorge für Menschen. Die Standhaftigkeit zeigt sich im Ausharren in schwierigen Zeiten. 
Diese drei Merkmale bilden zusammen ein stabiles geistliches Fundament. Gerade in der älteren 
Generation sollen sie sichtbar werden – nicht als Ausnahme, sondern als geistlicher Maßstab. (1. 
Korinther 13,13; 2. Timotheus 2,1-2; Jakobus 1,4) 

Seite  von 49 87



Der geistliche Zustand älterer Männer beeinflusst die ganze Gemeinde. Wenn ältere Männer 
geistlich schwach oder gleichgültig sind, verliert die Gemeinde an Tiefe und Richtung. Ihre geistliche 
Stabilität ist ein Schlüssel zur gesunden Entwicklung der jüngeren Generation. Ihre Erfahrung soll 
nicht zur Selbstzufriedenheit führen, sondern zur geistlichen Verantwortung. Sie sind dazu berufen, zu 
lehren – nicht nur mit Worten, sondern durch ihr Leben. Ihr Glaube muss belastbar, ihre Liebe echt und 
ihre Geduld erfahrungsgeprüft sein. In ihnen soll geistliche Männlichkeit sichtbar werden. (Psalm 
92,13-15; 2. Timotheus 4,7; Hebräer 6,11-12) 

4.3. Ermahnung für ältere Frauen (2,3) 
Ältere Frauen sollen ein Leben führen, das Gottesfurcht widerspiegelt. Paulus betont, dass auch 
ältere Frauen eine entscheidende geistliche Verantwortung tragen. Ihr Verhalten soll dem eines 
„heiligen Lebenswandels“ entsprechen, das heißt: geprägt von Ehrfurcht gegenüber Gott, Würde und 
geistlicher Reife. Damit sind sie berufen, ein Vorbild für jüngere Frauen und die gesamte Gemeinde zu 
sein. Der Fokus liegt nicht auf äußeren Rollen, sondern auf dem inneren Charakter und der geistlichen 
Haltung. Ein gottesfürchtiges Leben spricht oft lauter als viele Worte. Durch ihr Wesen sollen sie das 
Evangelium glaubwürdig machen. (Sprüche 31,25-26; 1. Petrus 3,1-2; Psalm 92,13-14) 

Verzicht auf üble Nachrede und Verleumdung ist Ausdruck geistlicher Reife. Paulus nennt „nicht 
verleumderisch“ als konkrete Anweisung. Das weist darauf hin, dass Worte Macht haben – besonders 
bei solchen, die Einfluss auf andere ausüben. Ältere Frauen sollen durch Zurückhaltung im Reden und 
durch Wahrhaftigkeit gekennzeichnet sein. Verleumdung spaltet, verletzt und untergräbt das Vertrauen 
in der Gemeinde. Wahre geistliche Reife zeigt sich darin, wie über andere gesprochen wird – ob mit 
Barmherzigkeit oder mit Urteil. Ein sanftes, ehrliches Reden dient zur Erbauung, nicht zur Zerstörung. 
(Jakobus 3,5-10; Epheser 4,29; Sprüche 10,19) 

Ältere Frauen sollen frei sein von abhängig machenden Verhaltensweisen. Die Warnung vor dem 
„Sich-Verknechten an viel Wein“ steht exemplarisch für alle Formen unkontrollierten oder suchtartigen 
Verhaltens. Paulus spricht damit einen Lebensstil an, der sich selbst nicht mehr im Griff hat. Geistlich 
gereifte Frauen sollen in Freiheit und Selbstdisziplin leben. Diese innere Ordnung ist notwendig, um 
andere lehren und ermutigen zu können. Nur wer selbst in Christus gefestigt ist, kann anderen helfen, 
im Glauben zu wachsen. Diese Selbstbeherrschung ist ein Zeichen geistlicher Gesundheit. (Galater 
5,22-23; 1. Korinther 6,12; 1. Timotheus 3,11) 

Seite  von 50 87



4.4. Junge Frauen und Männer im Glauben stärken (2,4-6) 
Jüngere Frauen sollen im Glauben unterwiesen und zur Liebe angeleitet werden. Paulus betont, 
dass die älteren Frauen die Aufgabe haben, die jüngeren zu unterweisen. Diese Unterweisung 
geschieht nicht theoretisch, sondern lebensnah – mitten im Alltag. Die erste geistliche Lektion ist die 
Liebe zu den eigenen Ehemännern und Kindern. Diese Liebe ist nicht romantisch, sondern 
hingegeben, treu und geduldig. Gerade in Zeiten gesellschaftlicher Umbrüche war diese Form der 
geistlichen und praktischen Anleitung entscheidend. Die nächste Generation braucht Vorbilder, die 
Wahrheit in Liebe verkörpern. (Sprüche 31,10-12; Epheser 5,22-25; 1. Timotheus 5,14) 

Geistliche Reife soll weitergegeben werden – nicht nur gelehrt, sondern vorgelebt. Paulus spricht 
davon, dass ältere Frauen „anleiten“, nicht nur belehren. Das betont die persönliche Beziehung, das 
Begleiten, Ermutigen und Korrigieren. Jüngere Frauen stehen oft unter Druck, verschiedenen Rollen 
gleichzeitig gerecht zu werden. Deshalb ist das Vorbild geistlich reifer Frauen ein großer Segen. Diese 
Form des Frauendienstes ist keine Nebensache, sondern eine zentrale Säule gesunder Gemeindekultur. 
Sie trägt zur Stabilität der Familien und zur Glaubwürdigkeit der Gemeinde bei. (Philipper 4,9; 2. 
Timotheus 1,5; Titus 2,7) 

Ehe und Familie sind zentrale Orte der gelebten Jüngerschaft. Die Liebe zum Ehemann und zu 
den Kindern ist Ausdruck gelebten Glaubens im Alltag. Sie ist weder selbstverständlich noch leicht, 
sondern braucht geistliche Anleitung, Geduld und die Kraft Gottes. Paulus setzt voraus, dass gelebte 
Liebe innerhalb der Familie eine Frucht des Evangeliums ist. Es geht dabei nicht um Perfektion, 
sondern um Treue im Kleinen. In einer Kultur, die Ehe und Familie oft abwertet oder überfordert, setzt 
das Evangelium ein klares Gegenzeichen: Die Familie ist ein Ort der Gnade, der Verantwortung und 
der Nachfolge. (Kolosser 3,18-21; 1. Petrus 3,1-2; Römer 12,9-10) 

Jüngere Frauen sollen zur Besonnenheit und Reinheit angeleitet werden. Paulus nennt als Ziel der 
Unterweisung durch die älteren Frauen die Besonnenheit – also Selbstbeherrschung und geistliche 
Nüchternheit. Diese innere Haltung betrifft das ganze Leben: Denken, Reden, Handeln. Ebenso ist 
Reinheit gefordert, was sowohl die moralische Integrität als auch die Treue in der Lebensführung 
meint. In einer Kultur, die oft das Gegenteil betont, ist diese geistliche Ausrichtung ein klares Zeichen 
von Nachfolge. Die Tugenden sind nicht Ausdruck gesellschaftlicher Konvention, sondern Frucht des 
Glaubens. Sie bewahren vor Selbstsucht und richten den Blick auf Gott. (1. Petrus 3,1-2; Philipper 
4,8-9; 1. Thessalonicher 4,3-5) 

Seite  von 51 87



Häuslichkeit ist ein geistlicher Wert im Neuen Testament. Die Unterweisung zur „Häuslichkeit“ 
bedeutet nicht Isolation, sondern Fürsorge, Verantwortung und Liebe im Umfeld der Familie. Es geht 
um Treue im Alltag, um den Dienst in kleinen Dingen, die im Verborgenen geschehen. Diese Berufung 
ist weder niedrig noch nebensächlich, sondern wird von Paulus bewusst betont, da sie das Fundament 
für geistliche Stabilität bildet. In Zeiten wachsender Unruhe und Rollenverwirrung ruft das 
Evangelium zurück zu gelebter Hingabe in der alltäglichen Verantwortung. (Sprüche 31,27-28; 1. 
Timotheus 5,14; Kolosser 3,18) 

Strack und Billerbeck, zwei bedeutende Gelehrte für die jüdischen Hintergründe des Neuen 
Testaments, erläutern in ihrem Kommentar zum Begriff „häuslich“ in Titus 2,5, dass dieser 
Ausdruck vor dem Hintergrund jüdischer Vorstellungen zu verstehen ist. In der rabbinischen 
Literatur finden sich zahlreiche Hinweise auf die Erwartung, dass Frauen sich im häuslichen 
Bereich aufhalten und nicht unnötig auf der Straße umhergehen sollten. So wird etwa in 
Genesis Rabba 8 (6d) festgestellt, dass ein Mann das Recht habe, seine Frau daran zu hindern, 
häufig außer Haus zu gehen, da dies letztlich zu moralischem Fehlverhalten führen könne. Als 
warnendes Beispiel wird Dina, die Tochter Jakobs, genannt, die laut 1. Mose 34,1–2 
„hinausging“, was zu ihrer Vergewaltigung führte. Auch in Talmud Sota 5,9 findet sich diese 
Sichtweise, wonach das Verhalten einer Frau im öffentlichen Raum als potenziell gefährlich 
oder unangemessen betrachtet wurde. Diese Quellen zeigen, dass der neutestamentliche Aufruf 
zur „Häuslichkeit“ von Frauen im Licht zeitgenössischer jüdischer Normen gesehen werden 
kann, die stark auf Zurückhaltung und eine Konzentration auf das häusliche Umfeld setzten 
(Strack & Billerbeck, 1922–1926). 

Bruce M. Metzger, einer der renommiertesten Textkritiker des Neuen Testaments, erläutert zu 
Titus 2,5, dass es bei dem griechischen Begriff für „häuslich“ zwei unterschiedliche Lesarten 
in den Handschriften gibt. Während viele spätere Manuskripte die geläufigere Form οἰκουρούς 
verwenden, die oft in der klassischen griechischen Literatur vorkommt und „hausbewahrend“ 
bedeutet, bevorzugen mehrere bedeutende ältere Textzeugen – darunter א*, A, C und weitere – 
die seltene Form οἰκουργούς (oikourgous), was „im Haus tätig“ bedeutet. 

Metzger zufolge entschied sich die Mehrheit des Komitees der United Bible Societies für 
οἰκουργούς, da diese Lesart nicht nur textkritisch besser belegt ist, sondern auch 
wahrscheinlicher als ursprünglicher Text gilt. Man nahm an, dass ein seltener Begriff von 
Abschreibern mit größerer Wahrscheinlichkeit durch ein bekannteres Wort ersetzt wurde – 
nicht umgekehrt. (Metzger, 1994, S. 585) 

Seite  von 52 87



Güte und Gehorsam gegenüber dem eigenen Mann ehren Gottes Ordnungen. Paulus nennt 
„gütig“ und „ihren Männern untergeordnet“ als weitere Aspekte des gottgewollten Lebenswandels. 
Güte meint nicht Schwäche, sondern Stärke in Milde und Geduld. Die Unterordnung ist keine 
Abwertung, sondern Ausdruck von Vertrauen und Ordnung in der Ehe. Es geht um eine Haltung des 
Respekts, nicht um blinde Anpassung. Diese innere Einstellung schützt die Einheit der Ehe und ist ein 
Zeugnis gegenüber der Welt. Gelebte göttliche Ordnung in der Ehe ehrt Christus. (Epheser 5,22-24; 
Kolosser 3,18-19; 1. Petrus 3,1-4) 

Ein gottgefälliges Leben bewahrt das Evangelium vor Verachtung. Die praktische Auswirkung all 
dieser Tugenden besteht darin, „damit das Wort Gottes nicht verlästert wird“. Die Lebensführung der 
Gläubigen wirkt entweder bestätigend oder entstellend für das Evangelium. Wenn junge Frauen im 
Alltag gottesfürchtig leben, ist ihr Verhalten eine sichtbare Auslegung der Wahrheit. Andernfalls wird 
das Evangelium unglaubwürdig. Darum verbindet Paulus Ethik mit Lehre: Ein geheiligtes Leben dient 
nicht nur der persönlichen Reife, sondern auch der Ehre Gottes. (Matthäus 5,16; Philipper 2,14-15; 1. 
Timotheus 6,1) 

Junge Männer sollen zur Besonnenheit ermahnt werden. Paulus beschränkt seine Anweisung an 
die jungen Männer auf einen zentralen Punkt: Besonnenheit. Das zeigt, wie entscheidend diese 
geistliche Haltung ist – gerade für junge Menschen, die oft von Impulsivität, Stolz oder Eigenwillen 
herausgefordert werden. Besonnenheit umfasst Selbstbeherrschung, Weitblick, Demut und 
Standhaftigkeit in der Wahrheit. Inmitten der Versuchungen des Lebens ist sie wie ein inneres Steuer, 
das Orientierung gibt. Die geistliche Reife eines Mannes beginnt mit der Fähigkeit, sich selbst im 
Licht des Evangeliums zu führen. (Sprüche 16,32; 1. Petrus 1,13; 2. Timotheus 1,7) 

Geistliche Mäßigung schützt vor moralischem und geistlichem Schiffbruch. Viele geistliche und 
persönliche Krisen junger Männer haben ihre Wurzel in mangelnder Selbstbeherrschung – ob im 
Denken, Handeln, Reden oder in der Sexualität. Darum hebt Paulus genau diesen Punkt hervor. 
Besonnenheit ist nicht von Natur aus gegeben, sondern muss im Glauben gelernt und gepflegt werden. 
Sie schützt vor dem schnellen Reden, voreiligen Entscheidungen und unreflektierten Meinungen. Der 
Heilige Geist wirkt in Gläubigen genau diese Frucht, wenn sie sich von Gottes Wort leiten lassen. 
(Galater 5,22-23; Jakobus 1,19-20; 1. Timotheus 4,12) 

Seite  von 53 87



Duane Litfin, Neutestamentler und Beitragsautor im Bible Knowledge Commentary, erklärt zu 
Titus 2,6, dass Paulus Titus auffordert, junge Männer zur Selbstbeherrschung zu ermahnen – 
eine Tugend, in der gerade junge Männer oft Defizite zeigen. Litfin weist darauf hin, dass 
Paulus in Titus 2 für jede der vier genannten Personengruppen – ältere Männer (Vers 2), 
Frauen (Verse 4–5) und junge Männer (Vers 6) – eine Form des Begriffs für 
Selbstbeherrschung verwendet. Diese sprachliche Wiederholung unterstreiche, wie zentral 
Mäßigung, Besonnenheit und Selbstdisziplin im Leben aller Christen sind. Besonders in den 
Pastoralbriefen nehme dieses Thema einen hervorgehobenen Platz ein und verdeutliche, dass 
geistliche Reife immer auch mit einem maßvollen, kontrollierten Lebensstil einhergeht. 

(Litfin, 1985, S. 764) 

Die Ermahnung zur Besonnenheit ruft zur Verantwortung im geistlichen Wachstum. Paulus 
richtet sich an Titus mit der Aufforderung, die jungen Männer zu ermahnen. Das zeigt, dass geistliches 
Wachstum kein automatischer Prozess ist, sondern Anleitung, Vorbilder und Zurechtweisung braucht. 
Junge Männer sollen nicht passiv bleiben, sondern in geistlicher Mündigkeit wachsen. Die Gemeinde 
hat die Aufgabe, ihnen Wegweisung zu geben – nicht in Strenge, sondern in Liebe und Klarheit. 
Verantwortliche Männer sind eine Säule gesunder Gemeinden. (Sprüche 27,17; 1. Korinther 16,13; 
Titus 2,7) 

4.5. Titus als Vorbild in guten Werken und gesunder Lehre (2,7-8) 
Ein Vorbild in guten Werken ist die Grundlage geistlicher Autorität. Paulus fordert Titus auf, sich 
selbst in allem als Vorbild zu erweisen. Geistliche Leitung ist nicht in erster Linie eine Frage von 
Worten, sondern von gelebter Wahrheit. Wer andere lehrt, muss selbst vorleben, was er verkündigt. 
„Gute Werke“ umfassen dabei das gesamte Verhalten – sichtbar, konsequent, glaubwürdig. Das 
Vorbild-Sein ist eine stille, aber kraftvolle Art der Unterweisung, die das Vertrauen der Gemeinde 
fördert. Echtheit im Alltag überführt mehr als viele Worte. (1. Timotheus 4,12; Johannes 13,15; 
Philipper 3,17) 

Augustinus weist sinngemäß in einer seiner Predigten darauf hin, dass es zwei zentrale Aspekte 
im moralischen Leben eines Menschen gibt: das Gewissen und den Ruf. Das Gewissen betrifft 
den eigenen inneren Zustand vor Gott, während der Ruf das betrifft, was andere über einen 
wahrnehmen. Wer zwar ein reines Gewissen hat, aber seinen guten Ruf leichtfertig aufs Spiel 
setzt oder ihn bewusst vernachlässigt, handelt nach Augustinus’ Einschätzung nicht nur unklug, 
sondern sogar lieblos gegenüber seinem Nächsten. Denn ein schlechter Ruf kann anderen 

Seite  von 54 87



Anstoß geben und das Zeugnis des Glaubens schwächen (Augustinus, zitiert in Crossway, 2023, 
S. 1855). 

Reinheit in der Lehre bewahrt die Gemeinde vor Verwirrung und Irrtum. Mit „Unverfälschtheit 
in der Lehre“ wird ein Maßstab für das Verkündigen gesetzt. Es geht um inhaltliche Reinheit, Klarheit 
und Treue zum Wort Gottes. Keine menschlichen Spekulationen oder philosophischen Zusätze sollen 
das Evangelium verdunkeln. Die Lehre muss mit dem Gesamtzeugnis der Schrift übereinstimmen, 
verständlich und fundiert sein. Nur dann kann sie Orientierung geben und die Gemeinde erbauen. (2. 
Timotheus 2,15; Apostelgeschichte 20,27; 1. Korinther 2,1-5) 

Würde im Auftreten unterstreicht die Ernsthaftigkeit geistlicher Verantwortung. Paulus verlangt, 
dass Titus mit „Würde“ lehrt – einer Haltung, die Respekt, Klarheit und innere Festigkeit ausdrückt. 
Das bedeutet, weder oberflächlich noch respektlos mit der Lehre umzugehen. Geistliche Inhalte 
verdienen eine Form, die ihrer Heiligkeit entspricht. Würde ist nicht gleich Strenge, sondern drückt 
den Ernst aus, mit dem das Evangelium weitergegeben wird. Eine solche Haltung verleiht der 
Botschaft Gewicht. (Prediger 12,9-10; 2. Korinther 4,2; 1. Thessalonicher 2,10) 

Die Lehre des Wortes muss den Charakter des Lehrers widerspiegeln. Lehre ist nicht nur 
Information, sondern auch eine geistliche Begegnung. Der Charakter des Lehrenden formt 
unweigerlich die Wirkung der Lehre. Wenn Titus würdig lebt und redet, wird seine Botschaft 
glaubhaft. Eine unheilige Lebensführung kann die gesündeste Lehre entwerten. Darum verbindet 
Paulus Lehre und Vorbild immer miteinander. Authentizität entsteht, wenn Leben und Lehre 
übereinstimmen. (Matthäus 5,19; 1. Korinther 9,27; Jakobus 3,1) 

Gesunde und unanfechtbare Rede schützt vor Angriffen von außen. Paulus fordert, dass die Rede 
des Lehrenden „gesund und untadelig“ sein soll – also inhaltlich korrekt, geistlich heilsam und in ihrer 
Form würdig. Worte sollen nicht verletzen oder provozieren, sondern aufbauen und die Wahrheit klar 
vermitteln. Diese Art zu sprechen bringt keine Angriffsfläche und macht es Gegnern schwer, 
glaubwürdige Kritik zu äußern. Die Redeform des Dieners Gottes hat Einfluss auf das Ansehen des 
Evangeliums. (Kolosser 4,6; 1. Petrus 3,15-16; Sprüche 16,23) 

Ein untadeliger Lebenswandel entkräftet jede Anklage. Die Aufforderung zur „untadeligen Rede“ 
umfasst nicht nur Worte, sondern spiegelt eine gesamtethische Haltung wider. Wer sich in seinem 
Reden zurückhält, besonnen und respektvoll spricht, zeigt innere Reife und geistliche 
Ausgewogenheit. Gerade im Dienst für Gott ist das notwendig, um Vorwürfen keinen Raum zu geben. 

Seite  von 55 87



Ein untadeliges Leben bringt Licht in dunkle Argumente und entlarvt unbegründete Anschuldigungen. 
(Philipper 2,14-15; 2. Korinther 6,3; 1. Thessalonicher 5,22) 

Gegner sollen beschämt werden durch das Zeugnis eines konsequenten Lebens. Das Ziel der 
gesunden Lehre und des vorbildlichen Wandels ist, dass Gegner „beschämt werden, weil sie nichts 
Schlechtes über euch sagen können“. Das bedeutet nicht persönliche Überlegenheit, sondern die 
Verteidigung des Evangeliums durch gelebte Wahrheit. Wenn der Dienst des Gläubigen rein und seine 
Lehre biblisch ist, wird selbst Widerstand zur Gelegenheit für Gottes Ehre. Schweigen der Gegner ist 
nicht immer das Ziel – aber ihre Beschämung durch Heiligkeit ist biblisch bezeugt. (1. Petrus 2,12; 
Titus 2,5; Psalm 35,26) 

4.6. Die Verantwortung der Sklaven (2,9-10) 
Sklaven sollen sich durch Unterordnung und Verlässlichkeit auszeichnen. Paulus fordert Sklaven 
auf, sich ihren Herren unterzuordnen und in allem wohlgefällig zu sein. Gemeint ist ein Dienst, der 
von innerer Haltung und Treue geprägt ist – nicht durch äußeren Zwang, sondern aus einem erneuerten 
Herzen. Die Bereitschaft zur Unterordnung zeigt, dass selbst in schwierigen gesellschaftlichen 
Strukturen ein Zeugnis für Christus möglich ist. Wer sich unterordnet, ehrt nicht nur seinen Herrn, 
sondern letztlich Gott. (Epheser 6,5-6; Kolosser 3,22; 1. Petrus 2,18) 

Ein respektvoller Umgang mit Autorität fördert das Evangelium. Die Ablehnung von Widerspruch 
(„nicht widersprechen“) unterstreicht die Bedeutung eines demütigen und lernbereiten Geistes. Es geht 
nicht darum, blindem Gehorsam zu folgen, sondern durch Haltung und Verhalten die Wahrheit des 
Evangeliums zu bezeugen. Respekt gegenüber Vorgesetzten – auch ungerechten – kann Türen öffnen 
für das Zeugnis von Christus. Christliche Unterordnung ist ein geistlicher Ausdruck von Vertrauen auf 
Gottes Gerechtigkeit. (1. Petrus 2,19-20; Sprüche 15,1; Matthäus 5,16) 

Ehrlichkeit und Treue machen den Glauben glaubwürdig. Mit dem Aufruf, nichts zu veruntreuen, 
verbindet Paulus eine zentrale Tugend: absolute Ehrlichkeit. Gerade dort, wo Menschen mit fremdem 
Gut umgehen, zeigt sich wahre Gesinnung. Wer im Kleinen treu ist, wird im Großen bewährt sein. Die 
Treue der Gläubigen – besonders in sozialen oder beruflichen Abhängigkeiten – ist ein sichtbares 
Zeugnis für die verändernde Kraft des Evangeliums. Die Lehre Gottes wird dadurch „geschmückt“, 
also glaubhaft gemacht. (Lukas 16,10; Sprüche 28,20; 1. Timotheus 6,1) 

Seite  von 56 87



Treue im Dienst ist ein Ausdruck gelebten Glaubens. Die Aufforderung zur vollen Verlässlichkeit 
im Dienst bedeutet, dass Christen durch ihre Arbeit das Evangelium widerspiegeln sollen. Treue ist 
nicht nur eine Tugend, sondern ein Zeugnis gegenüber der Welt. Wenn Gläubige in einfachen oder 
schweren Situationen durchhalten, entsteht Vertrauen – auch bei Ungläubigen. Besonders in einem 
Abhängigkeitsverhältnis, wie es Sklaven gegenüber ihren Herren hatten, wird Treue zu einer 
geistlichen Disziplin. Wer sich als zuverlässig erweist, gibt dem Evangelium Ehre. (Kolosser 3,23-24; 
Matthäus 25,21; 1. Korinther 4,2) 

Das Verhalten der Gläubigen schmückt die Lehre Gottes. Paulus spricht davon, dass durch solches 
Verhalten die „Lehre Gottes“ geschmückt wird. Das Evangelium wird durch ein glaubwürdiges Leben 
nicht verändert, aber es wird für andere anziehend gemacht. Die Wahrheit Gottes soll nicht nur mit 
Worten weitergegeben werden, sondern auch sichtbar im Alltag wirken. Wenn Christen durch 
Integrität, Treue und Sanftmut hervorstechen, wird ihre Lehre nicht widerlegt, sondern bestätigt. So 
wird die unsichtbare Gnade sichtbar gemacht. (Philipper 2,15; Matthäus 5,16; 1. Petrus 2,12) 

Das Evangelium entfaltet seine Kraft durch gelebte Wahrheit. Nicht spektakuläre Worte, sondern 
stille Treue im Alltag ist oft der stärkste Beweis für die Realität des Glaubens. Paulus macht deutlich, 
dass die Wirkung der Lehre untrennbar mit dem Lebenswandel verbunden ist. Das Evangelium 
gewinnt durch glaubwürdige Nachfolger an Sichtbarkeit. Die Verbindung von Lehre und Leben ist 
keine Option, sondern Auftrag. Jeder Christ – gleich in welcher gesellschaftlichen Stellung – trägt 
Verantwortung, Gottes Wahrheit sichtbar zu machen. (2. Korinther 3,2-3; Jakobus 2,18; 1. Johannes 
3,18) 

Seite  von 57 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 2,1-10) 

Zusammenfassung:  

Paulus ruft Titus dazu auf, der gesunden Lehre entsprechend zu reden und die verschiedenen Gruppen 
in der Gemeinde gezielt zu unterweisen. Ältere Männer sollen nüchtern, würdig, besonnen und 
standhaft im Glauben, in der Liebe und Geduld sein. Ältere Frauen werden aufgerufen, ein ehrbares 
Verhalten zu zeigen, nicht zu verleumden oder dem Wein verfallen zu sein, sondern als Lehrerinnen 
des Guten zu wirken. Sie sollen die jungen Frauen anleiten, ihre Männer und Kinder zu lieben, 
besonnen, keusch, häuslich und gütig zu sein und sich ihren Männern unterzuordnen – damit das Wort 
Gottes nicht verlästert wird. Ebenso sollen junge Männer zu Besonnenheit angehalten werden, wobei 
Titus selbst als Vorbild in guten Werken auftreten soll. Seine Lehre soll durch Unverfälschtheit, Würde 
und gesunde, unanfechtbare Worte überzeugen. Auch Knechte (heute übertragbar auf untergeordnete 
gesellschaftliche Positionen) sollen sich durch Unterordnung, Treue und Zuverlässigkeit auszeichnen, 
damit die Lehre Gottes in allem geschmückt wird. Ziel aller Unterweisung ist ein glaubwürdiges, 
geordnetes und ehrbares Zeugnis, das der gesunden Lehre entspricht. 

Anwendungen:  

Gesunde Lehre muss lebensnah und gruppenspezifisch vermittelt werden. Paulus betont, dass 
geistliche Unterweisung nicht abstrakt bleiben darf, sondern auf Alter, Geschlecht und Lebenssituation 
eingehen soll. Jede Gruppe in der Gemeinde hat spezifische geistliche Aufgaben. Biblische Lehre 
gewinnt an Kraft, wenn sie alltagsnah angewandt wird. 

Glaubwürdigkeit entsteht durch Vorbilder, nicht durch Forderungen. Titus soll selbst ein Vorbild 
in Haltung, Verhalten und Lehre sein. Geistliche Autorität wird nicht durch Titel verliehen, sondern 
durch gelebte Wahrheit. Wer andere leiten will, muss vorleben, was er verkündigt. 

Christliches Verhalten macht Gottes Lehre für Außenstehende sichtbar. Die Gemeinde steht unter 
Beobachtung, und das Verhalten ihrer Glieder beeinflusst das öffentliche Zeugnis. Ordnung, Treue, 
Besonnenheit und gegenseitiger Respekt sind kein Selbstzweck, sondern ehren Gott. Die gelebte 
Wahrheit „schmückt“ die Lehre Gottes in der Welt. 

Seite  von 58 87



5. Die Gnade Gottes verändert Menschen (2,11-15) 

5.1. Die Gnade Gottes ist erschienen zur Rettung aller Menschen 
(2,11) 

Die Gnade Gottes ist erschienen und richtet sich an alle Menschen. Paulus erklärt, dass die 
rettende Gnade Gottes „erschienen“ ist – ein Ausdruck für die historische Offenbarung durch das 
Kommen Jesu Christi. Diese Gnade ist nicht abstrakt, sondern sichtbar geworden im Leben, Sterben 
und Auferstehen Christi. Sie ist nicht exklusiv für eine bestimmte Gruppe, sondern richtet sich an alle 
Menschen – Juden wie Heiden. Das Evangelium kennt keine soziale, kulturelle oder nationale Grenze. 
Die Universalität der Gnade zeigt Gottes barmherziges Wesen. (Johannes 1,14; Römer 3,24; 1. 
Timotheus 2,3-4) 

Gottes Gnade ist das Fundament der Rettung. Die Grundlage des christlichen Glaubens ist nicht 
Leistung, sondern Gnade. Rettung geschieht nicht durch Werke, sondern aus dem souveränen Handeln 
Gottes heraus. Diese Gnade ist unverdient, übernatürlich und durch nichts zu ersetzen. Sie bewirkt 
Vergebung, Rechtfertigung und neues Leben. Paulus betont, dass sie erschienen ist – also eine 
geschichtliche Tatsache darstellt. Rettung ist kein Gedanke, sondern ein Ereignis in Christus. (Epheser 
2,8-9; Titus 3,5-6; Römer 5,8) 

Die Erscheinung der Gnade markiert den Beginn der neuen Heilszeit. Mit der Offenbarung der 
Gnade in Jesus Christus beginnt eine neue heilsgeschichtliche Phase. Die Ankunft Christi bedeutet, 
dass Gottes Heilsplan sichtbar und wirksam geworden ist. Das „Erscheinen“ steht für eine Zäsur – das 
Licht der Gnade hat die Finsternis durchbrochen. Diese Zeit ist gekennzeichnet durch die Einladung 
zur Umkehr und das Angebot der Versöhnung. Damit wird auch deutlich: Die Offenbarung der Gnade 
bringt Verantwortung mit sich. (Johannes 3,16-17; 2. Timotheus 1,9-10; Galater 4,4-5) 

5.2. Die Gnade erzieht uns zu einem geheiligten Leben (2,12) 
Die Gnade Gottes erzieht zu einem veränderten Lebensstil. Paulus beschreibt die Gnade nicht nur 
als rettend, sondern auch als erziehend. Sie bringt Menschen dazu, sich von einem gottlosen Leben 
abzuwenden und einen neuen Weg zu gehen. Die Gnade lehrt, was Recht und falsch ist, und gibt die 
Kraft, danach zu handeln. Es handelt sich nicht um äußeren Zwang, sondern um eine innere 

Seite  von 59 87



Umgestaltung durch die Wirksamkeit des Heiligen Geistes. Der Lebensstil des Gläubigen ist eine 
Frucht der Gnade, nicht das Mittel zur Erlösung. (Römer 6,1-2; Epheser 4,22-24; Hebräer 12,11) 

Ein geheiligtes Leben beginnt mit der Absage an die Gottlosigkeit. Die Erziehung der Gnade 
beginnt mit einer klaren Abkehr – von allem, was gottlos ist und weltlichen Begierden entspricht. 
Gottlosigkeit bedeutet ein Leben ohne Bezug auf Gott, geprägt von Eigenwille und Unabhängigkeit. 
Weltliche Begierden sind Ausdruck eines auf sich selbst zentrierten Lebensstils. Die Gnade wirkt 
dahin, dass solche Tendenzen erkannt, überwunden und durch geistliche Gesinnung ersetzt werden. 
Ein heiliger Wandel beginnt mit klarer Trennung vom alten Leben. (1. Petrus 1,14-16; Galater 5,24; 
Kolosser 3,5-8) 

Selbstbeherrschung ist ein Kennzeichen des neuen Lebens im Hier und Jetzt. Paulus betont, dass 
dieses geheiligte Leben „in der jetzigen Weltzeit“ gelebt werden soll – nicht erst in der zukünftigen 
Herrlichkeit. Selbstbeherrschung zeigt sich im Alltag, im Umgang mit Versuchung, Reizüberflutung 
und Ungerechtigkeit. Wer von der Gnade Gottes geprägt ist, entwickelt eine wachsende Disziplin, die 
sich im Denken, Reden und Handeln widerspiegelt. Selbstbeherrschung ist kein natürlicher 
Charakterzug, sondern ein geistliches Resultat. Sie gehört zu den Früchten des Geistes. (Galater 
5,22-23; 2. Petrus 1,5-6; Titus 1,8) 

Gerechtigkeit und Gottesfurcht prägen das neue Leben sichtbar. Ein von der Gnade verändertes 
Leben zeigt sich nicht nur in innerer Haltung, sondern auch im gerechten Umgang mit anderen und in 
ehrfürchtiger Beziehung zu Gott. Gerechtigkeit bedeutet, anderen mit Integrität, Liebe und Wahrheit zu 
begegnen. Gottesfurcht beschreibt ein Leben in Ehrfurcht vor dem heiligen Gott, das nicht gesetzlich, 
sondern aus Dankbarkeit motiviert ist. Diese beiden Dimensionen – horizontal und vertikal – machen 
das neue Leben greifbar. (Micha 6,8; 2. Korinther 7,1; Psalm 111,10) 

5.3. Die Hoffnung auf die Erscheinung Christi als Motivation zur 
Heiligung (2,13) 

Die christliche Hoffnung richtet sich auf die Wiederkunft Jesu Christi. Paulus beschreibt das 
Leben der Gläubigen als Ausgerichtetsein auf ein zukünftiges Ereignis: die Erscheinung der 
Herrlichkeit Christi. Diese Hoffnung ist keine unsichere Erwartung, sondern eine feste Gewissheit, 
weil sie auf Gottes Verheißungen basiert. Christen leben zwischen dem „Jetzt“ der Gnade und dem 

Seite  von 60 87



„Noch-Nicht“ der vollendeten Herrlichkeit. Die Wiederkunft Christi ist nicht nur ein theologisches 
Konzept, sondern tägliche Motivation für ein geheiligtes Leben. Diese Hoffnung ist eng verbunden mit 
der Sehnsucht nach der Gegenwart und Herrschaft Jesu. (Philipper 3,20-21; 1. Thessalonicher 1,10; 1. 
Johannes 3,2-3) 

Das Warten auf Christus ist aktives Hoffen, kein passives Abwarten. Die christliche Hoffnung ist 
nicht verträumt oder weltfremd, sondern prägt das Leben in der Gegenwart. Sie motiviert zur 
Heiligkeit, zur Standhaftigkeit und zur Fokussierung auf das Wesentliche. Wer auf Christus wartet, lebt 
bewusst und zielgerichtet. Die Hoffnung auf das Kommen Christi wirkt wie ein geistlicher Kompass, 
der Entscheidungen beeinflusst und Prioritäten ordnet. Sie lenkt den Blick weg von Vergänglichem hin 
zu ewigem Wert. (Römer 8,24-25; 1. Korinther 15,58; 2. Petrus 3,11-12) 

Barry Rubin, Herausgeber der Complete Jewish Study Bible, betont in seinem Kommentar zu 
Titus 2,12–13, dass die „glückselige Hoffnung“ der Gläubigen auf die zukünftige Erscheinung 
Gottes ausgerichtet ist. Diese Hoffnung bezieht sich auf das sichtbare Erscheinen der 
Sch’khinah – der göttlichen Gegenwart – am Ende der Tage, sowie auf das Wiederkommen des 
Erlösers, Jeschua, der Messias. Rubin unterstreicht, dass dieses erwartungsvolle Hoffen fest im 
messianisch-jüdischen Glauben verwurzelt ist und eine zentrale Rolle in der eschatologischen 
Erwartung der Gemeinde spielt. (Rubin, 2016, S. 1723) 

Die Herrlichkeit Jesu Christi wird offenbar werden. Die Erscheinung der „Herrlichkeit“ ist ein 
Hinweis auf die sichtbare Wiederkunft des auferstandenen und verherrlichten Herrn. In dieser 
zukünftigen Offenbarung wird Jesus nicht als leidender Knecht erscheinen, sondern als König und 
Richter. Seine Herrlichkeit überstrahlt alles Irdische, und bei seinem Erscheinen wird jeder erkennen, 
wer er wirklich ist. Für Gläubige bedeutet diese Offenbarung Trost, für die Welt Gerechtigkeit. Der 
Ausdruck betont die Majestät und die Endgültigkeit seines Kommens. (Matthäus 24,30; Offenbarung 
1,7; 2. Thessalonicher 1,7-10) 

Jesus Christus ist zugleich Retter und Gott. Paulus nennt ihn „unseren großen Gott und Retter“, was 
eine klare Aussage über die Göttlichkeit Christi ist. In einer Zeit, in der die Gottheit Jesu vielfach 
bestritten wird, bezeugt dieser Vers seine doppelte Rolle als göttlicher Herr und menschlicher Erlöser. 
Diese Formulierung ist nicht nur theologisch bedeutend, sondern auch tröstend – denn der Retter ist 
zugleich allmächtig. Es unterstreicht die Einheit von Gottes Wesen und dem Erlösungswerk Christi. 
Wer auf ihn hofft, hofft auf Gott selbst. (Johannes 1,1-14; Kolosser 2,9; Hebräer 1,3) 

Seite  von 61 87



5.4. Das Ziel von Jesu Erlösung: Ein reines Volk für gute Werke 
(2,14) 

Jesu Tod war ein freiwilliges Opfer zur Erlösung von aller Gesetzlosigkeit. Paulus betont, dass 
Christus „sich selbst“ für die Gläubigen gegeben hat – ein Hinweis auf die freiwillige Hingabe am 
Kreuz. Diese Selbsthingabe war kein Zufall, sondern Teil des göttlichen Erlösungsplans. Das Ziel 
dieser Tat war die Befreiung aus der Macht der Sünde und aller Gesetzlosigkeit. Gesetzlosigkeit 
beschreibt dabei nicht nur äußere Übertretungen, sondern die innere Rebellion gegen Gottes Willen. 
Durch sein Opfer hat Christus nicht nur die Strafe getragen, sondern auch die Herrschaft der Sünde 
gebrochen. Diese Erlösung ist vollständig und wirksam. (Matthäus 20,28; Römer 6,18-22; 2. Korinther 
5,21) 

Erlösung beinhaltet Reinigung zu einem heiligen Leben. Das Werk Jesu endet nicht mit Vergebung, 
sondern umfasst auch Reinigung und Neuschöpfung. Wer erlöst ist, wird auch gereinigt – von innerem 
Schmutz, Schuld und falschen Motiven. Diese Reinigung ist kein äußerliches Ritual, sondern eine 
innere Veränderung durch den Heiligen Geist. Das Ziel ist nicht nur Rechtfertigung, sondern auch 
Heiligung. Paulus beschreibt das als einen Prozess, durch den Christus ein gereinigtes Volk für sich 
selbst schafft. (Epheser 5,25-27; Hebräer 9,14; 1. Johannes 1,7) 

Christus schafft sich ein besonderes Volk. Die Gläubigen sind nicht nur zufällig gerettet, sondern 
bewusst als Eigentum Jesu auserwählt. Diese Formulierung erinnert an die alttestamentliche 
Vorstellung des Bundesvolkes – jetzt geistlich erfüllt in der Gemeinde. Die Erlösten gehören nicht 
mehr sich selbst, sondern sind Eigentum des Herrn. Daraus ergibt sich ein neues Selbstverständnis und 
eine neue Identität. Wer Christus gehört, lebt nicht mehr unabhängig, sondern unter seinem Anspruch. 
(2. Mose 19,5-6; 1. Petrus 2,9; 1. Korinther 6,19-20) 

Eifer für gute Werke ist das Kennzeichen des neuen Lebens. Ein gereinigtes und erlöstes Volk zeigt 
sich nicht nur durch Glaubensbekenntnisse, sondern durch aktives Tun. Gute Werke sind nicht die 
Ursache, sondern die Frucht der Erlösung. Sie sind Ausdruck eines veränderten Herzens, das nach dem 
Willen Gottes lebt. Der Begriff „eifrig“ unterstreicht, dass es sich nicht um gelegentliche oder 
erzwungene Taten handelt, sondern um eine innere Motivation. Der Gläubige lebt aus Dankbarkeit und 
in bewusster Hingabe. (Epheser 2,10; Jakobus 2,17-18; Matthäus 5,16) 

Seite  von 62 87



5.5. Die Autorität von Titus in der Verkündigung der Wahrheit 
(2,15) 

Die Lehre der Gnade soll mit Autorität weitergegeben werden. Paulus fordert Titus auf, die zuvor 
genannten Wahrheiten nicht nur zu lehren, sondern mit Nachdruck weiterzugeben. Die Wahrheit des 
Evangeliums ist keine bloße Empfehlung, sondern hat den Anspruch göttlicher Autorität. Diese 
Autorität liegt nicht in der Person des Lehrers, sondern in der Botschaft selbst, die auf Gottes 
Offenbarung gründet. Titus soll sowohl lehren als auch ermahnen und zurechtweisen, was auf einen 
umfassenden Verkündigungsdienst hinweist. Die Lehre soll nicht verhandelbar, sondern verbindlich 
weitergegeben werden. (Matthäus 28,20; 2. Timotheus 4,2; 1. Thessalonicher 2,13) 

Geistliche Verantwortung erfordert Klarheit und Standhaftigkeit. Der Auftrag zur Verkündigung 
erfordert Mut, besonders wenn gesellschaftlicher oder innergemeindlicher Widerstand zu erwarten ist. 
Titus wird ermutigt, sich durch niemanden einschüchtern zu lassen. Das bedeutet, sich nicht von 
Menschenfurcht, Ansehen oder öffentlicher Meinung leiten zu lassen. Ein Diener Gottes muss bereit 
sein, Wahrheit auszusprechen – auch wenn sie konfrontativ ist. Nur so bleibt die Gemeinde gesund und 
im Glauben verankert. (Galater 1,10; Apostelgeschichte 4,19-20; Sprüche 29,25) 

Verkündigung soll zur Ermutigung und zur Korrektur dienen. Paulus verbindet Lehre mit 
Ermahnung und Zurechtweisung – drei Aspekte eines ganzheitlichen Dienstes. Ermutigung stärkt die 
Gläubigen im Glauben, Ermahnung ruft zur Heiligung, und Zurechtweisung konfrontiert 
Fehlentwicklungen. Diese Dreigliederung zeigt, dass biblische Verkündigung nie neutral oder 
theoretisch ist, sondern immer auf geistliche Veränderung zielt. Der Prediger muss darum sowohl 
Klarheit im Inhalt als auch geistliche Liebe im Ton besitzen. (2. Timotheus 3,16; Kolosser 1,28; 
Offenbarung 3,19) 

Seite  von 63 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 2,11-15) 

Zusammenfassung:  

Paulus begründet die zuvor gegebenen Anweisungen mit der heilsgeschichtlichen Grundlage: der 
erschienenen Gnade Gottes, die allen Menschen Rettung bringt. Diese Gnade erzieht Gläubige dazu, 
sich von Gottlosigkeit und weltlichen Begierden abzuwenden und ein besonnenes, gerechtes und 
gottesfürchtiges Leben in der gegenwärtigen Welt zu führen. Dabei leben Gläubige in der Erwartung 
der seligen Hoffnung – der Wiederkunft Jesu Christi, der sich selbst für sie hingegeben hat. Sein Ziel 
war es, sie von aller Gesetzlosigkeit zu erlösen und sich ein Volk zu schaffen, das eifrig ist in guten 
Werken. Paulus fordert Titus auf, diese Dinge mit allem Nachdruck zu lehren, zu ermahnen und zu 
überführen, wobei er sich durch niemanden einschüchtern lassen soll. Der Abschnitt verbindet 
Heilslehre mit praktischer Lebensführung und betont, dass das Evangelium nicht nur errettet, sondern 
auch verändert. 

Anwendungen:  

Gottes Gnade ist nicht nur rettend, sondern auch erziehend. Die Gnade lehrt, wie ein 
gottgefälliges Leben aussieht – nicht als Last, sondern als Ausdruck neuer Identität. Sie fordert zur 
Abkehr von weltlicher Gesinnung und zur aktiven Gestaltung eines heiligen Lebens. Gnade verändert 
nicht nur den Status, sondern auch den Charakter. 

Die Wiederkunft Christi gibt Orientierung und Hoffnung im Alltag. Die Erwartung des 
wiederkommenden Herrn prägt das gegenwärtige Leben. Sie stärkt zur Treue und richtet den Blick 
über das Sichtbare hinaus. Wer in dieser Hoffnung lebt, bleibt wachsam und zielgerichtet. 

Gute Werke sind Frucht der Erlösung, nicht Bedingung dafür. Christus hat sich hingegeben, um 
ein gereinigtes Volk zu schaffen, das aus Dankbarkeit und Hingabe lebt. Eifer in guten Werken ist kein 
Selbstzweck, sondern Antwort auf göttliche Liebe. Das Evangelium führt zu gelebter Hingabe, nicht 
zu passivem Warten. 

Seite  von 64 87



Teil 3. Praktischer Glaube in der Gesellschaft (Titus 3) 

6. Christlicher Wandel in einer gottlosen Welt (3,1-8) 

6.1. Gehorsam gegenüber Obrigkeiten und ein friedfertiges Leben 
(3,1-2) 

Christen sollen sich staatlichen Autoritäten unterordnen. Paulus erinnert Titus daran, die 
Gläubigen zur Unterordnung gegenüber Regierung und Obrigkeit anzuhalten. Diese Unterordnung ist 
keine blinde Gefolgschaft, sondern Ausdruck des Bewusstseins, dass alle Autorität letztlich von Gott 
kommt. Der Gehorsam gegenüber staatlicher Ordnung ist ein Zeugnis für ein geordnetes und 
friedfertiges Leben. Auch wenn die damalige römische Herrschaft oft ungerecht war, ruft Paulus nicht 
zum Widerstand, sondern zur Unterordnung im Rahmen der göttlichen Ordnung. Damit bekräftigt er, 
dass geistliche Freiheit nicht zur Rebellion gegen irdische Autorität führen darf. (Römer 13,1-2; 1. 
Petrus 2,13-15) 

Tertullian, ein früher Kirchenvater des 2. und 3. Jahrhunderts, betont sinngemäß in seiner 
Schrift Über den Götzendienst, dass Christen gegenüber Königen, Kaisern und anderen 
Obrigkeiten grundsätzlich Gehorsam schulden – ganz im Sinne der apostolischen Lehre, die 
zur Unterordnung unter staatliche Autoritäten auffordert. Dieser Gehorsam hat jedoch klare 
Grenzen: Er darf nie zur Teilnahme an Götzendienst oder religiöser Vermischung führen. 
Christen sollen also loyal und gesetzestreu leben, dabei aber ihre geistliche Integrität und 
Treue zu Gott wahren (Tertullian, zitiert in Crossway, 2023, S. 1856). 

Gehorsam soll sich auch im praktischen Handeln zeigen. Neben der inneren Haltung wird auch ein 
aktives, positives Verhalten gegenüber der Obrigkeit gefordert. Christen sollen bereit sein, gute Werke 
zu tun – das schließt soziale Verantwortung, Hilfsbereitschaft und Mitwirkung in der Gesellschaft mit 
ein. Der Glaube zeigt sich nicht nur im Rückzug vom Bösen, sondern auch im engagierten Wirken für 
das Gute. Das öffentliche Leben wird dadurch positiv geprägt, und der Name Gottes wird geehrt. Gute 
Werke dienen nicht dem Eigenlob, sondern der Ehre Gottes und dem Wohlergehen der Mitmenschen. 
(Matthäus 5,16; Galater 6,10; 1. Timotheus 6,18) 

Seite  von 65 87



Die Bereitschaft zum Guten ist ein Kennzeichen geistlicher Reife. Die Formulierung „zu jedem 
guten Werk bereit“ beschreibt eine innere Haltung der Bereitschaft und Verfügbarkeit. Es geht nicht um 
selektives Handeln, sondern um eine ganzheitliche Offenheit gegenüber allen Gelegenheiten, Gutes zu 
tun. Geistlich reife Christen fragen nicht, ob sie müssen, sondern wie sie dienen können. Diese 
Haltung ist eine Frucht der Gnade und Ausdruck des neuen Lebens in Christus. Sie unterscheidet sich 
deutlich von der passiven oder eigennützigen Lebensweise der Welt. (Epheser 2,10; Kolosser 1,10; 
Titus 2,14) 

Christen sollen sich durch Zurückhaltung in ihren Worten auszeichnen. Paulus fordert, 
niemanden zu lästern oder zu verleumden – weder in der Gemeinde noch in der Gesellschaft. Diese 
Mahnung betrifft sowohl das öffentliche als auch das private Reden. Worte haben Macht, und ein 
sündiger Umgang mit der Zunge zerstört Gemeinschaft und Zeugnis. Statt Kritik und Verurteilung 
sollen Christen sich in Zurückhaltung und respektvoller Kommunikation üben. Ein gereinigtes Herz 
zeigt sich auch in einem gesegneten Mund. (Jakobus 3,5-10; Epheser 4,29; Matthäus 12,36-37) 

Sanftmut soll das Verhalten von Christen prägen. Der Umgang mit anderen soll nicht von Härte 
oder Rechthaberei bestimmt sein, sondern von Freundlichkeit. Diese Haltung spiegelt den Charakter 
Christi wider, der selbst sanftmütig und demütig war. Sanftmut bedeutet nicht Schwäche, sondern 
Kraft unter Kontrolle – sie bleibt fest in der Wahrheit, begegnet anderen aber in Liebe. Besonders in 
einer feindlich gesinnten Welt ist Sanftmut ein starkes Zeugnis. Christen sollen nicht streiten, sondern 
den Frieden suchen. (Galater 5,22-23; Kolosser 3,12-13; 2. Timotheus 2,24-25) 

Freundlichkeit und Respekt gegenüber allen Menschen sind christliche Grundhaltungen. Der 
Maßstab für den Umgang mit Menschen ist nicht ihr Verhalten, sondern Gottes Gnade. Paulus betont, 
dass diese Freundlichkeit „gegen alle Menschen“ gelten soll – auch gegenüber Gegnern, 
Andersdenkenden und Autoritäten. Christen sollen sich nicht auf das Niveau der Welt herablassen, 
sondern den Unterschied durch ihre Haltung deutlich machen. Diese Haltung dient nicht nur dem 
Frieden, sondern auch der Evangeliumsverkündigung. Die Güte Gottes, die man selbst empfangen hat, 
soll im Umgang mit anderen sichtbar werden. (Römer 12,17-18; Philipper 4,5; Lukas 6,35-36) 

Seite  von 66 87



6.2. Die Vergangenheit der Gläubigen (3,3) 
Die Erinnerung an die frühere Verlorenheit bewahrt vor geistlichem Hochmut. Paulus beschreibt 
in klaren Worten den Zustand der Gläubigen vor ihrer Erlösung: Unverständig, ungehorsam, in Irrtum 
verstrickt. Diese Aufzählung dient nicht der Anklage, sondern der Demut. Wer sich seiner eigenen 
Vergangenheit bewusst bleibt, wird milde im Umgang mit anderen, die noch nicht zur Erkenntnis der 
Wahrheit gelangt sind. Es verhindert Selbstgerechtigkeit und fördert Barmherzigkeit. Die Erinnerung 
daran, was man einst war, schützt vor Stolz im geistlichen Leben. (1. Korinther 6,9-11; Epheser 2,1-3; 
Römer 3,10-12) 

Das alte Leben war geprägt von Täuschung und fremder Leitung. Der Begriff „verführt“ 
beschreibt einen Zustand, in dem Menschen nicht selbstbestimmt, sondern fremdbestimmt leben – 
getrieben von Lügen und Sünde. Ohne geistliches Licht herrschen falsche Maßstäbe und verdrehte 
Wahrnehmungen. Diese Verführung betrifft sowohl religiöse als auch moralische Bereiche. Paulus 
macht deutlich, dass Unbekehrte nicht nur Sünder sind, sondern auch in einem Zustand des 
Getäuschtseins leben. Nur das Evangelium kann diese geistliche Blindheit durchbrechen. (2. Korinther 
4,3-4; Johannes 8,34; 2. Timotheus 2,25-26) 

Der Dienst der Begierden kennzeichnet das alte Leben ohne Christus. Vor der Erlösung standen 
Menschen unter der Herrschaft von Begierden und Lüsten, die sowohl das Denken als auch das 
Handeln bestimmten. Das Leben drehte sich um das Ich, um kurzfristige Befriedigung und egoistische 
Ziele. Paulus spricht von „Mannigfaltigkeit der Lüste“ – also einer Vielfalt an sündigen Neigungen, die 
das Herz dominieren. Dieses Leben ist gekennzeichnet durch ein ständiges Streben nach 
Selbstverwirklichung ohne Gott. Es führt in Unzufriedenheit, Sklaverei und letztlich ins Gericht. 
(Römer 1,24-25; Jakobus 1,14-15; 1. Petrus 4,3) 

Das alte Leben war von Hass und Feindschaft geprägt. Paulus endet die Aufzählung mit dem 
Hinweis auf gegenseitigen Hass – ein deutliches Zeichen für ein Leben ohne göttliche Liebe. Wer Gott 
nicht kennt, ist nicht in der Lage, dauerhaft in echter Liebe zu leben. Missgunst, Neid, Spaltung und 
Feindschaft bestimmen das Miteinander. Diese soziale Zerrissenheit ist Ausdruck der inneren 
Gottlosigkeit. Nur durch die Liebe Gottes im Herzen kann echter Frieden und Versöhnung entstehen. 
(Titus 3,3; Galater 5,19-21; 1. Johannes 3,14-15) 

Seite  von 67 87



6.3. Die rettende Barmherzigkeit Gottes durch Wiedergeburt 
(3,4-6) 

Gottes Güte und Menschenliebe sind der Ursprung unserer Rettung. Nach der Erinnerung an das 
frühere Leben ohne Christus betont Paulus, dass die Erlösung nicht im Menschen ihren Anfang nahm, 
sondern in Gottes Wesen. Die Güte Gottes zeigt sich in seinem rettenden Handeln, das nicht durch 
Verdienst ausgelöst wurde. Seine Menschenliebe hebt sich deutlich vom Zorn und der Gleichgültigkeit 
der gefallenen Welt ab. Gott hat aus freiem Willen gehandelt, ohne dass der Mensch etwas dazu 
beitragen konnte. Diese Gnade ist nicht abstrakt, sondern in der Person Jesu Christi sichtbar geworden. 
(Römer 2,4; Epheser 2,4-5; Johannes 3,16) 

Die Erscheinung der Gnade Gottes ist ein geschichtliches Ereignis. Paulus spricht davon, dass die 
Güte und Liebe Gottes „erschienen“ ist – ein Begriff, der eine klare Zuwendung Gottes in Raum und 
Zeit beschreibt. Die Menschwerdung Christi war der Höhepunkt dieser Offenbarung. In Jesus ist Gott 
nicht nur dem Menschen nahegekommen, sondern hat selbst die Initiative zur Erlösung ergriffen. 
Diese Erscheinung ist ein Wendepunkt in der Heilsgeschichte und bildet den festen Grund der 
christlichen Hoffnung. Der Begriff betont, dass das Evangelium auf realen Ereignissen und nicht auf 
Mythen basiert. (Titus 2,11; 2. Timotheus 1,10; Johannes 1,14) 

Gottes Menschenliebe ist universell in ihrem Angebot, aber persönlich in ihrer Wirkung. Obwohl 
das Angebot der Gnade allen Menschen gilt, wird es individuell wirksam durch Glauben. Die 
Formulierung macht deutlich, dass Gottes Liebe aktiv auf den Menschen zukommt, aber nicht jeder 
automatisch davon erfasst wird. Die persönliche Annahme durch Glauben ist notwendig, um diese 
Liebe als rettende Kraft zu erfahren. Damit wird auch die evangelistische Verantwortung unterstrichen: 
Diese Liebe muss verkündigt und angenommen werden. Sie ist nicht sentimental, sondern rettend und 
erneuernd. (Johannes 1,12; Galater 2,20; Römer 5,8) 

Die Rettung geschieht nicht aufgrund menschlicher Werke. Paulus betont mit Nachdruck, dass die 
Errettung nicht durch Werke der Gerechtigkeit bewirkt wurde. Kein Mensch kann durch eigenes 
Handeln oder religiöse Leistung das Heil verdienen. Selbst moralisch einwandfreies Verhalten genügt 
nicht vor dem heiligen Gott. Die Gnade Gottes allein ist die Ursache des Heils. Wer das Evangelium 
versteht, erkennt die völlige Abhängigkeit von Gottes Barmherzigkeit. Das Evangelium steht im 
Gegensatz zu jedem Leistungsdenken. (Römer 3,20; Epheser 2,8-9; Galater 2,16) 

Gottes Barmherzigkeit ist der Antrieb für das Heil. Es war allein Gottes Erbarmen, das zur Rettung 
führte – nicht Verdienst, nicht Ansehen, nicht Anstrengung. Barmherzigkeit meint die tief empfundene 

Seite  von 68 87



Zuwendung Gottes zu verlorenen Menschen. Sie kommt aus Gottes Wesen und zeigt sich in seinem 
Handeln an Sündern. Diese rettende Zuwendung ist unverdient und doch wirksam. Sie offenbart 
Gottes Herz, das voller Mitleid für den gefallenen Menschen schlägt. (Psalm 103,8-10; Lukas 1,78; 1. 
Petrus 1,3) 

Die Wiedergeburt ist ein göttlicher Neuanfang. Die „Waschung der Wiedergeburt“ beschreibt den 
Akt, durch den ein Mensch geistlich neu gemacht wird. Es handelt sich nicht um äußere Reinigung, 
sondern um eine innere, geistgewirkte Erneuerung. Die neue Geburt macht aus einem geistlich Toten 
ein lebendiges Kind Gottes. Es ist eine einmalige, aber tiefgreifende Veränderung, die das Herz 
erneuert und den Menschen in eine neue Beziehung zu Gott stellt. Sie geschieht durch das Wirken des 
Heiligen Geistes, nicht durch Rituale oder Werke. (Johannes 3,5-6; 1. Korinther 6,11; Jakobus 1,18) 

Barry Rubin beschreibt die Mikveh, das jüdische Ritualbad, als eine uralte Praxis der rituellen 
Reinigung, die ihren Ursprung bereits in der Tora hat. Schon vor der Gesetzgebung am Sinai 
gebot Gott dem Volk Israel, sich durch Waschung äußerlich vorzubereiten (2. Mose 19,10). 
Später gehörte die rituelle Reinigung fest zum Dienst der Priester im Heiligtum (3. Mose 8 und 
16) sowie zur Reinigung nach bestimmten körperlichen Verunreinigungen, etwa beim Aussatz 
(3. Mose 14,1–9). 

Zur Zeit des Zweiten Tempels war das Untertauchen in der Mikveh, die sogenannte T’vilah, 
weit verbreitet und tief im jüdischen Leben verankert. Auch wenn nach der Tempelzerstörung 
viele dieser Reinigungsrituale nicht mehr umsetzbar waren, blieb die Mikveh in bestimmten 
Kontexten bestehen – etwa bei der geistlichen Vorbereitung auf die Hohen Feiertage wie Jom 
Kippur. 

Besonders eindrücklich ist die symbolische Deutung der Mikveh: Das vollständige 
Untertauchen wird mit dem Tod des alten, sündigen Menschen verglichen, das Auftauchen mit 
einer geistlichen Wiedergeburt. Es ist, als würde der Mensch neu geboren – gereinigt, erneuert, 
verwandelt. 

Diese tiefere Bedeutung findet eine Entsprechung im Neuen Testament – insbesondere im 
Dienst von Johannes dem Täufer. Seine Taufe war keine fremde Neuerung, sondern stand in 
klarer Verbindung zur jüdischen Praxis der Mikveh, wobei er sie mit einer prophetischen 
Botschaft der Umkehr und Erwartung des Messias verband (Johannes 1). (Rubin, 2016, S. 147) 

Der Heilige Geist bewirkt die geistliche Erneuerung. Die Wiedergeburt und Erneuerung sind das 
Werk des Geistes, der neues Leben schafft und dauerhaft im Gläubigen wohnt. Diese Erneuerung 
verändert Denken, Fühlen und Wollen. Sie ist nicht vorübergehend, sondern der Beginn eines neuen 

Seite  von 69 87



Lebens, das durch den Geist geleitet wird. Ohne dieses Wirken des Geistes ist keine echte Umkehr 
oder Heiligung möglich. Es ist Gott selbst, der den Menschen zu einem neuen Geschöpf macht. 
(Römer 8,9-11; 2. Korinther 5,17; Hesekiel 36,26-27) 

Der Heilige Geist wurde reichlich über die Gläubigen ausgegossen. Die Erneuerung durch den 
Geist ist kein knapp bemessener Vorgang, sondern ein großzügiges Handeln Gottes. Paulus beschreibt 
den Geist als „reichlich ausgegossen“, was auf Fülle, Überfluss und göttliche Freigebigkeit hinweist. 
Diese Fülle des Geistes steht allen Wiedergeborenen zur Verfügung und ist nicht an besondere 
Leistungen geknüpft. Es handelt sich nicht um eine symbolische Gabe, sondern um eine reale 
Gegenwart und Wirksamkeit Gottes im Gläubigen. Das Wirken des Geistes ist zentral für das Leben in 
der Nachfolge und für das Wachstum in der Heiligung. (Johannes 7,38-39; Apostelgeschichte 2,33; 
Epheser 5,18) 

Jesus Christus ist der Mittler, durch den der Geist geschenkt wurde. Die Ausgießung des Heiligen 
Geistes geschah durch Jesus Christus, der den Geist nach seiner Auferstehung vom Vater empfangen 
und an die Gläubigen weitergegeben hat. Dadurch wird Christus nicht nur als Erlöser, sondern auch als 
Herr und Geber geistlichen Lebens sichtbar. Der Geist ist also nicht unabhängig von Christus wirksam, 
sondern steht immer in Verbindung mit seinem Erlösungswerk. Wer Christus gehört, empfängt auch 
den Geist, denn beides gehört untrennbar zusammen. Diese Ausgießung bestätigt die Vollmacht und 
Herrlichkeit Christi. (Johannes 15,26; Apostelgeschichte 2,33; Galater 4,6) 

Der Geist ist das bleibende Geschenk der Erlösten. Die Gabe des Heiligen Geistes ist kein 
vorübergehendes Erlebnis, sondern ein dauerhaftes Siegel der Zugehörigkeit zu Christus. Er leitet, 
tröstet, überführt, heiligt und wirkt die Frucht des Geistes im Leben der Gläubigen. Der Geist macht 
das neue Leben erst möglich und befähigt zum Dienst in der Gemeinde und zur Standhaftigkeit in der 
Welt. Seine Gegenwart ist das Zeichen der Erfüllung der Verheißungen Gottes im Neuen Bund. Ohne 
den Geist ist das christliche Leben kraftlos und leer. (Römer 8,14-16; Epheser 1,13-14; Galater 
5,22-23) 

6.4. Gerechtfertigt aus Gnade (3,7) 
Die Rechtfertigung ist allein das Ergebnis von Gottes Gnade. Paulus betont, dass Menschen nicht 
durch eigene Werke, sondern aus Gnade gerechtfertigt werden. Rechtfertigung bedeutet, vor Gott für 
gerecht erklärt zu werden, obwohl der Mensch schuldig ist. Diese Gerechtigkeit ist nicht erarbeitet, 
sondern wird als Geschenk durch den Glauben empfangen. Der Ursprung dieser Gnade liegt in Gottes 

Seite  von 70 87



freier Entscheidung, den Sünder anzunehmen. Rechtfertigung ist ein einmaliger Akt, der das Verhältnis 
zu Gott dauerhaft verändert. Sie bildet das Fundament für jedes weitere geistliche Wachstum. (Römer 
3,24; Galater 2,16; Epheser 2,8-9) 

Das Ziel der Rechtfertigung ist das Erbe des ewigen Lebens. Gott hat nicht nur vergeben, sondern 
auch ein neues Ziel gesetzt: das ewige Leben. Wer gerechtfertigt ist, hat eine gesicherte Zukunft in der 
Herrlichkeit bei Gott. Dieses Erbe ist nicht vage Hoffnung, sondern fest verankert in Gottes Zusage. Es 
ist unvergänglich, unbefleckt und unverwelklich, wie Petrus schreibt. Die Gläubigen leben als Erben 
Gottes, mit einer himmlischen Berufung. Dieses Erbe ist Teil ihrer Identität als Kinder Gottes. (Titus 
1,2; 1. Petrus 1,3-4; Römer 8,17) 

Das neue Leben beginnt bereits im Hier und Jetzt. Obwohl das ewige Leben seine volle Erfüllung 
in der Zukunft hat, beginnt es bereits in der Gegenwart. Die Rechtfertigung führt zur Wiedergeburt, 
und daraus erwächst ein Leben, das sich durch geistliche Frucht und Hoffnung auszeichnet. Das ewige 
Leben ist nicht nur ein zukünftiger Besitz, sondern eine gegenwärtige Realität im Wandel des Herzens. 
Gläubige leben bereits jetzt in der Kraft der kommenden Welt. Diese Perspektive motiviert zu einem 
heiligen und hoffnungsvollen Lebensstil. (Johannes 5,24; 1. Timotheus 6,12; Kolosser 1,5) 

6.5. Das Bekenntnis zur Wahrheit und das Festhalten an guten 
Werken (3,8) 

Die Wahrheit des Evangeliums soll mit Überzeugung gelehrt werden. Paulus fordert Titus auf, das 
Gesagte mit Nachdruck weiterzugeben. Die Lehre von Rechtfertigung, Wiedergeburt und Gnade ist 
nicht nur theologische Theorie, sondern zentrale Wahrheit des Glaubens. Diese Botschaft muss klar, 
zuverlässig und beständig verkündet werden. Sie ist vertrauenswürdig, weil sie auf dem Wort Gottes 
gründet. Wer sie festhält, wird geistlich wachsen und andere ermutigen. Die Verkündigung soll nicht 
schwankend oder zurückhaltend geschehen, sondern mit geistlicher Autorität. (1. Timotheus 1,15; 2. 
Timotheus 2,2; Titus 2,15) 

Gläubige sollen sich auf gute Werke konzentrieren. Die rechte Lehre führt zur rechten Praxis: Wer 
an das Evangelium glaubt, wird aufgefordert, sich guten Werken zu widmen. Diese Werke sind kein 
Mittel zur Errettung, sondern eine Frucht der Gnade. Sie sollen bewusst angestrebt und gepflegt 

Seite  von 71 87



werden – nicht aus Pflichtgefühl, sondern als Antwort auf Gottes Barmherzigkeit. Glaube und Tun 
stehen dabei nicht im Widerspruch, sondern gehören untrennbar zusammen. Ein gläubiges Leben zeigt 
sich sichtbar in tätiger Liebe. (Epheser 2,10; Galater 6,9-10; Jakobus 2,17) 

Gute Werke sind nützlich und segensreich für andere. Paulus hebt hervor, dass gute Werke 
„nützlich“ sind – sowohl für die Gemeinde als auch für die Welt. Sie haben eine Wirkung über den 
Einzelnen hinaus, denn sie stärken das Zeugnis des Evangeliums und fördern das gemeinsame Leben. 
Wer in guten Werken lebt, ist ein Segen für seine Umgebung. Diese Haltung wirkt gegen 
Gleichgültigkeit und Selbstbezogenheit. Der Glaube wird dadurch sichtbar und anziehend. (Matthäus 
5,16; 1. Petrus 2,12; Hebräer 13,16) 

Duane Litfin, Autor im Bible Knowledge Commentary, erklärt zu Titus 3,8, dass Paulus mit der 
Wendung „dieses Wort ist gewiss“ eine vertraute Formulierung aus den Pastoralbriefen 
verwendet (vgl. 1. Timotheus 1,15; 3,1; 4,9; 2. Timotheus 2,11), um seine Aussagen besonders 
zu betonen. Weil die vorangehenden Aussagen zuverlässig sind, soll Titus diese Lehre mit 
Nachdruck weitergeben, um die Gläubigen zu einem gottesfürchtigen Lebenswandel anzuleiten. 
Litfin weist darauf hin, dass Paulus bereits in Titus 2,1 und 2,15 ähnliche Anweisungen 
gegeben hat – die erneute Betonung in Kapitel 3 zeigt, dass dies vermutlich der zentrale 
Gedanke des gesamten Briefes ist. Paulus legt großen Wert darauf, dass die Gläubigen sich 
„guten Werken widmen“, weil diese im Einklang mit gesunder Lehre stehen und allen 
Menschen zum Nutzen gereichen. (Litfin, 1985, S. 766–767) 

Guter Glaube zeigt sich in beständiger Hingabe. Paulus spricht davon, dass sich Gläubige diesen 
Dingen „beständig befleißigen“ sollen – es geht also um Ausdauer und Konsequenz. Geistliches Leben 
ist kein gelegentliches Engagement, sondern ein dauerhafter Wandel. Christen sind aufgerufen, nicht 
nur anzufangen, sondern zu bleiben und zu wachsen. Diese Treue ehrt Gott und stärkt den Charakter. 
Beständigkeit in guten Werken macht den Glauben glaubwürdig und fruchtbar. (Römer 2,6-7; 1. 
Korinther 15,58; Kolosser 1,10) 

Seite  von 72 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 3,1-8) 

Zusammenfassung:  

Paulus erinnert Titus daran, die Gläubigen zu einem vorbildlichen Verhalten gegenüber staatlichen 
Autoritäten und Mitmenschen zu ermahnen. Sie sollen gehorsam, friedfertig, bereit zu guten Werken, 
freundlich und sanftmütig sein. Dieses Verhalten wird im Licht der eigenen Vergangenheit verstanden: 
Auch Gläubige waren einst unverständig, irregehend, versklavt von Begierden, voller Bosheit und 
Hass. Doch Gottes Erbarmen und seine rettende Gnade erschienen nicht aufgrund eigener Werke, 
sondern durch die Wiedergeburt und Erneuerung im Heiligen Geist, die durch Jesus Christus vermittelt 
wurde. Dadurch wurden Gläubige gerechtfertigt und zu Erben des ewigen Lebens gemacht – eine 
Gnade, die zur guten Lebensführung motivieren soll. Paulus fordert Titus auf, diese Wahrheit mit 
Nachdruck zu lehren, damit diejenigen, die zum Glauben gekommen sind, sorgfältig darauf achten, 
gute Werke zu tun. Das ist nützlich und segensreich für alle Menschen. 

Anwendungen:  

Christliche Lebensführung gründet auf Erinnerung an die empfangene Gnade. Die Mahnung zu 
einem sanften, gehorsamen Lebensstil steht im Zusammenhang mit der eigenen Rettungsgeschichte. 
Wer erkennt, woraus er gerettet wurde, begegnet anderen mit Barmherzigkeit. Die Erinnerung an 
Gottes Gnade bewahrt vor Überheblichkeit. 

Rettung ist ein Werk Gottes, nicht menschlicher Leistung. Die Erlösung erfolgt nicht durch Werke, 
sondern durch Gottes Erbarmen und das Wirken des Heiligen Geistes. Diese Wahrheit schützt vor 
Gesetzlichkeit und fördert echte Dankbarkeit. Geistliches Leben beginnt mit empfangener Gnade, 
nicht mit moralischem Tun. 

Gute Werke sind Ausdruck geistlicher Reife, nicht Mittel zur Rettung. Die Hinwendung zu guten 
Werken ist nicht Voraussetzung, sondern Folge des Glaubens. Wer Christus gehört, soll sorgfältig auf 
seine Lebensführung achten. Gute Werke bezeugen die Wirksamkeit der Gnade im Alltag. 

Seite  von 73 87



7. Der richtige Umgang mit Streit und Irrlehre (3,9-11) 

7.1. Sinnlose Streitfragen und spekulative Diskussionen vermeiden 
(3,9) 

Sinnlose Diskussionen führen von der Wahrheit weg. Paulus warnt davor, sich mit spekulativen 
oder streitsüchtigen Themen zu beschäftigen. Solche Diskussionen drehen sich oft um 
Nebensächlichkeiten und führen nicht zur geistlichen Erbauung. Sie haben keinen Nutzen für die 
Gemeinde und bringen nur Verwirrung. Wer sich auf leere Fragen einlässt, verliert leicht den Blick für 
die wesentlichen Wahrheiten des Evangeliums. Statt Klarheit entsteht Streit, statt Einheit Trennung. 
Darum sollen Gläubige solche Gespräche meiden. (1. Timotheus 1,4-6; 2. Timotheus 2,14-16; Titus 
1,14) 

Streit um das Gesetz zerstört geistliche Gemeinschaft. Besonders der Streit um das mosaische 
Gesetz war in den Gemeinden ein häufiges Problem. Solche Diskussionen führten nicht zur Heiligung, 
sondern zur Spaltung. Paulus macht deutlich, dass das Gesetz nicht als Grundlage für das neue Leben 
in Christus dient. Wenn das Gesetz überbetont wird, gerät die Gnade in den Hintergrund. Dies 
gefährdet nicht nur die Lehre, sondern auch das Miteinander der Gläubigen. Die Gemeinde soll sich 
auf das Evangelium konzentrieren, nicht auf gesetzliche Auseinandersetzungen. (Galater 5,4-6; Römer 
10,4; Kolosser 2,16-17) 

Ein klares geistliches Profil schützt vor unnützem Streit. Wer in der gesunden Lehre gegründet ist, 
erkennt den Unterschied zwischen Wesentlichem und Unwesentlichem. Die Gemeinde ist aufgerufen, 
ihre Zeit und Energie nicht mit fruchtlosen Debatten zu vergeuden. Stattdessen soll sie sich auf das 
Wachstum in der Gnade und auf geistliche Frucht konzentrieren. Ein klares Bekenntnis zur Wahrheit 
bewahrt davor, in Nebenschauplätze abzugleiten. Geistliche Reife zeigt sich auch in der 
Unterscheidungskraft, worüber es sich zu reden lohnt – und worüber nicht. (Philipper 1,9-10; 1. 
Korinther 1,10; 2. Timotheus 2,23) 

Seite  von 74 87



7.2. Ein sektiererischer Mensch soll nach Ermahnung gemieden 
werden (3,10) 

Irrlehre muss klar und entschieden angesprochen werden. Paulus gibt eine klare Anweisung im 
Umgang mit sektiererischen Personen: Sie sollen nach zweimaliger Ermahnung gemieden werden. 
Dabei geht es nicht um Meinungsverschiedenheiten in Nebensachen, sondern um gefährliche Lehren, 
die die Einheit und Wahrheit des Evangeliums untergraben. Eine geduldige, aber bestimmte 
Ermahnung ist notwendig, doch wenn sie keine Frucht bringt, ist ein konsequenter Schritt erforderlich. 
Die Gemeinde muss sich vor dem Einfluss solcher Personen schützen. Es geht um die Reinheit der 
Lehre und den Schutz der Herde. (Römer 16,17; 2. Johannes 1,10-11; Galater 1,8-9) 

Sektiererisches Verhalten gefährdet die Gemeinde. Ein Mensch, der spaltet, zeigt durch sein 
Verhalten, dass er nicht bereit ist, sich der gesunden Lehre und der Gemeinschaft unterzuordnen. 
Solche Personen stellen ihre eigene Sicht über die Einheit in Christus. Wenn sie nach wiederholter 
Zurechtweisung nicht umkehren, machen sie deutlich, dass sie nicht in Wahrheit wandeln. Das Ziel 
jeder Gemeindezucht ist Wiederherstellung – doch wenn diese nicht angenommen wird, muss zum 
Schutz der Gemeinde gehandelt werden. Einheit darf nicht auf Kosten der Wahrheit erkauft werden. 
(Matthäus 18,15-17; 1. Korinther 5,11-13; 2. Thessalonicher 3,6) 

Geistliche Verantwortung zeigt sich im Umgang mit falscher Lehre. Ein reifer Umgang mit Irrlehre 
verlangt geistliches Unterscheidungsvermögen und Mut zur Klarheit. Titus wird dazu angehalten, nicht 
zu zögern, sondern in Liebe und Wahrheit zu handeln. Falsche Lehre ist kein Randproblem, sondern 
greift die Grundlage des Glaubens an. Wer Verantwortung in der Gemeinde trägt, muss bereit sein, 
auch unangenehme Entscheidungen zu treffen. Solche Schritte sollen immer mit Demut und im 
Bewusstsein geschehen, dass auch der Irrlehrer zur Umkehr gerufen ist. (2. Timotheus 2,24-26; 
Apostelgeschichte 20,28-30; Judas 1,3-4) 

7.3. Die Verdorbenheit und Selbstverurteilung von Irrlehrern 
(3,11) 

Wer die Wahrheit ablehnt, verurteilt sich selbst. Paulus beschreibt das innere Urteil über einen 
Menschen, der sich nach mehrfacher Ermahnung nicht von sektiererischem Verhalten abwendet. Ein 
solcher Mensch zeigt durch sein Verhalten, dass er sich bewusst gegen die Wahrheit entscheidet. Damit 
bringt er nicht nur Schaden in die Gemeinde, sondern offenbart eine Haltung des Ungehorsams 
gegenüber Gott. Diese Selbstverurteilung besteht nicht nur im Bruch mit der Gemeinde, sondern auch 
in einer Haltung, die Gottes Autorität verwirft. Es handelt sich nicht um Unwissenheit, sondern um 

Seite  von 75 87



willentliche Ablehnung. Die Konsequenz ist geistliche Isolation. (Johannes 3,19-20; Hebräer 10,26-27; 
Römer 2,8) 

Die geistliche Verdorbenheit zeigt sich im Verhalten. Ein sektiererischer Mensch ist laut Paulus 
„verkehrt“ – sein inneres Wesen ist durch die Sünde entstellt. Diese Verdorbenheit äußert sich in 
rebellischem Verhalten, mangelnder Bereitschaft zur Korrektur und einer Haltung der Spaltung. Was 
äußerlich als Eifer erscheinen mag, ist in Wahrheit eine Form des geistlichen Stolzes. Die Ablehnung 
von Zurechtweisung ist ein Symptom dieser inneren Verirrung. Solch ein Mensch kann nicht im Licht 
bleiben, solange er in der Finsternis seiner eigenen Überzeugungen wandelt. (Sprüche 12,15; Galater 
5,19-20; 2. Timotheus 3,2-5) 

Konsequenz ist geistliche Trennung zum Schutz der Gemeinde. Paulus begründet, warum eine 
Trennung notwendig ist: Der betreffende Mensch ist bereits innerlich abgekehrt. Die Gemeinde 
handelt also nicht willkürlich, sondern folgt der biblischen Einsicht, dass hartnäckiger Irrtum nicht 
unbegrenzt toleriert werden darf. Das Ziel der Maßnahme ist nicht Bestrafung, sondern Schutz – 
sowohl für die Gemeinde als auch für den Einzelnen. Eine klare Grenze kann helfen, die 
Ernsthaftigkeit der Situation zu erkennen. Damit bleibt die Gemeinde in der Wahrheit verankert und 
wahrt ihre geistliche Gesundheit. (1. Korinther 5,6-8; 2. Thessalonicher 3,14-15; Titus 1,13-14) 

Seite  von 76 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 3,9-11) 

Zusammenfassung:  

Paulus warnt Titus davor, sich mit nutzlosen Streitfragen, Geschlechtsregistern, Gesetzesstreitigkeiten 
und Wortgefechten zu beschäftigen, da sie keinen geistlichen Gewinn bringen und vielmehr schädlich 
und vergeblich sind. Solche Diskussionen lenken vom Wesentlichen ab und fördern Spaltungen. 
Besonders betont wird der Umgang mit sektiererischen Menschen, die sich trotz mehrfacher 
Ermahnung nicht zur Umkehr bewegen lassen. Wer sich hartnäckig spaltet, offenbart eine innere 
Verdorbenheit und steht selbst unter dem Urteil. Paulus ruft dazu auf, klare Grenzen zu ziehen, wenn 
Korrektur dauerhaft abgelehnt wird. Die Gemeinde soll auf gesunde Lehre fokussiert bleiben und 
unnötige Auseinandersetzungen meiden, um geistliche Einheit zu bewahren. 

Anwendungen:  

Geistliche Klarheit wird durch Vermeidung unnützer Streitfragen bewahrt. Paulus unterscheidet 
zwischen heilsnotwendiger Wahrheit und zerstörerischem Streit um Nebensächlichkeiten. Wer sich auf 
Spekulationen konzentriert, verliert den Blick für das Zentrum des Evangeliums. Geistliche Reife zeigt 
sich im Fokus auf das Wesentliche. 

Sektiererisches Verhalten muss erkannt und verantwortungsvoll behandelt werden. Menschen, 
die bewusst Spaltung fördern und Korrektur ablehnen, bringen Unruhe in die Gemeinde. Nach 
geduldiger Ermahnung ist eine klare Trennung notwendig. Die Gemeinde darf nicht zulassen, dass 
Zerstörung unter dem Deckmantel der Lehre geschieht. 

Gesunde Lehre dient der Einheit, nicht der Rechthaberei. Die Priorität liegt auf dem Aufbau und 
der Bewahrung der Gemeinde, nicht auf dem Gewinnen von Diskussionen. Wer aus Gottes Wort lebt, 
sucht nicht den Streit, sondern das geistliche Wachstum. Einheit entsteht durch Wahrheit in Liebe, 
nicht durch argumentative Überlegenheit. 

Seite  von 77 87



8. Glaube zeigt sich in guten Werken (3,12-15) 

8.1. Letzte Anweisungen für Titus zur Unterstützung der 
Mitarbeiter (3,12-13) 

Geistliche Verantwortung schließt praktische Organisation ein. Paulus zeigt durch die Anweisung 
an Titus, wie wichtig konkrete Planung im Dienst für das Evangelium ist. Er nennt Namen, Reiseorte 
und den Wunsch nach persönlicher Begegnung – alles Zeichen gelebter geistlicher Verantwortung. 
Geistlicher Dienst geschieht nicht losgelöst vom Alltag, sondern muss gut organisiert werden. Die 
Koordination zwischen Mitarbeitern, Reisezielen und Zeitpunkten zeigt, dass Effizienz im Dienst ein 
Ausdruck von Weisheit ist. Gottes Werk verdient gute Verwaltung und klares Handeln. Geistlicher 
Eifer und organisatorische Klarheit gehören untrennbar zusammen. (Sprüche 21,5; 1. Korinther 14,40; 
Apostelgeschichte 15,36) 

Diener Gottes arbeiten in bewusster Zusammenarbeit. Paulus plant den Austausch von 
Mitarbeitern im Werk des Herrn, was auf Teamarbeit und gegenseitige Ergänzung hinweist. Artemas 
und Tychikus werden genannt, weil ihre Entsendung Teil eines größeren strategischen Plans ist. Der 
Dienst geschieht nie im Alleingang, sondern in Verbundenheit mit anderen treuen Dienern. Jeder 
Mitarbeiter hat eine spezifische Aufgabe, und Paulus achtet auf ihre Stärken und 
Einsatzmöglichkeiten. Diese Haltung fördert Einheit und Effektivität im Gemeindebau. Die Gemeinde 
profitiert, wenn die Gaben im Leib Christi richtig eingesetzt werden. (1. Korinther 12,4-6; Epheser 
4,11-13; Philipper 2,25) 

Beziehungen im Dienst brauchen persönliche Pflege. Die Bitte, Titus bald in Nikopolis zu treffen, 
zeigt die Bedeutung von persönlicher Gemeinschaft unter geistlichen Leitern. Paulus will nicht nur 
Anweisungen geben, sondern geistlich verbunden bleiben. Der Austausch von Dienern Gottes auf 
Augenhöhe stärkt die Treue im Dienst. Solche Treffen dienen der Ermutigung, Korrektur und 
Stärkung. Gemeinsame Zeiten im Glauben tragen dazu bei, geistliche Vision zu bewahren. Auch 
geistliche Leiter brauchen Begegnung und Rückbindung. (Römer 1,11-12; 2. Korinther 7,6-7; 3. 
Johannes 1,14) 

Wer waren die drei Männer, Artemas, Tychikus und Nikopolis?: 

„Artemas“. Artemas war ein vertrauter Mitarbeiter des Paulus, über den sonst nichts 
Näheres bekannt ist. Obwohl die Bibel keine weiteren Informationen über ihn gibt, ist seine 

Seite  von 78 87



Erwähnung ein Hinweis auf seine geistliche Zuverlässigkeit. Paulus war bereit, ihn als 
potenziellen Nachfolger für Titus in Kreta einzusetzen. Seine Nennung zeigt, dass geistliche 
Verfügbarkeit und Treue auch ohne große Bekanntheit wertvoll für den Dienst sind. (2. 
Timotheus 2,2) 

„Tychikus“. Tychikus war ein bewährter und treuer Mitarbeiter des Paulus mit 
vielfältigen Diensterfahrungen. Er begleitete Paulus auf Missionsreisen, war Bote für 
mehrere Briefe und ein verlässlicher Diener in herausfordernden Situationen. In Kolosser 4,7 
wird er als „geliebter Bruder“ und „treuer Diener“ bezeichnet. Seine Bereitschaft, im 
Hintergrund zu dienen, macht ihn zu einem Vorbild für geistliche Mitarbeit. (Apostelgeschichte 
20,4; Kolosser 4,7; Epheser 6,21) 

„Nikopolis“. Nikopolis war der geplante Überwinterungsort des Paulus und strategisch 
für die Missionsarbeit gewählt. Der Name bedeutet „Siegesstadt“ und war im Römischen 
Reich mehrfach vergeben. Das hier gemeinte Nikopolis lag wahrscheinlich in Südgriechenland, 
an einem verkehrstechnisch günstigen Ort. Paulus wollte dort überwintern und möglicherweise 
weitere Missionsvorbereitungen treffen. Orte waren für Paulus nie zufällig – sie dienten dem 
Evangelium. (Römer 15,24; 1. Korinther 16,6) 

Treue Mitarbeiter im Dienst sollen praktisch unterstützt werden. Paulus weist Titus an, Zenas und 
Apollos sorgfältig auszurüsten für ihre Weiterreise. Diese Anweisung betont, dass geistlicher Dienst 
nicht nur Predigt oder Lehre umfasst, sondern auch Fürsorge für die Bedürfnisse der Diener Gottes. Es 
geht um Verpflegung, Reisevorbereitung und andere praktische Aspekte. Die Gemeinde ist 
aufgefordert, Mitarbeiter zu ehren, indem sie für ihre Versorgung sorgt. Wer das Evangelium dient, 
verdient Unterstützung, damit er sich auf den geistlichen Auftrag konzentrieren kann. Solche Fürsorge 
zeigt geistliche Reife und Verbundenheit im Leib Christi. (Römer 12,13; 1. Korinther 9,14; Galater 
6,6) 

Mitarbeit im Reich Gottes braucht Vorbereitung und Zuverlässigkeit. Zenas und Apollos sollen 
nicht mit Mangel oder Ungewissheit aufbrechen müssen. Paulus erwartet von Titus und der Gemeinde 
eine vorausschauende und gewissenhafte Unterstützung. Dadurch wird klar: Der Dienst für Christus 
soll mit Würde und Sorgfalt geschehen. Es genügt nicht, geistlich zu denken, aber praktische Hilfe zu 
vernachlässigen. Diener Gottes sollen wissen, dass sie getragen werden. Dieser Auftrag zeigt, wie sehr 
Gott sich um die äußeren Umstände seiner Mitarbeiter kümmert. (Sprüche 3,27; 2. Korinther 8,13-14; 
Philipper 4,16-18) 

Seite  von 79 87



Wer waren die beiden Männer, Zenas und Apollos?:  

„Zenas“. Zenas war ein gläubiger Mann mit juristischer Ausbildung, vermutlich im 
biblischen oder römischen Recht. Über Zenas ist sonst nichts bekannt, doch seine Erwähnung 
zeigt, dass auch Menschen mit fachlicher Kompetenz im Dienst für das Evangelium gebraucht 
wurden. Ob er Gesetzeslehrer im jüdischen oder im römischen Sinne war, bleibt offen. Wichtig 
ist: Er war Teil des Teams, das mit Apollos unterwegs war, und erhielt von Paulus besondere 
Unterstützung. Seine geistliche Bedeutung liegt nicht in seiner Bekanntheit, sondern in seiner 
Bereitschaft zum Dienst. (Römer 12,6-8; 1. Korinther 12,4-7; 2. Timotheus 2,15) 

„Apollos“. Apollos war ein gebildeter, kraftvoller Bibellehrer mit tiefem Einfluss auf die 
junge Christenheit. Er stammte aus Alexandria, war redegewandt, kannte die Schrift gut und 
wurde durch Priscilla und Aquila im Evangelium unterwiesen. Seine Lehrgabe nutzte er für die 
Erbauung der Gemeinde, besonders in Korinth. Gleichzeitig war er mit Problemen der 
Parteibildung konfrontiert, da sich einige Gläubige zu sehr auf ihn statt auf Christus bezogen. 
Dennoch blieb er ein treuer Mitarbeiter im Dienst des Herrn. (Apostelgeschichte 18,24-28; 1. 
Korinther 1,11-12; 1. Korinther 3,4-6) 

Großzügigkeit im Dienst ist Ausdruck gelebten Glaubens. Die Sorge um Zenas und Apollos ist 
nicht nur organisatorisch, sondern auch geistlich bedeutsam. Wer gibt und unterstützt, hat Anteil am 
Dienst des anderen. Großzügigkeit zeigt, dass der Glaube nicht bei Worten stehen bleibt, sondern sich 
im Handeln bewährt. Die Unterstützung von treuen Arbeitern trägt zur Ausbreitung des Evangeliums 
bei. Es ist ein geistlicher Dienst, der Gott gefällt. Paulus betont, dass keine Not entstehen soll – ein 
Zeichen echter Fürsorge. (Hebräer 13,16; 3. Johannes 1,6-8; Lukas 16,10) 

8.2. Die Notwendigkeit guter Werke für einen fruchtbaren Glauben 
(3,14) 

Guter Wandel zeigt sich in der Bereitschaft zu guten Werken. Paulus ruft dazu auf, dass Gläubige 
lernen, sich guten Werken zu widmen. Damit meint er nicht einmalige Taten, sondern eine 
Lebenshaltung, die sich in tätiger Nächstenliebe ausdrückt. Der Glaube bleibt nicht theoretisch, 
sondern wird durch praktische Hilfe sichtbar. Glaube ohne Werke ist tot, deshalb gehört beides 
zusammen. Wer in Christus lebt, wird durch Liebe und Fürsorge für andere gekennzeichnet. Die 
Bereitschaft zum Dienen wird zur Frucht echter Nachfolge. (Jakobus 2,17; Galater 5,6; Matthäus 5,16) 

Seite  von 80 87



Gute Werke müssen geübt und gelernt werden. Paulus spricht bewusst vom „Lernen“, was zeigt, 
dass geistlich motivierter Dienst ein Prozess ist. Christen sollen in guten Werken wachsen, nicht nur 
spontan reagieren. Geistliche Reife zeigt sich darin, dass Gutes geübt und gefördert wird. Die 
Gemeinde ist aufgefordert, dieses Lernen bewusst zu fördern und zu begleiten. Durch Vorbilder, 
Unterweisung und konkrete Gelegenheiten kann dieses Wachstum stattfinden. Es geht um die bewusste 
Ausbildung eines Lebensstils im Licht des Evangeliums. (Hebräer 10,24; Epheser 2,10; Philipper 
1,9-11) 

Glaube wird in konkreten Lebenssituationen praktisch. Das Ziel guter Werke ist nicht 
Selbstverwirklichung, sondern das Erfüllen notwendiger Bedürfnisse. Es geht um echte Nöte und 
konkrete Hilfe. Paulus möchte, dass Gläubige Verantwortung in ihrem Umfeld übernehmen. Das 
schließt Fürsorge, Unterstützung, Dienst am Nächsten und gesellschaftliches Engagement mit ein. Ein 
lebendiger Glaube reagiert auf das, was im Leben anderer fehlt. So wird der Charakter Christi sichtbar. 
(Lukas 10,33-37; 1. Johannes 3,17-18; Titus 2,14) 

Untätigkeit widerspricht dem Wesen des Evangeliums. Paulus warnt davor, „unfruchtbar“ zu sein, 
was geistliche Passivität und Gleichgültigkeit meint. Der Glaube, der nicht handelt, verfehlt sein Ziel. 
Eine Gemeinde, die sich nicht um gute Werke bemüht, verliert an Kraft und Zeugnis. Unfruchtbarkeit 
steht im Widerspruch zum Leben im Geist, das zur Frucht führt. Wer in Christus lebt, bleibt nicht 
passiv, sondern wird vom Evangelium zum Handeln gedrängt. Geistliches Wachstum zeigt sich in 
tatkräftiger Liebe. (Johannes 15,2-5; Kolosser 1,10; 2. Petrus 1,8) 

8.3. Der abschließende Gruß und der Segen für die Gemeinde 
(3,15) 

Persönliche Grüße zeigen die herzliche Verbundenheit im Dienst. Paulus beendet den Brief mit 
einem persönlichen Gruß, der die enge Beziehung unter den Mitarbeitern im Evangelium 
widerspiegelt. Diese Grüße sind nicht nur formale Floskeln, sondern Ausdruck echter geistlicher 
Gemeinschaft. Auch wenn die Apostel mit Lehrautorität auftraten, waren sie dennoch tief in das Leben 
und die Beziehungen der Gemeinde eingebunden. Der Dienst für Christus ist kein isoliertes Wirken, 
sondern geschieht im Kontext gegenseitiger Liebe und Fürsorge. Gemeinschaft unter Gläubigen ist 
eine geistliche Ressource, die stärkt und ermutigt. Solche Verbundenheit ist ein Merkmal gesunder 
Gemeindekultur. (Römer 16,1-16; Philipper 1,3-5; Kolosser 4,7-14) 

Seite  von 81 87



Gnade ist das letzte Wort, das die Gemeinde prägt. Paulus schließt mit einem Segenswunsch, der 
die zentrale Bedeutung der Gnade Gottes betont. Diese Gnade ist nicht nur Grundlage der Errettung, 
sondern auch Quelle für das tägliche Leben im Glauben. Sie ist unverdiente Zuwendung Gottes, die 
Kraft zur Nachfolge gibt und das Herz mit Frieden erfüllt. Indem Paulus die Gnade betont, erinnert er 
die Gläubigen an ihre Abhängigkeit von Gottes Wirken. Kein Werk, keine Anstrengung und kein 
Dienst kann ohne sie Bestand haben. Gnade bleibt das Fundament allen geistlichen Lebens. (2. 
Korinther 13,13; Epheser 2,8-9; Hebräer 4,16) 

Frieden in der Gemeinde wird durch gelebte Gemeinschaft gestärkt. Die Formulierung „alle, die 
uns lieben im Glauben“ zeigt, dass geistliche Gemeinschaft nicht auf Sympathie, sondern auf einer 
gemeinsamen Grundlage beruht: dem Glauben an Christus. Diese Verbundenheit schafft echten 
Frieden, auch über persönliche Unterschiede hinaus. Wer im Glauben verbunden ist, lebt in einer 
Einheit, die menschlich nicht machbar ist, aber geistlich real. In dieser Atmosphäre kann geistliches 
Wachstum geschehen. Die Gemeinde braucht solche tragfähige Beziehungen, die auf Wahrheit und 
Liebe gegründet sind. (Johannes 17,21; 1. Johannes 1,3; Epheser 4,3) 

Seite  von 82 87



Zusammenfassung und Anwendungen (Titus 3,12-15) 

Zusammenfassung:  

Paulus beendet den Brief mit persönlichen Anweisungen und Grüßen. Er bittet Titus, möglichst bald 
nach Nikopolis zu kommen, wo er den Winter verbringen will. Zenas, den Gesetzesgelehrten, und 
Apollos soll Titus sorgfältig ausstatten und auf die Reise senden, damit es ihnen an nichts fehlt. 
Zugleich erinnert Paulus daran, dass auch die Gläubigen auf Kreta lernen sollen, sich in guten Werken 
zu üben, besonders wenn es um dringende Bedürfnisse geht – damit ihr Leben nicht unfruchtbar bleibt. 
Die Grüße am Ende zeigen die persönliche Verbundenheit innerhalb der missionarischen 
Gemeinschaft. Der Schlusssegen fasst die geistliche Atmosphäre des Briefes zusammen: „Die Gnade 
sei mit euch allen.“ Paulus verbindet geistliche Wahrheit mit praktischer Fürsorge und endet mit einem 
Aufruf zu tätiger Nächstenliebe. 

Anwendungen:  

Geistliche Gemeinschaft zeigt sich in praktischer Unterstützung. Die Sorge um reisende 
Mitarbeiter ist Ausdruck echter Verbundenheit im Dienst. Paulus verbindet geistliche Lehre mit 
konkreter Fürsorge. Liebe zum Nächsten zeigt sich auch in der Bereitschaft zu helfen. 

Gute Werke sind Ausdruck geistlicher Fruchtbarkeit. Gläubige sollen lernen, Verantwortung für 
konkrete Bedürfnisse zu übernehmen. Geistliches Leben zeigt sich nicht nur im Hören, sondern im 
Handeln. Wer die Gnade verstanden hat, wird zum Werkzeug des Segens. 

Gottes Gnade umschließt das Leben der Gemeinde bis zuletzt. Der Schlusssegen erinnert daran, 
dass alle geistliche Arbeit von Gnade getragen ist. Die Gemeinde lebt nicht aus eigener Kraft, sondern 
aus dem, was Gott schenkt. Gnade ist nicht nur der Anfang, sondern auch das Ziel allen geistlichen 
Handelns. 

Seite  von 83 87



In diesem Sinne,  

Soli Deo Gloria,  

allein GOTT die Ehre. 

Seite  von 84 87



Quellen 
• Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany: 

Deutsche Bibelgesellschaft. (UBS5) 

• Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)  

• Brannan, R. und Loken, I. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA: 
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB) 

• CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)  

• Constable, T. (2003) Tom Constable’s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software. 

• Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN) 

• Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. Edition CSV 
Hückeswagen. 7. Auflage (2015). Hückeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV) 

• Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft. 
(ELB 2006) 

• Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed. 
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)  

• Holmes, M.W. (2011–2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of 
Biblical Literature. (SBLGNT) 

• Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen: 
FriedensBote. (BidF) 

• Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life. 
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic 
Commentary). 

• Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI: 
Zondervan Publishing House. 

• Litfin, A.D. (1985) „Titus“, in Walvoord, J.F. und Zuck, R.B. (Hrsg.) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Luther, M. (2017) Die Bibel nach Martin Luthers Übersetzung, revidiert 2017 mit Lemmatisierung. 
revidierten Fassung. Herausgegeben von Evangelischen Kirche in Deutschland. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft. 

• Luther, M. (1984) Die Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers (1984); Bible. German. Die 
Bibel nach der Übersetzung Martin Luthers (1984). Deutsche Bibelgesellschaft. 

Seite  von 85 87



• MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth. 
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT) 

• MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN: 
W Pub. Group. 

• MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers. 

• MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)  

• McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson. 

• Menge, H. (2024) Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Bellingham: Logos. 

• Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament, 
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev. 
ed.). London; New York: United Bible Societies. 

• Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words. 
Grand Rapids, MI: Zondervan.  

• Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an 
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft. 

• Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson 
Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources. 

• Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth. 
Chicago, IL: Moody Press. (RBT) 

• Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed. 
Chicago: Moody Press, S. 1863–1864.  

• Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Dübendorf: SCM 
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield) 

• Schlachter, F.E. (Übers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva; 
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)  

• Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New 
Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications. 

• Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3) 

• The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB) 

• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

Seite  von 86 87



• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

• Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan. 

• Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)  

• Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele. 
Bellingham, WA: Lexham Press. 

Seite  von 87 87


	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Die Gemeinde
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1. Gesunde Lehre und Leitung in der Gemeinde (Titus 1)
	1. Titus – Ein Diener im Auftrag Gottes (1,1-4)
	1.1. Paulus als Knecht Gottes und Apostel Jesu Christi (1,1)
	1.2. Der Glaube der Auserwählten und die Erkenntnis der Wahrheit (1,1-2)
	1.3. Die Verheißung des ewigen Lebens durch Gott (1,2-3)
	1.4. Titus als wahrer Sohn im gemeinsamen Glauben (1,4)

	2. Gottes Maßstab für Älteste (1,5-9)
	2.1. Die Einsetzung von Ältesten als geistliche Notwendigkeit (1,5)
	2.2. Die charakterlichen Anforderungen an einen Ältesten (1,6-8)
	2.3. Die Aufgabe eines Ältesten: Festhalten an der gesunden Lehre (1,9)

	3. Irrlehrer in der Gemeinde entlarven (1,10-16)
	3.1. Irrlehrer bringen Unordnung und führen Menschen in die Irre (1,10-11)
	3.2. Die falsche Frömmigkeit der Irrlehrer wird entlarvt (1,12-14)
	3.3. Wahre Reinheit kommt aus dem Herzen (1,15-16)

	Teil 2. Heiliges Leben als Zeugnis für Christus (Titus 2)
	4. Gesunde Lehre für ein geheiligtes Leben (2,1-10)
	4.1. Die Verantwortung zur gesunden Lehre in der Gemeinde (2,1)
	4.2. Ermahnung für ältere Männer (2,2)
	4.3. Ermahnung für ältere Frauen (2,3)
	4.4. Junge Frauen und Männer im Glauben stärken (2,4-6)
	4.5. Titus als Vorbild in guten Werken und gesunder Lehre (2,7-8)
	4.6. Die Verantwortung der Sklaven (2,9-10)

	5. Die Gnade Gottes verändert Menschen (2,11-15)
	5.1. Die Gnade Gottes ist erschienen zur Rettung aller Menschen (2,11)
	5.2. Die Gnade erzieht uns zu einem geheiligten Leben (2,12)
	5.3. Die Hoffnung auf die Erscheinung Christi als Motivation zur Heiligung (2,13)
	5.4. Das Ziel von Jesu Erlösung: Ein reines Volk für gute Werke (2,14)
	5.5. Die Autorität von Titus in der Verkündigung der Wahrheit (2,15)

	Teil 3. Praktischer Glaube in der Gesellschaft (Titus 3)
	6. Christlicher Wandel in einer gottlosen Welt (3,1-8)
	6.1. Gehorsam gegenüber Obrigkeiten und ein friedfertiges Leben (3,1-2)
	6.2. Die Vergangenheit der Gläubigen (3,3)
	6.3. Die rettende Barmherzigkeit Gottes durch Wiedergeburt (3,4-6)
	6.4. Gerechtfertigt aus Gnade (3,7)
	6.5. Das Bekenntnis zur Wahrheit und das Festhalten an guten Werken (3,8)

	7. Der richtige Umgang mit Streit und Irrlehre (3,9-11)
	7.1. Sinnlose Streitfragen und spekulative Diskussionen vermeiden (3,9)
	7.2. Ein sektiererischer Mensch soll nach Ermahnung gemieden werden (3,10)
	7.3. Die Verdorbenheit und Selbstverurteilung von Irrlehrern (3,11)

	8. Glaube zeigt sich in guten Werken (3,12-15)
	8.1. Letzte Anweisungen für Titus zur Unterstützung der Mitarbeiter (3,12-13)
	8.2. Die Notwendigkeit guter Werke für einen fruchtbaren Glauben (3,14)
	8.3. Der abschließende Gruß und der Segen für die Gemeinde (3,15)

	Quellen

