
Jakobus   

Praktisches Leben aus echtem Glauben 

 Stand: November 2025  

von  
  Paul Timm 



Seite  von 2 93



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: November 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der 
persönlichen Übersetzung des Autors. 

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibelübersetzungen und ihre Abkürzungen sind im Vorwort 
zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erläutert. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 93



Gliederung 
Impressum / Copyright-Seite	  3

Gliederung	  4

Einführung	  7
1. Titel und Art des Buches	  7

2. Autor, Zeit und Abfassung	  8

3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld	  10

4. Historische und theologische Themen	  11

4.1. Historische Themen	  11

4.2. Theologische Themen	  11

5. Biblische Lehre des Buches	  13

5.1. Die Schrift	  13

5.2. Gott der Vater	  13

5.3. Gott der Sohn	  14

5.4. Gott der Heilige Geist	  14

5.5. Der Mensch und die Sünde	  15

5.6. Die Erlösung	  15

5.7. Die Gemeinde	  16

5.8. Engel, Satan und Dämonen	  16

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen	  17

6. Grobgliederung	  18

7. Zusammenfassung und Anwendungen	  21

7.1. Zusammenfassung	  21

7.2. Anwendungen	  21

8. Studienfragen zum Weiterdenken	  22

Kommentierung	  24
Teil 1. Seid standhaft im Glauben (Jakobus 1,1-27)	  24

1. Anrede und Begrüßung (1,1)	  24

2. Freut euch in verschiedenen Prüfungen (1,2-12)	  25

Seite  von 4 93



2.1. Die richtige Haltung in Prüfungen (1,2)	  25

2.2. Der Nutzen von Prüfungen (1,3-4)	  25

2.3. Die Hilfe in Prüfungen (1,5-12)	  26

3. Widerstand in tödlicher Versuchung (1,13-18)	  30

3.1. Die Quelle der Versuchung (1,13-14)	  30

3.2. Die Schritte in der Versuchung (1,15-16)	  31

3.3. Die Lösung für die Versuchung (1,17-18)	  32

4. Ruhe in der göttlichen Wahrheit (1,19-27)	  34

4.1. Die Aufnahmebereitschaft für das Wort (1,19-21)	  34

4.2. Der Gehorsam gegenüber dem Wort (1,22-25)	  35

4.3. Die Hingabe gegenüber dem Wort (1,26-27)	  37

Teil 2. Mitgefühl und Dienst am Nächsten (Jakobus 2,1-26)	  40

5. Andere annehmen (2,1-13)	  40

5.1. Die Höflichkeit gegenüber allen (2,1-4)	  40

5.2. Das Mitgefühl für alle (2,5-9)	  41

5.3. Die Zuverlässigkeit in allem (2,10-13)	  43

6. Wahren Glauben durch Werke zeigen (2,14-26)	  46

6.1. Der Ausdruck des wahren Glaubens (2,14-17)	  46

6.2. Die Beweise des wahren Glaubens (2,18-20)	  47

6.3. Die Beispiele für wahren Glauben (2,21-26)	  48

Teil 3. Redet mit Bedacht und Weisheit (Jakobus 3,1-18)	  53

7. Das Reden kontrollieren (3,1-12)	  53

7.1. Die Zunge ist mächtig (3,1-5)	  53

7.2. Die Zunge ist verderblich (3,6-8)	  54

7.3. Die Zunge ist verunreinigt (3,9-12)	  56

8. Das Denken kultivieren (3,13-18)	  58

8.1. Die Weisheit ist demütig (3,13)	  58

8.2. Die Weisheit ist gnädig (3,14-16)	  59

8.3. Die Weisheit ist friedfertig (3,17-18)	  60

Seite  von 5 93



Teil 4. Aufruf zur Reue und Demut (Jakobus 4,1-17)	  63

9. Verwandle Hass in Demut (4,1-6)	  63

9.1. Die Ursachen von Konflikten (4,1-2)	  63

9.2. Die Konsequenz von Konflikten (4,3-4)	  64

9.3. Die Lösung für Konflikte (4,5-6)	  65

10. Verwandle Ungerechtigkeit in Gerechtigkeit (4,7-12)	  68

10.1. Die Aufforderung zur Gerechtigkeit (4,7-9)	  68

10.2. Die Vorteile der Gerechtigkeit (4,10-11)	  69

10.3. Die Urheber der Gerechtigkeit (4,12)	  70

11. Verwandle Selbstüberhebung in Glauben (4,13-17)	  73

11.1. Die Erklärung der Selbstüberhebung (4,13)	  73

11.2. Die Achtung der Selbstüberhebung (4,14)	  73

11.3. Die Auflösung der Selbstüberhebung (4,15-17)	  74

Teil 5. Sorgt füreinander (Jakobus 5,1-20)	  77

12. Gemeinsamer Besitz (5,1-6)	  77

12.1. Die Aufforderung an die gottlosen Reichen (5,1)	  77

12.2. Das Verderben der gottlosen Reichen (5,2–3)	  77

12.3. Die Verurteilung durch Reichtum (5,4-6)	  78

13. Die Mahnung zur Geduld (5,7-12)	  81

13.1. Das Wesen der Geduld (5,7-9)	  81

13.2. Die Beispiele für Geduld (5,10-11)	  82

13.3. Der Beweis der Geduld (5,12)	  83

14. Das gemeinsame Gebet (5,13-20)	  85

14.1. Die Sensibilität für die Nöte der Gläubigen (5,13)	  85

14.2. Die Hilfe für die Nöte der Gläubigen (5,14-18)	  85

14.3. Die Bedeutung der Nöte der Gläubigen (5,19-20)	  88

Quellen	 92

Seite  von 6 93



Einführung  
1. Titel und Art des Buches 
Der Jakobusbrief ist Teil der sogenannten katholischen Briefe mit universeller Ausrichtung. Die 
Bezeichnung „katholisch“ bedeutet hier „allgemein“ - der Brief richtet sich nicht an eine einzelne 
Gemeinde, sondern an die zwölf Stämme in der Zerstreuung, also an jüdische Christen überall. Diese 
breite Zielgruppe zeigt, dass die Inhalte des Briefes für die universale Gemeinde von Bedeutung sind. 
Gemeinsam mit anderen Briefen wie 1. Petrus oder Judas bildet er eine eigene Gruppe im Neuen 
Testament, die sich durch ihre praktische und seelsorgerliche Orientierung auszeichnet. Der 
Jakobusbrief ist daher ein wichtiger Teil der apostolischen Gesamtverkündigung an die frühe 
Christenheit. (Jakobus 1,1; 1. Petrus 1,1; Judas 1) 

Der Jakobusbrief ist ein allgemein-lehrhafter Brief mit praktischem Charakter. Sein Stil ist klar, 
fordernd und stark anwendungsbezogen. Jakobus spricht die Gläubigen in einer Lebenssituation an, 
die von Zerstreuung, Prüfungen und sozialen Spannungen geprägt ist. Anstatt theologische Konzepte 
systematisch zu entfalten, ruft der Brief zur Umsetzung des Glaubens im Alltag auf. Besonders betont 
wird der Zusammenhang zwischen Glauben und Handeln, was den Brief bis heute zu einem sehr 
direkten und lebensnahen Zeugnis macht. (Jakobus 1,22-27; 2,14-26) 

Die Anrede des Briefes unterstreicht seine breite Zielgruppe unter jüdischen Christen. Mit der 
Formulierung „an die zwölf Stämme in der Zerstreuung“ richtet sich Jakobus an Gläubige mit 
jüdischem Hintergrund, die durch Verfolgung und soziale Umbrüche weit verstreut lebten. Diese 
Adressierung verdeutlicht, dass Jakobus ihre Lebenssituation kennt und sie gezielt seelsorgerlich 
stärken möchte. Der Brief ist also nicht nur allgemein, sondern auch kulturell sensibel, weil er sowohl 
Glaubensüberzeugung als auch die soziale Realität seiner Leser im Blick hat. (Apostelgeschichte 
11,19; Jakobus 1,1; Galater 2,12) 

Seite  von 7 93



2. Autor, Zeit und Abfassung 
Jakobus, der Bruder Jesu, war ein zentraler Leiter der Jerusalemer Urgemeinde. Er war nicht 
einer der Zwölf, sondern ein Halbbruder Jesu, der ursprünglich nicht an ihn glaubte. Doch nach der 
Auferstehung begegnete ihm Jesus persönlich, was Jakobus tief veränderte und zum Glauben führte. In 
der Urgemeinde wuchs er zu einer geistlichen Autorität heran und wurde bekannt für seine 
Gerechtigkeit, Weisheit und Demut. Als „Säule“ der Gemeinde war er maßgeblich am Apostelkonzil 
beteiligt und vermittelte zwischen Juden- und Heidenchristen. Seine Position prägte den Brief in Stil, 
Inhalt und Zielrichtung. (Markus 6,3; 1. Korinther 15,7; Galater 2,9) 

Der Jakobusbrief zählt zu den frühesten Schriften des Neuen Testaments. Die Hinweise im Brief 
deuten auf eine Entstehung vor dem Apostelkonzil hin, also zwischen 44 und 49 n. Chr. Die Sprache ist 
jüdisch geprägt, ohne direkten Bezug auf Konflikte mit Heidenchristen oder entwickelter 
Gemeindestruktur. Die Empfänger sind zerstreute jüdische Christen, die unter Verfolgung und 
sozialem Druck stehen. Die frühe Datierung verleiht dem Brief besonderes Gewicht, da er authentisch 
in die Zeit nach Jesu Auferstehung hineinwirkt und ein unmittelbares Zeugnis des apostolischen 
Glaubens vermittelt. (Jakobus 1,1; Apostelgeschichte 11,19; Jakobus 2,2) 

Jakobus starb als Märtyrer - sein Tod unterstreicht die Ernsthaftigkeit seines Zeugnisses. 
Frühchristliche und jüdische Quellen berichten, dass Jakobus etwa im Jahr 62 n. Chr. in Jerusalem 
hingerichtet wurde. Nach Josephus wurde er vom Hohenpriester Ananus unter falscher Anklage 
gesteinigt. Hegesippus beschreibt, wie er von der Tempelzinne gestoßen und dann erschlagen wurde, 
weil er sich weigerte, Jesus zu verleugnen. In seinen letzten Worten betete er für seine Feinde, wie 
einst Jesus selbst. Dieser gewaltsame Tod zeigt die Glaubensüberzeugung des Verfassers und macht 
seinen Brief zu einem lebendigen Zeugnis der Treue bis in den Tod. (Josephus, Antiquitates 20,9; 
Eusebius, Kirchengeschichte 2,23; Jakobus 5,6) 

• Laut dem Historiker Josephus wurde er etwa im Jahr 62 n.Chr. als Märtyrer hingerichtet.  

• Flavius Josephus war ein jüdischer Historiker des 1. Jahrhunderts, der in seinem Werk „Jüdische 
Altertümer“ (Antiquitates Judaicae) über den Tod von Jakobus berichtete. In Buch 20, Kapitel 9, 
Absatz 1 schreibt Josephus: 

„Ananus, der Hohepriester, der Sohn des Annas, ein Mann, der hart und von der Sektiererei der 
Sadduzäer war, rief den Rat der Richter zusammen und brachte vor ihn den Bruder Jesu, der 
Christus genannt wird, dessen Name Jakobus war, und einige andere. Er klagte sie an, das Gesetz 
übertreten zu haben, und überlieferte sie, um gesteinigt zu werden.“ 

Seite  von 8 93



• Es gibt auch christliche Traditionen, die den Tod von Jakobus beschreiben. Eine wichtige Quelle ist 
Hegesippus, ein christlicher Schriftsteller des 2. Jahrhunderts, dessen Werke von Eusebius von 
Caesarea, einem frühen Kirchenhistoriker, zitiert werden. Eusebius berichtet in seiner 
„Kirchengeschichte“ (Historia Ecclesiastica), Buch 2, Kapitel 23: 

„Nachdem sie Jakobus auf die Zinne des Tempels hinaufgeführt hatten, schrien die Scharführer 
der Juden, die Schriftgelehrten und Pharisäer: 'O gerechter Mann, dem wir alle gehorchen 
müssen, da das Volk irrt und Jesus folgt, dem Gekreuzigten, so sage uns, was ist die Tür zu 
Jesus?' Und er antwortete mit lauter Stimme: 'Warum fragt ihr mich nach dem Menschensohn? 
Er sitzt im Himmel zur Rechten der großen Kraft und wird kommen auf den Wolken des Himmels.' 
Viele wurden überzeugt und verherrlichten das Zeugnis des Jakobus und sagten: 'Hosanna dem 
Sohn Davids!' Dann sagten die Schriftgelehrten und Pharisäer zueinander: 'Wir haben schlecht 
gehandelt, indem wir diesen so Zeugnis ablegen ließen für Jesus. Lasst uns hinaufgehen und ihn 
hinunterwerfen, damit sie sich fürchten und nicht glauben.' Und sie riefen: 'Oh, oh, sogar der 
Gerechte ist in die Irre gegangen!' Dann gingen sie hinauf und warfen den Gerechten hinunter. 
Und sie sagten zueinander: 'Lasst uns Jakobus, den Gerechten, steinigen.' Und sie begannen, ihn 
zu steinigen, da er nicht tot war, und er wandte sich und kniete nieder und sagte: 'Ich bitte dich, 
Herr Gott und Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.' Und während sie ihn so 
steinigten, schlug ihn einer der Priester, der unter ihnen war, mit der Keule, mit der er den Stoffe 
wrang, auf den Kopf, und so erlitt er das Martyrium.“ 

Seite  von 9 93



3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld 
Der Jakobusbrief richtet sich an jüdische Christen in der Zerstreuung. Mit der Anrede an die 
„zwölf Stämme“ wird deutlich, dass der Brief ursprünglich an Gläubige mit jüdischem Hintergrund 
gerichtet ist, die aufgrund von Verfolgung außerhalb Israels lebten. Diese Formulierung erinnert an das 
alttestamentliche Gottesvolk und betont die Kontinuität im Heilsplan Gottes. Die Zerstreuung war 
nicht nur geografisch, sondern auch geistlich eine Herausforderung, da diese Gläubigen oft isoliert, 
bedrängt und von ihrer Heimat entfremdet waren. Jakobus spricht sie in ihrer Notlage an, ohne dabei 
auf eine bestimmte Region oder Gemeinde einzugehen - der Brief ist dadurch zugleich konkret und 
überzeitlich gültig. (Jakobus 1,1; Apostelgeschichte 8,1; 1. Petrus 1,1) 

Die Adressaten standen unter sozialem und geistlichem Druck. Viele der angesprochenen Christen 
litten unter wirtschaftlicher Ausgrenzung, sozialer Ungerechtigkeit und religiöser Ablehnung - sowohl 
von der heidnischen Umwelt als auch von der jüdischen Synagoge. Jakobus greift diese Spannungen 
auf und stellt klare Kontraste zwischen Reichen und Armen dar, nicht um Klassenkampf zu fördern, 
sondern um Gerechtigkeit, Demut und gegenseitige Fürsorge einzufordern. Sein Ton ist direkt und 
prophetisch - er konfrontiert, tröstet und ermutigt zugleich. Der Glaube soll sich gerade in solchen 
Lebensumständen als echt und wirksam erweisen. (Jakobus 2,1-7; 5,1-6) 

Jakobus ruft seine Leser zu einem sichtbaren, gelebten Glauben auf. Inmitten der 
Herausforderungen erinnert der Brief daran, dass echter Glaube nicht nur im Hören, sondern im 
Handeln sichtbar wird. Jakobus fordert seine Leser auf, nicht durch äußeren religiösen Schein zu 
leben, sondern durch gelebte Barmherzigkeit, Geduld, Demut und Gemeinschaft. Besonders in Zeiten 
der Zerstreuung wird die Echtheit des Glaubens geprüft - durch Worte, Werke, Umgang mit Reichtum, 
mit der Zunge, mit Krankheit und mit dem Nächsten. Der Brief ruft dazu auf, inmitten von 
Zerbrochenheit und Spannungen eine geisterfüllte, praktische Frömmigkeit zu leben. (Jakobus 
1,22-27; 3,1-12; 5,13-20) 

Seite  von 10 93



4. Historische und theologische Themen 

4.1. Historische Themen 
Der Jakobusbrief entstand in einer Zeit zunehmender Verfolgung. Viele jüdische Christen waren 
nach der Steinigung des Stephanus und unter der wachsenden Ablehnung durch Synagogen und 
Gesellschaft zerstreut. In dieser Lage fehlte ihnen nicht nur sozialer Rückhalt, sondern auch geistliche 
Orientierung. Jakobus schreibt als Hirte in eine Situation des Drucks, in der die Versuchung bestand, in 
Passivität oder Anpassung zu verfallen. Er fordert seine Leser heraus, standhaft zu bleiben, Weisheit zu 
suchen und in Prüfungen zu reifen. Gerade in schwierigen Zeiten soll der Glaube nicht weichen, 
sondern tiefer werden. (Apostelgeschichte 8,1; Jakobus 1,2-5) 

Soziale Spannungen prägten das Leben der frühen Christen. Der Jakobusbrief macht deutlich, dass 
Ungerechtigkeit und Bevorzugung unter Gläubigen keine Seltenheit waren. Reiche wurden bevorzugt 
behandelt, Arme benachteiligt, was das Wesen des Evangeliums entstellte. Jakobus stellt sich scharf 
gegen diese Missstände und warnt vor dem Gericht über die Unterdrückung der Schwachen. Sein 
Aufruf zur Gerechtigkeit zeigt, dass echter Glaube sich nicht in religiösen Floskeln erschöpft, sondern 
soziale Verantwortung einschließt. Der Umgang mit Besitz, Reichtum und den Armen ist Prüfstein 
eines glaubwürdigen Christseins. (Jakobus 2,1-9; 5,1-6) 

4.2. Theologische Themen 
Glaube ohne Werke ist tot - nur gelebter Glaube zählt. Ein Hauptanliegen des Jakobusbriefes ist 
die Verbindung von Glaube und praktischem Leben. Der Verfasser betont, dass ein bloßes Bekenntnis 
nicht genügt - der Glaube muss sich in Taten der Barmherzigkeit, der Demut und der 
Selbstbeherrschung zeigen. Jakobus widerspricht nicht Paulus, sondern betont eine andere Seite: den 
sichtbaren Ausdruck des Glaubens. Ein toter Glaube ohne Werke hat keine rettende Kraft, weil er kein 
echtes Vertrauen widerspiegelt. (Jakobus 2,14-26; Matthäus 7,16-20) 

Prüfungen stärken den Glauben, Versuchungen gefährden ihn. Der Brief unterscheidet deutlich 
zwischen göttlich zugelassenen Prüfungen, die zur Reifung führen, und Versuchungen, die aus 
menschlicher Begierde entstehen. Christen sind dazu berufen, in Prüfungen standhaft zu bleiben und 
Weisheit bei Gott zu suchen. Versuchungen hingegen sollen nicht verharmlost, sondern geistlich 

Seite  von 11 93



bekämpft werden. Jakobus macht deutlich, dass der Glaube im Alltag bewährt werden muss - im 
Leiden wie im Kämpfen gegen innere Anfechtungen. (Jakobus 1,2-15; 1. Korinther 10,13) 

Das Reden und Verhalten spiegeln den Zustand des Herzens. Besonders deutlich wird Jakobus in 
seiner Warnung vor unbeherrschter Rede. Die Zunge kann sowohl Segen als auch Zerstörung bringen. 
Wer ein geistliches Leben führen will, muss lernen, sein Reden zu zügeln. Worte offenbaren, was im 
Herzen ist - darum ist die Zunge ein Prüfstein echter Frömmigkeit. Diese Lehre knüpft an die 
Weisheitsliteratur an, findet aber im Licht des neuen Lebens in Christus eine tiefere Bedeutung: Ein 
neuer Mensch spricht und handelt aus einem erneuerten Herzen. (Jakobus 3,1-12; Lukas 6,45) 

Seite  von 12 93



5. Biblische Lehre des Buches 

5.1. Die Schrift 
Die Schrift ist Maßstab und Spiegel für das Leben des Gläubigen. Jakobus beschreibt das Wort 
Gottes als einen Spiegel, der den inneren Zustand offenlegt. Wer das Wort nur hört, aber nicht danach 
lebt, gleicht einem Menschen, der sein Spiegelbild sieht und sofort wieder vergisst. Dieses Bild 
verdeutlicht, wie schnell geistliche Erkenntnis ohne Anwendung verpufft. Das Wort Gottes ist dazu 
gegeben, nicht nur informiert, sondern transformiert zu werden. Es fordert zur praktischen Umsetzung 
auf - Gehorsam, Selbstprüfung und tätiger Glaube stehen im Mittelpunkt. Ein glaubender Mensch zeigt 
seine Verbindung zur Schrift durch gelebte Wahrheit. (Jakobus 1,22-25) 

Die Autorität der Schrift liegt in ihrer Kraft zur Erneuerung des Lebens. Jakobus fordert seine 
Leser auf, das eingepflanzte Wort anzunehmen - es hat die Kraft, die Seele zu retten. Dieses Wort ist 
nicht äußerlich, sondern durch den Geist Gottes ins Herz gelegt. Es fordert heraus, verändert Denken, 
prägt das Gewissen und ruft zur Umkehr. Die Schrift ist keine bloße Lehre, sondern göttliches Reden, 
das Leben gestaltet und Haltung formt. Wer sich ihr im Glauben unterordnet, wird nicht nur Hörer, 
sondern Täter und damit ein wirklicher Nachfolger Christi. (Jakobus 1,21-25) 

5.2. Gott der Vater 
Gott ist der Geber aller guten und vollkommenen Gaben. Jakobus hebt hervor, dass alles, was 
wirklich gut ist, von Gott kommt - beständig, rein und ohne Schatten des Wechsels. In einer Welt 
voller Versuchungen und Täuschungen bleibt Gott treu und unveränderlich. Seine Gaben dienen nicht 
zur Selbstverwirklichung, sondern zur geistlichen Stärkung und Heiligung. Dazu gehört auch die 
Weisheit, die er großzügig gibt, wenn Gläubige ihn im Vertrauen darum bitten. Gott wird hier als 
fürsorglicher Vater sichtbar, dessen Zuwendungen immer dem Guten dienen. (Jakobus 1,5; 1,17) 

Gott ist gerecht, gnädig und dem Demütigen zugewandt. Jakobus zeigt, dass Gott sich den 
Hochmütigen entgegenstellt, aber dem Demütigen Gnade schenkt. Seine Gerechtigkeit duldet kein 
stolzes, selbstgerechtes Herz, sondern sucht nach einem glaubenden und bußfertigen Menschen. Wer 
sich Gott unterordnet, wird von ihm erhöht - nicht durch Leistung, sondern durch Gnade. Diese 
Spannung zwischen Gerechtigkeit und Gnade zieht sich durch den ganzen Brief. Sie offenbart das 

Seite  von 13 93



Wesen Gottes, der zur Umkehr ruft und mit barmherziger Treue denen begegnet, die ihn ernst nehmen. 
(Jakobus 4,6-10) 

5.3. Gott der Sohn 
Jesus Christus ist der verheißene Herr, dessen Wiederkunft Hoffnung und Orientierung gibt. 
Obwohl der Name Jesu im Jakobusbrief nur selten direkt genannt wird, richtet sich der Blick des 
Briefes klar auf seine Wiederkunft. Jakobus ermutigt die Gläubigen, geduldig auf die „Ankunft des 
Herrn“ zu warten - eine klare Anspielung auf Christus. Diese Hoffnung soll den Glauben stärken, 
besonders in Zeiten der Bedrängnis. Jesus wird als Richter und Retter dargestellt, dessen Kommen 
Gerechtigkeit bringen wird. Die Wiederkunft Christi ist somit nicht nur eine theologische Wahrheit, 
sondern eine Kraftquelle für ein standhaftes, gottgefälliges Leben. (Jakobus 5,7-9) 

Jesus Christus ist das Vorbild für leidensbereite Standhaftigkeit. Jakobus stellt die Propheten und 
Hiob als Vorbilder des Ausharrens vor - in ihnen spiegelt sich letztlich das Wesen Christi wider. Jesus 
ist der Gerechte, der ohne Schuld litt und geduldig ertrug. Diese Haltung wird den Gläubigen als 
Maßstab vor Augen gestellt: Durch Leiden hindurch am Glauben festzuhalten. Die Ausrichtung auf 
Christus motiviert zu einem Leben in Treue, selbst wenn es mit Verzicht oder Verfolgung verbunden 
ist. In Christus wird die Geduld nicht nur gefordert, sondern in seinem eigenen Leben vollkommen 
vorgelebt. (Jakobus 5,10-11) 

5.4. Gott der Heilige Geist 
Der Heilige Geist wirkt zur Heiligung und zur Trennung von weltlichen Begierden. Zwar wird der 
Heilige Geist im Jakobusbrief nicht ausdrücklich namentlich erwähnt, aber seine Wirksamkeit ist klar 
erkennbar. Jakobus beschreibt einen inneren Kampf zwischen göttlichem Willen und fleischlicher 
Begierde. Der Geist steht hier für den Eifer Gottes, der das Herz des Gläubigen für sich beansprucht 
und zur Heiligung führt. Das Verlangen des Geistes ist es, den Menschen von innerer Zerrissenheit zu 
befreien und ihn ganz Gott zu weihen. Geistliches Wachstum geschieht, wenn der Gläubige sich vom 
Geist Gottes leiten lässt und nicht seinen eigenen Begierden folgt. (Jakobus 4,1-5) 

Der Geist Gottes befähigt zur Demut, Umkehr und einem veränderten Lebensstil. Jakobus ruft 
die Gläubigen auf, sich Gott zu unterwerfen und den Teufel zu widerstehen - dies ist ohne das Wirken 
des Heiligen Geistes nicht möglich. Der Geist wirkt Buße, Demut und echte Nähe zu Gott. Wer vom 

Seite  von 14 93



Geist erfüllt ist, sucht nicht Stolz und Eigenwillen, sondern Hingabe und Reinheit. Die daraus 
resultierende Lebensveränderung zeigt sich in einem aufrichtigen Herzen, kontrollierter Sprache und 
barmherzigem Handeln. Der Geist schafft eine neue Gesinnung, die sich konkret in Alltag und 
Beziehung auswirkt. (Jakobus 4,6-10) 

5.5. Der Mensch und die Sünde 
Der Mensch ist durch Sünde von Gott getrennt und zur Umkehr aufgerufen. Jakobus beschreibt 
den Menschen als innerlich zerrissen, geprägt von Begierden, Stolz und mangelnder 
Selbstbeherrschung. Diese Sünde beginnt nicht von außen, sondern entsteht im Herzen und führt zur 
Trennung von Gott. Jakobus ruft zur Buße, zur Demütigung vor Gott und zur Reinigung von Herz und 
Händen auf. Der Weg zurück zu Gott beginnt mit Einsicht, Gebet und echter Umkehr. Der Mensch 
kann aus sich selbst heraus keine Gerechtigkeit schaffen - er ist auf Gottes Gnade und Hilfe 
angewiesen. (Jakobus 1,13-15; 4,7-10) 

Sünde zeigt sich besonders im Umgang mit anderen und im Gebrauch der Zunge. Ein zentraler 
Punkt im Jakobusbrief ist die Warnung vor der zerstörerischen Kraft unbedachter Worte. Die Zunge ist 
ein kleines Organ, aber sie kann großen Schaden anrichten - besonders in Beziehungen, in der 
Gemeinde und im Alltag. Stolz, Streit, Verleumdung und Ungerechtigkeit sind Symptome eines 
sündigen Herzens, das sich nicht unter Gottes Herrschaft stellt. Jakobus zeigt, dass echter Glaube nicht 
nur mit Taten, sondern auch mit Worten geprüft wird. Die Kontrolle über die Zunge wird so zum 
geistlichen Prüfstein wahrer Frömmigkeit. (Jakobus 3,1-12; 4,11) 

5.6. Die Erlösung 
Erlösung zeigt sich in einem lebendigen Glauben, der gute Werke hervorbringt. Jakobus betont, 
dass Glaube und Werke untrennbar miteinander verbunden sind. Ein bloßes Bekenntnis, das sich nicht 
im Handeln widerspiegelt, ist für ihn ein toter Glaube. Die Erlösung durch den Glauben an Gott wird 
echt und wirksam, wenn sie das Leben verändert - in Barmherzigkeit, Gehorsam und Demut. Erlöste 
Menschen sind aufgerufen, ihren Glauben durch konkrete Taten zu bestätigen. Dabei geht es nicht um 
Leistung zur Rettung, sondern um sichtbare Frucht aus echtem Vertrauen. (Jakobus 2,14-26) 

Die Erlösung geschieht aus Gnade, aber sie verlangt eine Antwort des Herzens. Jakobus ruft zur 
Umkehr, zur Demütigung und zur Reinigung - als Antwort auf das gnädige Handeln Gottes. Erlösung 

Seite  von 15 93



bedeutet nicht nur Befreiung von Schuld, sondern auch ein neuer Lebensweg unter Gottes Herrschaft. 
Die Voraussetzung dafür ist, sich Gott unterzuordnen, dem Bösen zu widerstehen und bewusst nach 
seiner Nähe zu suchen. Diese Haltung ist nicht gesetzlich, sondern Ausdruck eines veränderten 
Herzens. Wer erlöst ist, lebt anders - nicht aus Zwang, sondern aus Liebe zum Herrn. (Jakobus 4,6-10) 

5.7. Die Gemeinde 
Die Gemeinde ist ein geistliches Zuhause, in dem gegenseitige Fürsorge gelebt wird. Jakobus 
beschreibt die Gemeinde als einen Raum gegenseitiger Verantwortung, in dem Gebet, Ermutigung und 
Wiederherstellung zentrale Aufgaben sind. Gläubige sollen nicht nur füreinander beten, sondern aktiv 
zur geistlichen Heilung beitragen. Wer den Bruder vom Irrweg zurückführt, handelt im Geist der Liebe 
und schützt vor dem Tod. In der Gemeinde geht es um echtes Miteinander, getragen von 
Wahrhaftigkeit und geistlicher Reife. Diese gegenseitige Fürsorge ist Ausdruck eines lebendigen 
Glaubens, der den Nächsten nicht sich selbst überlässt. (Jakobus 5,16-20) 

Die Gemeinde lebt von der Einheit im Gebet und der Kraft des Bekenntnisses. Jakobus ruft dazu 
auf, Sünden einander zu bekennen und gemeinsam im Gebet vor Gott zu treten. Das Gebet des 
Gerechten hat große Kraft - es ist Werkzeug zur Heilung, zur Veränderung und zur geistlichen 
Erneuerung. Gemeinschaft entsteht nicht nur durch Worte, sondern durch geistlich getragenes Leben 
im Licht. Offenheit, Bekenntnis und gemeinsames Ringen im Gebet sind Kennzeichen einer gesunden 
Gemeinde. In dieser Atmosphäre wächst geistliches Leben und echte Einheit unter den Gläubigen. 
(Jakobus 5,13-16) 

5.8. Engel, Satan und Dämonen 
Satan wirkt als Versucher, doch ihm kann durch geistliche Standhaftigkeit widerstanden 
werden. Jakobus beschreibt den Teufel nicht abstrakt, sondern als reale geistliche Macht, die gegen 
Gläubige wirkt. Der Aufruf, dem Teufel zu widerstehen, steht im Kontext von Demut, Unterordnung 
unter Gott und bewusster Abkehr vom Bösen. Satan versucht durch Begierden, Stolz und Zwietracht, 
Einfluss auf den Menschen zu nehmen. Doch durch das Leben in Gottes Nähe verliert er seine Macht - 
und flieht. Widerstand ist nicht aus eigener Kraft möglich, sondern geschieht in der Abhängigkeit von 
Gott und durch geistliche Wachsamkeit. (Jakobus 4,7) 

Seite  von 16 93



Die geistliche Realität erfordert eine klare Abgrenzung von weltlichen und dämonischen 
Einflüssen. Jakobus unterscheidet zwischen der Weisheit von oben und einer irdischen, seelischen und 
dämonischen Weisheit. Letztere ist gekennzeichnet von Neid, Selbstsucht und Unordnung. Diese Form 
von Weisheit steht unter dem Einfluss des Bösen und führt zur Zerstörung geistlicher Gemeinschaft. 
Wahre geistliche Erkenntnis zeigt sich dagegen in Sanftmut, Reinheit und Friedfertigkeit. Die 
Gemeinde soll klar erkennen, wo geistliche Täuschung wirkt, und sich bewusst auf Gottes Wahrheit 
ausrichten. (Jakobus 3,13-16) 

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 
Die Wiederkunft des Herrn ist eine lebendige Hoffnung und stärkt zur Geduld. Jakobus ruft dazu 
auf, geduldig auf die Ankunft des Herrn zu warten, wie ein Bauer, der auf die kostbare Frucht der Erde 
hofft. Diese Perspektive auf die Wiederkunft Jesu verleiht Ausdauer im Leiden und Orientierung im 
Alltag. Die Wiederkunft ist nicht nur ein theologisches Konzept, sondern eine Motivation zur 
Heiligung und Treue. Gläubige sollen in dieser Erwartung standhaft bleiben, ihre Herzen stärken und 
ihr Verhalten an der kommenden Gerechtigkeit ausrichten. Der kommende Herr ist zugleich Retter und 
Richter - diese doppelte Wirklichkeit ruft zu gelebtem Glauben. (Jakobus 5,7-9) 

Das kommende Gericht ruft zur Rechenschaft und zum verantwortlichen Handeln. Jakobus 
warnt eindringlich vor falscher Sicherheit und irdischer Selbstzufriedenheit, besonders im Umgang mit 
Reichtum und Macht. Der kommende Tag des Gerichts wird die verborgenen Motive und Taten 
offenbaren. Wer ungerecht handelt, wird zur Verantwortung gezogen, doch wer im Glauben handelt, 
darf auf Gnade hoffen. Diese Aussicht soll keine Angst erzeugen, sondern zur Umkehr und zu einem 
Leben in Gerechtigkeit und Barmherzigkeit führen. Die Erwartung des Gerichts führt zu geistlicher 
Wachsamkeit und einem Leben im Licht der Ewigkeit. (Jakobus 5,1-6) 

Seite  von 17 93



6. Grobgliederung 
Jakobus - Praktisches Leben aus echtem Glauben 

Teil 1. Seid standhaft im Glauben (Jakobus 1,1-27) 

1. Anrede und Begrüßung (1,1) 

2. Freut euch in verschiedenen Prüfungen (1,2-12) 

2.1. Die richtige Haltung in Prüfungen (1,2) 

2.2. Der Nutzen von Prüfungen (1,3-4) 

2.3. Die Hilfe in Prüfungen (1,5-12) 

3. Widerstand in tödlicher Versuchung (1,13-18) 

3.1. Die Quelle der Versuchung (1,13-14) 

3.2. Die Schritte in der Versuchung (1,15-16) 

3.3. Die Lösung für die Versuchung (1,17-18) 

4. Ruhe in der göttlichen Wahrheit (1,19-27) 

4.1. Die Aufnahmebereitschaft für das Wort (1,19-21) 

4.2. Der Gehorsam gegenüber dem Wort (1,22-25) 

4.3. Die Hingabe gegenüber dem Wort (1,26-27) 

Teil 2. Mitgefühl und Dienst am Nächsten (Jakobus 2,1-26) 

5. Andere annehmen (2,1-13) 

5.1. Die Höflichkeit gegenüber allen (2,1-4) 

5.2. Das Mitgefühl für alle (2,5-9) 

5.3. Die Zuverlässigkeit in allem (2,10-13) 

6. Wahren Glauben durch Werke zeigen (2,14-26) 

Seite  von 18 93



6.1. Der Ausdruck des wahren Glaubens (2,14-17) 

6.2. Die Beweise des wahren Glaubens (2,18-20) 

6.3. Die Beispiele für wahren Glauben (2,21-26) 

Teil 3. Redet mit Bedacht und Weisheit (Jakobus 3,1-18) 

7. Das Reden kontrollieren (3,1-12) 

7.1. Die Zunge ist mächtig (3,1-5) 

7.2. Die Zunge ist verderblich (3,6-8) 

7.3. Die Zunge ist verunreinigt (3,9-12) 

8. Das Denken kultivieren (3,13-18) 

8.1. Die Weisheit ist demütig (3,13) 

8.2. Die Weisheit ist gnädig (3,14-16) 

8.3. Die Weisheit ist friedfertig (3,17-18) 

Teil 4. Aufruf zur Reue und Demut (Jakobus 4,1-17) 

9. Verwandle Hass in Demut (4,1-6) 

9.1. Die Ursachen von Konflikten (4,1-2) 

9.2. Die Konsequenz von Konflikten (4,3-4) 

9.3. Die Lösung für Konflikte (4,5-6) 

10. Verwandle Ungerechtigkeit in Gerechtigkeit (4,7-12) 

10.1. Die Aufforderung zur Gerechtigkeit (4,7-9) 

10.2. Die Vorteile der Gerechtigkeit (4,10-11) 

10.3. Die Urheber der Gerechtigkeit (4,12) 

11. Verwandle Selbstüberhebung in Glauben (4,13-17) 

11.1. Die Erklärung der Selbstüberhebung (4,13) 

Seite  von 19 93



11.2. Die Achtung der Selbstüberhebung (4,14) 

11.3. Die Auflösung der Selbstüberhebung (4,15-17) 

Teil 5. Sorgt füreinander (Jakobus 5,1-20) 

12. Gemeinsamer Besitz (5,1-6) 

12.1. Die Aufforderung an die gottlosen Reichen (5,1) 

12.2. Das Verderben der gottlosen Reichen (5,2-3) 

12.3. Die Verurteilung durch Reichtum (5,4-6) 

13. Die Mahnung zur Geduld (5,7-12) 

13.1. Das Wesen der Geduld (5,7-9) 

13.2. Die Beispiele für Geduld (5,10-11) 

13.3. Der Beweis der Geduld (5,12) 

14. Das gemeinsame Gebet (5,13-20) 

14.1. Die Sensibilität für die Nöte der Gläubigen (5,13) 

14.2. Die Hilfe für die Nöte der Gläubigen (5,14-18) 

14.3. Die Bedeutung der Nöte der Gläubigen (5,19-20) 

Seite  von 20 93



7. Zusammenfassung und Anwendungen 

7.1. Zusammenfassung 
Der Jakobusbrief richtet sich an Gläubige, die in der Zerstreuung leben und unter Prüfungen stehen. Er 
ruft eindringlich dazu auf, den Glauben nicht nur zu bekennen, sondern auch sichtbar zu leben. 
Themen wie Weisheit, soziale Gerechtigkeit, der Umgang mit Reichtum, Zunge und Gebet zeigen, 
dass echter Glaube das ganze Leben umfasst. Jakobus betont, dass Glaube ohne Werke tot ist - wahre 
Frömmigkeit zeigt sich in praktischer Nächstenliebe, Demut und Beständigkeit. Der Brief verbindet 
lehrhafte Tiefe mit konkreter Lebenspraxis und stellt hohe ethische Ansprüche auf Grundlage 
göttlicher Gnade. 

7.2. Anwendungen 
Den Glauben praktisch leben. Jakobus ruft dazu auf, dass Glaube sich in konkreten Taten ausdrückt. 
Wahre Frömmigkeit zeigt sich im Handeln, nicht nur im Hören oder Reden. Ein Christ, der Not 
übersieht oder seine Zunge nicht zügelt, lebt im Widerspruch zu seinem Bekenntnis. Echte Nachfolge 
Jesu bedeutet, barmherzig, gerecht und demütig zu handeln. 

Gottes Weisheit in Prüfungen suchen. Herausforderungen und Versuchungen sind nicht Zeichen von 
Gottesferne, sondern Gelegenheiten zum geistlichen Wachstum. Wer in solchen Zeiten um Weisheit 
bittet, erfährt Gottes Hilfe und Führung. Prüfungen können den Glauben festigen und zur Reife führen. 
Gott schenkt gerne Einsicht, wenn im Vertrauen zu ihm gebetet wird. 

Demütig und wachsam vor Gott leben. Der Jakobusbrief ruft zur Demut und zum Widerstand gegen 
das Böse auf. Geistliche Arroganz und Selbstsicherheit führen zur Trennung von Gott, während ein 
demütiges Herz Gnade erfährt. In der Nähe Gottes wird echte Veränderung möglich. Wachsamkeit und 
Umkehr sind zentrale Merkmale eines geheiligten Lebensstils. 

Seite  von 21 93



8. Studienfragen zum Weiterdenken 
1. Was bedeutet es, in Anfechtungen standhaft zu bleiben, und welchen Zweck erfüllen 
Prüfungen im Glaubensleben? 

Antwort: Anfechtungen dienen dazu, den Glauben zu festigen und geistliche Reife zu 
bewirken. Wer standhält, erfährt Gottes Anerkennung und darf auf geistlichen Lohn hoffen. 

2. Warum betont Jakobus, dass Glaube ohne Werke tot ist? 

Antwort: Ein bloßes Bekenntnis ohne praktische Auswirkung widerspricht dem Wesen des 
Glaubens. Wahre Erlösung zeigt sich im veränderten Leben und im Tun der Wahrheit. 

3. In welcher Weise ist die Zunge ein Prüfstein geistlicher Reife? 

Antwort: Jakobus warnt vor der zerstörerischen Kraft unkontrollierter Worte. Der Umgang mit 
der Sprache offenbart den inneren Zustand des Herzens und den geistlichen Charakter. 

4. Wie unterscheidet sich göttliche Weisheit von menschlicher oder dämonischer Weisheit laut 
Jakobus? 

Antwort: Göttliche Weisheit ist rein, friedfertig, voller Barmherzigkeit und auf Frieden 
ausgerichtet. Menschliche Weisheit dagegen ist oft selbstsüchtig, streitsüchtig und bringt 
Unordnung. 

5. Warum ist Demut für das geistliche Leben nach Jakobus so entscheidend? 

Antwort: Gott widersteht dem Hochmütigen, aber dem Demütigen schenkt er Gnade. Nur wer 
sich Gott unterordnet, kann dem Bösen widerstehen und geistlich wachsen. 

6. Was bedeutet es, Täter des Wortes zu sein und nicht nur Hörer? 

Antwort: Es geht um die praktische Umsetzung des gehörten Wortes. Ein Hörer ohne 
Gehorsam täuscht sich selbst, während Gehorsam zur Heiligung führt. 

7. Welche Rolle spielt das Gebet in der Gemeinde laut Jakobus 5? 

Antwort: Gebet dient der Heilung, der Vergebung und der geistlichen Wiederherstellung. Die 
Gemeinde trägt Verantwortung, füreinander zu beten und einander geistlich zu stärken. 

Seite  von 22 93



8. Wie beschreibt Jakobus die Beziehung zwischen Reichtum und geistlicher Verantwortung? 

Antwort: Reichtum darf nicht zur Unterdrückung oder Selbstsicherheit führen. Jakobus warnt, 
dass Reichtum ohne Gerechtigkeit vor Gott zum Gericht führen kann. 

9. Was lehrt Jakobus über das richtige Verhalten in Zeiten von Ungerechtigkeit und Verfolgung? 

Antwort: Die Gläubigen sollen geduldig und standhaft bleiben, ihr Herz stärken und auf die 
Wiederkunft des Herrn hoffen. Rache und Klagen gegeneinander sind zu vermeiden. 

10. Warum ruft Jakobus die Gläubigen auf, Abgeirrte zurückzubringen? 

Antwort: Es geht um geistliche Verantwortung füreinander. Wer einen Sünder vom Irrweg 
zurückführt, rettet ihn vor dem Tod und bedeckt viele Sünden. 

Seite  von 23 93



Kommentierung 

Teil 1. Seid standhaft im Glauben (Jakobus 1,1-27) 

1. Anrede und Begrüßung (1,1) 
Jakobus stellt sich als dem Herrn Jesus Christus verpflichteter Diener vor. Der Jakobusbrief 
beginnt mit einer klaren Selbstbezeichnung des Autors als „Knecht Gottes und des Herrn Jesus 
Christus“. Diese Formulierung zeigt seine völlige Unterordnung unter Gottes Autorität und Herrschaft. 
Das Wort „Knecht“ (griechisch doulos) bezeichnet einen, der sein Leben vollständig dem Dienst eines 
Herrn verschrieben hat. Jakobus stellt sich damit nicht auf die Grundlage familiärer oder menschlicher 
Autorität, sondern auf die geistliche Beziehung zu Christus. Indem er „Gott“ und „Herrn Jesus 
Christus“ in einem Atemzug nennt, bekennt er die Gottheit Christi. Diese Selbstvorstellung prägt den 
Ton des ganzen Briefes und macht deutlich, dass sein Inhalt göttliche Autorität trägt. Jakobus macht 
damit klar, dass seine Botschaft nicht aus persönlichem Ehrgeiz, sondern aus göttlichem Auftrag 
heraus ergeht. Wer diesen Brief liest, begegnet dem Wort eines Mannes, der Christus über alles stellt. 
(Jakobus 1,1; Apostelgeschichte 15,13-15; Galater 1,10) 

Der Brief richtet sich an die in der Zerstreuung lebenden zwölf Stämme Israels. Jakobus spricht 
seine Worte an „die zwölf Stämme, die in der Zerstreuung sind“. Diese Bezeichnung umfasst das 
gesamte Volk Israel, das über verschiedene Länder verstreut lebt. Die Adressaten sind jüdische 
Gläubige an Christus, die inmitten von Prüfungen und Verfolgung ihren Glauben bewahren sollen. Der 
Ausdruck „Zerstreuung“ (griechisch diaspora) erinnert an die prophetischen Ankündigungen der 
Exilierung und zugleich an Gottes Zusage, sein Volk zu bewahren. Jakobus macht dadurch deutlich, 
dass das Evangelium für Israel weiterhin gilt und dass Gottes Pläne mit seinem Volk nicht aufgehoben 
sind. Die weltweite Zerstreuung ist der Rahmen, in dem der Glaube gelebt und geprüft wird. Diese 
Ansprache verbindet die alttestamentliche Heilsgeschichte mit der neutestamentlichen Gemeindezeit. 
So zeigt Jakobus, dass der Glaube an Christus keine Entwurzelung bedeutet, sondern die Erfüllung der 
Verheißungen Gottes. (Jakobus 1,1; 5. Mose 30,1-4; Apostelgeschichte 2,5-11) 

Seite  von 24 93



2. Freut euch in verschiedenen Prüfungen (1,2-12) 

2.1. Die richtige Haltung in Prüfungen (1,2) 
Prüfungen sollen mit Freude angenommen werden. Jakobus fordert seine Leser auf, es für lauter 
Freude zu erachten, wenn sie in mancherlei Prüfungen geraten. Diese Aufforderung widerspricht dem 
natürlichen Empfinden, denn Prüfungen sind oft mit Schmerz und Verlust verbunden. Freude in 
Prüfungen bedeutet nicht, die Schwierigkeiten an sich zu genießen, sondern Gottes Wirken darin zu 
erkennen. Sie wurzelt in der Gewissheit, dass Gott jede Prüfung zu einem guten Ziel gebraucht. Diese 
Haltung setzt voraus, dass der Glaube über die sichtbaren Umstände hinaus auf Gottes Verheißungen 
blickt. Freude in Prüfungen ist Ausdruck einer tiefen Gottesbeziehung, die von Vertrauen und 
Hoffnung geprägt ist. Sie verändert die Perspektive, sodass Prüfungen als geistliche 
Wachstumsgelegenheiten verstanden werden. Jakobus macht deutlich, dass ein solcher Blickwinkel 
nicht automatisch entsteht, sondern bewusst eingenommen werden muss. Wahre Freude in Prüfungen 
ist ein Werk des Heiligen Geistes im Herzen des Gläubigen. (Jakobus 1,2; Römer 5,3-5; 1. Petrus 
1,6-7) 

Glaube sieht im Leid Gottes erziehende Hand. Die Aufforderung zur Freude in Prüfungen basiert 
auf der Erkenntnis, dass Gott durch Schwierigkeiten den Glauben läutert. Prüfungen sind in Gottes 
Hand Werkzeuge, um den Gläubigen von Selbstvertrauen zu befreien und in Abhängigkeit zu ihm zu 
führen. Wer dies erkennt, kann selbst in leidvollen Situationen dankbar sein. Diese Sichtweise steht im 
Gegensatz zu einer weltlichen Haltung, die Leid nur als Unglück betrachtet. Der Glaube versteht, dass 
Gott in allem souverän wirkt und kein Leid sinnlos ist. Darum wird der Gläubige ermutigt, nicht zu 
verzweifeln, sondern im Vertrauen auf Gottes Plan auszuharren. Freude im Leid bezeugt die 
Wirklichkeit des Evangeliums und macht den Glauben für andere sichtbar. Sie ist nicht oberflächliche 
Fröhlichkeit, sondern eine tiefe, geistgewirkte Gewissheit, dass Gott treu ist. (Jakobus 1,2; Hebräer 
12,5-11; Psalm 119,71) 

2.2. Der Nutzen von Prüfungen (1,3-4) 
Prüfungen stärken die Standhaftigkeit des Glaubens. Jakobus erklärt, dass die Bewährung des 
Glaubens Standhaftigkeit bewirkt. Prüfungen sind keine zufälligen Ereignisse, sondern gezielte 
Gelegenheiten, in denen der Glaube geprüft wird. Diese Prüfung dient nicht der Information Gottes, 
sondern der Offenbarung und Festigung des Glaubens im Leben des Gläubigen. Standhaftigkeit 

Seite  von 25 93



bedeutet, unter Belastung festzuhalten und nicht nachzugeben. Sie ist ein geistliches Muskelwachstum, 
das nur durch wiederholte Bewährung entsteht. Ohne Prüfungen bliebe der Glaube theoretisch und 
ungetestet. Gott lässt Schwierigkeiten zu, um den Glauben widerstandsfähig zu machen. Wer in 
Prüfungen feststeht, gewinnt geistliche Stabilität, die ihn auch für zukünftige Herausforderungen 
rüstet. So wird der Glaube zu einer tragfähigen, bewährten Kraft. (Jakobus 1,3; Römer 5,3; 1. Petrus 
1,6-7) 

Standhaftigkeit führt zu geistlicher Vollkommenheit. Jakobus betont, dass Standhaftigkeit ein 
vollkommenes Werk haben soll, damit die Gläubigen vollkommen und vollendet sind und keinen 
Mangel haben. Vollkommenheit meint hier geistliche Reife, nicht Sündlosigkeit. Gott gebraucht den 
Prozess der Prüfung, um seinen Kindern einen ausgereiften Charakter zu formen. Standhaftigkeit 
bewirkt eine Tiefe im Glauben, die nicht durch Lehre allein erreicht werden kann. Diese Reife zeigt 
sich in einem Leben, das in allen Lebenslagen Gott vertraut. Wer in diesem Prozess ausdauernd bleibt, 
erfährt, dass Gottes Gnade für alle Bedürfnisse ausreicht. Mangel wird nicht durch äußere Umstände, 
sondern durch inneres Wachstum überwunden. Das Ziel ist ein Glaube, der in allen Bereichen gefestigt 
und tragfähig ist. (Jakobus 1,4; Hebräer 6,1; Kolosser 1,28) 

Gottes Ziel ist ein reifer, gefestigter Christ. Die Verbindung von Prüfung, Standhaftigkeit und 
Vollkommenheit offenbart Gottes Absicht mit seinen Kindern. Er will, dass sie nicht geistlich 
unausgereift bleiben, sondern zu vollen, tragfähigen Persönlichkeiten im Glauben heranwachsen. Jede 
Prüfung ist ein Schritt auf diesem Weg. Wer das versteht, wird Schwierigkeiten nicht mehr nur als 
Hindernis, sondern als Teil von Gottes Erziehungsplan sehen. Reife Christen zeichnen sich dadurch 
aus, dass sie in Krisen nicht zusammenbrechen, sondern gefestigt bleiben. Dieser Prozess ist 
lebenslang, aber er führt zu einer tiefen Gemeinschaft mit Gott. Vollkommenheit in diesem Sinn 
bedeutet, dass der Glaube in allen Bereichen des Lebens wirkt und trägt. So formen Prüfungen den 
Gläubigen nach dem Bild Christi. (Jakobus 1,3-4; Römer 8,28-29; 2. Korinther 4,16-17) 

2.3. Die Hilfe in Prüfungen (1,5-12) 
Gott gibt Weisheit großzügig an alle, die ihn im Glauben bitten. Jakobus ermutigt die Gläubigen, in 
Prüfungen Gott um Weisheit zu bitten, wenn es an Einsicht mangelt. Weisheit ist hier nicht bloß 
theoretisches Wissen, sondern die Fähigkeit, schwierige Situationen aus Gottes Sicht zu beurteilen. 
Gott gibt diese Weisheit gern und ohne Vorwurf, was seine Großzügigkeit und Gnade zeigt. Der 
Gläubige darf mit Zuversicht zu Gott kommen, weil er sich nicht von früheren Fehlern abhalten lassen 
muss. Diese Zusage gilt für alle, unabhängig von Herkunft oder Erfahrung. Die Bedingung ist, dass 

Seite  von 26 93



man im Glauben bittet und Gott zutraut, die notwendige Einsicht zu schenken. Wer im Gebet Weisheit 
sucht, erkennt seine Abhängigkeit von Gott und empfängt Leitung, die über menschliche 
Überlegungen hinausgeht. In Prüfungen ist diese Weisheit entscheidend, um Gottes Ziel zu erkennen 
und ihm treu zu bleiben. (Jakobus 1,5; Sprüche 2,6; Matthäus 7,7-8) 

Zweifel zerstört die Standhaftigkeit des Glaubens. Jakobus warnt davor, im Bitten zu zweifeln, da 
der Zweifelnde einem vom Wind getriebenen Meer entspricht. Zweifel ist nicht dasselbe wie ehrliches 
Fragen, sondern ein geteiltes Herz, das Gott nicht vollständig vertraut. Ein solcher Mensch ist 
unbeständig in allen seinen Wegen und kann keine Erhörung erwarten. Der Zweifelnde schwankt 
zwischen Vertrauen und Misstrauen, was geistliche Kraft raubt. Prüfungen erfordern jedoch ein festes 
Vertrauen in Gottes Güte und Souveränität. Wer im Glauben bittet, ehrt Gott, indem er seine Zusagen 
als zuverlässig betrachtet. Der Glaube hält sich an Gottes Charakter, nicht an die wechselhaften 
Umstände. Zweifel hingegen führt zu geistlicher Lähmung und verhindert das volle Erleben von 
Gottes Hilfe. (Jakobus 1,6-8; Matthäus 21,21-22; Hebräer 11,6) 

Gott erhöht die Niedrigen in geistlicher Würde. Jakobus ermutigt den niedrigen Bruder, sich seiner 
hohen Stellung zu rühmen. Diese hohe Stellung bezieht sich auf die geistlichen Vorrechte, die er in 
Christus hat, nicht auf irdischen Status. Armut kann leicht zu Minderwertigkeitsgefühlen führen, doch 
Gott sieht in seinen Kindern Erben des Himmels. Die Niedrigen sollen wissen, dass sie in Christus 
eine unerschütterliche Identität haben. Ihre Stellung vor Gott ist unabhängig von irdischem Reichtum 
oder Ansehen. Diese Perspektive hebt sie über ihre äußeren Umstände hinaus. Sie dürfen sich daran 
erfreuen, dass ihre wahre Ehre von Gott kommt. Wer dies versteht, wird vor Bitterkeit und Neid 
bewahrt. (Jakobus 1,9; Lukas 6,20; Epheser 2,4-6) 

Reichtum ist vergänglich wie die Blume des Grases. Der Reiche soll sich seiner Niedrigkeit 
rühmen, weil sein äußerlicher Reichtum wie die Blume des Grases vergeht. Jakobus erinnert daran, 
dass Reichtum nicht dauerhaft ist und durch äußere Umstände schnell verloren gehen kann. Diese 
Vergänglichkeit soll den Reichen zu Demut und Abhängigkeit von Gott führen. Das Bild der 
welkenden Blume betont die Schönheit und zugleich die Kurzlebigkeit des Wohlstands. Wer auf 
Reichtum vertraut, baut auf eine unsichere Grundlage. Gott kann Reichtum nehmen, um das Herz ganz 
auf ihn auszurichten. Diese Wahrheit entlarvt die Illusion von Sicherheit durch Besitz. Der Gläubige ist 
aufgerufen, in geistliche Werte zu investieren, die ewig bleiben. (Jakobus 1,10-11; 1. Timotheus 
6,17-19; Jesaja 40,6-8) 

Seite  von 27 93



Standhaftigkeit in Prüfungen wird mit der Krone des Lebens belohnt. Jakobus schließt diesen 
Abschnitt mit einer Verheißung: Derjenige, der die Prüfung erduldet, wird die Krone des Lebens 
empfangen, die Gott denen verheißen hat, die ihn lieben. Diese „Krone“ ist ein Bild für ewiges Leben 
und göttliche Anerkennung. Sie wird nicht für einen fehlerlosen Weg verliehen, sondern für treue 
Ausdauer bis ans Ende. Prüfungen sind daher nicht sinnlos, sondern tragen eine ewige Belohnung in 
sich. Die Liebe zu Gott ist die treibende Kraft, die den Gläubigen in der Prüfung trägt. Diese 
Perspektive verleiht Kraft und Hoffnung mitten in Schwierigkeiten. Wer auf die Krone des Lebens 
blickt, sieht über den gegenwärtigen Schmerz hinaus. Die Verheißung ist eine Ermutigung, auch in 
schwersten Zeiten Gott treu zu bleiben. (Jakobus 1,12; Offenbarung 2,10; Römer 8,18) 

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erklärt zu Jakobus 1,12, dass der 
Ausdruck „Krone des Lebens“ am besten mit „die Krone, die das Leben ist“ wiedergegeben 
wird. Im Bild des antiken Sports bezeichnet die Krone den Siegeskranz, der dem Gewinner 
eines Wettkampfes aufgesetzt wurde. Übertragen beschreibt sie die höchste Belohnung des 
Gläubigen – das ewige Leben selbst. Dieses Leben ist Gottes Verheißung an alle, die ihn lieben, 
und wird in seiner ganzen Fülle entweder beim Tod oder bei der Wiederkunft Christi verliehen. 
Damit verweist die „Krone des Lebens“ nicht auf eine zusätzliche Auszeichnung, sondern auf 
die Vollendung der Erlösung, die allen treuen Gläubigen zuteilwird (vgl. 2. Timotheus 4,8; 
Offenbarung 2,10; 1. Petrus 5,4) (MacArthur, 2005, S. Jak 1,12). 

Seite  von 28 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 1,1-12) 

Zusammenfassung:  

Jakobus beginnt seinen Brief mit einer geistlichen Einordnung von Anfechtungen, die Gläubigen 
widerfahren. Prüfungen sollen nicht als Störung, sondern als Gelegenheit zur Freude gesehen werden, 
da sie zur Standhaftigkeit führen. Diese Ausdauer bringt geistliche Reife hervor, die das Ziel des 
Glaubenslebens ist. Wer Weisheit braucht, darf sie im Glauben von Gott erbitten – ohne Zweifel –, 
denn Gott gibt freigiebig und ohne Vorwurf. Zweifelnder Glaube führt zur Unbeständigkeit und macht 
geistliche Reife unmöglich. Der Abschnitt stellt die innerliche Haltung des Gläubigen über äußere 
Umstände: Der Geringe soll sich seiner Erhöhung, der Reiche seiner Vergänglichkeit bewusst sein. 
Reichtum wird als vergängliches Gut dargestellt, das geistlich nicht trägt. Am Ende wird derjenige 
seliggepriesen, der in der Versuchung standhält – er wird den Siegeskranz des Lebens empfangen, den 
Gott denen verheißt, die ihn lieben. Die Verse verbinden die Themen Prüfung, Standhaftigkeit, 
Weisheit und eschatologische Hoffnung zu einem praktischen Aufruf zur Glaubensreife. 

Anwendungen: 

Gottes Ziel mit Prüfungen ist geistliche Reife, nicht Zerstörung. Jakobus stellt klar, dass 
Anfechtungen zur Standhaftigkeit führen und geistliche Vollkommenheit bewirken sollen. Der Text 
zeigt, dass Schwierigkeiten ein Werkzeug Gottes sind, um Glauben zu festigen. Diese Wahrheit bleibt 
zentral, weil geistliches Wachstum nicht durch Umgehung von Prüfungen, sondern durch beständigen 
Glauben hindurch geschieht. 

Echter Glaube betet ohne Zweifel und rechnet mit Gottes Antwort. Die Aufforderung, um Weisheit 
zu bitten, wird mit der Warnung vor innerer Zerrissenheit verbunden. Das geistliche Prinzip 
verdeutlicht, dass Vertrauen auf Gottes Charakter die Grundlage für Gebetserhörung ist. Diese Einsicht 
bleibt bedeutend, weil geistliche Stabilität nur entsteht, wenn Gottes Verheißungen über wechselnden 
Gefühlen stehen. 

Vergänglicher Reichtum darf nicht das geistliche Urteil trüben. Jakobus mahnt, die äußeren 
Lebensumstände geistlich zu bewerten – sowohl in Armut als auch im Überfluss. Der Text zeigt, dass 
bleibender Lohn nicht an Besitz, sondern an Treue im Glauben hängt. Diese Wahrheit bleibt aktuell, 
weil in einer wohlstandgeprägten Kultur geistliche Perspektive entscheidend für bleibende 
Orientierung ist. 

Seite  von 29 93



3. Widerstand in tödlicher Versuchung (1,13-18) 

3.1. Die Quelle der Versuchung (1,13-14) 
Gott ist niemals die Quelle der Versuchung. Jakobus stellt klar, dass niemand sagen soll: „Ich werde 
von Gott versucht.“ Diese Aussage schützt Gottes Charakter vor falschen Anschuldigungen. Gott kann 
nicht vom Bösen versucht werden, und er versucht auch selbst niemanden zum Bösen. Versuchung ist 
immer darauf ausgerichtet, den Menschen zum Sündigen zu bringen, und das widerspricht völlig 
Gottes Wesen. Gott prüft zwar den Glauben, um ihn zu festigen, aber er verführt nicht zur Sünde. Wer 
Gott für Versuchung verantwortlich macht, verkennt seine Heiligkeit. Eine solche Sichtweise kann zu 
Bitterkeit und Entfremdung von Gott führen. Der Gläubige muss verstehen, dass Versuchung nicht aus 
Gottes Herz kommt, sondern aus einer anderen Quelle. Diese Erkenntnis ist entscheidend, um 
Versuchung richtig einzuordnen und nicht zu verzweifeln. (Jakobus 1,13; 5. Mose 32,4; Habakuk 1,13) 

Versuchung entspringt der eigenen Begierde. Jakobus zeigt, dass jeder vom eigenen Begehren 
fortgezogen und gelockt wird. Die Quelle der Versuchung liegt nicht in den äußeren Umständen allein, 
sondern in den inneren Neigungen des menschlichen Herzens. Die Sünde nutzt diese Begierden, um 
den Menschen zu ködern. Dieser innere Kampf macht deutlich, dass die größte Gefahr nicht außerhalb, 
sondern innerhalb des Menschen liegt. Der Gläubige muss seine eigene Neigung zur Sünde erkennen, 
um im Kampf gegen Versuchung wachsam zu bleiben. Die Schrift lehrt, dass das Herz trügerisch ist 
und gereinigt werden muss. Diese Erkenntnis führt zu Demut und Abhängigkeit von Gottes Gnade. 
Wer seine Begierden im Licht Gottes prüft, kann Versuchung im Ansatz widerstehen. (Jakobus 1,14; 
Jeremia 17,9; Markus 7,21-23) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu Jakobus 1,14, dass die 
Versuchung im Innern des Menschen entsteht, wenn er „durch die Lockung seiner eigenen 
Begierde fortgezogen und verführt wird“. Im Judentum wird dieses innere Triebprinzip als 
yetzer hara („böse Neigung“) bezeichnet. Rabbi Jonah von Gerona, ein Verwandter des 
Maimonides, beschreibt im Werk The Gates of Repentance, dass der Mensch, der sündigt, von 
der Lust ergriffen und durch das yetzer hara dazu verführt wird. Jakobus greift dieses 
Verständnis auf, indem er den Prozess der Sünde als eine innere Abwärtsspirale darstellt, die 
durch Reue und Umkehr (teschuva) sofort gestoppt werden kann. So betont der Text, dass der 
Ursprung der Sünde nicht außerhalb, sondern im Herzen des Menschen liegt (Rubin, 2016, S. 
1751). 

Seite  von 30 93



Das Verständnis der Versuchungsquelle schützt vor falschen Reaktionen. Wenn klar ist, dass Gott 
nicht die Quelle der Versuchung ist, verändert sich die Haltung des Gläubigen zu seinen Prüfungen. 
Anstatt Gott zu beschuldigen, lernt er, die eigene Verantwortung zu erkennen. Diese Einsicht 
verhindert, dass man sich als Opfer der Umstände sieht. Sie ermutigt dazu, im Gebet Gottes Hilfe zu 
suchen und den inneren Kampf ernst zu nehmen. Die richtige Sicht auf Versuchung schützt vor 
Resignation und Selbsttäuschung. Sie bewahrt den Glauben davor, unter falschen Anschuldigungen 
gegenüber Gott zu erkalten. So wird der Gläubige gestärkt, Versuchung als geistlichen Kampf zu 
sehen, den es mit Gottes Kraft zu bestehen gilt. (Jakobus 1,13-14; 1. Korinther 10,13; Epheser 6,11-13) 

3.2. Die Schritte in der Versuchung (1,15-16) 
Begierde gebiert Sünde, und Sünde bringt den Tod. Jakobus beschreibt einen klaren geistlichen 
Ablauf: Wenn die Begierde empfangen hat, gebiert sie die Sünde; die Sünde aber, wenn sie vollendet 
ist, bringt den Tod hervor. Diese bildhafte Sprache macht deutlich, dass Sünde nicht plötzlich aus dem 
Nichts erscheint, sondern aus inneren Neigungen entsteht. Die Begierde wirkt wie eine 
Schwangerschaft, die zur Geburt der Sünde führt. Unkontrollierte und genährte Begierden führen 
zwangsläufig zu sündigen Handlungen. Die Folge der vollendeten Sünde ist der geistliche Tod, der die 
Gemeinschaft mit Gott zerstört. Dieser Prozess ist unausweichlich, wenn er nicht durch Buße und 
Gottes Eingreifen gestoppt wird. Die Warnung ist ernst: Niemand kann mit der Sünde spielen, ohne 
von ihr zerstört zu werden. Nur ein Herz, das in Gottes Wort verankert ist, kann diesem tödlichen 
Ablauf widerstehen. (Jakobus 1,15; Römer 6,23; Sprüche 14,12) 

Selbsttäuschung öffnet der Versuchung die Tür. Jakobus fügt hinzu: „Irret euch nicht, meine 
geliebten Brüder!“ Diese Mahnung zeigt, dass viele den tödlichen Weg der Sünde unterschätzen. Der 
Irrtum besteht darin zu glauben, man könne Begierden kontrollieren oder Sünde begrenzen. Wer sich 
dieser Illusion hingibt, wird unweigerlich überrascht, wenn die Sünde ihre zerstörerische Macht 
entfaltet. Der Gläubige muss sich klar machen, dass jede Nachgiebigkeit gegenüber sündigen Impulsen 
den Weg zum geistlichen Ruin ebnet. Diese Täuschung kann sowohl in offenen Lastern als auch in 
subtilen Kompromissen auftreten. Die Wachsamkeit gegenüber den Anfängen der Sünde ist daher 
entscheidend. Die Schrift ruft dazu auf, Versuchung nicht zu verhandeln, sondern ihr zu fliehen. So 
wird die geistliche Gesundheit und die Gemeinschaft mit Gott bewahrt. (Jakobus 1,16; 1. Korinther 
6,18; 1. Timotheus 6,11) 

Seite  von 31 93



3.3. Die Lösung für die Versuchung (1,17-18) 
Gott ist der Geber aller vollkommenen Gaben. Jakobus betont, dass jede gute Gabe und jedes 
vollkommene Geschenk von oben kommt, vom Vater der Lichter. Gott ist der Ursprung alles Guten 
und vollkommenen Segens. Diese Aussage stellt Gottes Wesen als großzügigen und wohlwollenden 
Geber heraus. Im Gegensatz zu den trügerischen Verlockungen der Sünde bringen Gottes Gaben 
Leben, Freude und Heiligung. Der Titel „Vater der Lichter“ erinnert an seine Schöpfungsmacht und 
Unveränderlichkeit. Gott gibt nicht nur gelegentlich Gutes, sondern alles Gute im Leben hat letztlich 
seine Quelle in ihm. Diese Wahrheit soll den Gläubigen zu Dankbarkeit und Vertrauen führen. Wer 
Gottes Güte erkennt, wird weniger anfällig für die Täuschungen der Versuchung. So dient das 
Bewusstsein seiner Gaben als Schutz vor dem Abgleiten in Sünde. (Jakobus 1,17; Psalm 84,12; 
Matthäus 7,11) 

Gott verändert sich nicht in seinem Wesen und seinen Zusagen. Jakobus unterstreicht, dass bei 
Gott keine Veränderung ist, noch ein Schatten infolge von Wechsel. Während irdische Lichter sich 
verändern und vergehen, bleibt Gott unveränderlich. Seine Heiligkeit, Güte und Treue sind ewig 
beständig. Diese Unveränderlichkeit ist die Grundlage für Vertrauen, besonders in Prüfungen und 
Versuchungen. Der Gläubige darf wissen, dass Gottes Zusagen heute ebenso zuverlässig sind wie 
damals. In einer Welt voller Wandel bietet Gott einen festen Anker. Sein Charakter wird nicht durch 
Umstände oder menschliches Verhalten beeinflusst. Diese Beständigkeit ist ein Trost und eine 
Ermutigung, Gott treu zu bleiben. Sie ist auch eine Warnung, dass seine Heiligkeit und sein Gericht 
ebenso unverändert bleiben. (Jakobus 1,17; Maleachi 3,6; Hebräer 13,8) 

Die neue Geburt ist Gottes entscheidende Antwort auf die Versuchung. Jakobus erklärt, dass Gott 
uns nach seinem Willen durch das Wort der Wahrheit gezeugt hat, damit wir eine Erstlingsfrucht seiner 
Geschöpfe seien. Die Wiedergeburt ist Gottes souveränes Werk, das den Gläubigen in eine neue 
Lebenswirklichkeit stellt. Diese neue Natur befähigt dazu, Versuchungen zu widerstehen und in 
Heiligkeit zu leben. Das „Wort der Wahrheit“ ist das Evangelium, durch das Gott den geistlich Toten 
Leben schenkt. Als Erstlingsfrucht gehören die Gläubigen Gott in besonderer Weise und sind zum 
Zeugnis in der Welt bestimmt. Diese Stellung ist nicht das Ergebnis menschlicher Anstrengung, 
sondern göttlicher Gnade. Die neue Geburt verändert die Wurzeln der Begierden und gibt neue 
geistliche Ausrichtungen. Sie ist damit Gottes tiefgreifende Lösung für das Problem der Versuchung. 
(Jakobus 1,18; Johannes 3,3-5; 1. Petrus 1,23) 

Seite  von 32 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 1,13-18) 

Zusammenfassung:  

Jakobus klärt die Herkunft der Versuchung und weist entschieden zurück, dass Gott der Ursprung der 
Versuchung zum Bösen sei. Denn Gott kann nicht vom Bösen versucht werden, und er selbst versucht 
auch niemanden zur Sünde. Vielmehr entsteht Versuchung aus der eigenen Begierde, die den 
Menschen zum Abweichen verführt. Wenn die Begierde zur Tat wird, bringt sie Sünde hervor, und die 
Sünde führt letztlich zum Tod. Diese Abfolge zeigt die zerstörerische Dynamik der innerlich 
zugelassenen Lust. Im Gegensatz dazu steht der Charakter Gottes: Alles Gute und vollkommene Gabe 
kommt von ihm. Er ist unveränderlich und frei von jeglichem Schatten des Wandels. In seiner Gnade 
hat er durch das Wort der Wahrheit neues Leben geschenkt, damit Gläubige eine Erstlingsfrucht seiner 
Schöpfung seien. Der Abschnitt zeigt die völlige Reinheit Gottes, die Verantwortung des Menschen für 
Sünde und die Gnade Gottes, die neues Leben wirkt. 

Anwendungen: 

Sünde entsteht nicht von außen, sondern aus dem eigenen Herzen. Jakobus macht deutlich, dass 
nicht Gott, sondern die eigene Begierde den Ursprung der Versuchung bildet. Der Text zeigt, dass 
Versuchung nicht entschuldigt, sondern geistlich erkannt und bekämpft werden muss. Diese Wahrheit 
bleibt bedeutsam, weil geistliche Wachsamkeit beim eigenen Innern beginnt – nicht bei äußeren 
Umständen. 

Gott ist vollkommen gut – auch in Zeiten der Versuchung. Während Versuchung aus der Begierde 
kommt, ist Gott der Geber jeder guten Gabe. Das geistliche Prinzip betont, dass Gottes Wesen nicht 
zwischen Licht und Dunkel wechselt. Diese Einsicht ist tröstlich, weil sie inmitten geistlicher Kämpfe 
zur festen Zuflucht bei einem vollkommen treuen Gott führt. 

Geistliches Leben entsteht allein aus Gottes souveränem Wirken. Die Wiedergeburt durch das Wort 
der Wahrheit ist allein Gottes Werk, nicht menschliche Leistung. Der Text zeigt, dass Gläubige aus 
Gnade neu geschaffen wurden – als Erstlingsfrucht in Gottes Heilsplan. Diese Wahrheit bleibt 
grundlegend, weil sie Identität und Berufung des Gläubigen allein in Gottes Initiativhandeln verankert. 

Seite  von 33 93



4. Ruhe in der göttlichen Wahrheit (1,19-27) 

4.1. Die Aufnahmebereitschaft für das Wort (1,19-21) 
Der Gläubige soll schnell zum Hören, langsam zum Reden und langsam zum Zorn sein. Jakobus 
beginnt diesen Abschnitt mit einer dreifachen Anweisung, die das geistliche Leben prägen soll. Schnell 
zum Hören bedeutet, aufnahmebereit für Gottes Wort und für die Wahrheit zu sein. Langsam zum 
Reden weist auf die Gefahr hin, vorschnell und unüberlegt zu sprechen. Langsam zum Zorn bedeutet, 
dass Emotionen unter Kontrolle gehalten werden müssen, besonders in geistlichen 
Auseinandersetzungen. Diese Haltung schafft Raum für Gottes Wirken im Herzen und verhindert, dass 
menschliche Reaktionen das geistliche Wachstum behindern. Der Gläubige soll lernen, zuerst zu hören 
und zu verstehen, bevor er reagiert. Diese Grundhaltung bewahrt vor unnötigen Konflikten und 
falschen Urteilen. Sie ist besonders wichtig im Umgang mit dem Wort Gottes, das aufmerksam und 
demütig aufgenommen werden will. (Jakobus 1,19; Sprüche 10,19; Prediger 5,1-2) 

Menschlicher Zorn führt nicht zur Gerechtigkeit Gottes. Jakobus macht deutlich, dass der Zorn des 
Menschen nicht Gottes Gerechtigkeit wirkt. Menschlicher Zorn entspringt oft egoistischen Motiven 
und einer gekränkten Selbstachtung. Er führt zu Handlungen und Worten, die dem Wesen Gottes 
widersprechen. Auch wenn Zorn manchmal gerechtfertigt erscheinen mag, bleibt er selten rein und 
ohne Sünde. Die Schrift warnt immer wieder vor den zerstörerischen Folgen unkontrollierten Zorns. 
Gottes Gerechtigkeit wird nicht durch hitzige Reaktionen, sondern durch Gehorsam und Sanftmut 
gefördert. Der Gläubige ist aufgerufen, Zorn zu überwinden und sich vom Heiligen Geist leiten zu 
lassen. Diese Haltung fördert Frieden und dient als Zeugnis in einer zornigen Welt. (Jakobus 1,20; 
Epheser 4,26-27; Sprüche 14,29) 

Sünde muss abgelegt werden, um Gottes Wort zu empfangen. Jakobus fordert auf, alle 
Unsauberkeit und Überfluss an Bosheit abzulegen. Damit vergleicht er Sünde mit verschmutzender 
Kleidung, die das geistliche Leben befleckt. Wer am Bösen festhält, blockiert den Einfluss des Wortes 
Gottes in seinem Herzen. Das Ablegen geschieht bewusst und aktiv, indem der Gläubige sich von 
bekannten Sünden trennt. Diese Reinigung ist Voraussetzung für fruchtbaren geistlichen Empfang. Die 
Aufforderung zeigt, dass das Hören des Wortes nicht passiv ist, sondern Vorbereitung erfordert. Gottes 
Wort wirkt am stärksten in einem Herzen, das von Sünde befreit ist. Diese geistliche Hygiene ist ein 
fortlaufender Prozess im Leben des Gläubigen. (Jakobus 1,21; Kolosser 3,8-10; 1. Petrus 2,1-2) 

Seite  von 34 93



Das Wort soll in Sanftmut aufgenommen werden, weil es die Seele retten kann. Jakobus betont, 
dass das eingepflanzte Wort in Sanftmut aufgenommen werden soll. Sanftmut bedeutet eine Haltung 
der Demut und Bereitschaft, sich belehren zu lassen. Das Wort ist nicht nur eine Information, sondern 
eine lebendige Kraft, die das Leben verändert. Es hat die Macht, die Seele zu retten, indem es zur 
Erkenntnis der Wahrheit führt und im Glauben befestigt. Wer das Wort in Sanftmut aufnimmt, 
unterstellt sich seiner Autorität und erlaubt ihm, das Denken und Handeln zu prägen. Diese Haltung 
steht im Gegensatz zu Stolz und Widerstand gegenüber Gottes Willen. Die Aufnahme in Sanftmut ist 
ein Kennzeichen wahrer geistlicher Reife. Sie öffnet den Weg für die tiefgreifende Veränderung, die 
Gottes Wort bewirken will. (Jakobus 1,21; Matthäus 11,29; Psalm 19,8) 

4.2. Der Gehorsam gegenüber dem Wort (1,22-25) 
Gottes Wort verlangt Gehorsam, nicht nur Hören. Jakobus fordert die Gläubigen auf, Täter des 
Wortes zu sein und nicht bloß Hörer, die sich selbst betrügen. Reines Hören ohne Gehorsam führt zu 
einer Illusion geistlicher Reife. Der Selbstbetrug entsteht, wenn man denkt, das bloße Kennen der 
Wahrheit genüge vor Gott. Gottes Wort ist gegeben, um gelebt zu werden, nicht nur um Wissen zu 
vermehren. Wahre Jüngerschaft zeigt sich in der praktischen Umsetzung des Gehörten. Wer Gottes 
Wort hört, ohne es anzuwenden, zeigt ein Herz, das sich seiner Autorität entzieht. Diese Warnung ist 
ernst, denn passives Hören führt zu geistlicher Trägheit. Der Glaube wird durch Gehorsam bewährt 
und gestärkt. (Jakobus 1,22; Matthäus 7,24-27; Johannes 13,17) 

Wer nur hört und nicht tut, verliert den geistlichen Blick. Jakobus vergleicht einen bloßen Hörer 
mit jemandem, der sein Gesicht im Spiegel betrachtet und dann sofort vergisst, wie er aussieht. Dieses 
Bild zeigt die Kurzlebigkeit und Wirkungslosigkeit eines vergessenen Eindrucks. Der Spiegel steht für 
das Wort Gottes, das den wahren geistlichen Zustand offenbart. Wer nicht danach handelt, verschließt 
sich dem Nutzen dieser Offenbarung. Das Ergebnis ist geistliche Orientierungslosigkeit und Stillstand. 
Das Problem liegt nicht im Mangel an Erkenntnis, sondern in der fehlenden Umsetzung. Gottes Wort 
will nicht nur informieren, sondern transformieren. Wer es ignoriert, bleibt unreif im Glauben. 
(Jakobus 1,23-24; Hebräer 4,12; Psalm 119,105) 

David H. Stern, der messianisch-jüdische Bibelkommentator, erläutert zu Jakobus 1,23–25, 
dass das Gesetz Gottes – die vollkommene Tora – dem Gläubigen als Spiegel dient. So wie ein 
Mensch in den Spiegel schaut, um sein Äußeres zu ordnen, soll der Gläubige in das Wort 
Gottes blicken, um sein inneres Leben zu prüfen und zu korrigieren. Wer das Wort nur hört, 

Seite  von 35 93



ohne danach zu handeln, gleicht einem, der sein Gesicht im Spiegel sieht, aber sofort vergisst, 
wie er aussieht (vgl. Römer 3,20). 

	 Stern betont, dass die vollkommene Tora, die „Freiheit schenkt“, jene göttliche 
Ordnung ist, die durch den Messias Jeschua vollendet wurde (vgl. Matthäus 5,17). Rabbi 
Yechiel Lichtenstein kommentiert dazu, dass der Messias die Tora „vollkommen gemacht“ 
habe, damit die Gläubigen Gott nicht mehr als Sklaven aus Furcht, sondern als Kinder aus 
Liebe dienen. Durch den Geist des Messias sind sie frei geworden, ihm im Gehorsam zu folgen. 

	 Stern warnt jedoch vor einem Missverständnis: Diese Freiheit bedeutet nicht 
Gesetzlosigkeit. Wahre Freiheit besteht nicht im Verwerfen der göttlichen Ordnung, sondern im 
Leben innerhalb des Rahmens der „vollkommenen Tora“, die nun auch den Brit Chadashah 
(Neuen Bund) umfasst. So leben messianische Juden in freier Hingabe, indem sie die Gebote 
Israels erfüllen, während messianische Nichtjuden in derselben Freiheit leben, ohne dazu 
verpflichtet zu sein. Die Tora bleibt vollkommen, weil sie Gottes fortschreitende Offenbarung 
widerspiegelt – vollendet in Christus und einst ganz offenbar, wenn der Messias wiederkommt 
(Stern, 1996, S. Jak 1,23). 

Gottes Segen liegt im Tun seines Wortes. Der Täter des Werkes wird in seinem Tun glückselig sein, 
so Jakobus. Gehorsam gegenüber Gottes Wort bringt nicht nur Ehre für Gott, sondern auch Freude und 
Erfüllung für den Gläubigen. Dieser Segen ist keine oberflächliche Glücksstimmung, sondern tiefer 
Friede und Zufriedenheit, die aus der Übereinstimmung mit Gottes Willen entstehen. Wer das Wort in 
Taten umsetzt, erfährt Gottes Gegenwart und Hilfe im Alltag. Der Segen liegt nicht allein im Ergebnis, 
sondern bereits im Gehorsam selbst. So wird der Gläubige ermutigt, konsequent nach Gottes 
Maßstäben zu leben. (Jakobus 1,25; Johannes 14,21; Psalm 1,1-3) 

Das beharrliche Schauen ins vollkommene Gesetz der Freiheit verändert das Leben. Jakobus 
beschreibt das Wort Gottes als das vollkommene Gesetz der Freiheit, das der Gläubige betrachten und 
darin bleiben soll. Diese Freiheit ist nicht Gesetzlosigkeit, sondern Befreiung von der Macht der 
Sünde, um Gottes Willen zu tun. Das beharrliche Schauen bedeutet ein intensives, fortgesetztes 
Forschen und Anwenden. Wer so im Wort bleibt, wird zunehmend in das Bild Christi verwandelt. Das 
Gesetz der Freiheit bringt nicht Knechtschaft, sondern wahre geistliche Entfaltung. Diese Veränderung 
geschieht durch den Heiligen Geist in der täglichen Praxis des Glaubens. (Jakobus 1,25; Johannes 
8,31-32; 2. Korinther 3,17-18) 

Seite  von 36 93



4.3. Die Hingabe gegenüber dem Wort (1,26-27) 
Echte Frömmigkeit zeigt sich in kontrollierter Rede. Jakobus warnt, dass jemand, der sich für 
fromm hält, aber seine Zunge nicht im Zaum hält, sich selbst betrügt und dessen Frömmigkeit wertlos 
ist. Selbstbeherrschung über die Worte ist ein zentrales Kennzeichen eines reifen Glaubens. Worte 
haben Macht, zu segnen oder zu zerstören, zu ermutigen oder zu entmutigen. Wer unbedacht redet, 
offenbart eine mangelnde innere Hingabe an Gott. Die Kontrolle der Zunge ist nicht nur ein 
äußerliches Verhalten, sondern Ausdruck eines Herzens, das vom Heiligen Geist geleitet wird. Gott 
nimmt keine Lippenbekenntnisse an, die nicht von einem gehorsamen Leben begleitet werden. Wahre 
Frömmigkeit misst sich nicht an religiösen Ritualen, sondern am Charakter, der sich in der Sprache 
zeigt. Diese Mahnung unterstreicht die Notwendigkeit täglicher Selbstprüfung. Wer seine Worte Gott 
unterstellt, ehrt ihn und baut andere auf. (Jakobus 1,26; Psalm 141,3; Matthäus 12,36-37) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erklärt zu Jakobus 1,26, dass wahrhafte 
Frömmigkeit sich nicht in äußeren religiösen Formen zeigt, sondern in der Beherrschung der 
Zunge. Wer meint, er sei Torah-treu, muss seine Rede zügeln und das lashon hara – die „böse 
Rede“ in Form von Klatsch, Verleumdung oder übler Nachrede – vermeiden. Jakobus greift 
hier eine zentrale Lehre der jüdischen Ethik auf, die auch in zahlreichen Bibelstellen bezeugt 
ist (vgl. Jakobus 3,3–12; Psalm 34,14; 39,2; 141,3). Nach der rabbinischen Auslegung gilt 
lashon hara sogar als Hauptursache für tzara’at (Aussatz), wie in Levitikus 13 beschrieben. 
Denn böse Rede zerstört nicht nur Beziehungen, sondern verunreinigt auch geistlich. Echte 
Religiosität zeigt sich daher im selbstbeherrschten und reinen Umgang mit Worten (Rubin, 
2016, S. 1752). 

Reine und unbefleckte Frömmigkeit schließt tätige Nächstenliebe ein. Jakobus definiert wahre 
Frömmigkeit als den Dienst an Waisen und Witwen in ihrer Not. Diese Personengruppen standen in 
der damaligen Gesellschaft besonders schutzlos da. Wahre Frömmigkeit zeigt sich nicht nur im 
Glaubensbekenntnis, sondern in der praktischen Fürsorge für die Bedürftigen. Solche Taten spiegeln 
Gottes Herz für die Schwachen und Ausgegrenzten wider. Nächstenliebe ist keine Option, sondern ein 
Wesensmerkmal des echten Glaubens. Sie bezeugt, dass der Glaube lebendig ist und aus Gottes Liebe 
schöpft. Der Gläubige ist aufgerufen, diese Haltung im Alltag aktiv zu leben. Die Unterstützung der 
Schwachen ehrt Gott und wirkt als Zeugnis in der Welt. (Jakobus 1,27; Jesaja 1,17; Matthäus 
25,35-40) 

David H. Stern, der messianisch-jüdische Bibelkommentator, erklärt zu Jakobus 1,27, dass 
dieser Vers das Herzstück der prophetischen Botschaft zusammenfasst: Wahre Frömmigkeit 

Seite  von 37 93



besteht nicht in äußeren religiösen Handlungen, sondern in gelebter Liebe und innerer 
Reinheit. Jakobus greift damit den Geist von Jesaja 1,15–16 auf, wo Gott äußeren Gottesdienst 
ohne moralische Lauterkeit verwirft. 

	 Stern betont, dass Jakobus die Tora in zwei grundlegende Gebote zusammenfasst: 
Erstens, tätige Liebe gegenüber den Bedürftigen – den Waisen und Witwen, die nichts 
zurückgeben können – und zweitens, persönliche Reinheit im Denken, Reden und Handeln. 
Damit stellt er sich in eine lange jüdische Auslegungstradition, wie sie im Talmud (Makkot 
23b–24a) beschrieben wird, wo die gesamte Tora auf wenige zentrale Prinzipien verdichtet 
wird (vgl. Galater 5,14). 

	 Diese Zusammenfassung dient zugleich als Warnung: Gläubige sollen sich nicht in 
religiöse Äußerlichkeiten oder rituelle Detailfragen verlieren, sondern auf das Wesentliche 
achten – „die wichtigeren Dinge der Tora: Recht, Barmherzigkeit und Treue“ (Matthäus 
23,23). Damit verbindet Jakobus die prophetische Ethik Israels mit der Lehre des Messias, der 
das Herz der Tora offenbart hat: gelebte Liebe aus einem reinen, gottzugewandten Herzen 
(Stern, 1996, S. Jak 1,27). 

Wahre Frömmigkeit bewahrt sich von der Unreinheit der Welt. Neben tätiger Nächstenliebe betont 
Jakobus die Notwendigkeit, sich selbst von der Welt unbefleckt zu bewahren. Welt bedeutet hier das 
gottfeindliche System von Werten und Lebensweisen. Diese Absonderung ist keine Flucht aus der 
Welt, sondern ein Leben in Heiligkeit mitten in ihr. Der Gläubige muss wachsam sein, nicht die 
Denkweisen und Prioritäten der Welt zu übernehmen. Reinheit im Herzen und Leben ist 
Voraussetzung, um Gott wohlgefällig zu dienen. Diese Heiligkeit ist nur durch Gottes Gnade und den 
Einfluss seines Wortes möglich. Sie schützt den Glauben vor Verunreinigung und bewahrt die 
Wirksamkeit des Zeugnisses in der Welt. (Jakobus 1,27; Römer 12,2; 1. Johannes 2,15-17) 

Seite  von 38 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 1,19-27) 

Zusammenfassung:  

Jakobus mahnt zu einer Haltung der Demut und Hörbereitschaft gegenüber dem Wort Gottes. Der 
Gläubige soll schnell zum Hören, aber langsam zum Reden und zum Zorn sein, denn menschlicher 
Zorn bewirkt nicht Gottes Gerechtigkeit. Deshalb soll alle moralische Unreinheit abgelegt und das 
eingepflanzte Wort mit Sanftmut aufgenommen werden, das die Kraft hat, die Seele zu retten. Doch 
Hören allein genügt nicht – das Wort muss auch getan werden. Wer nur hört, aber nicht handelt, 
betrügt sich selbst. Jakobus vergleicht den untätigen Hörer mit jemandem, der sein Gesicht im Spiegel 
sieht, es aber sofort wieder vergisst. Der Täter des Wortes hingegen bleibt im vollkommenen Gesetz 
der Freiheit und wird darin gesegnet. Wahre Frömmigkeit zeigt sich nicht in äußerer Religiosität, 
sondern im beherrschten Reden, im barmherzigen Handeln und in der persönlichen Reinheit gegenüber 
der Welt. Der Text verbindet geistliche Wachsamkeit, praktische Konsequenz und eine klare 
Unterscheidung zwischen äußerer Form und innerem Gehorsam. 

Anwendungen: 

Wahrer Glaube zeigt sich im Tun, nicht nur im Hören des Wortes. Jakobus warnt vor 
Selbsttäuschung durch bloßes Zuhören ohne Gehorsam. Der Text macht deutlich, dass geistliche Reife 
sich nicht an Erkenntnis, sondern an Umsetzung misst. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil Gottes 
Segen dem Gehorsam folgt, nicht dem Wissen allein. 

Geistliche Reife erkennt man an beherrschter Zunge, helfenden Händen und heiligem 
Lebensstil. Echte Gottesfurcht äußert sich in Redlichkeit, Barmherzigkeit und Absonderung von der 
Welt. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Frömmigkeit nie theoretisch bleibt, sondern praktisch sichtbar 
wird. Diese Einsicht bleibt aktuell, weil geistliche Echtheit heute durch glaubwürdiges Verhalten 
geprüft wird. 

Das Wort Gottes ist Maßstab und Kraftquelle zur geistlichen Umgestaltung. Das eingepflanzte 
Wort soll nicht nur gehört, sondern mit Sanftmut angenommen und ausgelebt werden. Der Text betont, 
dass das Wort nicht belehrend übergestülpt, sondern innerlich empfangen und verwirklicht werden 
muss. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil geistlicher Wandel nur aus der Kraft des 
angenommenen Wortes geschieht. 

Seite  von 39 93



Teil 2. Mitgefühl und Dienst am Nächsten (Jakobus 2,1-26) 

5. Andere annehmen (2,1-13) 

5.1. Die Höflichkeit gegenüber allen (2,1-4) 
Glaube an Christus schließt Parteilichkeit aus. Jakobus beginnt mit der ernsten Aufforderung, den 
Glauben an den Herrn Jesus Christus, den Herrn der Herrlichkeit, nicht mit Ansehen der Person zu 
verbinden. Parteilichkeit bedeutet, Menschen nach äußeren Maßstäben zu bewerten und entsprechend 
zu behandeln. Der Glaube an Christus gründet sich jedoch auf seine Gnade, die allen gleichermaßen 
gilt, unabhängig von Reichtum, Herkunft oder äußerem Ansehen. Christus selbst begegnete allen 
Menschen mit der gleichen Liebe und Wahrheit. Parteilichkeit widerspricht daher dem Wesen des 
Evangeliums. In einer Gemeinde, die Christus als Herrn bekennt, darf kein Platz für Bevorzugung 
nach menschlichen Kriterien sein. Diese Haltung muss sowohl im persönlichen Umgang als auch in 
der Gemeindepraxis sichtbar sein. Sie bewahrt die Gemeinde davor, weltliche Maßstäbe ins Haus 
Gottes zu übernehmen. (Jakobus 2,1; Apostelgeschichte 10,34-35; Galater 3,28) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu Jakobus 2,1, dass 
dieser Vers ein deutliches Zeugnis für die Gottheit Jesu Christi enthält. Der Ausdruck kann 
übersetzt werden mit: „… unseres Herrn Jesus Christus, der die Herrlichkeit ist.“ Durch den 
Gebrauch des göttlichen Titels Herr und die Verbindung Christi mit der Herrlichkeit Gottes – 
der Schechina, der sichtbaren Offenbarung der göttlichen Gegenwart (vgl. Hesekiel 1,3) – wird 
nach Scofield klar, dass Jakobus Jesus Christus als wahrhaft göttlich bekennt. Zudem 
unterstreicht der Hinweis, dass bei Gott kein Ansehen der Person ist, die Wahrheit, dass alle 
irdischen Unterschiede in der Gegenwart Christi, der die Herrlichkeit selbst ist, aufgehoben 
werden. So verbindet dieser Vers das Bekenntnis zu Christi Gottheit mit der Aufforderung zur 
geistlichen Gleichheit und Demut vor ihm (Scofield, 2015, S. 1534). 

Unterscheidung nach äußerem Ansehen widerspricht Gottes Wesen. Jakobus illustriert das 
Problem mit einer Alltagsszene: Ein reicher Mann in prächtiger Kleidung und ein armer Mann in 
schäbiger Kleidung kommen in die Versammlung. Der äußere Eindruck verführt leicht dazu, dem 
Reichen mehr Aufmerksamkeit und Ehre zu schenken. Diese Unterscheidung basiert jedoch auf 
oberflächlichen Kriterien und verkennt den wahren Wert eines Menschen. Gott sieht nicht auf das 

Seite  von 40 93



Äußere, sondern auf das Herz. Wer Menschen nach Kleidung, Besitz oder gesellschaftlichem Status 
einordnet, übernimmt das Wertesystem der Welt. Solches Verhalten bringt eine Ungleichheit in die 
Gemeinde, die dem Evangelium widerspricht. Die Gemeinde ist berufen, Gottes Sichtweise zu 
übernehmen und jeden Menschen mit derselben Würde zu behandeln. (Jakobus 2,2-3; 1. Samuel 16,7; 
Matthäus 7,12) 

Bevorzugung der Reichen entehrt die Gemeinde. Jakobus zeigt, dass es eine Entehrung ist, wenn 
man den Reichen auf den besten Platz setzt, während man den Armen an einen minderwertigen Ort 
verweist. Solches Verhalten degradiert den Armen und widerspricht der Einheit, die in Christus 
besteht. Die Gemeinde soll ein Ort sein, an dem alle Gläubigen als Brüder und Schwestern 
gleichwertig behandelt werden. Bevorzugung aufgrund äußerlicher Vorzüge zerstört das Zeugnis der 
Gemeinde und kann Bitterkeit hervorrufen. Zudem widerspricht sie der Tatsache, dass Gott gerade oft 
die Armen erwählt hat, reich im Glauben zu sein. Eine Gemeinde, die Christus repräsentiert, muss 
solche Unterschiede bewusst vermeiden. So wird das Evangelium glaubwürdig gelebt. (Jakobus 2,3-4; 
Römer 12,16; Jakobus 2,5) 

Wahre Ehre liegt nicht im irdischen Status, sondern in der Stellung vor Gott. Der Maßstab für 
Ehre und Würde ist nicht der gesellschaftliche Rang, sondern die Beziehung zu Gott durch Jesus 
Christus. Reichtum oder Armut haben keinen Einfluss auf Gottes Annahme eines Menschen. In der 
Gemeinde sind alle gleichwertige Glieder des Leibes Christi. Wahre Ehre besteht darin, ein Kind 
Gottes zu sein und in seinem Reich eine Rolle zu haben. Diese Perspektive hilft, Parteilichkeit zu 
überwinden und jeden Menschen mit der Würde zu behandeln, die Gott ihm zuspricht. Eine solche 
Sichtweise verändert nicht nur die Gemeinde, sondern auch den persönlichen Umgang im Alltag. So 
wird sichtbar, dass der Glaube an Christus wirklich das Herz und die Handlungen prägt. (Jakobus 2,4; 
Philipper 2,3-4; Kolosser 3,11) 

5.2. Das Mitgefühl für alle (2,5-9) 
Gott hat die Armen erwählt, reich im Glauben zu sein. Jakobus erinnert daran, dass Gott oft gerade 
die Armen in den Augen der Welt erwählt hat, um sie reich im Glauben zu machen. Diese Erwählung 
ist Ausdruck von Gottes Gnade, die nicht nach menschlichen Maßstäben urteilt. Reich im Glauben 
bedeutet, dass sie einen tiefen, vertrauenden Glauben besitzen, der durch Abhängigkeit von Gott 
gestärkt wird. Sie sind Erben des Reiches, das Gott denen verheißen hat, die ihn lieben. Diese 
geistliche Reichtumsperspektive steht im völligen Gegensatz zur weltlichen Bewertung von Erfolg und 
Bedeutung. Wer diese göttliche Sichtweise übernimmt, wird keinen Menschen aufgrund äußerer Armut 

Seite  von 41 93



gering schätzen. Die Erwählung der Armen ist ein Beweis für Gottes Umkehrung menschlicher Werte. 
Sie ist auch ein Trost für alle, die in dieser Welt wenig besitzen, aber in Christus unermesslich reich 
sind. (Jakobus 2,5; Matthäus 5,3; 1. Korinther 1,26-29) 

Bevorzugung der Reichen widerspricht Gottes Handeln. Jakobus prangert an, dass manche 
Gläubige den Reichen Ehre erweisen, obwohl gerade sie oft die Armen unterdrücken. Reichtum in den 
Händen gottloser Menschen führt nicht selten zu Machtmissbrauch. Es ist ein Widerspruch, solche 
Menschen zu bevorzugen, während sie den Glauben oder die Gemeinde verachten. Jakobus ruft dazu 
auf, sich nicht vom Glanz des Reichtums blenden zu lassen. Die Gemeinde soll ihre Maßstäbe aus 
Gottes Wort nehmen, nicht aus der Gesellschaft. Wer die Reichen bevorzugt, stellt sich gegen Gottes 
Sichtweise und missachtet seine Gerechtigkeit. Dieser Irrweg zerstört die Einheit und das Zeugnis der 
Gemeinde in der Welt. (Jakobus 2,6; Sprüche 22,16; Jesaja 3,14-15) 

Reiche verlästern oft den guten Namen, der über den Gläubigen ausgerufen ist. Jakobus weist 
darauf hin, dass manche Reiche den Namen Jesu Christi lästern, den die Gläubigen bekennen. Dieser 
Name steht für die Autorität, Ehre und Erlösung, die Jesus den Seinen gegeben hat. Ihn zu lästern, 
bedeutet, Gottes Ehre anzugreifen und den Glauben zu verachten. Es ist daher unlogisch und geistlich 
schädlich, solchen Menschen Vorrang zu geben. Die Gemeinde soll Christus ehren, indem sie 
diejenigen achtet, die seinen Namen lieben und bekennen. Das bedeutet nicht, Reiche zu verachten, 
sondern keine bevorzugte Stellung aufgrund ihres Reichtums einzuräumen. Der Maßstab für Ehre in 
der Gemeinde ist die Treue zu Christus, nicht materieller Besitz. (Jakobus 2,7; Apostelgeschichte 5,41; 
1. Petrus 4,14) 

Das königliche Gesetz fordert Liebe ohne Ansehen der Person. Jakobus nennt das Gebot, den 
Nächsten zu lieben wie sich selbst, das königliche Gesetz. Dieses Gesetz steht über allen menschlichen 
Regeln und spiegelt Gottes Wesen wider. Liebe, die sich an Christus orientiert, kennt keine 
Bevorzugung oder Benachteiligung. Sie behandelt jeden Menschen mit der gleichen Fürsorge und 
Wertschätzung. Parteilichkeit ist daher ein direkter Bruch dieses Gebots. Wer dieses Gesetz erfüllt, 
handelt im Einklang mit Gottes Reich. Die Gemeinde wird so zu einem sichtbaren Zeugnis seiner 
Liebe in der Welt. Diese Haltung ist nicht optional, sondern ein göttlicher Auftrag an alle Gläubigen. 
(Jakobus 2,8-9; 3. Mose 19,18; Johannes 13,34-35) 

David H. Stern, der messianisch-jüdische Bibelkommentator, erläutert zu Jakobus 2,8, dass der 
Ausdruck „Königs-Tora“ (griechisch basilikos nomos) wörtlich „Tora des Königs“ bedeutet – 
also das Gesetz, das im Reich Gottes gilt und vom Messias Jeschua, dem König, ausgeht. Diese 

Seite  von 42 93



Königs-Tora ist keine neue oder andere Tora, sondern die mosaische Tora, die durch den 
Heiligen Geist in ihrer wahren Bedeutung erfüllt wird. Jakobus betont damit, dass das Gebot 
„Liebe deinen Nächsten wie dich selbst“ (3. Mose 19,18) den Kern und das Ziel der göttlichen 
Ordnung bildet (vgl. Galater 5,14; Römer 13,8–10). 

	 Stern verweist darauf, dass Jeschua selbst dieses Liebesgebot als eines der zwei 
grundlegenden Prinzipien bezeichnete, auf denen „das ganze Gesetz und die Propheten 
beruhen“ (Matthäus 22,36–40). In diesem Sinn schließt Königs-Tora sowohl Arme und 
Bedürftige als auch Reiche ein – jeder Mensch ist ein Nächster, dem Liebe und Barmherzigkeit 
gebührt (vgl. Lukas 10,25–37). 

	 Das griechische Wort teleite („erfüllen“) kann auch „vollenden“ bedeuten. Stern 
erklärt, dass Jakobus damit ausdrückt, dass Gläubige die Königs-Tora dann „vollenden“, 
wenn sie das mosaische Gesetz im Licht des Messias und des Neuen Bundes ausleben. So wird 
die Tora durch Jeschua nicht aufgehoben, sondern zur Vollendung gebracht (vgl. Matthäus 
5,17; Römer 10,4). 

	 Diese Haltung führt zu einer messianischen Auslegung der Tora, die sich in Liebe und 
geistlicher Freiheit äußert, aber zugleich fest in der göttlichen Ordnung bleibt. Sie 
unterscheidet sich daher in ihrer Anwendung von der rabbinischen Halacha, ohne ihr den 
Respekt abzusprechen. Stern betont, dass wahre Erfüllung der Tora immer an das Liebesgebot 
gebunden bleibt – denn nur im Rahmen der göttlichen Liebe wird das Gesetz zu einem Gesetz 
der Freiheit (Stern, 1996, S. Jak 2,8). 

5.3. Die Zuverlässigkeit in allem (2,10-13) 
Wer ein Gebot bricht, macht sich des ganzen Gesetzes schuldig. Jakobus erklärt, dass wer das 
ganze Gesetz hält, aber in einem Punkt versagt, schuldig wird an allen Geboten. Das Gesetz Gottes ist 
eine unteilbare Einheit, weil es den vollkommenen Charakter Gottes widerspiegelt. Ein einziger 
bewusster Bruch offenbart Rebellion gegen den Gesetzgeber selbst. Diese Wahrheit zerstört jede 
Selbstgerechtigkeit, die auf selektiver Gesetzeserfüllung beruht. Der Mensch kann sich nicht mit 
seinen guten Taten herausreden, wenn er in einem Bereich schuldig geworden ist. Dieses Prinzip zeigt, 
dass alle Menschen gleichermaßen auf Gottes Gnade angewiesen sind. Selbst kleine Übertretungen 
haben schwerwiegende geistliche Konsequenzen, weil sie den Gehorsam gegenüber Gott brechen. Die 
Gemeinde muss diese Wahrheit verstehen, um nicht in moralischen Stolz zu verfallen. (Jakobus 2,10; 
Galater 3,10; Matthäus 5,19) 

Seite  von 43 93



Der Gesetzgeber ist auch der Richter über alle. Jakobus erinnert daran, dass derselbe Gott, der das 
Gebot gegen Ehebruch gegeben hat, auch das Gebot gegen Mord gegeben hat. Gottes Autorität 
umfasst das gesamte Gesetz, nicht nur einzelne Teile. Wer eines seiner Gebote missachtet, stellt sich 
gegen ihn als Person. Diese Erkenntnis soll Ehrfurcht und Demut im Herzen des Gläubigen 
hervorrufen. Der Maßstab Gottes bleibt unverändert, unabhängig von menschlichen Meinungen. Er ist 
der Schöpfer und Richter, dem jeder Mensch Rechenschaft ablegen muss. Deshalb ist selektiver 
Gehorsam vor Gott nicht akzeptabel. Diese Wahrheit ruft dazu auf, Gottes ganzes Wort ernst zu 
nehmen und in allen Bereichen gehorsam zu sein. (Jakobus 2,11; 5. Mose 27,26; Prediger 12,14) 

John Calvin, der Reformator und Bibelkommentator, erklärt zu Jakobus 2,11, dass dieser Vers 
den vorhergehenden Gedankengang bestätigt: Nicht jedes einzelne Gebot steht isoliert, 
sondern der Gesetzgeber selbst ist entscheidend. Das göttliche Gesetz ist ein unteilbares 
Ganzes, in dem die vollkommene Gerechtigkeit Gottes enthalten ist. Wer daher auch nur ein 
Gebot bricht, widersetzt sich dem Willen dessen, der das ganze Gesetz gegeben hat. Calvin 
betont, dass der Gehorsam gegenüber Gottes Gesetz nicht selektiv sein darf, weil alle Gebote 
Ausdruck derselben göttlichen Autorität sind (Calvin, zit. in Crossway, 2023, S. 1899). 

Barmherzigkeit triumphiert über das Gericht. Jakobus schließt diesen Abschnitt mit der 
Ermahnung, so zu reden und zu handeln, wie es Menschen geziemt, die durch das Gesetz der Freiheit 
gerichtet werden. Dieses Gesetz offenbart, dass Gottes Barmherzigkeit größer ist als sein Gericht für 
diejenigen, die in Christus sind. Wer jedoch keine Barmherzigkeit übt, wird ohne Barmherzigkeit 
gerichtet werden. Barmherzigkeit ist ein Kennzeichen derer, die Gottes Gnade erfahren haben. Sie 
zeigt sich in der Behandlung anderer, besonders der Bedürftigen und Schwachen. Gottes Gericht ist 
gerecht, doch für seine Kinder wird es vom Erbarmen geprägt. Diese Perspektive ermutigt zu einem 
Leben, das Gnade und Barmherzigkeit widerspiegelt. So wird der Glaube sichtbar, der das Herz 
verwandelt hat. (Jakobus 2,12-13; Matthäus 5,7; Micha 6,8) 

Seite  von 44 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 2,1-13) 

Zusammenfassung:  

Jakobus warnt eindringlich vor parteiischer Bevorzugung in der Gemeinde, insbesondere auf 
Grundlage äußerer Merkmale wie Reichtum oder sozialem Ansehen. Solche Unterscheidungen 
widersprechen dem Glauben an den Herrn der Herrlichkeit und offenbaren ein verkehrtes Urteil. Gott 
hat gerade die sozial Geringen erwählt, reich zu sein im Glauben und Erben des Reiches, das er 
verheißen hat. Demgegenüber kritisiert Jakobus, dass Reiche oft die Gemeinde unterdrücken und Gott 
lästern – und dennoch bevorzugt behandelt werden. Die königliche Regel, den Nächsten wie sich 
selbst zu lieben, schließt jede Form von Diskriminierung aus. Wer auch nur in einem Punkt das Gesetz 
übertritt, macht sich des ganzen Gesetzes schuldig, weil es aus einer Einheit besteht. Deshalb ruft 
Jakobus dazu auf, in Rede und Verhalten so zu leben, wie es dem Gesetz der Freiheit entspricht – im 
Bewusstsein, dass Gott ohne Barmherzigkeit richten wird, wer selbst keine Barmherzigkeit übt. 
Barmherzigkeit triumphiert über das Gericht. 

Anwendungen: 

Glaube an Christus verträgt sich nicht mit äußerlicher Beurteilung von Menschen. Jakobus zeigt, 
dass soziale Unterscheidung in der Gemeinde geistlich unvereinbar mit dem Wesen Gottes ist. Der 
Text betont, dass geistlicher Wert nicht an äußeren Maßstäben gemessen wird. Diese Wahrheit bleibt 
bedeutsam, weil geistliche Gemeinschaft auf Gnade, nicht auf Status gegründet ist. 

Gottes Maßstab für Gerechtigkeit ist vollkommen und unteilbar. Wer auch nur einen Teil des 
Gesetzes übertritt, ist des ganzen schuldig – weil das Gesetz aus einer göttlichen Einheit besteht. Das 
geistliche Prinzip zeigt, dass Gehorsam nicht selektiv sein darf. Diese Einsicht bleibt wichtig, weil 
Heiligkeit nicht durch Teilgehorsam, sondern durch Unterordnung unter den ganzen Willen Gottes 
geprägt ist. 

Barmherzigkeit ist das Kennzeichen eines vom Evangelium geprägten Lebens. Jakobus ruft dazu 
auf, so zu reden und zu handeln, wie es dem Gesetz der Freiheit entspricht – mit Blick auf das 
kommende Gericht. Der Text macht deutlich, dass gelebte Barmherzigkeit ein Ausdruck der 
empfangenen Gnade ist. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil das Evangelium nicht nur zur 
Rechtfertigung, sondern auch zur veränderten Lebenspraxis führt. 

Seite  von 45 93



6. Wahren Glauben durch Werke zeigen (2,14-26) 

6.1. Der Ausdruck des wahren Glaubens (2,14-17) 
Ein Glaube ohne Werke besitzt keine rettende Kraft. Jakobus stellt die Frage nach dem Nutzen 
eines Glaubens, der keine Taten hervorbringt, und beantwortet sie implizit negativ. Ein bloßes 
Bekenntnis ohne konkrete Frucht offenbart einen toten, wirkungslosen Glauben. Rettender Glaube 
zeigt sich notwendig in gehorsamer Lebenspraxis, weil vertrauende Hingabe untrennbar mit 
Unterordnung verbunden ist. Das Evangelium erneuert das Herz und verändert dadurch sichtbar den 
Lebenswandel. Fehlende Werke entlarven daher nicht ein Defizit an Informationen, sondern ein Defizit 
an echtem Vertrauen. Das Neue Leben bleibt nicht im Inneren verborgen, sondern wird in tätiger Liebe 
erkennbar. Eine trennende Gegenüberstellung von Glaube und Werken verfehlt die biblische Einheit 
von Wurzel und Frucht. Wurzel ist der Glaube, Frucht sind die Werke; ohne Frucht erweist sich die 
Wurzel als faul. So entzieht Jakobus der Selbsttäuschung religiöser Lippenbekenntnisse den Boden. 
Echte Heilsgewissheit wird durch gelebten Gehorsam bestätigt. (Jakobus 2,14-17; Matthäus 7,21; 
Epheser 2,8-10) 

Reine Bekenntnisse ohne praktische Liebe sind geistlich wertlos. Das Beispiel eines Bedürftigen, 
der nur Worte der guten Wünsche, jedoch keine Hilfe erhält, entlarvt scheinbare Frömmigkeit. Worte 
ohne Tat lindern weder Hunger noch Kälte und offenbaren ein unberührtes Herz. Biblische Liebe ist 
nicht Gefühlswärme, sondern dienende Hingabe am Nächsten. Glaube, der nicht zur tätigen 
Barmherzigkeit drängt, widerspricht dem Wesen Gottes. Das Reich Gottes wird nicht durch 
wohlformulierte Zusagen sichtbar, sondern durch konkrete Taten der Fürsorge. Der Prüfstein der 
Echtheit liegt im Umgang mit praktischer Not. Wo das Erbarmen fehlt, fehlt die Bezeugung des 
Evangeliums. Jakobus führt damit von der Theorie in die Alltagsverantwortung. Der Maßstab bleibt 
die Nächstenliebe, die aus der Liebe Gottes gespeist wird. Ohne diese Liebe bleibt jedes Bekenntnis 
leer. (Jakobus 2,15-16; 1. Johannes 3,17-18; Lukas 10,33-37) 

Werke sind nicht die Grundlage der Errettung, sondern der Beweis lebendigen Glaubens. 
Jakobus widerspricht keiner Rechtfertigung aus Glauben, sondern einem Glauben ohne Belege. 
Rechtfertigung geschieht allein aus Gnade durch Glauben, doch dieser Glaube bleibt nie allein. Werke 
gehören als sichtbare Frucht zum gelebten Vertrauen und bestätigen dessen Realität. So wird der 
Unterschied zwischen Ursache und Wirkung gewahrt und die Einheit von Glauben und Gehorsam 
bezeugt. Gnade schafft ein neues Herz, das zum Guten bereit ist. Wo diese Erneuerung wirkt, folgt der 
Wandel dem Bekenntnis. Wer sich auf Gnade beruft und zugleich in Unbarmherzigkeit verharrt, 

Seite  von 46 93



missversteht das Evangelium. Jakobus ordnet die Werke als Ausdruck, nicht als Verdienst ein. In dieser 
Ordnung wird Christus geehrt und der Glaube vor Menschen kenntlich. So leuchtet die Wahrheit des 
Evangeliums im praktischen Leben auf. (Jakobus 2,17; Titus 3,5.8; Galater 5,6) 

Standhafte tätige Barmherzigkeit bestätigt den Glauben vor Gott und Menschen. Jakobus zielt 
auf eine Lebenshaltung, die im wiederholten Tun des Guten sichtbar wird. Nicht punktuelle Aktionen, 
sondern beständige Fürsorge kennzeichnet den bewährten Glauben. Diese Standhaftigkeit entspringt 
der inneren Gewissheit, von Gott angenommen zu sein. Aus dieser Gewissheit fließt eine Liebe, die 
nicht rechnet, sondern schenkt. Der Nächste wird nicht als Last, sondern als von Gott anvertraute 
Aufgabe gesehen. In solcher Treue spiegelt sich das Wesen des Herrn, der sich der Schwachen 
annimmt. Die Gemeinde wird dadurch zum Ort der gelebten Gnade. Die Welt erkennt an diesem 
Zeugnis den Unterschied zwischen Bekenntnis und Wirklichkeit. So wird die Botschaft glaubwürdig, 
weil sie leibhaftig wird. Der tote Glaube bleibt stumm, der lebendige Glaube redet in Werken. 
(Jakobus 2,17; Matthäus 5,16; Hebräer 10,24) 

6.2. Die Beweise des wahren Glaubens (2,18-20) 
Glaube ohne Werke kann nicht bewiesen werden. Jakobus greift eine fiktive Einwendung auf: „Du 
hast Glauben, und ich habe Werke.“ Damit macht er deutlich, dass echter Glaube ohne Werke 
unsichtbar bleibt. Der Beweis des Glaubens liegt in seinem praktischen Ausdruck. Ohne Werke bleibt 
der Glaube ein bloßes Behaupten ohne greifbare Realität. Werke sind das sichtbare Zeugnis, dass der 
Glaube tatsächlich vorhanden ist. Der Glaube wird nicht nur im Herzen geglaubt, sondern im Leben 
gelebt. Ohne den Beweis durch Werke ist es unmöglich, anderen die Echtheit des Glaubens zu zeigen. 
Jakobus ruft damit zur Selbstprüfung auf, ob der Glaube in konkretem Gehorsam sichtbar wird. Nur so 
kann der Glaube vor Gott und Menschen bestätigt werden. (Jakobus 2,18; Matthäus 7,16-17; 1. 
Johannes 2,4-6) 

Wahre Erkenntnis Gottes führt zu Gehorsam. Jakobus stellt fest, dass auch die Dämonen glauben, 
dass Gott einer ist, und doch zittern sie. Diese Aussage entlarvt eine rein verstandesmäßige 
Zustimmung zu Gottes Existenz als unzureichend. Wahre Erkenntnis Gottes bewirkt Unterordnung und 
Veränderung, nicht nur intellektuelles Einverständnis. Die Dämonen kennen Gottes Realität, doch sie 
gehorchen ihm nicht und lieben ihn nicht. Dies zeigt, dass rettender Glaube immer Herz, Verstand und 
Willen umfasst. Glaube, der nicht zu Gehorsam führt, unterscheidet sich nicht von der toten Erkenntnis 
der Dämonen. Jakobus will damit vor Selbsttäuschung warnen und zu echtem Vertrauen drängen. Ein 

Seite  von 47 93



Glaube, der Gott nur anerkennt, ohne ihm zu dienen, ist kein rettender Glaube. (Jakobus 2,19; 
Johannes 14,21; Titus 1,16) 

Werke sind der notwendige Ausdruck lebendigen Glaubens. Jakobus nennt den Glauben ohne 
Werke „tot“. Damit zeigt er, dass er nutzlos ist und keine rettende Kraft besitzt. Lebendiger Glaube 
wirkt durch Liebe und Gehorsam, der aus der Gemeinschaft mit Christus fließt. Wo der Glaube lebt, ist 
er aktiv, produktiv und fruchtbar. Tote Bekenntnisse hingegen führen weder zu Heiligung noch zu 
Dienst am Nächsten. Jakobus betont, dass ein Glaube ohne Taten in Gottes Augen wertlos ist. Diese 
Feststellung schließt jede Ausrede aus, die Gnade vom Gehorsam trennt. Der Glaube, der Gott ehrt, ist 
der Glaube, der in Werken sichtbar wird. So wird Gottes Name durch das Leben der Gläubigen 
verherrlicht. (Jakobus 2,20; Galater 5,6; 1. Thessalonicher 1,3) 

Die Verbindung von Glaube und Werken offenbart wahre Weisheit. Jakobus argumentiert nicht 
gegen den Glauben, sondern für den Glauben, der durch Werke lebendig wird. In dieser Verbindung 
zeigt sich geistliche Einsicht und Reife. Glaube allein rettet, aber der rettende Glaube bleibt nie allein. 
Die Werke sind nicht das Fundament, sondern die Frucht. Diese Wahrheit schützt vor 
Missverständnissen und führt zu einer gesunden biblischen Lehre. Wer beides gegeneinander ausspielt, 
verfehlt die biblische Harmonie. Die Schrift bezeugt übereinstimmend, dass Gottes Volk zum 
Gehorsam berufen ist. So wird das Evangelium glaubwürdig in der Welt verkündet. In der Einheit von 
Glauben und Werken offenbart sich Gottes Plan für ein geheiligtes Leben. (Jakobus 2,18-20; Epheser 
2,8-10; 1. Petrus 2,12) 

6.3. Die Beispiele für wahren Glauben (2,21-26) 
Abraham wurde durch seinen gehorsamen Glauben gerechtfertigt. Jakobus erinnert an Abraham, 
der bereit war, seinen Sohn Isaak auf dem Altar zu opfern. Dieses Handeln war der Ausdruck seines 
Vertrauens in Gottes Verheißung, selbst wenn es menschlich unmöglich erschien. Der Gehorsam 
Abrahams zeigte, dass sein Glaube echt und lebendig war. Er vertraute darauf, dass Gott in der Lage 
war, Isaak sogar aus den Toten aufzuerwecken. So wurde sein Glaube durch die Tat vollkommen und 
bestätigt. Jakobus betont, dass Abrahams Glauben nicht passiv war, sondern in Taten sichtbar wurde. 
Diese Tat war nicht die Grundlage seiner Rechtfertigung, sondern der Beweis ihrer Realität. Der 
Glaube führte zum Gehorsam, und der Gehorsam bestätigte den Glauben. Darin wird deutlich, dass 
wahrer Glaube immer eine aktive Hingabe an Gott einschließt. (Jakobus 2,21; 1. Mose 22,1-12; 
Hebräer 11,17-19) 

Seite  von 48 93



David H. Stern, der messianisch-jüdische Bibelkommentator, erklärt zu Jakobus 2,21, dass 
Jakobus mit dem Beispiel Abrahams zeigt, wie echter Glaube sich in konkretem Handeln 
offenbart. Abraham, Avraham Avinu („unser Vater Abraham“), wurde gerechtfertigt, als er 
bereit war, seinen Sohn Isaak zu opfern (vgl. 1. Mose 22,1–19). Stern zitiert den jüdischen 
Kommentator Rabbi Yechiel Lichtenstein, der betont, dass Abrahams Glaube durch seine Taten 
sichtbar wurde – er wurde nicht durch Werke gemacht, sondern durch sie bewiesen. So heißt es 
in 1. Mose 22,12: „Jetzt weiß ich, dass du Gott fürchtest.“ 

	 Lichtenstein verweist auf den mittelalterlichen Rabbiner Nachmanides (Ramban), der 
erklärte, dass Gott Abrahams Glauben schon kannte, jedoch durch die Opferbereitschaft Isaaks 
dieser Glaube Realität und göttliche Bestätigung erhielt. Ebenso zitiert Stern Rashi, der 
auslegt, dass Gott sich nun gegenüber Satan und den Nationen rechtfertigen könne, indem er 
auf Abrahams gelebten Glauben verweise. 

	 Im Vergleich dazu zeigt Paulus in Römer 4,2–3, dass Abraham nicht durch Werke vor 
Gott gerechtfertigt wurde, sondern dass seine Werke seinen Glauben bewiesen und Gott 
dadurch verherrlichten. Beide Sichtweisen ergänzen sich: Jakobus betont die sichtbare Seite 
des Glaubens vor den Menschen, Paulus die innere Glaubensgerechtigkeit vor Gott. So ergibt 
sich ein harmonisches Bild: Wahrer Glaube bleibt nicht theoretisch, sondern wird durch 
gehorsames Handeln lebendig (Stern, 1996, S. Jak 2,21). 

Glaube und Werke wirken zusammen zur Bestätigung des Glaubens. Jakobus erklärt, dass in 
Abrahams Beispiel der Glaube mit den Werken zusammenwirkte. Diese Zusammenarbeit zeigt, dass 
Glaube und Werke keine Gegensätze, sondern untrennbare Partner sind. Der Glaube ist die Wurzel, die 
Werke sind die Frucht. Ohne Wurzel gibt es keine Frucht, und ohne Frucht zeigt sich keine lebendige 
Wurzel. Die Tat Abrahams brachte seinen Glauben zur Vollendung, indem sie die innere Überzeugung 
im äußeren Gehorsam sichtbar machte. Jakobus unterstreicht damit, dass der Glaube allein rettet, aber 
nie allein bleibt. Werke sind das natürliche Resultat eines wahren Glaubens. Sie bezeugen nach außen, 
was im Herzen bereits geschehen ist. So wird Gottes Name durch das Leben des Gläubigen 
verherrlicht. (Jakobus 2,22; Johannes 15,8; Philipper 2,12-13) 

Die Schrift erfüllt sich im Zeugnis über Abrahams Glauben. Jakobus zitiert die Aussage: 
„Abraham aber glaubte Gott, und das wurde ihm zur Gerechtigkeit gerechnet.“ Dieses Wort wurde 
ursprünglich in 1. Mose 15,6 gesprochen, lange bevor er Isaak opferte. Das zeigt, dass die 
Rechtfertigung aus Glauben zuerst geschieht, und die Werke später als Bestätigung folgen. Die 
Opferbereitschaft in 1. Mose 22 war die Erfüllung dieser Erklärung. Damit wurde Abrahams Glauben 
vor den Menschen sichtbar und sein Zeugnis bestätigt. Jakobus zeigt, dass die Schrift in sich stimmig 
ist: Rechtfertigung geschieht vor Gott durch Glauben, vor den Menschen aber wird sie durch Werke 

Seite  von 49 93



bezeugt. Abraham wurde so „Freund Gottes“ genannt, weil er im Vertrauen und Gehorsam mit Gott 
wandelte. Diese Bezeichnung ist ein Vorrecht, das aus einer engen Beziehung mit Gott hervorgeht. 
(Jakobus 2,23; Jesaja 41,8; Johannes 15,14-15) 

Rahab bezeugte ihren Glauben durch mutiges Handeln. Jakobus nennt als zweites Beispiel Rahab, 
die heidnische Hure von Jericho. Sie verbarg die israelitischen Kundschafter und schickte sie auf 
einem sicheren Weg fort. Dieses Handeln brachte sie in Gefahr, war aber Ausdruck ihres Vertrauens in 
den Gott Israels. Sie glaubte an seine Macht und seinen Plan, Jericho in die Hand Israels zu geben. Ihr 
Glaube zeigte sich nicht in Worten, sondern in einer mutigen Tat. So wurde sie durch ihre Werke 
gerechtfertigt, das heißt, ihr Glaube wurde dadurch als echt erwiesen. Dieses Beispiel zeigt, dass 
wahrer Glaube in jeder Lebenssituation Mut und Gehorsam hervorbringt. Gott ehrt auch diejenigen, 
die aus menschlicher Sicht gering erscheinen, wenn ihr Glaube echt ist. Rahab wurde in die Linie des 
Messias aufgenommen und ist ein Vorbild für rettenden Glauben. (Jakobus 2,25; Josua 2,1-21; Hebräer 
11,31) 

David H. Stern, der messianisch-jüdische Bibelkommentator, erklärt zu Jakobus 2,25, dass 
Rahab (Rachav), die Hure aus Jericho, ein eindrucksvolles Beispiel lebendigen Glaubens ist. 
Ihr Glaube war umso bemerkenswerter, weil ihr früheres Leben unzweifelhaft sündig war. Nach 
der Mekhilta zu 2. Mose 18,1 – einer rabbinischen Auslegungssammlung zur Tora – soll sie 
bereits im Alter von zehn Jahren zur Prostituierten geworden sein und vierzig Jahre in diesem 
Beruf gelebt haben, bevor sie sich durch ihren Glauben dem Volk Israel anschloss und 
Proselytin wurde. 

	 Stern betont, dass Rahabs Glaube nicht nur ein Lippenbekenntnis war, sondern sich in 
konkretem Handeln zeigte: Sie bekannte den Gott Israels als den wahren Gott (Josua 2,11) und 
bewies ihre Treue, indem sie die israelitischen Kundschafter verbarg und ihnen auf einem 
anderen Weg zur Flucht verhalf (Josua 2,8–21; 6,25). Damit wurde ihr Glaube sichtbar, aktiv 
und rettend – ein Beispiel für das Prinzip, das Jakobus hervorhebt: dass echter Glaube immer 
durch Werke erkennbar wird. 

	 Bemerkenswerterweise nennt das Neue Testament Rahab auch in der Glaubensreihe 
von Hebräer 11,31 und sogar in der Geschlechtslinie des Messias Jeschua (Matthäus 1,5). So 
zeigt ihr Leben, dass Gottes Gnade selbst die Verlorensten verwandelt und sie zu Werkzeugen 
seines Erlösungsplans macht (Stern, 1996, S. Jak 2,25). 

Glaube ohne Werke ist tot wie ein Körper ohne Geist. Jakobus schließt diesen Abschnitt mit einem 
eindringlichen Vergleich. Ein Körper ohne Geist ist leblos und ohne Funktion, genauso ist ein Glaube 

Seite  von 50 93



ohne Werke nutzlos. Die Werke sind das Lebenszeichen des Glaubens, wie der Atem das Zeichen des 
Lebens im Körper ist. Ohne diese sichtbare Belebung ist der Glaube nicht rettend. Diese Wahrheit ruft 
dazu auf, den eigenen Glauben zu prüfen, ob er lebendig und wirksam ist. Der Glaube wird durch das 
Hören des Wortes geboren, aber durch den Gehorsam gestärkt und bewährt. So entsteht eine Einheit, 
die Gottes Plan für sein Volk widerspiegelt. Ein toter Glaube mag nach außen bestehen, aber er hat 
keine Kraft zur Errettung. (Jakobus 2,26; Matthäus 7,21; 2. Korinther 13,5) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu Jakobus 2,26, 
dass kein wirklicher Widerspruch zwischen der Lehre des Jakobus und der des Paulus über die 
Rechtfertigung besteht. Der scheinbare Gegensatz liegt nicht in der Wahrheit, sondern in der 
unterschiedlichen Bedeutung der Begriffe. Jakobus verwendet das Wort Glaube im Sinn eines 
bloßen intellektuellen Fürwahrhaltens (vgl. Jakobus 2,19), während Paulus unter Glaube das 
rettende Vertrauen auf das vollbrachte Versöhnungswerk Christi versteht, das zu einer völligen 
Hingabe an ihn führt (vgl. Römer 4,1–5). 

	 Ebenso unterscheiden sich die Werke: Jakobus meint die Taten des Gläubigen als 
äußeren Ausdruck eines bereits erlösten Lebens, während Paulus mit Werken häufig die 
Bemühungen des unerlösten Menschen bezeichnet, durch eigene Leistung vor Gott gerecht zu 
werden. Paulus betont jedoch ebenfalls die Bedeutung „guter Werke“ als Frucht des Glaubens 
(vgl. Epheser 2,8–10). 

	 Auch der Begriff rechtfertigen wird unterschiedlich verwendet: Bei Paulus bezeichnet 
er den einmaligen, juristischen Akt Gottes, durch den der Sünder allein aus Glauben gerecht 
gesprochen wird (vgl. Römer 3,28). Bei Jakobus hingegen meint er die fortdauernde 
Bestätigung des Glaubens im Leben des Gläubigen, die seine Echtheit vor den Menschen 
sichtbar macht. So ergänzen sich beide Sichtweisen vollkommen: Paulus beschreibt die 
Rechtfertigung vor Gott, Jakobus die sichtbare Rechtfertigung durch Taten im Leben des 
Glaubenden (Scofield, 2015, S. 1534). 

Seite  von 51 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 2,14-26) 

Zusammenfassung:  

Jakobus stellt die entscheidende Frage nach dem Wesen des rettenden Glaubens. Ein Glaube, der keine 
Werke hervorbringt, ist tot und nutzlos. Solche bloßen Bekenntnisse – etwa ein Gruß an Bedürftige 
ohne praktische Hilfe – sind nicht Ausdruck echten Glaubens. Der Glaube wird nicht durch Worte 
allein sichtbar, sondern durch Taten, die seine Echtheit bezeugen. Jakobus verweist auf das Beispiel 
Abrahams, dessen Glaube sich in der Opferung Isaaks konkret bewährte, und auf Rahab, die aus 
Glauben die Kundschafter verbarg. In beiden Fällen wurde der Glaube durch Werke vollendet – nicht 
als Grundlage der Rechtfertigung vor Gott, sondern als sichtbarer Ausdruck eines lebendigen 
Glaubens. Wie der Leib ohne Geist tot ist, so ist auch der Glaube ohne Werke tot. Der Abschnitt 
betont, dass Rechtfertigung vor den Menschen durch gelebten Glauben sichtbar wird, der sich in einem 
veränderten Leben zeigt – in Übereinstimmung mit der biblischen Lehre von einem fruchttragenden 
Glauben. 

Anwendungen: 

Rettender Glaube zeigt sich unweigerlich in sichtbaren Früchten. Jakobus macht deutlich, dass 
Glaube ohne Werke keine geistliche Substanz hat. Der Text zeigt, dass ein bloßes Bekenntnis nicht 
genügt, wenn das Leben nicht die Realität des Glaubens widerspiegelt. Diese Wahrheit bleibt zentral, 
weil wahrer Glaube immer zur Veränderung führt – nicht nur im Denken, sondern im Handeln. 

Glaubensgehorsam wird in praktischen Prüfungen offenbar. Abraham und Rahab zeigen, dass 
echter Glaube sich in konkreten Situationen bewähren muss. Das geistliche Prinzip unterstreicht, dass 
Vertrauen auf Gott nicht theoretisch bleibt, sondern sich in Entscheidungen und Risiko zeigt. Diese 
Einsicht bleibt wichtig, weil geistliche Reife nicht in Worten, sondern im Handeln sichtbar wird. 

Ein toter Glaube nützt weder dem Menschen noch zur Ehre Gottes. Jakobus vergleicht Glauben 
ohne Werke mit einem leblosen Körper – äußerlich vorhanden, aber innerlich ohne Leben. Der Text 
warnt, dass solcher Glaube keine rettende Kraft entfaltet. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil das 
Evangelium zu einem neuen Leben ruft, das geistlich lebendig und wirksam wird. 

Seite  von 52 93



Teil 3. Redet mit Bedacht und Weisheit (Jakobus 3,1-18) 

7. Das Reden kontrollieren (3,1-12) 

7.1. Die Zunge ist mächtig (3,1-5) 
Lehrer tragen eine größere Verantwortung vor Gott. Jakobus beginnt mit der Warnung, nicht viele 
sollten Lehrer werden, weil Lehrer ein strengeres Urteil empfangen. Diese Aussage unterstreicht die 
geistliche Verantwortung, die mit der Verkündigung und Auslegung von Gottes Wort verbunden ist. 
Wer andere lehrt, prägt nicht nur deren Verständnis, sondern auch deren Lebenspraxis. Fehlgeleitete 
Lehre kann zu falschem Glauben und ungehorsamem Leben führen. Deshalb prüft Gott Lehrer nach 
einem höheren Maßstab der Treue und Genauigkeit. Diese Warnung soll nicht entmutigen, sondern zur 
ernsthaften Selbstprüfung bewegen. Ein Lehrer muss selbst dem Wort gehorchen, bevor er andere 
anweist. Die Berufung zum Lehrer ist eine hohe Ehre, aber auch eine große Last. Wer diese Aufgabe 
übernimmt, muss sich ihrer Konsequenzen bewusst sein. (Jakobus 3,1; Matthäus 12,36-37; 2. 
Timotheus 2,15) 

Alle Menschen verfehlen sich oft im Reden. Jakobus betont, dass jeder Mensch häufig im Wort 
strauchelt. Worte können entweder aufbauen oder zerstören, und falsche Worte hinterlassen oft tiefe 
Wunden. Die Kontrolle über die Zunge ist daher ein Zeichen geistlicher Reife. Wer seine Zunge 
vollkommen im Zaum halten kann, ist auch in der Lage, seinen ganzen Körper zu beherrschen. Dies 
zeigt, dass die Selbstdisziplin im Reden eng mit dem gesamten Lebenswandel verbunden ist. Ein 
unbedachtes Wort kann den Lauf vieler Dinge verändern, oft zum Schlechten. Deshalb ruft Jakobus zu 
Wachsamkeit im Umgang mit Sprache auf. Die Zunge ist klein, aber ihr Einfluss ist groß und 
weitreichend. (Jakobus 3,2; Sprüche 10,19; Matthäus 12,34-35) 

Die Zunge lenkt das Leben wie ein Zaum das Pferd. Jakobus vergleicht die Zunge mit dem Zaum 
im Maul eines Pferdes. Obwohl der Zaum klein ist, kann er das ganze Tier lenken. So kann die Zunge 
den gesamten Kurs eines Lebens bestimmen. Eine kontrollierte Zunge führt zu einem disziplinierten 
und gottgefälligen Lebenswandel. Umgekehrt kann eine unkontrollierte Zunge das Leben in 
zerstörerische Bahnen lenken. Dieser Vergleich macht deutlich, dass geistliche Reife nicht nur im 
Denken, sondern vor allem im Reden sichtbar wird. Wie der Reiter den Zaum bewusst führt, so muss 

Seite  von 53 93



der Gläubige seine Worte unter die Leitung des Geistes stellen. Die Zunge offenbart, wer im Herzen 
regiert. (Jakobus 3,3; Sprüche 18,21; Lukas 6,45) 

Die Zunge ist wie ein Ruder, das große Schiffe steuert. Jakobus ergänzt das Bild des Zaums mit 
dem des Ruders, das selbst bei starkem Wind den Kurs des Schiffes bestimmt. Auch wenn es klein ist, 
hat es eine überproportionale Wirkung. So verhält es sich mit der Zunge: Ein kleines Organ mit einer 
enormen Kraft zur Beeinflussung. Ein weiser Gebrauch der Zunge kann große geistliche Segnungen 
bringen, während ein unweiser Gebrauch enormen Schaden anrichten kann. Die Richtung des Lebens 
wird maßgeblich von den Worten bestimmt, die man spricht. Worte können Frieden oder Unruhe säen, 
ermutigen oder entmutigen. Deshalb ist es entscheidend, dass die Zunge von Gottes Weisheit geleitet 
wird. Nur so wird ihre Macht zum Guten genutzt. (Jakobus 3,4-5; Sprüche 15,1-4; Kolosser 4,6) 

7.2. Die Zunge ist verderblich (3,6-8) 
Die Zunge ist ein Feuer, das ganze Lebensbereiche zerstören kann. Jakobus beschreibt die Zunge 
als ein Feuer, das ganze Wälder in Brand setzen kann. Dieses Bild macht deutlich, wie schnell und 
unkontrollierbar Worte Schaden anrichten. Ein einziger unbedachter Satz kann Beziehungen zerstören, 
Vertrauen vernichten und Frieden in Feindschaft verwandeln. Wie ein Funke einen Großbrand auslöst, 
so kann ein kleines Wort große Verwüstung verursachen. Die zerstörerische Kraft der Zunge zeigt sich 
oft erst, wenn der Schaden nicht mehr rückgängig zu machen ist. Worte können Gerüchte, 
Verleumdung und Hass verbreiten, die lange fortwirken. Die Bibel warnt deshalb eindringlich vor 
unbedachten, verletzenden oder lügenhaften Worten. Die Zunge kann sowohl im persönlichen Umfeld 
als auch in einer ganzen Gemeinde geistliche Brände entfachen. Darum ist Selbstbeherrschung im 
Reden eine zentrale Tugend. Die Macht der Zunge muss erkannt und im Licht des Evangeliums unter 
Kontrolle gebracht werden. (Jakobus 3,6; Sprüche 16,27; Psalm 39,2-4) 

Die Zunge steht unter dem Einfluss der sündigen Natur. Jakobus beschreibt die Zunge als „die Welt 
der Ungerechtigkeit“, die unter den Gliedern des Körpers ist. Damit wird klar, dass die Zunge ein 
Sprachrohr der sündigen Natur sein kann. Aus einem sündigen Herzen kommen böse Worte, die andere 
verletzen oder verführen. Die Zunge offenbart den Zustand des Herzens wie ein Spiegel, der die innere 
Haltung sichtbar macht. Ungezügelte Worte zeigen, dass die alte Natur noch Einfluss ausübt. Diese 
Verbindung zwischen Herz und Zunge ist in der ganzen Bibel belegt. Deshalb fordert Gott nicht nur 
eine äußerliche Kontrolle der Zunge, sondern eine innere Erneuerung des Herzens. Nur wenn die 
Quelle gereinigt wird, kann auch der Ausfluss rein sein. Wer die Zunge unter Gottes Herrschaft stellt, 

Seite  von 54 93



bezeugt dadurch eine tiefe Veränderung durch den Heiligen Geist. (Jakobus 3,6; Matthäus 12,34-37; 
Jeremia 17,9) 

Die Zunge kann den ganzen Lebenslauf entfachen. Jakobus warnt, dass die Zunge „den ganzen Leib 
befleckt“ und „den Lauf des Lebens entzündet“. Damit meint er, dass unweise Worte nicht nur 
momentanen Schaden verursachen, sondern den gesamten Lebensweg negativ beeinflussen können. 
Ein Ruf kann durch eine einzige falsche Aussage dauerhaft zerstört werden. Ungerechte oder böse 
Worte können langanhaltende Konflikte auslösen, die das ganze Leben begleiten. So wirkt die Zunge 
wie ein Steuerungsinstrument, das den Lebensweg entweder auf einen gottgefälligen oder auf einen 
zerstörerischen Kurs bringt. Sie kann sogar geistliche Segnungen verhindern, wenn sie ungehorsam 
gebraucht wird. Die Zunge beeinflusst nicht nur das eigene Leben, sondern auch das Leben vieler 
anderer. Deshalb muss ihre Macht erkannt und bewusst unter Gottes Leitung gestellt werden. Nur so 
kann sie zum Segen und nicht zum Fluch gebraucht werden. (Jakobus 3,6; Sprüche 13,3; Matthäus 
15,18-20) 

Kein Mensch kann die Zunge aus eigener Kraft bändigen. Jakobus stellt klar, dass die Zunge „kein 
Mensch zähmen kann“. Dies unterstreicht die völlige Abhängigkeit des Gläubigen von Gottes Hilfe. 
Selbstdisziplin allein reicht nicht aus, um die Zunge dauerhaft zu kontrollieren. Sie ist „ein unstetes 
Übel, voll tödlichen Giftes“ und kann jederzeit unkontrolliert Schaden anrichten. Diese Beschreibung 
zeigt die Notwendigkeit der täglichen Selbstverleugnung und Gebetsabhängigkeit. Nur der Heilige 
Geist kann die Zunge in den Dienst der Gerechtigkeit stellen. Wer dies erkennt, wird seine Worte 
bewusst prüfen und dem Herrn weihen. Die Unfähigkeit des Menschen, die Zunge zu bändigen, sollte 
zur Demut führen. Sie zeigt, wie sehr Gottes Gnade in allen Lebensbereichen gebraucht wird. Eine 
geheiligte Zunge ist das Werk Gottes in einem willigen Herzen. (Jakobus 3,7-8; Psalm 141,3; Jesaja 
6,5-7) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu Jakobus 3,8, dass die Zunge 
in der jüdischen Tradition als besonders gefährlich gilt, wenn sie zum Werkzeug des lashon 
hara („Zunge des Bösen“) wird. Dieser Begriff bezeichnet jede Form schädlicher Rede – 
Klatsch, Verleumdung, üble Nachrede oder das Verbreiten von Gerüchten. Der Talmud 
verurteilt lashon hara aufs Schärfste und stellt es moralisch auf eine Stufe mit Götzendienst, 
Unzucht und Mord (Arakhin 15b). Wer solches redet, so heißt es, handelt, als verleugne er Gott 
selbst. Jakobus beschreibt die Zunge daher als „voll von todbringendem Gift“ und warnt, dass 
ihr Missbrauch zerstörerische geistliche Folgen hat (vgl. Psalm 140,4; Römer 3,13). Worte 
besitzen Macht – sie können heilen oder töten, segnen oder verderben. Deshalb fordert Jakobus 
zur Zügelung der Zunge als Ausdruck wahrer Gottesfurcht auf (Rubin, 2016, S. 1754). 

Seite  von 55 93



7.3. Die Zunge ist verunreinigt (3,9-12) 
Mit der Zunge segnen und verfluchen widerspricht Gottes Ordnung. Jakobus beschreibt die 
widersprüchliche Nutzung der Zunge: Einerseits wird damit Gott gepriesen, andererseits werden 
Menschen verflucht, die nach Gottes Bild geschaffen sind. Diese Doppelmoral offenbart ein tiefes 
geistliches Problem im Herzen. Wer Gott ehrt, muss auch die Menschen achten, die er geschaffen hat. 
Segnen und Fluchen aus demselben Mund ist ein Widerspruch, der dem Wesen Gottes fremd ist. Die 
Zunge soll Ausdruck eines reinen und unverfälschten Glaubens sein. Ein verunreinigtes Reden zerstört 
das Zeugnis des Gläubigen und entwertet das Lob Gottes. Wahre Frömmigkeit zeigt sich in der 
Übereinstimmung von Bekenntnis und Verhalten. Deshalb ruft Jakobus zu einem konsequent 
geheiligten Gebrauch der Sprache auf. Gott wird nicht nur im Gottesdienst geehrt, sondern auch im 
alltäglichen Umgang miteinander. (Jakobus 3,9-10; Matthäus 5,44; Epheser 4,29) 

Widersprüchliche Worte sind unvereinbar mit einer reinen Quelle. Jakobus vergleicht den Mund 
mit einer Quelle, die nicht gleichzeitig süßes und bitteres Wasser hervorbringen kann. Dieser Vergleich 
zeigt, dass die Worte eines Gläubigen aus einer beständigen, reinen Quelle kommen müssen. Eine 
Quelle wird durch ihre Beschaffenheit bestimmt; ebenso offenbart der Mund, was im Herzen ist. Wenn 
das Herz von Gottes Gnade erfüllt ist, werden auch die Worte Gnade widerspiegeln. Bittere, 
verletzende Worte deuten auf eine unreine Quelle hin, die gereinigt werden muss. Jakobus ruft dazu 
auf, die Wurzel des Problems zu erkennen und das Herz von Gott erneuern zu lassen. Nur ein 
verändertes Herz kann dauerhaft reine Worte hervorbringen. Die Gemeinde wird dadurch zu einem Ort 
des Segens und nicht des Streits. (Jakobus 3,11; Lukas 6,45; Sprüche 4,23-24) 

Das Leben eines Gläubigen muss geistliche Frucht in Worten und Taten zeigen. Jakobus greift ein 
weiteres Bild auf: Ein Feigenbaum kann keine Oliven tragen und ein Weinstock keine Feigen. Ebenso 
kann ein Herz, das von Gottes Geist erfüllt ist, keine Worte hervorbringen, die dem Wesen Gottes 
widersprechen. Geistliche Frucht ist das natürliche Ergebnis einer lebendigen Verbindung mit Christus. 
Wer in Christus bleibt, wird in Worten und Taten sein Wesen widerspiegeln. Worte sind dabei oft der 
erste und sichtbarste Ausdruck geistlicher Frucht. Ein unfruchtbares oder widersprüchliches Reden 
zeigt, dass die Verbindung zur Quelle geschwächt ist. Jakobus ermutigt, bewusst aus der Gemeinschaft 
mit Christus zu leben, damit Worte und Taten übereinstimmen. So wird der Glaube sichtbar und 
glaubwürdig bezeugt. (Jakobus 3,12; Johannes 15,4-5; Kolosser 3,16-17) 

Seite  von 56 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 3,1-12) 

Zusammenfassung:  

Jakobus warnt davor, vorschnell eine lehrende Position einzunehmen, da Lehrer ein strengeres Gericht 
erwartet. Alle Menschen straucheln im Reden, doch wer seine Zunge beherrschen kann, ist geistlich 
gereift. Die Zunge, obwohl klein, hat eine enorme Wirkung – wie ein Pferdezaum oder ein Steuerruder, 
das ganze Richtungen bestimmt. Sie kann wie ein Feuer ein ganzes Leben in Brand setzen und ist von 
Natur aus unruhig und tödlich giftig. Niemand kann die Zunge vollständig zähmen; sie ist ein 
Werkzeug, das oft mehr Schaden als Nutzen bringt. Jakobus betont die Widersprüchlichkeit, dass mit 
derselben Zunge Gott gelobt und Mitmenschen verflucht werden. So wie aus einer Quelle nicht 
gleichzeitig süßes und bitteres Wasser fließt, soll auch aus dem Mund eines Gläubigen keine 
Doppelsprache kommen. 

Anwendungen: 

Geistliche Reife zeigt sich besonders im Umgang mit der Zunge. Jakobus macht deutlich, dass die 
Zunge das ganze Leben beeinflussen kann – zum Guten wie zum Schaden. Der Text zeigt, dass 
unkontrollierte Worte geistliche Integrität untergraben. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil 
Heiligung sich nicht nur im Tun, sondern entscheidend im Reden zeigt. 

Lehren erfordert geistliche Verantwortung und geistliche Zucht. Wer das Wort lehrt, steht unter 
besonderem Maßstab, da er mit der Zunge prägt, lenkt und beeinflusst. Das geistliche Prinzip betont, 
dass Lehrdienst nicht mit Kompetenz beginnt, sondern mit Charakter. Diese Einsicht bleibt wichtig, 
weil geistliche Autorität durch Demut und Selbstbeherrschung gestützt wird. 

Doppelzüngigkeit widerspricht dem Wesen Gottes und zerstört Glaubwürdigkeit. Lob Gottes und 
Fluch über Menschen aus demselben Mund offenbaren ein geistliches Problem. Der Text macht klar, 
dass echte Frömmigkeit Einheit von Herz und Wort verlangt. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil 
geistliche Glaubwürdigkeit unmittelbar am Umgang mit Sprache erkennbar ist. 

Seite  von 57 93



8. Das Denken kultivieren (3,13-18) 

8.1. Die Weisheit ist demütig (3,13) 
Wahre Weisheit zeigt sich im Lebenswandel, nicht nur in Worten. Jakobus fordert den Leser auf, 
durch einen guten Wandel zu zeigen, ob er weise und verständig ist. Weisheit in der biblischen Sicht ist 
keine bloße Ansammlung von Wissen, sondern die praktische Anwendung göttlicher Wahrheit im 
Alltag. Ein Mensch kann viele theologische Begriffe kennen und dennoch unweise handeln, wenn sein 
Leben nicht mit Gottes Maßstäben übereinstimmt. Wahre Weisheit wird daran erkannt, dass sie sich in 
Taten widerspiegelt, die Gott gefallen. Ein guter Wandel ist das Resultat eines Herzens, das von Gottes 
Wort geprägt ist. Diese Lebensweise ist nicht auf äußere Schau ausgerichtet, sondern dient der Ehre 
Gottes. Weisheit ist nicht laut, prahlerisch oder selbstsicher, sondern bescheiden und beständig. Sie 
wirkt sich auf den Umgang mit Mitmenschen aus und fördert Frieden und Gerechtigkeit. So wird die 
Echtheit der Weisheit sichtbar, wenn Worte und Taten im Einklang stehen. (Jakobus 3,13; Matthäus 
7,24; Sprüche 2,6-7) 

Demut ist das Kennzeichen wahrer Weisheit. Jakobus verbindet Weisheit untrennbar mit Sanftmut, 
die aus der Demut kommt. Diese Sanftmut ist keine Schwäche, sondern die kontrollierte Kraft eines 
Herzens, das unter Gottes Herrschaft steht. Ein weiser Mensch drängt sich nicht in den Vordergrund 
und sucht nicht seine eigene Ehre. Stattdessen ordnet er sich Gottes Willen unter und dient anderen in 
Liebe. Diese Haltung schützt vor Stolz, der zu Streit und Spaltung führt. Demut bewahrt die Weisheit 
davor, zu Selbstgerechtigkeit oder Überheblichkeit zu werden. Sanftmut macht den Rat eines Weisen 
angenehm und seine Korrektur annehmbar. Sie ist ein Zeichen geistlicher Reife und das Gegenteil von 
aggressiver Selbstbehauptung. Wo Demut fehlt, ist auch die Weisheit nicht echt. (Jakobus 3,13; 
Philipper 2,3-5; Sprüche 11,2) 

Weisheit wird von Gott geschenkt und zum Wohl anderer eingesetzt. Wahre Weisheit ist nicht das 
Produkt menschlicher Anstrengung, sondern ein Geschenk Gottes an den, der ihn fürchtet. Sie wird im 
Gebet erbeten und im Gehorsam erprobt. Gott gibt sie nicht, damit man sich selbst erhöht, sondern 
damit man anderen dient und seine Herrlichkeit widerspiegelt. Der weise Mensch erkennt, dass er 
selbst nicht die Quelle seiner Einsicht ist. Diese Abhängigkeit von Gott bewahrt vor Arroganz und 
fördert Dankbarkeit. Weisheit sucht stets das, was Gott ehrt und dem Nächsten nützt. Sie führt zu 
Entscheidungen, die Frieden stiften, anstatt Zwietracht zu säen. Wo göttliche Weisheit am Werk ist, 
werden Menschen aufgebaut und Gott wird verherrlicht. (Jakobus 3,13; Jakobus 1,5; Sprüche 3,5-7) 

Seite  von 58 93



8.2. Die Weisheit ist gnädig (3,14-16) 
Bitterer Neid und Selbstsucht widersprechen göttlicher Weisheit. Jakobus warnt davor, dass im 
Herzen bitterer Neid und eigensüchtiges Streben wohnen können. Diese inneren Haltungen sind das 
Gegenteil der Weisheit, die von Gott kommt. Neid sucht das eigene Vorankommen, auch wenn es 
anderen schadet, und Selbstsucht stellt die eigenen Interessen über die Gemeinschaft. Beide zerstören 
Beziehungen und verhindern Gottes Wirken in einer Gemeinde. Wer von solchen Motiven geleitet 
wird, kann nicht im Einklang mit Gottes Weisheit handeln. Bitterkeit und Eigennutz führen zu 
Misstrauen, Spaltung und geistlicher Kälte. Gott ruft stattdessen zu einem Herzen, das Freude am 
Wohlergehen anderer hat und Gottes Willen über den eigenen Vorteil stellt. Die Wurzel dieser 
Haltungen liegt oft in Stolz und Unglauben. Darum ist Demut vor Gott die Grundlage wahrer Weisheit. 
(Jakobus 3,14; Philipper 2,3-4; 1. Korinther 3,3) 

Selbstüberhebung zerstört das Zeugnis der Wahrheit. Jakobus mahnt, dass man sich nicht gegen 
die Wahrheit erheben und sie durch Prahlen oder Täuschung verfälschen soll. Wer seine eigenen 
Erfolge überbetont, lenkt die Aufmerksamkeit von Gott auf sich selbst. Solche Selbstdarstellung kann 
leicht in Lüge und Heuchelei übergehen. Wenn das eigene Bild wichtiger wird als die Wahrheit, 
verliert das Zeugnis vor der Welt seine Glaubwürdigkeit. Die Wahrheit Gottes verträgt sich nicht mit 
selbstsüchtiger Manipulation. Ein Leben, das in Gottes Weisheit gegründet ist, sucht nicht die eigene 
Ehre, sondern die Ehre des Herrn. Wer sich in der Wahrheit übt, wird demütig, weil er erkennt, dass 
alles Gute von Gott kommt. So bleibt das Zeugnis rein und führt andere zu Christus. (Jakobus 3,14; 
Jeremia 9,23-24; 2. Korinther 4,5) 

Irdische Weisheit ist ungeistlich und dämonisch beeinflusst. Jakobus unterscheidet klar zwischen 
der Weisheit von oben und der irdischen Weisheit. Die irdische Weisheit ist von menschlicher Natur 
geprägt, nicht vom Geist Gottes. Sie sucht den eigenen Vorteil und orientiert sich an weltlichen 
Maßstäben. Diese Weisheit entspringt einer Perspektive, die Gott ausblendet, und ist daher geistlich 
blind. Jakobus geht sogar so weit, sie als „dämonisch“ zu bezeichnen, weil sie dieselben 
zerstörerischen Ziele verfolgt wie der Widersacher Gottes. Solche Weisheit bringt keine Gerechtigkeit 
hervor, sondern Chaos und Sünde. Der Gläubige muss daher prüfen, welche Quelle seine 
Entscheidungen prägt. Wahre Weisheit beginnt mit der Furcht des Herrn und folgt seinem Wort. Alles 
andere verfehlt das Ziel und endet im Gericht. (Jakobus 3,15; Sprüche 14,12; 1. Korinther 2,6-7) 

Egoistische Weisheit führt zu Unordnung und jeder bösen Tat. Jakobus beschreibt die Folge von 
Neid und Selbstsucht als „Unordnung“ und „jede böse Tat“. Wo das eigene Interesse an erster Stelle 

Seite  von 59 93



steht, zerfallen Gemeinschaften und das Werk Gottes wird gehindert. Unordnung ist mehr als nur ein 
Mangel an Organisation; sie ist das Ergebnis geistlicher Rebellion. Wenn jeder seinen eigenen Vorteil 
sucht, entsteht ein Klima der Unsicherheit und des Misstrauens. Böse Taten gedeihen in einem 
Umfeld, in dem Gottes Prinzipien ignoriert werden. Deshalb ist es entscheidend, dass Weisheit von 
oben den Ton angibt und die Herzen formt. Diese Weisheit bringt Ordnung, Frieden und Gerechtigkeit 
hervor. Der Gläubige ist aufgerufen, sich bewusst von selbstsüchtigen Einflüssen abzuwenden. Nur so 
kann das Zeugnis Christi rein und wirksam bleiben. (Jakobus 3,16; Galater 5,19-21; Kolosser 3,15) 

8.3. Die Weisheit ist friedfertig (3,17-18) 
Göttliche Weisheit ist rein und frei von falschen Motiven. Jakobus beginnt die Beschreibung der 
Weisheit von oben mit ihrer Reinheit. Reinheit bedeutet, dass sie frei von moralischer Unreinheit, 
Heuchelei und eigennützigen Absichten ist. Diese Reinheit ist nicht nur äußerlich, sondern beginnt im 
Herzen und beeinflusst jede Handlung und jedes Wort. Eine reine Weisheit richtet sich nach Gottes 
heiligen Maßstäben, nicht nach menschlicher Willkür. Sie sucht nicht den eigenen Vorteil, sondern die 
Ehre Gottes und das Wohl des Nächsten. Diese Reinheit schützt vor der Vermischung mit weltlichen 
Denkweisen, die den Glauben schwächen. Wer in dieser Weisheit lebt, wird auch in schwierigen 
Situationen klar und integer handeln. Die Reinheit der Weisheit macht sie zu einer verlässlichen 
Grundlage für Entscheidungen. Sie bringt Frieden, weil sie keine verborgenen, selbstsüchtigen Ziele 
verfolgt. (Jakobus 3,17; Matthäus 5,8; Psalm 19,9) 

Göttliche Weisheit ist friedfertig und versöhnlich. Jakobus nennt als weiteres Merkmal den Frieden. 
Weisheit von oben sucht aktiv, Frieden zu bewahren und wiederherzustellen. Sie vermeidet unnötige 
Streitigkeiten und fördert Versöhnung, wo Konflikte entstanden sind. Friedfertigkeit bedeutet nicht, 
jede Wahrheit zu opfern, sondern Wahrheit in Liebe zu vertreten. Sie wirkt deeskalierend und bringt 
Ruhe in aufgewühlte Situationen. Diese Weisheit ist bereit, auf eigene Rechte zu verzichten, wenn 
dadurch das Wohl der Gemeinschaft gefördert wird. Sie achtet darauf, dass Worte und Taten zur 
Erbauung und nicht zur Spaltung beitragen. Der Friede, den sie stiftet, spiegelt den Frieden wider, den 
Christus seinen Jüngern gegeben hat. Friedfertige Weisheit hinterlässt eine Spur der Heilung und der 
Hoffnung. (Jakobus 3,17; Matthäus 5,9; Römer 12,18) 

Göttliche Weisheit ist voller Barmherzigkeit und guter Früchte. Jakobus betont, dass Weisheit von 
oben reich an Barmherzigkeit ist. Barmherzigkeit zeigt sich im Mitgefühl mit den Schwachen und im 
Handeln zugunsten der Bedürftigen. Sie bleibt nicht bei bloßen Worten, sondern setzt praktische Taten 
der Liebe um. Solche Weisheit bringt „gute Früchte“ hervor, die für andere spürbar sind. Dazu gehören 

Seite  von 60 93



Hilfsbereitschaft, Geduld, Freundlichkeit und Opferbereitschaft. Diese Früchte sind ein sichtbares 
Zeichen der inneren Verbindung mit Gott. Weisheit ohne Barmherzigkeit ist hart und lebensfern; 
Weisheit mit Barmherzigkeit ist sanft und lebensspendend. Die guten Früchte dieser Weisheit wirken 
sich positiv auf das persönliche Umfeld und die Gemeinde aus. (Jakobus 3,17; Matthäus 7,17; 
Kolosser 3,12-13) 

Göttliche Weisheit sät Frieden und bringt Gerechtigkeit hervor. Jakobus schließt mit der Aussage, 
dass die Frucht der Gerechtigkeit in Frieden gesät wird von denen, die Frieden stiften. Wahre Weisheit 
arbeitet daran, dass Gerechtigkeit auf dem Fundament des Friedens wächst. Frieden ist dabei nicht nur 
die Abwesenheit von Streit, sondern ein Zustand des Wohlergehens unter Gottes Herrschaft. Wer in 
göttlicher Weisheit handelt, wird aktiv Gelegenheiten suchen, Frieden zu fördern. Daraus erwächst 
eine Atmosphäre, in der Gottes Gerechtigkeit sichtbar wird. Gerechtigkeit in der Bibel ist immer auch 
die Treue zu Gottes Geboten und das rechte Verhalten gegenüber anderen. Die Saat des Friedens bringt 
reiche Ernte, wenn sie in Demut und Glauben ausgestreut wird. Diese Lebensweise ehrt Gott und 
stärkt die Gemeinde. (Jakobus 3,18; Jesaja 32,17; Matthäus 5,9) 

Seite  von 61 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 3,13-18) 

Zusammenfassung:  

Jakobus stellt die Frage nach echter Weisheit und unterscheidet zwischen göttlicher und irdischer 
Weisheit. Wahre Weisheit zeigt sich nicht in Worten, sondern in einem guten Lebenswandel, geprägt 
von Sanftmut und Demut. Im Gegensatz dazu steht die irdische Weisheit, die aus bitterem Neid und 
selbstsüchtigem Ehrgeiz entspringt. Sie ist nicht von oben, sondern irdisch, seelisch und dämonisch. 
Wo solche Gesinnung herrscht, entstehen Unordnung und jede schlechte Tat. Die Weisheit von oben 
aber ist lauter, friedfertig, gütig, bereit zur Einordnung, voller Barmherzigkeit und guter Früchte, 
unparteiisch und ungeheuchelt. Jakobus schließt mit dem Bild der Gerechtigkeit, die als Frucht der 
Friedensstifter wächst. Der Abschnitt zeigt, dass Weisheit eine Frage des Charakters ist – nicht der 
Rhetorik – und dass echte geistliche Reife sich an der Frucht des Lebens erkennen lässt. 

Anwendungen: 

Wahre Weisheit zeigt sich im Charakter, nicht im Reden. Jakobus stellt nicht die rhetorische 
Fähigkeit, sondern den sanftmütigen Wandel als Kennzeichen echter Weisheit heraus. Der Text zeigt, 
dass geistliche Einsicht an ihrem Lebensstil gemessen wird. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil 
geistliche Reife nicht in Theorien, sondern in praktischer Demut erkennbar ist. 

Eifersucht und Ehrgeiz zerstören geistliche Gemeinschaft. Die irdische Weisheit bringt Unruhe, 
Spaltung und jede Art von Übel hervor. Das geistliche Prinzip macht deutlich, dass selbst fromm 
getarnter Ehrgeiz gefährlich ist, wenn er aus selbstsüchtiger Motivation entspringt. Diese Einsicht 
bleibt bedeutsam, weil geistliche Einheit nicht auf Stärke, sondern auf Lauterkeit gegründet ist. 

Friedensstifter säen Gerechtigkeit in einer zerstrittenen Welt. Die Weisheit von oben bringt 
Frieden hervor und wird durch einen Lebensstil der Gnade und Barmherzigkeit bezeugt. Der Text 
zeigt, dass geistliche Frucht nicht durch Streit, sondern durch Sanftmut wächst. Diese Wahrheit bleibt 
aktuell, weil das Zeugnis des Evangeliums in einer konfliktreichen Zeit durch gelebte Friedfertigkeit 
sichtbar wird. 

Seite  von 62 93



Teil 4. Aufruf zur Reue und Demut (Jakobus 4,1-17) 

9. Verwandle Hass in Demut (4,1-6) 

9.1. Die Ursachen von Konflikten (4,1-2) 
Konflikte entstehen aus ungezügelten Begierden. Jakobus stellt die Frage nach der Ursache von 
Streit und Kämpfen unter Gläubigen und beantwortet sie mit dem Hinweis auf die Begierden, die in 
den Gliedern kämpfen. Diese Begierden sind nicht nur äußere Wünsche, sondern innere, sündige 
Verlangen, die nach Selbstverwirklichung streben. Wenn solche Begierden nicht unter die Herrschaft 
Christi gestellt werden, führen sie unweigerlich zu Konflikten. Ungezügelte Wünsche drängen den 
Menschen dazu, eigene Ziele um jeden Preis zu erreichen. Sie machen ihn blind für die Bedürfnisse 
und Rechte anderer. In der Gemeinde kann dies zu Spaltungen, Rivalitäten und Misstrauen führen. 
Diese Wurzeln des Streits liegen nicht in äußeren Umständen, sondern tief im menschlichen Herzen. 
Deshalb muss Veränderung im Inneren beginnen, bevor äußerer Frieden möglich wird. Nur die 
Unterordnung unter Gottes Willen kann diese zerstörerische Dynamik brechen. (Jakobus 4,1; Galater 
5,17; Markus 7,21-23) 

Unerfüllte Wünsche führen zu Neid und Feindschaft. Jakobus beschreibt, dass Menschen begehren 
und nicht bekommen, und dass dieses unerfüllte Begehren zu Mord und Streit führen kann. Obwohl 
dies nicht immer wörtlich zu verstehen ist, zeigt es doch die zerstörerische Kraft ungezügelter 
Sehnsüchte. Unerfüllte Wünsche erzeugen Unzufriedenheit und können Hass im Herzen hervorrufen. 
Dieser Hass kann in Worten und Taten zum Ausdruck kommen, die andere verletzen. Der Mensch ist 
oft bereit, Beziehungen zu opfern, um seine Ziele zu erreichen. In der Gemeinde bedeutet das, dass 
geistliche Einheit zerstört wird, wenn persönliche Interessen dominieren. Gott zeigt durch Jakobus, 
dass solche Haltungen im direkten Gegensatz zum Evangelium stehen. Der Gläubige ist aufgerufen, 
seine Wünsche Gott zu unterstellen und sich mit dem zufrieden zu geben, was er gibt. So wird Neid 
durch Dankbarkeit ersetzt. (Jakobus 4,2; 1. Timotheus 6,6-8; Sprüche 14,30) 

Mangelndes Gebet offenbart Selbstständigkeit statt Abhängigkeit von Gott. Jakobus macht 
deutlich, dass viele ihre Wünsche nicht erfüllt bekommen, weil sie nicht beten. Dies zeigt ein Herz, das 
lieber auf eigene Anstrengung vertraut als auf Gottes Versorgung. Das Fehlen von Gebet ist ein 
Zeichen geistlicher Selbstständigkeit, die Gottes Hilfe nicht sucht. Statt in Demut zu bitten, versuchen 

Seite  von 63 93



Menschen, ihre Ziele aus eigener Kraft zu erreichen. Wo kein Gebet ist, fehlt auch die Bereitschaft, 
den eigenen Willen Gottes Willen zu unterordnen. Dadurch geraten Gläubige leicht in einen Kreislauf 
von Frustration und Streit. Wahres Gebet hingegen erkennt Gottes Souveränität an und erwartet alles 
von ihm. Es bringt das Herz in Einklang mit Gottes Absichten und verhindert, dass selbstsüchtige 
Begierden die Oberhand gewinnen. Nur durch Gebet kann der innere Frieden entstehen, der äußeren 
Frieden möglich macht. (Jakobus 4,2; Philipper 4,6-7; Psalm 37,4) 

9.2. Die Konsequenz von Konflikten (4,3-4) 
Selbstsüchtige Motive verhindern Gebetserhörung. Jakobus erklärt, dass manche zwar beten, aber 
nicht empfangen, weil sie in böser Absicht bitten. Selbstsüchtige Gebete zielen darauf ab, eigene 
Begierden zu befriedigen, anstatt Gottes Willen zu suchen. Gott beantwortet keine Bitten, die im 
Widerspruch zu seiner Heiligkeit und seinem Plan stehen. Ein Gebet, das nur der persönlichen Lust 
dient, offenbart ein Herz, das nicht auf Gottes Ehre ausgerichtet ist. Solche Gebete sind Ausdruck einer 
verkehrten Prioritätensetzung. Wer so bittet, macht Gott zum Mittel für seine eigenen Ziele, statt sich 
ihm unterzuordnen. Die Bibel zeigt, dass wahres Gebet immer in Übereinstimmung mit Gottes 
Charakter und Absichten steht. Nur wenn das Herz gereinigt ist, kann das Gebet Gott wohlgefällig 
sein. So wird Gebet zur Gemeinschaft mit Gott und nicht zur Erfüllung egoistischer Wünsche. 
(Jakobus 4,3; 1. Johannes 5,14-15; Psalm 66,18) 

Freundschaft mit der Welt ist Feindschaft mit Gott. Jakobus bezeichnet diejenigen, die weltliche 
Werte lieben, als „Ehebrecher“ im geistlichen Sinn. Weltfreundschaft bedeutet, die Maßstäbe und 
Prioritäten dieser Welt zu übernehmen, die im Gegensatz zu Gottes Wegen stehen. Ein Herz, das die 
Welt liebt, wird unweigerlich Gott untreu. Jakobus macht klar, dass niemand gleichzeitig der Welt und 
Gott dienen kann. Diese Freundschaft mit der Welt bringt Trennung von Gott und zerstört die 
geistliche Beziehung zu ihm. Wer die Welt liebt, stellt sich bewusst in Opposition zu Gottes 
Herrschaft. Solche Loyalitätskonflikte sind ein Hauptgrund für geistliche Schwäche und Streit in der 
Gemeinde. Gott fordert stattdessen eine klare Absonderung von den Werten dieser Welt. Nur so kann 
wahre geistliche Gemeinschaft mit ihm bestehen. (Jakobus 4,4; 1. Johannes 2,15-17; Matthäus 6,24) 

Geistliche Untreue ist ein Bruch des Bundes mit Gott. Jakobus benutzt den Begriff „Ehebrecher“ 
nicht zufällig, sondern knüpft an das Bild der geistlichen Ehe zwischen Gott und seinem Volk an. Im 
Alten Testament wird Götzendienst oder die Hinwendung zu fremden Göttern als Ehebruch gegen Gott 
beschrieben. Ebenso ist es geistlicher Ehebruch, wenn ein Gläubiger seine Liebe und Hingabe der Welt 
schenkt. Dieser Verrat ist schwerwiegend, weil er den Bund der Treue verletzt, den Gott in Christus 

Seite  von 64 93



geschlossen hat. Geistliche Untreue bringt nicht nur persönliche, sondern auch gemeinschaftliche 
Konsequenzen mit sich. Die Gemeinde verliert ihre Kraft und ihr Zeugnis, wenn sie sich der Welt 
angleicht. Gott ruft seine Kinder daher immer wieder zur Umkehr und erneuten Hingabe an ihn. Treue 
zu Gott bedeutet, ihn über alles zu lieben und ihm allein zu dienen. (Jakobus 4,4; Jeremia 3,20; Hosea 
2,19-20) 

9.3. Die Lösung für Konflikte (4,5-6) 
Gott sehnt sich eifersüchtig nach der Treue seines Volkes. Jakobus erinnert daran, dass Gott selbst 
ein eifersüchtiger Gott ist, der die Liebe und Hingabe seiner Kinder ganz für sich beansprucht. Diese 
Eifersucht ist keine sündige Besitzgier, sondern Ausdruck seiner vollkommenen, heiligen Liebe. Gott 
duldet keine geteilte Loyalität, weil er weiß, dass jede Abkehr von ihm zum geistlichen Verderben 
führt. Er hat den Geist, der in uns wohnt, gegeben, damit wir in Gemeinschaft mit ihm leben. Wenn 
dieser Geist durch Weltliebe betrübt wird, leidet die Beziehung zu Gott. Die eifersüchtige Liebe Gottes 
ist zugleich ein Schutz, weil sie uns vor falschen Bindungen bewahren will. Sie ruft uns in eine 
exklusive, hingebungsvolle Gemeinschaft mit ihm. Wer Gottes Eifersucht versteht, erkennt sie als 
Ausdruck seiner Gnade und Fürsorge. Diese Wahrheit sollte unser Herz zur Treue und zu tiefer 
Dankbarkeit bewegen. (Jakobus 4,5; 2. Mose 34,14; 5. Mose 6,15) 

Gott gibt Gnade im Überfluss für die Demütigen. Jakobus betont, dass Gott denen Gnade gibt, die 
sich demütigen. Diese Gnade ist nicht knapp bemessen, sondern überfließend und vollkommen 
ausreichend für jede Lebenslage. Demut bedeutet, die eigene Abhängigkeit von Gott zu erkennen und 
sich unter seine Autorität zu stellen. Wer stolz ist, stellt sich gegen Gott und kann seine Gnade nicht 
empfangen. Gott widersteht dem Hochmütigen, weil Stolz die Wurzel aller Rebellion ist. Demütige 
hingegen öffnen ihr Herz für Gottes Wirken und werden reich gesegnet. Diese Haltung zeigt sich 
besonders darin, dass man Gottes Wort annimmt und bereit ist, sich von ihm korrigieren zu lassen. 
Gnade befähigt uns, den Versuchungen zu widerstehen und in Frieden mit anderen zu leben. So wird 
Demut zur Grundlage für Versöhnung und geistliche Einheit. (Jakobus 4,6; Sprüche 3,34; 1. Petrus 
5,5) 

David H. Stern, der messianisch-jüdische Bibelkommentator, erklärt zu Jakobus 4,5–6, dass 
der schwierige Vers über den „Geist, der zur Eifersucht neigt“, unterschiedlich gedeutet wird. 
Rabbi Yechiel Lichtenstein weist darauf hin, dass kein direktes alttestamentliches Zitat existiert, 
sondern Jakobus hier sinngemäß auf das Prinzip aus 1. Mose 4,7 anspielt: „Die Sünde lauert 
vor der Tür … aber du sollst über sie herrschen.“ Nach Lichtenstein bezieht sich der Vers nicht 

Seite  von 65 93



auf den Heiligen Geist, sondern auf den yetzer haraʿ, die böse Neigung im Menschen, die vom 
Widersacher (Satan) beeinflusst wird. Diese innere Triebkraft ruft Neid, Streit und geistliche 
Eifersucht hervor, wie es bereits in Jakobus 3,14–16 beschrieben wird. 

	 Stern stimmt dieser Auslegung zu und betont, dass Jakobus hier die zerstörerische 
Wirkung des sündigen Geistes in uns hervorhebt, der zu Konflikten und Rivalität führt. 
Zugleich verweist er auf Gottes größere Gnade, die den Gläubigen durch den Ruach HaKodesh 
(Heiligen Geist) befähigt, diesen inneren Kampf zu überwinden. So gilt: „Er, der in euch ist, ist 
größer als der, der in der Welt ist“ (1. Johannes 4,4). Der Mensch trägt zwar den Hang zur 
Sünde in sich, doch Gottes Gnade ist stärker und schenkt durch den Geist die Kraft zum Sieg 
über den yetzer haraʿ (Stern, 1996, S. Jak 4,5). 

Demut ist der Schlüssel zur Lösung von Konflikten. Konflikte entstehen oft aus Stolz, weil keiner 
bereit ist, nachzugeben oder die eigenen Fehler einzugestehen. Jakobus zeigt, dass Demut diese 
Haltung durchbricht. Wer sich vor Gott demütigt, erkennt, dass er selbst Gnade nötig hat, und wird 
bereit, anderen Gnade zu erweisen. Demut sucht nicht den eigenen Triumph, sondern Gottes Ehre. Sie 
öffnet den Weg für Vergebung und Wiederherstellung von Beziehungen. Wenn beide Konfliktparteien 
sich demütigen, entsteht Raum für Gottes Frieden. Demut ist daher nicht Schwäche, sondern geistliche 
Stärke. Sie stellt Gottes Willen über persönliche Interessen und beendet so den Kreislauf von Streit 
und Bitterkeit. Diese Haltung macht eine Gemeinde widerstandsfähig gegen Spaltung. Demut bringt 
Gottes Segen und lässt seine Gnade reichlich fließen. (Jakobus 4,6; Philipper 2,3-4; Matthäus 18,4) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erklärt zu Jakobus 4,5–6, dass im 
Menschen ein Geist wirkt, der zur Eifersucht neigt – eine Anspielung auf das yetzer hara, die 
„böse Neigung“ des Herzens, wie sie im Tanakh beschrieben wird (vgl. 1. Mose 6,5; 8,21; 
Römer 5,12–21). Dieses innere Streben nach Selbstsucht und Neid steht im Gegensatz zu 
Gottes Willen. Doch Jakobus betont, dass die Gnade Gottes stärker ist als das yetzer hara: 
Durch die Kraft des Ruach HaKodesh (Heiligen Geistes) befähigt Gott den Gläubigen, die 
zerstörerischen Neigungen der alten Natur zu überwinden. So zeigt sich Gottes überfließende 
Gnade darin, dass er dem Demütigen Kraft schenkt, den inneren Kampf zu bestehen und im 
Geist zu leben (Rubin, 2016, S. 1755). 

Seite  von 66 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 4,1-6) 

Zusammenfassung:  

Jakobus beschreibt die Ursache für Streit und Konflikte innerhalb der Gemeinschaft: Es sind die 
ungezügelten Begierden, die in den Gläubigen kämpfen. Diese inneren Gelüste führen zu Neid, Streit, 
ja sogar zu Mordgedanken. Das Problem liegt nicht nur im Verlangen, sondern auch im falschen 
Umgang mit unerfüllten Wünschen – entweder wird nicht gebetet oder in selbstsüchtiger Absicht 
gebetet. Solche Gebete bleiben unerhört. Jakobus bezeichnet diese Haltung als geistlichen Ehebruch, 
weil sie eine Freundschaft mit der Welt und damit Feindschaft gegen Gott offenbart. Wer sich an die 
Maßstäbe der Welt bindet, stellt sich gegen Gott selbst. Der Text ruft zur klaren Unterscheidung 
zwischen Gottes Weg und weltlicher Gesinnung. Dennoch bleibt Gottes Gnade größer als das 
menschliche Versagen: Er gibt „mehr Gnade“ und stellt sie den Demütigen zur Verfügung. Der 
Abschnitt verbindet geistliche Diagnose, Warnung und einen ersten Ausblick auf Gottes rettende 
Gnade. 

Anwendungen: 

Innere Begierden sind die eigentliche Ursache äußerer Konflikte. Jakobus zeigt, dass Streit und 
Unfriede nicht primär von außen, sondern aus dem Herzen des Menschen kommen. Der Text entlarvt 
den Eigenwillen als Wurzel geistlicher Zerrissenheit. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil echter 
Friede nicht durch Veränderung der Umstände, sondern durch Erneuerung des Herzens entsteht. 

Gebet wird kraftlos, wenn es aus selbstsüchtigen Motiven kommt. Der Text stellt fest, dass 
unerfüllte Bitten oft auf falsche Zielsetzungen zurückgehen. Das geistliche Prinzip zeigt, dass wahres 
Gebet Gottes Willen sucht – nicht die Befriedigung eigener Wünsche. Diese Einsicht bleibt zentral, 
weil geistliche Wirksamkeit im Gebet an der Herzenshaltung hängt. 

Gottes Gnade steht über menschlichem Versagen, aber sie ist an Demut gebunden. Trotz der 
Schärfe der Diagnose betont Jakobus: „Er gibt desto größere Gnade.“ Der Text macht deutlich, dass 
Umkehr immer möglich ist, aber nur dem Demütigen gilt. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil Gottes 
Barmherzigkeit den Weg zur Wiederherstellung offenhält – für alle, die sich ihm unterordnen. 

Seite  von 67 93



10. Verwandle Ungerechtigkeit in Gerechtigkeit (4,7-12) 

10.1. Die Aufforderung zur Gerechtigkeit (4,7-9) 
Unterordnung unter Gott ist der erste Schritt zur Gerechtigkeit. Jakobus beginnt mit dem Aufruf: 
„So unterwerft euch nun Gott.“ Diese Unterordnung ist eine bewusste Entscheidung, sich Gottes 
Autorität und Willen zu beugen. Sie bedeutet, den eigenen Willen und die eigenen Pläne unter Gottes 
Herrschaft zu stellen. Ohne diese Haltung kann keine wahre Gerechtigkeit im Leben eines Gläubigen 
entstehen. Unterordnung schließt ein, Gottes Gebote zu befolgen, selbst wenn sie dem eigenen Wunsch 
widersprechen. Sie beinhaltet auch, Gottes Wort als höchste Autorität anzuerkennen. Diese Demut vor 
Gott öffnet das Herz für seinen Segen und Schutz. Unterordnung ist nicht passives Erdulden, sondern 
aktives Mitwirken an Gottes Plan. Sie bewahrt den Gläubigen vor Stolz und Eigenwillen, die Konflikte 
nähren. Wer sich Gott unterstellt, stellt sich unter den Schild seiner Gnade und Leitung. (Jakobus 4,7; 
Sprüche 3,5-6; Psalm 37,5) 

Widerstand gegen den Teufel ist notwendig, um in der Gerechtigkeit zu leben. Jakobus verbindet 
den Aufruf zur Unterordnung mit dem Befehl: „Widersteht dem Teufel, so flieht er von euch.“ Der 
Teufel versucht, Gläubige durch Versuchung, Zweifel und Spaltung von Gottes Wegen abzubringen. 
Widerstand bedeutet, standhaft im Glauben zu bleiben und Gottes Wort als Waffe zu gebrauchen. Dies 
erfordert geistliche Wachsamkeit und ständiges Gebet. Der Gläubige kann nicht aus eigener Kraft 
widerstehen, sondern nur in der Kraft des Herrn. Der Widerstand ist nicht passiv, sondern ein aktiver 
Kampf gegen jede Form der Sünde. Wenn der Teufel merkt, dass er keinen Raum bekommt, wird er 
fliehen. Dieser Sieg ist möglich, weil Christus am Kreuz bereits den entscheidenden Triumph errungen 
hat. Der Gläubige ist aufgerufen, in dieser Sieggewissheit zu leben. (Jakobus 4,7; 1. Petrus 5,8-9; 
Epheser 6,10-11) 

Die Nähe zu Gott bringt Reinigung und Heiligung. Jakobus ruft auf: „Naht euch zu Gott, so naht er 
sich zu euch.“ Nähe zu Gott entsteht durch Gebet, Anbetung und Gehorsam gegenüber seinem Wort. 
Diese Nähe verändert den Charakter und reinigt das Herz. Jakobus fordert auf, die Hände zu reinigen, 
was für die Abkehr von sündigem Handeln steht. Ebenso soll das Herz gereinigt werden, was auf 
innere Lauterkeit und Ungeteiltheit des Glaubens zielt. Diese Reinigung ist nicht äußerliche Moral, 
sondern das Werk Gottes im Gläubigen. Wer Gott sucht, erfährt seine Gegenwart und wird von ihm 
gestärkt. Die Heiligung ist ein fortlaufender Prozess, der aus der Gemeinschaft mit Gott erwächst. Nur 
in dieser Nähe kann der Gläubige in Gerechtigkeit leben und anderen zum Segen werden. (Jakobus 
4,8; Psalm 24,3-4; Jesaja 1,16-17) 

Seite  von 68 93



Wahre Buße zeigt sich in Trauer über die Sünde. Jakobus fordert auf: „Fühlt euer Elend, trauert 
und weint.“ Diese Worte beschreiben eine echte Herzenshaltung der Buße. Wahre Buße ist mehr als 
bloßes Bedauern; sie ist das tiefe Erkennen der eigenen Schuld vor Gott. Diese Trauer ist nicht 
hoffnungslos, sondern führt zur Gnade und Vergebung. Jakobus fordert sogar auf, das Lachen in 
Traurigkeit und die Freude in Niedergeschlagenheit zu verwandeln, um die Ernsthaftigkeit der Sünde 
zu erkennen. Nur wer die Schwere der Sünde versteht, kann ihre Vergebung wirklich schätzen. Diese 
Haltung reinigt das Herz und öffnet den Weg zu geistlicher Erneuerung. Aus echter Buße erwächst ein 
neuer Lebenswandel, der Gottes Gerechtigkeit widerspiegelt. Gott erhöht die, die sich in solcher 
Demut vor ihm beugen. (Jakobus 4,9; Matthäus 5,4; 2. Korinther 7,10) 

Matthew Henry, der Bibelausleger und Prediger, erklärt zu Jakobus 4,9, dass Christen über 
ihre eigenen Sünden ebenso wie über die Sünden anderer trauern sollen. Zeiten von Streit, 
Spaltung und Konflikt sind keine Anlässe zur Selbstrechtfertigung, sondern Gelegenheiten zur 
Buße und zur tiefen Trauer über das, was die Gemeinschaft des Glaubens verletzt. Die 
Ursachen von „Kriegen und Kämpfen“ unter den Gläubigen liegen in sündigen Begierden und 
Hochmut – darum sollen sie beklagt und bereut werden. Wahre geistliche Erneuerung beginnt 
mit zerbrochenem Herzen und der Bereitschaft, das Unrecht vor Gott zu bekennen (Henry, zit. 
in Crossway, 2023, S. 1902). 

10.2. Die Vorteile der Gerechtigkeit (4,10-11) 
Demut vor Gott führt zu seiner Erhöhung. Jakobus betont, dass wer sich vor dem Herrn demütigt, 
von ihm erhöht wird. Diese Erhöhung bedeutet nicht zwingend irdische Anerkennung, sondern 
geistliche Aufwertung in Gottes Augen. Gott schenkt den Demütigen seine Gunst und gebraucht sie in 
seinem Reich. Demut bedeutet, den eigenen Rang, die eigenen Verdienste und Rechte unter Gottes 
Willen zu stellen. Wer sich demütigt, erkennt, dass er ohne Gottes Gnade nichts ist. Diese Haltung 
öffnet den Weg für Gottes Wirken und Segen. Erhöhung in Gottes Reich kann sich in geistlicher Reife, 
Einfluss zum Guten und himmlischer Belohnung äußern. Gott ehrt die, die ihn ehren, und beugt die 
Stolzen. Demut ist daher nicht Schwäche, sondern der Weg zu wahrer Größe nach Gottes Maßstab. 
(Jakobus 4,10; 1. Petrus 5,6; Matthäus 23,12) 

Gerechtigkeit bewahrt vor verurteilendem Reden über andere. Jakobus warnt davor, übereinander 
schlecht zu reden oder zu richten. Wer seinen Bruder verurteilt, stellt sich selbst an die Stelle Gottes, 
des alleinigen Richters. Solches Reden verletzt nicht nur den Mitmenschen, sondern auch das Gesetz 

Seite  von 69 93



der Liebe. Es zeigt eine Haltung des Stolzes und der Selbstüberhebung. Gerechtigkeit dagegen sucht 
das Wohl des anderen und bewahrt vor verletzenden Worten. Sie erkennt, dass Gott allein das Herz 
kennt und gerecht richten kann. Wer gerecht lebt, achtet darauf, andere zu ermutigen, statt sie zu 
verurteilen. Dies bewahrt die Einheit der Gemeinde und fördert ein Klima des Vertrauens. So wird die 
Liebe Gottes sichtbar und sein Name geehrt. (Jakobus 4,11; Matthäus 7,1-2; Römer 14,10-13) 

Das Gesetz der Liebe ist Grundlage für gerechtes Handeln. Jakobus macht deutlich, dass wer 
andere richtet, gegen das Gesetz spricht und es nicht erfüllt. Dieses Gesetz ist das königliche Gesetz, 
das Christus gelehrt hat: „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst.“ Gerechtigkeit ist ohne 
Liebe nicht möglich. Das Gesetz der Liebe fordert, dass man andere so behandelt, wie man selbst 
behandelt werden möchte. Wer nach diesem Maßstab lebt, wird nicht richten, sondern dienen. Dieses 
Gesetz ist die Erfüllung des ganzen Gesetzes in Christus. Es leitet das Denken, Reden und Handeln 
eines Gläubigen. Die Anwendung dieses Gesetzes bewahrt vor Hochmut und fördert gegenseitige 
Achtung. So wird Gerechtigkeit praktisch gelebt und Gottes Wesen widergespiegelt. (Jakobus 4,11; 
Galater 5,14; Johannes 13,34-35) 

10.3. Die Urheber der Gerechtigkeit (4,12) 
Gott allein ist der Gesetzgeber und Richter. Jakobus erinnert daran, dass es nur einen Gesetzgeber 
und Richter gibt, nämlich Gott. Er allein hat das Recht, Gesetze zu geben, weil er der Schöpfer und 
Herr aller Dinge ist. Seine Autorität ist vollkommen, und seine Urteile sind absolut gerecht. Kein 
Mensch kann oder darf sich anmaßen, diese Position einzunehmen. Gott kennt die Herzen und 
Gedanken jedes Einzelnen und richtet nach vollkommener Wahrheit. Seine Gesetze sind Ausdruck 
seines Wesens und spiegeln seine Heiligkeit wider. Als Richter hat er die Macht, zu retten oder zu 
verderben. Diese doppelte Vollmacht zeigt seine Souveränität über Leben und Tod. Wer diese Wahrheit 
erkennt, wird sich davor hüten, andere an Gottes Stelle zu richten. Stattdessen wird er Gottes Wort 
gehorchen und auf sein gerechtes Gericht vertrauen. (Jakobus 4,12; Jesaja 33,22; Römer 14,4) 

Menschen haben nicht die Autorität, über andere zu richten. Jakobus stellt die rhetorische Frage: 
„Wer bist du, dass du den Nächsten richtest?“ Diese Frage deckt den Hochmut auf, der in 
verurteilendem Reden liegt. Menschen sind selbst Sünder und stehen unter Gottes Gesetz. Deshalb 
fehlt ihnen die moralische Grundlage, um endgültige Urteile über andere zu fällen. Wer andere richtet, 
setzt sich selbst an die Stelle Gottes und verletzt das Gebot der Liebe. Dies führt zu Spaltung und 
Misstrauen in der Gemeinde. Statt zu richten, sind Gläubige berufen, einander zu ermutigen und 
zurechtzuhelfen in Liebe. Ermahnung ist biblisch, wenn sie mit Demut und zur Wiederherstellung 

Seite  von 70 93



geschieht, nicht aus Überheblichkeit. Nur Gott sieht das ganze Bild und kann ein vollkommen 
gerechtes Urteil sprechen. Diese Erkenntnis sollte Demut fördern und den Umgang miteinander 
prägen. (Jakobus 4,12; Matthäus 7,3-5; Römer 14,10) 

Seite  von 71 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 4,7-12) 

Zusammenfassung:  

Jakobus ruft zu einer klaren Entscheidung: sich Gott zu unterordnen und dem Teufel zu widerstehen. 
Diese geistliche Entschiedenheit führt zur Nähe Gottes, während der Teufel flieht. Der Aufruf zur 
Umkehr beinhaltet praktische Schritte: Hände reinigen, Herzen läutern, Trauer über die Sünde zeigen. 
Diese innere Zerbrochenheit ist Ausdruck echter Buße und führt zur Erhöhung durch Gott selbst. 
Gleichzeitig warnt Jakobus vor dem Hochmut, andere zu richten oder zu verleumden. Wer über den 
Bruder schlecht spricht, stellt sich über das Gesetz und richtet es – anstatt es zu tun. Da Gott allein 
Gesetzgeber und Richter ist, steht es keinem Menschen zu, sich über andere zu erheben. Der Text 
verbindet eindringlich die persönliche Demut vor Gott mit dem Verzicht auf selbstgerechtes Urteil 
gegenüber dem Nächsten und ruft zur heiligen Ernsthaftigkeit im geistlichen Wandel auf. 

Anwendungen: 

Geistliche Nähe zu Gott beginnt mit Unterordnung und Widerstand gegen das Böse. Jakobus 
zeigt, dass geistlicher Aufbruch nicht passiv geschieht, sondern klare Entscheidungen erfordert. Der 
Text ruft zu einer Haltung, die Gottes Herrschaft anerkennt und dem Teufel entschlossen entgegentritt. 
Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil echte Gemeinschaft mit Gott immer mit Absonderung vom 
Bösen beginnt. 

Wahre Buße äußert sich in Trauer über Sünde und in geistlicher Reinigung. Die Aufforderung zur 
Reinigung betrifft sowohl äußeres Verhalten als auch das innere Denken. Das geistliche Prinzip zeigt, 
dass Buße nicht oberflächliche Reue, sondern tiefgreifende Herzensumkehr meint. Diese Einsicht 
bleibt bedeutend, weil geistliches Wachstum nicht ohne echte Zerbrochenheit über Schuld möglich ist. 

Selbstgerechtes Richten widerspricht der Heiligkeit und Souveränität Gottes. Wer den Bruder 
richtet, maßt sich eine Rolle an, die allein Gott zusteht. Der Text macht deutlich, dass geistliche Demut 
sich auch im Umgang mit den Fehlern anderer zeigt. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil geistliche 
Gemeinschaft durch Gnade und nicht durch Überheblichkeit getragen wird. 

Seite  von 72 93



11. Verwandle Selbstüberhebung in Glauben (4,13-17) 

11.1. Die Erklärung der Selbstüberhebung (4,13) 
Selbstüberhebung zeigt sich in selbstsicheren Lebensplänen ohne Gottes Einbeziehung. Jakobus 
zitiert die Haltung mancher, die sagen: „Heute oder morgen wollen wir in die und die Stadt gehen, dort 
ein Jahr zubringen, Handel treiben und Gewinn machen.“ Diese Aussage offenbart eine Denkweise, 
die das eigene Leben vollständig in der eigenen Hand sieht. Sie plant, entscheidet und handelt, ohne 
Gottes Willen oder seine Vorsehung zu berücksichtigen. Eine solche Einstellung ist Ausdruck von 
Selbstüberhebung, weil sie die Abhängigkeit vom Schöpfer ignoriert. Sie setzt den eigenen Verstand 
und die eigenen Ziele absolut. Der Mensch mag meinen, er könne durch kluge Planung und Einsatz 
alles erreichen, doch vergisst, dass Gott das Leben lenkt. Diese Haltung ist gefährlich, weil sie Stolz 
nährt und geistliche Blindheit fördert. Sie übersieht, dass jedes Detail des Lebens von Gottes 
Zulassung abhängt. Wer Gott aus seinen Plänen ausschließt, lebt in einer Illusion der 
Selbstbestimmung. (Jakobus 4,13; Sprüche 27,1; Lukas 12,16-20) 

Gottlose Selbstsicherheit ignoriert die Abhängigkeit von Gottes Vorsehung. Die Worte von 
Jakobus zeigen nicht nur die menschliche Selbstüberhebung, sondern auch den Mangel an 
Gottesfurcht. Wer so spricht, bekennt indirekt, dass Gott keine Rolle im eigenen Leben spielt. Dabei 
lehrt die Schrift, dass jeder Atemzug und jede Möglichkeit in Gottes Hand liegt. Selbstsichere 
Lebenspläne sind nicht verkehrt, wenn sie in der Haltung der Unterordnung unter Gottes Willen 
gemacht werden. Doch wenn der Mensch seine Pläne unabhängig von Gott fasst, handelt er wie 
jemand, der glaubt, sein eigener Herr zu sein. Diese Haltung führt zu geistlicher Taubheit und verpasst 
Gottes Führung. Jakobus ruft seine Leser dazu auf, Gottes Willen bewusst in alle 
Lebensentscheidungen einzubeziehen. Nur so wird der Mensch davor bewahrt, in die Falle des Stolzes 
zu geraten. Diese Wahrheit macht deutlich, dass Gott nicht nur Herr der Ewigkeit, sondern auch des 
Alltags ist. (Jakobus 4,13; Sprüche 16,9; Psalm 37,23) 

11.2. Die Achtung der Selbstüberhebung (4,14) 
Das Leben des Menschen ist kurz und ungewiss. Jakobus erinnert daran, dass der Mensch nicht 
weiß, was der morgige Tag bringt. Diese Wahrheit entlarvt die Anmaßung selbstsicherer 
Lebensplanung. Das Leben ist unvorhersehbar, und kein Mensch kann mit Gewissheit sagen, welche 
Ereignisse eintreten werden. Jakobus vergleicht das menschliche Leben mit einem Dampf, der eine 

Seite  von 73 93



kurze Zeit sichtbar ist und dann verschwindet. Dieses Bild macht deutlich, wie vergänglich und 
zerbrechlich das Leben ist. Die scheinbare Stabilität des Alltags ist in Wahrheit eine Illusion. Jeder 
Atemzug hängt von Gottes Erlaubnis ab. Wer diese Realität vergisst, lebt in Selbsttäuschung. Die Bibel 
ruft dazu auf, die eigene Endlichkeit zu bedenken, um weise zu handeln. Das Bewusstsein der 
Vergänglichkeit sollte Demut fördern und den Blick auf die Ewigkeit richten. (Jakobus 4,14; Psalm 
39,5-6; Psalm 90,12) 

Die Vergänglichkeit des Lebens erfordert Abhängigkeit von Gott. Jakobus macht klar, dass die 
Kürze des Lebens ein Grund ist, jede Planung in Gottes Hände zu legen. Wenn das Leben wie ein 
Dampf vergeht, muss der Mensch seine Prioritäten neu ausrichten. Ewige Werte wie Gottesfurcht, 
Gehorsam und Liebe zu Gott und Menschen gewinnen dadurch höchste Bedeutung. Wer weiß, dass er 
nur begrenzte Zeit hat, wird sorgfältig wählen, wie er sie einsetzt. Selbstüberhebung ignoriert diese 
Wahrheit und verschwendet Zeit auf Dinge ohne bleibenden Wert. Abhängigkeit von Gott bedeutet, ihn 
täglich zu suchen und seinen Willen in allen Entscheidungen zu fragen. So wird das Leben sinnvoll, 
auch wenn es kurz ist. Die Vergänglichkeit mahnt, die Gegenwart im Licht der Ewigkeit zu gestalten. 
Diese Haltung schenkt Frieden und Zuversicht, selbst in unsicheren Zeiten. (Jakobus 4,14; Sprüche 
27,1; Matthäus 6,33) 

11.3. Die Auflösung der Selbstüberhebung (4,15-17) 
Wahre Demut erkennt Gottes Willen als oberste Instanz. Jakobus stellt der selbstsicheren Rede die 
Haltung gegenüber: „Wenn der Herr will, werden wir leben und dies oder das tun.“ Diese 
Formulierung ist mehr als eine fromme Floskel; sie ist Ausdruck einer tiefen Herzenshaltung. Sie 
anerkennt, dass jedes Leben, jede Handlung und jeder Erfolg von Gottes Willen abhängig ist. Diese 
Sichtweise bewahrt vor Stolz und Selbstüberschätzung. Sie bringt den Gläubigen in Einklang mit 
Gottes Vorsehung und Herrschaft. Wer so denkt, wird seine Pläne im Gebet prüfen und an Gottes 
Führung ausrichten. Dadurch wird nicht nur Hochmut vermieden, sondern auch Vertrauen in Gottes 
Weisheit gestärkt. Diese Haltung ist ein Zeichen geistlicher Reife und eines demütigen Geistes. Sie 
zeigt, dass man Gott als Herrn über Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft anerkennt. (Jakobus 4,15; 
Sprüche 16,9; Apostelgeschichte 18,21) 

Selbstüberhebung ist sündig, weil sie Gott ignoriert. Jakobus bezeichnet das prahlerische Rühmen 
mit eigenen Plänen als böse. Solches Prahlen ist nicht nur unsensibel, sondern ein direkter Ausdruck 
von Gottvergessenheit. Wer sich selbst rühmt, anerkennt Gottes Handeln nicht und schreibt Erfolge 
ausschließlich der eigenen Kraft zu. Diese Haltung stellt den Menschen in den Mittelpunkt und 

Seite  von 74 93



verbannt Gott an den Rand. In der Bibel wird wiederholt gewarnt, dass Stolz dem Fall vorausgeht. 
Selbstüberhebung zerstört nicht nur die Beziehung zu Gott, sondern auch das Vertrauen anderer 
Menschen. Sie nährt den Geist der Unabhängigkeit, der letztlich in Rebellion gegen Gott mündet. Gott 
widersteht solchen Menschen, aber den Demütigen gibt er Gnade. Die Abkehr von selbstzentriertem 
Denken ist daher ein entscheidender Schritt zu einem gottgefälligen Leben. (Jakobus 4,16; Sprüche 
27,1-2; 1. Korinther 4,7) 

Sünde ist nicht nur Tun des Bösen, sondern auch Unterlassen des Guten. Jakobus schließt diesen 
Abschnitt mit der Feststellung: „Wer nun Gutes zu tun weiß und es nicht tut, für den ist es Sünde.“ 
Dieser Vers erweitert das Verständnis von Sünde über offensichtliche Übertretungen hinaus. Es reicht 
nicht, Böses zu vermeiden; Gott erwartet auch, dass der Gläubige das Gute aktiv tut. 
Unterlassungssünden entstehen oft aus Bequemlichkeit, Angst oder falschen Prioritäten. Solche 
Sünden sind besonders gefährlich, weil sie leicht übersehen werden. Sie zeigen ein Herz, das nicht 
ganz auf Gottes Gebote ausgerichtet ist. Jakobus erinnert daran, dass Erkenntnis Verantwortung mit 
sich bringt. Wer weiß, was Gott will, und es nicht umsetzt, handelt schuldig. Diese Wahrheit ruft zur 
Wachsamkeit und aktiven Hingabe im täglichen Leben. (Jakobus 4,17; Matthäus 25,41-45; Lukas 
12,47) 

Seite  von 75 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 4,13-17) 

Zusammenfassung:  

Jakobus wendet sich gegen eine selbstsichere Lebensplanung, die Gott ausklammert. Menschen, die 
ihren geschäftlichen Erfolg und ihre Zukunft planen, ohne Gottes Willen einzubeziehen, handeln 
vermessen. Das Leben ist kurz und unvorhersehbar – wie ein Dampf, der für kurze Zeit sichtbar ist und 
dann verschwindet. Stattdessen soll der Gläubige sagen: „Wenn der Herr will…“, und damit seine 
Abhängigkeit und Unterordnung unter Gottes souveränen Plan anerkennen. Jede Form von 
selbstständiger Planung ohne diese Perspektive ist anmaßend. Jakobus macht deutlich, dass das 
bewusste Unterlassen des Guten – wenn es erkannt ist – ebenfalls Sünde ist. Der Text verbindet die 
Flüchtigkeit des Lebens mit der Notwendigkeit, Gottes Willen als oberste Richtschnur für Denken, 
Planen und Handeln zu sehen. 

Anwendungen: 

Gott ausschließende Selbstsicherheit ist geistlich vermessen. Jakobus kritisiert das Planen, das 
allein von menschlicher Kontrolle und Erfolgsdenken ausgeht. Der Text zeigt, dass geistliches Leben 
mit dem Bewusstsein der eigenen Begrenztheit rechnen muss. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil 
wahre Weisheit im Leben nicht in Selbstbeherrschung, sondern in Gottesfurcht besteht. 

Wahre Demut bezieht Gottes Willen in jede Lebensentscheidung ein. Die Formulierung „Wenn der 
Herr will“ ist kein religiöses Klischee, sondern Ausdruck geistlicher Haltung. Das geistliche Prinzip 
betont die Abhängigkeit von Gottes Souveränität in allen Bereichen. Diese Einsicht bleibt bedeutend, 
weil geistliche Reife im Erkennen und Annehmen von Gottes Führung sichtbar wird. 

Erkanntes Gutes bewusst zu unterlassen, ist aktive Sünde. Jakobus stellt klar, dass Untätigkeit 
gegenüber dem Guten nicht neutral, sondern schuldhaft ist. Der Text fordert Verantwortlichkeit für das, 
was man weiß und wozu man berufen ist. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil geistliches Leben nicht 
nur durch das Vermeiden des Bösen, sondern durch das Tun des Guten geprägt ist. 

Seite  von 76 93



Teil 5. Sorgt füreinander (Jakobus 5,1-20) 

12. Gemeinsamer Besitz (5,1-6) 

12.1. Die Aufforderung an die gottlosen Reichen (5,1) 
Gottlose Reiche werden wegen ihres kommenden Gerichts gewarnt. Jakobus ruft den Reichen zu: 
„Weint und heult über das Elend, das über euch kommen wird.“ Diese Worte sind nicht nur ein 
moralischer Appell, sondern eine ernste Gerichtsankündigung. Sie richten sich an solche, die ihren 
Reichtum ohne Gott anhäufen und dabei andere unterdrücken. Das kommende Elend bezieht sich auf 
Gottes gerechtes Gericht, das unausweichlich ist. Die Aufforderung zu weinen und zu heulen 
beschreibt eine Reaktion tiefster Verzweiflung, wie sie das Bewusstsein bevorstehenden Unheils 
auslöst. Jakobus will damit zur Umkehr aufrufen, bevor es zu spät ist. Der Besitz, der ohne 
Gottesfurcht erworben wurde, wird nicht retten, sondern Zeugnis gegen die Besitzer ablegen. Diese 
Warnung zeigt, dass Gott nicht unbeteiligt bleibt, wenn Menschen in Habgier und Ungerechtigkeit 
leben. Wahre Sicherheit findet sich nicht im Reichtum, sondern allein in Gott. (Jakobus 5,1; Sprüche 
11,4; Lukas 6,24-25) 

Wohlstand ohne Gottesfurcht führt ins Verderben. Jakobus spricht Reiche an, die ihren Wohlstand 
als Lebenssinn betrachten und dabei Gottes Gebote missachten. Solcher Reichtum kann das Herz 
verhärten und den Blick für geistliche Werte trüben. Er gibt ein trügerisches Gefühl von Sicherheit und 
Macht. Doch vor Gottes Gericht hat materieller Besitz keinen Bestand. Reichtum, der ohne Gottes 
Willen erworben und verwaltet wird, dient nicht zum Segen, sondern zum Schaden. Die Bibel warnt 
immer wieder, dass die Liebe zum Geld eine Wurzel alles Bösen ist. Jakobus fordert indirekt dazu auf, 
Reichtum so zu nutzen, dass er Gott ehrt und anderen dient. Das bedeutet, Besitz als Verantwortung zu 
sehen, nicht als absolutes Eigentum. Wer diese Verantwortung missachtet, muss sich vor Gott 
verantworten. (Jakobus 5,1; 1. Timotheus 6,9-10; Markus 8,36) 

12.2. Das Verderben der gottlosen Reichen (5,2–3) 
Reichtum vergeht und offenbart seine Vergänglichkeit. Jakobus beschreibt den Verfall des Besitzes 
der Reichen: „Euer Reichtum ist verfault, eure Kleider sind von Motten zerfressen worden.“ Diese 
Bilder zeigen, dass materieller Besitz nicht dauerhaft ist. Selbst der größte Reichtum kann durch Zeit, 

Seite  von 77 93



Umstände oder Naturkräfte zerstört werden. Das Faulen und Zerfressen steht sinnbildlich für den 
Wertverlust alles Irdischen. Was heute als Sicherheit gilt, kann morgen schon wertlos sein. Jakobus 
will deutlich machen, dass auf vergänglichen Besitz keine Hoffnung gesetzt werden darf. Die 
Vergänglichkeit des Reichtums entlarvt die Torheit, ihn als Lebensgrundlage zu betrachten. Stattdessen 
soll der Gläubige in himmlische Schätze investieren, die nicht vergehen. Diese Mahnung erinnert an 
Jesu Worte, dass weder Motten noch Rost das himmlische Erbe zerstören können. (Jakobus 5,2; 
Matthäus 6,19-20; Sprüche 23,5) 

Horten von Reichtum wird vor Gott zum Beweis der Schuld. Jakobus erklärt weiter: „Euer Gold 
und Silber ist verrostet, und ihr Rost wird gegen euch zeugen und euer Fleisch fressen wie Feuer.“ 
Selbst Edelmetalle, die normalerweise nicht rosten, werden hier als verderblich dargestellt, um die 
Sinnlosigkeit des Hortens zu betonen. Der Rost symbolisiert das ungenutzte, gehortete Vermögen, das 
nicht zum Guten eingesetzt wurde. Dieses ungenutzte Gut wird am Tag des Gerichts als Beweis für die 
Herzenseinstellung der Besitzer dienen. Es zeigt, dass ihr Vertrauen auf materiellen Besitz statt auf 
Gott gerichtet war. Jakobus bezeichnet diese Haltung als Schatzsammeln „in den letzten Tagen“, was 
auf die Dringlichkeit der Umkehr hinweist. Das Gericht wird nicht nur den Besitz vernichten, sondern 
auch den, der ihn missbraucht hat, richten. Diese Worte rufen dazu auf, Reichtum weise und 
gottesfürchtig zu nutzen. (Jakobus 5,3; Sprüche 11,28; Lukas 12,15-21) 

12.3. Die Verurteilung durch Reichtum (5,4-6) 
Ungerechtigkeit gegenüber Arbeitern ruft Gottes Gericht herbei. Jakobus klagt die Reichen an, die 
Löhne der Arbeiter zurückgehalten zu haben. Diese Menschen hatten auf den verdienten Lohn 
angewiesen ihr tägliches Brot erwartet, wurden aber betrogen. Jakobus betont, dass der 
zurückgehaltene Lohn wie eine Stimme vor Gott schreit. Diese Formulierung erinnert an das Blut 
Abels, das zu Gott um Gerechtigkeit rief. Gott hört den Schrei der Unterdrückten und wird nicht 
untätig bleiben. Diese Ungerechtigkeit ist besonders schwerwiegend, weil sie das Leben der ärmsten 
und verletzlichsten Menschen betrifft. Sie offenbart ein Herz, das von Habgier und Selbstsucht regiert 
wird. Wer so handelt, missachtet Gottes Gebot der Nächstenliebe und wird sich im Gericht 
verantworten müssen. Die Bibel zeigt, dass Gott auf der Seite der Unterdrückten steht und ihre Sache 
führt. (Jakobus 5,4; 3. Mose 19,13; 5. Mose 24,14-15) 

Selbstsüchtiger Luxus verstärkt die Schuld der Reichen. Jakobus beschreibt, wie die Reichen „auf 
Erden in Üppigkeit und Ausschweifung gelebt“ haben. Während andere in Armut litten, 
verschwendeten sie ihre Mittel für selbstsüchtigen Genuss. Dieses Verhalten zeigt eine völlige 

Seite  von 78 93



Gleichgültigkeit gegenüber den Bedürfnissen anderer. Der Ausdruck „ihr habt eure Herzen gemästet“ 
verdeutlicht, dass sie sich im Überfluss gesättigt haben, ohne auf Gottes Gebote zu achten. Jakobus 
sieht darin eine geistliche Verblendung, die das bevorstehende Gericht nicht erkennt. Das Bild des 
Mastviehs am Schlachttag unterstreicht die Torheit dieser Lebensweise. Selbstsucht und 
Verschwendung sind vor Gott nicht nur moralisch verwerflich, sondern richten den Täter auch selbst 
zugrunde. Gott ruft dazu auf, Wohlstand als Möglichkeit zum Dienen und Helfen zu verstehen. 
(Jakobus 5,5; Amos 6,4-7; Lukas 16,19-25) 

Unterdrückung Unschuldiger zieht Gottes gerechtes Urteil nach sich. Jakobus schließt die Anklage 
mit der Aussage: „Ihr habt den Gerechten verurteilt und getötet; er hat euch nicht widerstanden.“ Dies 
beschreibt eine Situation, in der Reiche ihre Macht ausnutzten, um Unschuldige zu unterdrücken und 
sogar zu vernichten. Der Gerechte, der sich nicht wehrt, steht hier als Beispiel für die Wehrlosigkeit 
vieler Opfer. Diese Taten offenbaren den moralischen Bankrott jener, die Reichtum über Recht und 
Gerechtigkeit stellen. Gott sieht dieses Unrecht und wird es am Tag des Gerichts vergelten. Die 
Wehrlosigkeit der Opfer ist kein Zeichen von Gottes Gleichgültigkeit, sondern verstärkt das Gewicht 
des Verbrechens. Die Bibel versichert, dass Gott der Rächer der Unterdrückten ist. Wer solches 
Unrecht begeht, sammelt Zorn für den Tag des Gerichts. (Jakobus 5,6; Jesaja 3,14-15; Römer 12,19) 

Seite  von 79 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 5,1-6) 

Zusammenfassung:  

Jakobus richtet eine scharfe Warnung an die Reichen, die ihren Besitz in selbstsüchtiger Weise 
anhäufen und dabei Gerechtigkeit und Barmherzigkeit missachten. Der angehäufte Reichtum ist 
vergänglich und wird letztlich gegen sie zeugen. Kleidung zerfällt, Gold und Silber verrosten – alles 
Materielle trägt das Zeichen des Verfalls. Besonders schwer wiegt die Anklage, dass Löhne von 
Arbeitern zurückgehalten wurden und deren Klage vor Gott dringt. Die Genusssucht und das Leben in 
Überfluss auf Kosten anderer führt zur moralischen Verhärtung und geistlichen Verblendung. Die 
Tötung von Gerechten – möglicherweise eine Übertreibung für juristisch-soziale Unterdrückung – 
zeigt, wie skrupellos das System geworden ist. Der Text verurteilt nicht Besitz an sich, sondern dessen 
gottlose Verwendung ohne Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Verantwortung vor Gott. 

Anwendungen: 

Materieller Reichtum ist vergänglich und wird zum Gericht, wenn er gottlos verwaltet wird. 
Jakobus zeigt, dass Reichtum ohne geistliche Verantwortung zu einem Zeugen gegen den Besitzer 
wird. Der Text warnt vor der Illusion von Sicherheit durch Besitz. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, 
weil Wohlstand ohne Gottesfurcht zur geistlichen Falle wird. 

Gott nimmt soziale Ungerechtigkeit ernst und hört den Ruf der Unterdrückten. Die 
zurückgehaltenen Löhne rufen nach göttlichem Eingreifen, und Gott bleibt nicht unbeteiligt. Das 
geistliche Prinzip zeigt, dass soziale Verantwortung Ausdruck wahrer Frömmigkeit ist. Diese Einsicht 
bleibt aktuell, weil auch heute Glaube und Gerechtigkeit untrennbar verbunden sein müssen. 

Genusssucht auf Kosten anderer führt zur moralischen Verblendung. Jakobus beschreibt ein 
Leben im Überfluss, das blind wird für Schuld und Verantwortung. Der Text macht deutlich, dass ein 
solcher Lebensstil geistliche Urteilskraft zerstört. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil echter Glaube 
sich nicht in Überheblichkeit, sondern in Gerechtigkeit und Barmherzigkeit äußert. 

Seite  von 80 93



13. Die Mahnung zur Geduld (5,7-12) 

13.1. Das Wesen der Geduld (5,7-9) 
Geduld im Glauben richtet den Blick auf die Wiederkunft des Herrn. Jakobus ermahnt die 
Gläubigen, geduldig zu sein „bis zur Wiederkunft des Herrn“. Diese Geduld ist nicht passives Warten, 
sondern aktives Ausharren im Vertrauen auf Gottes Verheißungen. Das Bild des Landwirts, der auf die 
kostbare Frucht der Erde wartet, verdeutlicht, dass Geduld Ausdauer und Hoffnung erfordert. Der 
Bauer kann das Wachstum nicht erzwingen, sondern muss auf Gottes Zeitplan vertrauen. Ebenso sollen 
Gläubige darauf vertrauen, dass Christus zur rechten Zeit wiederkommt. Diese Erwartung schenkt 
Kraft, in Prüfungen standhaft zu bleiben. Geduld wird hier zu einem Ausdruck von Glauben und 
Hingabe. Sie ist verwurzelt in der Gewissheit, dass Gottes Verheißungen sicher erfüllt werden. Wer 
geduldig auf den Herrn wartet, zeigt, dass sein Herz auf die Ewigkeit ausgerichtet ist. (Jakobus 5,7; 
Galater 6,9; Hebräer 10,36-37) 

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erläutert zu Jakobus 5,7, dass der 
Ausdruck „Frühregen und Spätregen“ auf die typischen Wetterzyklen Israels verweist. Der 
Frühregen fällt im Oktober und November und macht den Boden weich und fruchtbar für die 
Aussaat. Der Spätregen fällt im März und April kurz vor der Ernte und lässt die Früchte zur 
Reife gelangen. Dieses Bild beschreibt die geduldige Erwartung des Landwirts und dient 
Jakobus als Vergleich für die Haltung der Gläubigen: So wie der Bauer geduldig auf den 
Ertrag wartet, sollen Christen geduldig auf das Kommen des Herrn warten. Diese Hoffnung 
stärkt zur Ausdauer im Glauben und zu treuer Standhaftigkeit bis zur Vollendung (vgl. Galater 
6,9; 2. Timotheus 4,8; Titus 2,13) (MacArthur, 2005, S. Jak 5,7). 

Stärkung des Herzens ist notwendig für geistliche Ausdauer. Jakobus fordert die Gläubigen auf: 
„Stärkt eure Herzen, denn die Wiederkunft des Herrn ist nahe.“ Die Stärkung des Herzens bedeutet, 
den Glauben zu festigen und geistlich wachsam zu bleiben. Diese innere Festigkeit schützt vor 
Entmutigung in schwierigen Zeiten. Der Gedanke an die Nähe der Wiederkunft Christi soll als 
Motivation dienen, standhaft zu bleiben. Ein gefestigtes Herz hält am Wort Gottes fest, auch wenn 
Umstände dagegen sprechen. Es lässt sich nicht von äußeren Schwierigkeiten oder Versuchungen 
erschüttern. Jakobus macht deutlich, dass diese Herzstärkung eine bewusste Entscheidung ist. Sie 
erfordert regelmäßige Gemeinschaft mit Gott im Gebet und in der Schrift. Wer so lebt, bleibt in 
Hoffnung und Zuversicht verwurzelt. (Jakobus 5,8; Psalm 27,14; 1. Korinther 15,58) 

Seite  von 81 93



Geduld bewahrt vor murrendem und ungeduldigem Verhalten. Jakobus warnt: „Seufzt nicht 
gegeneinander, damit ihr nicht gerichtet werdet.“ Ungeduld kann leicht zu Beschwerden und Kritik 
innerhalb der Gemeinschaft führen. Solches Verhalten zerstört den Frieden und widerspricht dem 
Gebot der Liebe. Jakobus erinnert daran, dass „der Richter vor der Tür steht“, was die Dringlichkeit 
zur Selbstprüfung unterstreicht. Wer murrt, zeigt, dass er Gottes Zeitplan nicht vertraut. Geduld 
hingegen fördert Einheit und gegenseitige Ermutigung. Sie erkennt, dass Gott souverän über allen 
Umständen steht und zur rechten Zeit handeln wird. Diese Haltung schützt vor dem Gericht Gottes, 
das auf unbarmherzige oder ungeduldige Herzen fällt. Wahre Geduld zeigt sich nicht nur im 
Ausharren, sondern auch im Umgang miteinander. (Jakobus 5,9; Philipper 2,14; Matthäus 7,1-2) 

13.2. Die Beispiele für Geduld (5,10-11) 
Propheten dienen als Vorbilder geduldigen Leidens. Jakobus ruft die Gläubigen dazu auf, die 
Propheten als Vorbilder für Geduld im Leiden zu betrachten. Diese Männer Gottes ertrugen oft 
Ablehnung, Verfolgung und Not, weil sie Gottes Wort treu verkündigten. Ihr Ausharren war nicht von 
passiver Resignation geprägt, sondern von aktiver Treue zu ihrem Auftrag. Trotz äußerer Bedrängnisse 
hielten sie fest an Gottes Berufung und vertrauten auf seine Gerechtigkeit. Sie zeigen, dass Geduld im 
Leiden eine Frucht des Glaubens ist. Ihr Leben beweist, dass Gott in der Lage ist, seine Diener durch 
schwerste Prüfungen zu tragen. Die Propheten sind Beispiele dafür, dass Leid im Dienst für Gott nicht 
sinnlos ist. Ihre Standhaftigkeit wurde in den Schriften zum Zeugnis für kommende Generationen 
aufgezeichnet. Diese Erinnerung soll Gläubige ermutigen, in eigenen Prüfungen auf Gottes Treue zu 
vertrauen. (Jakobus 5,10; Hebräer 11,32-38; Matthäus 5,11-12) 

Hiob bezeugt Gottes Mitgefühl und Barmherzigkeit. Jakobus verweist auf die Geduld Hiobs als 
Beispiel für standhaftes Vertrauen inmitten schwerer Prüfungen. Hiob verlor Reichtum, Familie und 
Gesundheit, hielt aber dennoch an seinem Glauben fest. Sein Ausharren führte schließlich zur 
Offenbarung von Gottes Mitgefühl und Barmherzigkeit. Jakobus macht deutlich, dass Gott das Ende 
kennt und zu einem guten Ziel führt. Die Geschichte Hiobs zeigt, dass Leid oft nur vorübergehend ist 
und Gott in seiner Treue Erneuerung schenkt. Hiobs Geduld bestand nicht darin, keine Fragen zu 
stellen, sondern darin, Gott nicht zu verlassen. Sein Beispiel erinnert daran, dass Gott den Leidenden 
sieht und sich ihnen zur rechten Zeit zuwendet. Wer ausharrt, darf gewiss sein, dass Gottes 
Barmherzigkeit größer ist als jede Not. (Jakobus 5,11; Hiob 1,21-22; Hiob 42,10-12) 

Seite  von 82 93



13.3. Der Beweis der Geduld (5,12) 
Wahrhaftigkeit im Reden ist ein Kennzeichen geduldigen Glaubens. Jakobus fordert die Gläubigen 
auf, nicht zu schwören – weder bei Himmel noch bei Erde – sondern Ja oder Nein zu sagen. Diese 
Anweisung betont die Bedeutung der Wahrhaftigkeit im alltäglichen Reden. Wer die Wahrheit liebt, 
braucht keine Schwüre, um seine Glaubwürdigkeit zu sichern. Solche Ehrlichkeit ist Ausdruck eines 
standhaften und gefestigten Charakters. Geduldiger Glaube zeigt sich darin, dass man auch in 
schwierigen Situationen die Wahrheit sagt. Schwören kann ein Zeichen dafür sein, dass man sonst 
nicht als vertrauenswürdig gilt. Jakobus macht deutlich, dass das einfache, klare Wort des Christen 
genügen sollte. So wie Gott treu in seinem Wort ist, sollen seine Kinder in ihrer Rede verlässlich sein. 
Diese Haltung schützt vor dem Gericht, das über falsche und unaufrichtige Worte kommt. (Jakobus 
5,12; Matthäus 5,34-37; Epheser 4,25) 

Einfachheit und Integrität im Reden bewahren vor Gottes Gericht. Die Aufforderung, einfach Ja 
oder Nein zu sagen, dient nicht nur der Wahrhaftigkeit, sondern auch der Reinheit des Herzens. Wer in 
Integrität lebt, hat keine versteckten Absichten hinter seinen Worten. Diese innere Aufrichtigkeit ist 
eng mit Geduld und Glauben verbunden. Ungeduld oder Misstrauen führen oft zu unnötigen 
Beteuerungen und Schwüren. Jakobus warnt, dass dies in das Gericht führen kann, weil es letztlich 
mangelndes Vertrauen auf Gott offenbart. Die Bibel lehrt, dass Gott die Wahrheit liebt und Lüge hasst. 
Klare und einfache Rede ehrt Gott und fördert das Vertrauen unter den Menschen. In einer Welt voller 
Täuschung soll der Gläubige durch seine Worte ein Licht der Wahrheit sein. Diese Praxis ist nicht 
optional, sondern ein Gebot Gottes für seine Kinder. (Jakobus 5,12; Psalm 15,1-2; Kolosser 3,9) 

Seite  von 83 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 5,7-12) 

Zusammenfassung:  

Jakobus ruft zur Geduld im Blick auf die Wiederkunft des Herrn. Wie der Bauer geduldig auf die 
kostbare Frucht der Erde wartet, so sollen auch die Gläubigen standhaft bleiben, bis der Herr kommt. 
Die Wiederkunft ist gewiss und nahe; deshalb sollen sie ihre Herzen stärken und das Murren 
gegeneinander lassen, da der Richter vor der Tür steht. Als Vorbilder für Geduld und Standhaftigkeit 
nennt Jakobus die Propheten sowie Hiob, dessen Ende von Gottes Barmherzigkeit und Erbarmen 
zeugt. Abschließend warnt er vor unbedachten Eiden, die über das einfache „Ja“ oder „Nein“ 
hinausgehen. Das Reden soll klar und verbindlich sein, damit kein Fallstrick entsteht. Der Abschnitt 
verbindet die Hoffnung auf die Wiederkunft Christi mit einem Aufruf zu geistlicher Ausdauer, 
gegenseitiger Rücksichtnahme und wahrhaftigem Reden. 

Anwendungen: 

Die Erwartung der Wiederkunft Christi stärkt zur Geduld in Bedrängnis. Jakobus vergleicht das 
Glaubensleben mit dem geduldigen Warten des Bauern auf die Frucht. Der Text zeigt, dass Hoffnung 
auf den Herrn zur inneren Festigkeit führt. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil Christen ihre 
Ausdauer nicht aus Umständen, sondern aus der Perspektive auf Christus schöpfen. 

Geistliche Gemeinschaft braucht Rücksicht, nicht gegenseitiges Murren. Die Versuchung zur 
Ungeduld untereinander wird in Zeiten der Prüfung besonders groß. Das geistliche Prinzip macht 
deutlich, dass geistliche Wachsamkeit auch im zwischenmenschlichen Umgang sichtbar wird. Diese 
Einsicht bleibt bedeutsam, weil die Vorbereitung auf das Kommen des Herrn auch den Umgang 
miteinander betrifft. 

Wahrhaftigkeit im Reden schützt vor Schuld und stärkt Glaubwürdigkeit. Jakobus fordert eine 
klare, glaubwürdige Sprache ohne leere Schwüre. Der Text zeigt, dass geistliche Reife sich in der 
Einfachheit und Verlässlichkeit des Wortes zeigt. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil in einer Kultur 
der Unverbindlichkeit die Wahrheit durch Klarheit und Integrität sichtbar wird. 

Seite  von 84 93



14. Das gemeinsame Gebet (5,13-20) 

14.1. Die Sensibilität für die Nöte der Gläubigen (5,13) 
Gebet ist die erste Reaktion in Leidenszeiten. Jakobus fragt: „Leidet jemand unter euch? Er bete!“ 
Damit macht er deutlich, dass die angemessene Antwort auf Leid nicht Resignation oder Selbstmitleid 
ist, sondern die Hinwendung zu Gott. Gebet bringt den Leidenden in die Gegenwart Gottes, wo Trost, 
Kraft und Orientierung zu finden sind. Es ist Ausdruck des Vertrauens, dass Gott jede Situation kennt 
und lenkt. Das Gebet in der Not richtet den Blick weg von den Umständen hin auf den, der helfen 
kann. Leid soll den Gläubigen nicht von Gott wegtreiben, sondern näher zu ihm führen. Wer betet, 
bekennt, dass er Gottes Eingreifen braucht und nicht aus eigener Kraft bestehen kann. Gebet in 
Leidenszeiten ist ein geistlicher Schutz vor Bitterkeit und Verzweiflung. Es öffnet das Herz für Gottes 
Frieden, der höher ist als alle Vernunft. (Jakobus 5,13; Psalm 50,15; Philipper 4,6-7) 

Lobpreis ist die angemessene Antwort in Zeiten der Freude. Jakobus ergänzt: „Ist jemand guten 
Mutes? Er singe Psalmen!“ Diese Anweisung zeigt, dass Gott nicht nur im Leid, sondern auch in 
Freude verherrlicht werden soll. Lobpreis in guten Zeiten bewahrt vor Selbstzufriedenheit und Stolz. 
Er erinnert daran, dass jede gute Gabe von Gott kommt. Dank und Lob lenken den Blick weg vom 
Geschenk hin zum Geber. Sie stärken das Bewusstsein, dass Freude und Erfolg nicht selbstverständlich 
sind. Lobpreis ist zugleich ein Zeugnis vor anderen, dass Gott Quelle allen Guten ist. Er fördert die 
Gemeinschaft, wenn Gläubige ihre Freude miteinander vor Gott teilen. Diese Haltung der Dankbarkeit 
vertieft die Beziehung zu Gott und macht den Glauben lebendig. (Jakobus 5,13; Psalm 103,1-5; 
Epheser 5,19-20) 

14.2. Die Hilfe für die Nöte der Gläubigen (5,14-18) 
Kranke sollen die Ältesten der Gemeinde zur Fürbitte rufen. Jakobus lehrt, dass ein Kranker die 
Ältesten rufen soll, damit sie für ihn beten und ihn im Namen des Herrn mit Öl salben. Diese 
Handlung drückt sowohl geistliche als auch praktische Fürsorge aus. Das Rufen der Ältesten zeigt 
Demut und die Bereitschaft, sich geistlicher Leitung zu unterstellen. Die Salbung mit Öl hatte im 
damaligen Kontext sowohl symbolische als auch heilende Bedeutung. Sie steht für die Absonderung 
des Kranken unter Gottes besondere Fürsorge. Das Gebet der Ältesten bezeugt den Glauben, dass Gott 
derjenige ist, der heilt. Jakobus verbindet körperliche Heilung mit geistlicher Stärkung. Diese 
Anweisung macht deutlich, dass Krankheit nicht allein medizinisch, sondern auch geistlich betrachtet 

Seite  von 85 93



werden soll. Der Einsatz geistlicher Leiter in solchen Situationen zeigt die enge Gemeinschaft 
innerhalb der Gemeinde. (Jakobus 5,14; Markus 6,13; Apostelgeschichte 28,8) 

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Theologe, erklärt zu Jakobus 5,14–15, dass Gott auf 
verschiedene Weise heilen kann – unmittelbar, durch medizinische Mittel oder als Antwort auf 
das Gebet der Gläubigen. Das verwendete Öl symbolisiert die Gegenwart Gottes (vgl. Psalm 
23,5) und wurde zur Zeit des Jakobus teilweise auch als Heilmittel angesehen (vgl. Lukas 
10,34), jedoch nicht als universelles Mittel gegen jede Krankheit. Entscheidend ist, dass 
Gebete des Glaubens nur dann erhört werden, wenn sie im Einklang mit Gottes Willen stehen 
(vgl. 1. Johannes 5,14). Gott hält es nicht immer für das Beste, körperlich zu heilen (vgl. 2. 
Korinther 12,8; 2. Timotheus 4,20). 

	 Ryrie betont, dass in diesem Zusammenhang Heilung an das Bekenntnis von Sünden 
gebunden ist. Er weist darauf hin, dass das katholische Sakrament der „Letzten Ölung“ 
historisch aus dieser Praxis hervorging, jedoch mit veränderter Bedeutung, da es auf den Tod 
und nicht auf Wiederherstellung zielt. Einige Ausleger verstehen das Wort krank in Vers 14 als 
geistlich geschwächt und das in Vers 15 als müde oder entmutigt. In diesem Sinn würde 
Jakobus lehren, dass durch das Gebet und die Salbung der Ältesten die geistlich erschöpften 
Gläubigen neue Kraft und geistliche Erneuerung empfangen (Ryrie, 1995, S. 1974). 

Das Gebet im Glauben ist wirksam zur Heilung. Jakobus versichert, dass das „Gebet des Glaubens“ 
den Kranken retten und der Herr ihn aufrichten wird. Diese Zusage betont, dass Gottes Eingreifen das 
entscheidende Element bei Heilung ist. Das Gebet im Glauben bedeutet nicht, Gott zu zwingen, 
sondern ihm zu vertrauen. Es anerkennt, dass er souverän über Leben und Gesundheit herrscht. Die 
Heilung kann sowohl körperlich als auch geistlich sein. Jakobus weist darauf hin, dass Krankheit auch 
mit Sünde verbunden sein kann und dann Vergebung nötig ist. Das Gebet wird so zu einem Mittel, 
durch das Gott sowohl Leib als auch Seele wiederherstellt. Der Fokus liegt dabei nicht auf der Macht 
der Beter, sondern auf der Gnade und Macht Gottes. Diese Wahrheit ermutigt, Gott in allen 
Krankheitssituationen zu suchen. (Jakobus 5,15; Matthäus 9,2-7; Psalm 103,3) 

Bekenntnis von Sünden ist Teil der Heilung und Wiederherstellung. Jakobus fordert auf: „Bekennt 
einander die Übertretungen und betet füreinander, damit ihr geheilt werdet.“ Dies zeigt, dass 
zwischenmenschliche Versöhnung und Heilung miteinander verbunden sein können. Sünde kann 
Gemeinschaft zerstören und damit auch den geistlichen und seelischen Zustand belasten. Durch das 
Bekenntnis wird Schuld ans Licht gebracht und kann vergeben werden. Das gemeinsame Gebet nach 
dem Bekenntnis bringt nicht nur Heilung, sondern auch Stärkung des Glaubens. Jakobus betont, dass 

Seite  von 86 93



das Gebet eines Gerechten große Kraft hat, wenn es ernstlich ist. Diese Ermutigung will Gläubige 
anspornen, füreinander einzustehen. Heilung wird so zu einem Werk Gottes, das in einer Atmosphäre 
von Wahrheit, Demut und Gebet geschieht. (Jakobus 5,16; Sprüche 28,13; 1. Johannes 1,9) 

David H. Stern, der messianisch-jüdische Bibelkommentator, erklärt zu Jakobus 5,16, dass 
dieser Vers – „Bekennt einander die Sünden und betet füreinander, damit ihr geheilt werdet“ – 
oft missverstanden wird. Während die römisch-katholische Kirche ihn als Grundlage für die 
Beichte beim Priester ansieht, betont Stern, dass Jakobus hier keine sakramentale Handlung, 
sondern gegenseitige Offenheit und Gebet unter Gläubigen meint. 

Er vergleicht den biblischen Ansatz mit der modernen Psychologie und hebt vier Unterschiede 
hervor: 

(1) Sünde bleibt persönliche Verantwortung. Während die Psychologie häufig von 
„Problemen“ oder „Neurosen“ spricht, nennt die Bibel das Kind beim Namen – Sünde. 

(2) Das Bekenntnis („offen bekennen“) hat heilende Wirkung. Wie in der Therapie wird das 
Aussprechen innerer Schuld als befreiend erlebt, doch die Bibel verbindet es mit Buße und 
Gottes Gegenwart. 

(3) Das gemeinsame Gebet hat echte geistliche Kraft. Während Psychologie auf menschliche 
Gemeinschaft setzt, spricht Jakobus von göttlicher Wirksamkeit: Heilung geschieht, wenn 
Menschen füreinander beten. 

(4) Heilung („damit ihr geheilt werdet“) bedeutet Wiederherstellung durch Umkehr. Dazu 
gehören Reue, der feste Wille zur Veränderung und tatsächliche Abkehr von der Sünde. 

Stern verweist dann auf eine Aggadah (rabbinische Lehrgeschichte) aus dem Talmud (Bava 
Metzia 85b), die die Macht des Gebets illustriert. Dort wird erzählt, dass der Prophet Elijahu 
(Elias) nicht alle Patriarchen gleichzeitig beten ließ, weil ihre vereinte Fürbitte so mächtig 
gewesen wäre, dass sie den Messias zu früh herbeigeführt hätte. Damit will Stern zeigen: Das 
Gebet eines Gerechten besitzt eine gewaltige, übernatürliche Wirksamkeit – ein Gedanke, den 
Jakobus im Anschluss mit dem Beispiel des Propheten Elia aufgreift (Stern, 1996, S. Jak 5,16). 

Elia als Beispiel für wirksames Gebet im Glauben. Jakobus erinnert an Elia, der „ein Mensch mit 
gleichen Leiden wie wir“ war, und doch im Gebet den Regen anhielt und wiederkommen ließ. Dieses 
Beispiel zeigt, dass Gebet nicht auf geistliche „Superhelden“ beschränkt ist, sondern jedem Gerechten 
offensteht. Elias Gebet war zielgerichtet, ausdauernd und im Einklang mit Gottes Willen. Es hatte 

Seite  von 87 93



direkte Auswirkungen auf die Natur und das Leben eines ganzen Volkes. Jakobus will damit die 
Wirksamkeit des ernsthaften Gebets unterstreichen. Der Schlüssel lag nicht in Elias besonderen 
Fähigkeiten, sondern in seinem Glauben an Gottes Macht. Dieses Vorbild soll Gläubige motivieren, 
Gott auch in scheinbar unmöglichen Situationen zu vertrauen. Gebet verändert Umstände, weil es den 
Handelnden in Gottes Wirken einbindet. (Jakobus 5,17-18; 1. Könige 17,1; 1. Könige 18,41-45) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu Jakobus 5,17–18, dass 
Jakobus in seiner Beschreibung des Propheten Elia auf die jüdische Aggadah – eine 
erzählerische Auslegungstradition des Tanakh – zurückgreift. Während der biblische Bericht in 
1. Könige 17,1 und 18,42–45 Elias Gebet nicht ausdrücklich erwähnt, wird es im Talmud 
überliefert: „Eliyahu betete, erhielt die Schlüssel des Regens und verschloss den Himmel“ 
(Sanhedrin 113a). Diese Darstellung betont die geistliche Autorität des Propheten, der in enger 
Gemeinschaft mit Gott stand und durch sein Gebet den natürlichen Lauf der Dinge 
beeinflusste. Jakobus greift dieses Beispiel auf, um die Wirksamkeit des gläubigen Gebets zu 
unterstreichen: Das Gebet eines Gerechten hat große Kraft, wenn es im Glauben geschieht und 
mit Gottes Willen übereinstimmt (Rubin, 2016, S. 1756). 

14.3. Die Bedeutung der Nöte der Gläubigen (5,19-20) 
Die Rückführung eines Irrenden ist ein Akt geistlicher Rettung. Jakobus spricht Gläubige an, 
deren Bruder von der Wahrheit abirrt, und ruft dazu auf, ihn zur Umkehr zu bringen. Das Abirren kann 
sowohl falsche Lehre als auch ein sündiges Leben umfassen. Wer einen Irrenden zurückführt, handelt 
im Einklang mit Gottes Willen und zeigt wahre Nächstenliebe. Diese Rückführung erfordert Mut, 
Weisheit und Geduld, da sie oft mit Konfrontation und seelsorgerlichem Einsatz verbunden ist. Sie 
dient nicht nur der Wiederherstellung des Einzelnen, sondern auch dem Schutz der Gemeinde. Jakobus 
macht deutlich, dass geistliche Geschwister füreinander verantwortlich sind. Die Umkehr eines 
Irrenden ist nicht menschliche Leistung allein, sondern das Werk Gottes durch die Gemeinschaft der 
Gläubigen. Diese Verantwortung ruht auf jedem, der in der Wahrheit gefestigt ist. (Jakobus 5,19; 
Galater 6,1; Matthäus 18,15) 

Umkehr deckt viele Sünden zu und bewahrt vor geistlichem Tod. Jakobus erklärt, dass die 
Rückführung eines Irrenden „eine Seele vom Tod retten und eine Menge Sünden zudecken“ wird. Der 
„Tod“ kann hier den geistlichen Tod oder auch Gottes Gericht meinen. Die Zudeckung der Sünden 
bedeutet, dass Gott die Schuld vergibt und sie nicht mehr anrechnet. Dieses Bild erinnert an die Gnade 
Gottes, die Schuld vollständig tilgt. Die Rückführung bringt nicht nur dem Betroffenen Heilung, 

Seite  von 88 93



sondern ehrt auch Gott, der barmherzig ist. Sie verhindert weitere Sünden, die aus einem verirrten 
Lebensweg entstehen könnten. Jakobus zeigt damit die ewige Tragweite seelsorgerlicher Arbeit. Wer 
sich dafür einsetzt, dass Menschen in der Wahrheit bleiben, wird reich belohnt werden. Diese Aussage 
ist ein würdiger Abschluss des Briefes, der zu praktischer Liebe und gelebtem Glauben aufruft. 
(Jakobus 5,20; 1. Petrus 4,8; Sprüche 10,12) 

Seite  von 89 93



Zusammenfassung und Anwendungen (Jakobus 5,13-20) 

Zusammenfassung:  

Jakobus schließt seinen Brief mit praktischen Anweisungen zum geistlichen Leben in verschiedenen 
Lebenslagen. In Leid soll gebetet, in Freude gesungen werden. Bei Krankheit sollen die Ältesten 
gerufen werden, um unter Gebet und Salbung um Heilung zu bitten. Das Gebet im Glauben wird den 
Kranken retten, und wenn Sünde im Spiel ist, wird sie vergeben. Die Gemeinde ist aufgerufen, ihre 
Sünden einander zu bekennen und füreinander zu beten, denn das Gebet eines Gerechten ist kraftvoll 
und wirksam. Elia wird als Beispiel genannt: ein Mensch wie wir, dessen Gebet Auswirkungen auf 
Naturereignisse hatte – als Beweis für die Macht des glaubenden Gebets. Der Brief endet mit dem 
Aufruf, den Irrenden zurückzubringen, denn wer einen Sünder vom Irrweg umkehrt, rettet dessen 
Seele vom Tod und bedeckt eine Menge von Sünden. Der gesamte Abschnitt verbindet geistliche 
Verantwortung, gegenseitige Fürsorge und das Vertrauen auf Gottes Wirken durch das Gebet. 

Anwendungen: 

Gebet ist die angemessene Reaktion auf jede Lebenslage – in Not wie in Freude. Jakobus stellt 
Gebet und Lobpreis als geistliche Ausdrucksformen in Leid und Freude nebeneinander. Der Text zeigt, 
dass Gott in allen Umständen angesprochen und geehrt werden soll. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil 
geistliches Leben nicht aus Reaktion, sondern aus Beziehung zu Gott besteht. 

Die Gemeinde trägt Verantwortung für körperliche, geistliche und zwischenmenschliche 
Heilung. Gebet, Sündenbekenntnis und gegenseitige Fürbitte sind Ausdruck gelebter geistlicher 
Gemeinschaft. Das geistliche Prinzip betont, dass Heilung – sowohl körperlich als auch geistlich – in 
der Gemeinschaft des Glaubens gesucht werden soll. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil Gemeinde 
nicht Zuschauerin, sondern Mitträgerin geistlicher Prozesse ist. 

Wer Irrende zurückführt, handelt im Einklang mit Gottes rettendem Herzen. Die Rückführung 
vom Irrweg wird als Rettungstat beschrieben, die ewige Bedeutung hat. Der Text macht deutlich, dass 
geistliche Fürsorge nicht bei sich selbst stehen bleibt, sondern den Blick für andere bewahrt. Diese 
Wahrheit bleibt wichtig, weil echte Jüngerschaft Verantwortung für die geistliche Lage des Nächsten 
einschließt. 

Seite  von 90 93



In diesem Sinne,  

Soli Deo Gloria,  

allein GOTT die Ehre. 

Seite  von 91 93



Quellen 
• Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany: 

Deutsche Bibelgesellschaft. (UBS5) 

• Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)  

• Brannan, R. und Loken, I. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA: 
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB) 

• CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)  

• Constable, T. (2003) Tom Constable’s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software. 

• Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN) 

• Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. Edition CSV 
Hückeswagen. 7. Auflage (2015). Hückeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV) 

• Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft. 
(ELB 2006) 

• Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed. 
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)  

• Holmes, M.W. (2011–2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of 
Biblical Literature. (SBLGNT) 

• Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen: 
FriedensBote. (BidF) 

• Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI: 
Zondervan Publishing House. 

• MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth. 
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT) 

• MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN: 
W Pub. Group. 

• MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers. 

• MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)  

• McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson. 

• Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament, 
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev. 
ed.). London; New York: United Bible Societies. 

Seite  von 92 93



• Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words. 
Grand Rapids, MI: Zondervan.  

• Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an 
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft. 

• Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth. 
Chicago, IL: Moody Press. (RBT) 

• Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed. 
Chicago: Moody Press, S. 1863–1864.  

• Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Dübendorf: SCM 
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield) 

• Schlachter, F.E. (Übers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva; 
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)  

• Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New 
Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications. 

• Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3) 

• The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB) 

• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

• Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan. 

• Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)  

• Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele. 
Bellingham, WA: Lexham Press. 

Seite  von 93 93


	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Die Gemeinde
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1. Seid standhaft im Glauben (Jakobus 1,1-27)
	1. Anrede und Begrüßung (1,1)
	2. Freut euch in verschiedenen Prüfungen (1,2-12)
	2.1. Die richtige Haltung in Prüfungen (1,2)
	2.2. Der Nutzen von Prüfungen (1,3-4)
	2.3. Die Hilfe in Prüfungen (1,5-12)

	3. Widerstand in tödlicher Versuchung (1,13-18)
	3.1. Die Quelle der Versuchung (1,13-14)
	3.2. Die Schritte in der Versuchung (1,15-16)
	3.3. Die Lösung für die Versuchung (1,17-18)

	4. Ruhe in der göttlichen Wahrheit (1,19-27)
	4.1. Die Aufnahmebereitschaft für das Wort (1,19-21)
	4.2. Der Gehorsam gegenüber dem Wort (1,22-25)
	4.3. Die Hingabe gegenüber dem Wort (1,26-27)

	Teil 2. Mitgefühl und Dienst am Nächsten (Jakobus 2,1-26)
	5. Andere annehmen (2,1-13)
	5.1. Die Höflichkeit gegenüber allen (2,1-4)
	5.2. Das Mitgefühl für alle (2,5-9)
	5.3. Die Zuverlässigkeit in allem (2,10-13)

	6. Wahren Glauben durch Werke zeigen (2,14-26)
	6.1. Der Ausdruck des wahren Glaubens (2,14-17)
	6.2. Die Beweise des wahren Glaubens (2,18-20)
	6.3. Die Beispiele für wahren Glauben (2,21-26)

	Teil 3. Redet mit Bedacht und Weisheit (Jakobus 3,1-18)
	7. Das Reden kontrollieren (3,1-12)
	7.1. Die Zunge ist mächtig (3,1-5)
	7.2. Die Zunge ist verderblich (3,6-8)
	7.3. Die Zunge ist verunreinigt (3,9-12)

	8. Das Denken kultivieren (3,13-18)
	8.1. Die Weisheit ist demütig (3,13)
	8.2. Die Weisheit ist gnädig (3,14-16)
	8.3. Die Weisheit ist friedfertig (3,17-18)

	Teil 4. Aufruf zur Reue und Demut (Jakobus 4,1-17)
	9. Verwandle Hass in Demut (4,1-6)
	9.1. Die Ursachen von Konflikten (4,1-2)
	9.2. Die Konsequenz von Konflikten (4,3-4)
	9.3. Die Lösung für Konflikte (4,5-6)

	10. Verwandle Ungerechtigkeit in Gerechtigkeit (4,7-12)
	10.1. Die Aufforderung zur Gerechtigkeit (4,7-9)
	10.2. Die Vorteile der Gerechtigkeit (4,10-11)
	10.3. Die Urheber der Gerechtigkeit (4,12)

	11. Verwandle Selbstüberhebung in Glauben (4,13-17)
	11.1. Die Erklärung der Selbstüberhebung (4,13)
	11.2. Die Achtung der Selbstüberhebung (4,14)
	11.3. Die Auflösung der Selbstüberhebung (4,15-17)

	Teil 5. Sorgt füreinander (Jakobus 5,1-20)
	12. Gemeinsamer Besitz (5,1-6)
	12.1. Die Aufforderung an die gottlosen Reichen (5,1)
	12.2. Das Verderben der gottlosen Reichen (5,2–3)
	12.3. Die Verurteilung durch Reichtum (5,4-6)

	13. Die Mahnung zur Geduld (5,7-12)
	13.1. Das Wesen der Geduld (5,7-9)
	13.2. Die Beispiele für Geduld (5,10-11)
	13.3. Der Beweis der Geduld (5,12)

	14. Das gemeinsame Gebet (5,13-20)
	14.1. Die Sensibilität für die Nöte der Gläubigen (5,13)
	14.2. Die Hilfe für die Nöte der Gläubigen (5,14-18)
	14.3. Die Bedeutung der Nöte der Gläubigen (5,19-20)

	Quellen

