1. Mose

Der Anfang von allem: Gottes souverdne Geschichte mit der
Menschheit

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 131



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 131



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 9
1. Titel und Art des Buches 9
2. Autor, Zeit und Abfassung 10
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 12
4. Historische und theologische Themen 13
4.1. Historische Themen 13
4.2. Theologische Themen 13
5. Biblische Lehre des Buches 15
5.1. Die Schrift 15
5.2. Gott der Vater 15
5.3. Gott der Sohn 16
5.4. Gott der Heilige Geist 16
5.5. Der Mensch und die Siinde 16
5.6. Die Erlosung 17
5.7. Das Volk Israel und die Nationen 17
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 18
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 18
6. Grobgliederung 20
7. Zusammenfassung und Anwendungen 23
7.1. Zusammenfassung 23
7.2. Anwendungen 23
8. Studienfragen zum Weiterdenken 24
Kommentierung 27
Teil 1. Die Urgeschichte - Gottes Anfang mit der Menschheit (1. Mose 1-11) 27
1. Die Schopfung: Gottes guter Anfang (1,1-2,25) 27
1.1. Die sechs Schopfungstage (1,1-31) 27

Seite 4 von 131



1.1.1. Der erste Tag: Schopfung von Licht, Trennung von Licht und

Finsternis (1,1-5) 27

1.1.2. Der zweiter Tag: Schopfung des Himmelsgewdlbes (1,6-8) 29

1.1.3. Der dritte Tag: Land, Meer und Pflanzenwelt (1,9-13) 30

1.1.4. Der vierte Tag: Sonne, Mond und Sterne (1,14-19) 31

1.1.5. Der fiinfte Tag: Vogel und Meerestiere (1,20-23) 33

1.1.6. Der sechste Tag: Landtiere und Mensch (1,24-31) 34

1.2. Die Erschaffung des Menschen im Ebenbild Gottes (1,26-31) 37

1.3. Der siebte Tag und Gottes Ruhe (2,1-3) 39

1.4. Der Garten Eden und die erste Ordnung (2,4-25) 40

1.4.1. Der Mensch im Garten, Auftrag und Gebot (2,4-17) 40

1.4.2. Die Erschaffung der Frau und die Stiftung der Ehe (2,18-25) 42

2. Der Siindenfall und seine Folgen (3,1-24) 46
2.1. Die Versuchung und der Fall (3,1-7) 46

2.2. Gottes Gericht iiber Schlange, Frau und Mann (3,8-19) 47

2.3. Der Ausschluss aus dem Paradies (3,20-24) 49

3. Die Ausbreitung der Siinde und die Linie des Glaubens (4,1-5,32) 52
3.1. Kain und Abel - Falscher und rechter Gottesdienst (4,1-16) 52

3.2. Kultur und Rebellion in Kains Nachkommenschaft (4,17-24) 54

3.3. Die Hoffnung durch Set und Enosch (4,25-26) 55

3.4. Das Geschlechtsregister von Adam bis Noah (5,1-32) 56

4. Die Sintflut - Gericht und Gnade (6,1-9,29) 59
4.1. Der moralische Verfall der Menschheit (6,1-8) 59

4.2. Noahs Erwédhlung und Gehorsam (6,9-22) 61

4.3. Die Flut und die Bewahrung in der Arche (7,1-24) 62

4.4. Gottes Gedenken an Noah und die Rettung (8,1-22) 63

4.5. Der neue Anfang und der Noah-Bund (9,1-17) 66

4.6. Noahs Nachkommen und das Versagen (9,18-29) 67

5. Die Volkerwelt und Babel (10,1-11,26) 70

Seite 5 von 131



5.1. Die Volkertafel - Ursprung der Nationen (10,1-32) 70

5.2. Der Turmbau zu Babel und Gottes Eingreifen (11,1-9) 71
5.3. Die Linie von Sem bis Abraham (11,10-26) 72
Teil 2. Die Patriarchengeschichte - Gottes Anfang mit Israel (1. Mose 11,27-50,26)
75
6. Abraham - Erwahlung, Verheilung und Priifung (11,27-25,11) 75
6.1. Abrahams Berufung und Bund (11,27-15,21) 75
6.1.1. Abrams Herkunft und Berufung (11,27-12,9) 75
6.1.2. Abrams Umwege in Agypten (12,10-13,4) 79
6.1.3. Abrams Trennung von Lot und gottliche VerheiBung (13,5-18) 80
6.1.4. Abrams Rettung Lots und Begegnung mit Melchisedek (14,1-24)81
6.1.5. Gottes Bund mit Abram (15,1-21) 83
6.2. Hagar, Ismael und Gottes Verheiung (16,1-18,15) 84
6.2.1. Abrams und Sarais Irrweg mit Hagar (16,1-16) 84
6.2.2. Gottes Bundeszeichen und Abrams Namensidnderung (17,1-27) 85
6.2.3. Die VerheiBBung fiir Sara und Abrahams Fiirbitte fiir Sodom (18,1-15)
87
6.3. Gericht iiber Sodom - Rettung Lots (18,16-19,38) 88
6.3.1. Abrahams Fiirbitte und Gottes Gerechtigkeit (18,16-33) 88
6.3.2. Die Rettung Lots und das Gericht iiber Sodom (19,1-38) 89
6.4. Erfiillung der VerheiBBung - Isaak wird geboren (20,1-21,34) 91
6.4.1. Abrahams erneuter Fall mit Abimelech (20,1-18) 91
6.4.2. Geburt Isaaks und Gottes Treue (21,1-21) 92
6.4.3. Abrahams Bund mit Abimelech (21,22-34) 93
6.5. Die Priifung Abrahams - Opferung Isaaks (22,1-24) 94
6.6. Saras Tod und Begrébnis (23,1-20) 95
6.7. Isaaks Frau - Rebekka wird gefiihrt (24,1-67) 96
6.8. Abrahams Tod (25,1-11) 97
7. Isaak - Der verheiflene Sohn (25,12-28,9) 100
7.1. Ismaels Nachkommen (25,12-18) 100

Seite 6 von 131



7.2. Jakob und Esau - Zwei Volker im Mutterleib (25,19-34) 100

7.3. Isaaks Glaubensreise und Gottes Schutz (26,1-35) 101
7.4. Der Segen an Jakob - Betrug und Berufung (27,1-28,9) 103
8. Jakob - Der geformte Gottesmann (28,10-36,43) 106
8.1. Jakobs Traum und Gottes Zusage (28,10-22) 106
8.2. Jakobs Dienst bei Laban - Ehe und Nachkommen (29,1-30,43) 107
8.2.1. Jakobs Ehe mit Lea und Rahel (29,1-30) 107
8.2.2. Jakobs Familie wichst — Gottes Segen trotz menschlicher
Spannungen (29,31-30,43) 108
8.3. Riickkehr und Gottes Eingreifen (31,1-33,20) 109
8.3.1. Jakob flieht mit seiner Familie — Gottes Schutz inmitten der
Trennung (31,1-55) 109
8.3.2. Begegnung mit Esau — Versohnung unter Gottes Leitung
(32,1-33,20) 110
8.4. Dina, Sichem und die Vergeltung (34,1-31) 111
8.5. Riickkehr nach Bethel und Gottes Bestétigung (35,1-29) 112
8.6. Das Geschlechtsregister Esaus (36,1-43) 113
9. Josef - Gottes Vorsehung in Priifung und Erh6hung (37,1-50,26) 116
9.1. Josefs Traume und Briiderhass (37,1-36) 116
9.2. Juda und Tamar - Gottes Linie bleibt erhalten (38,1-30) 117
9.3. Josef in Agypten - Gedemiitigt und erhoht (39,1-41,57) 118
9.3.1. Josef in Potiphars Haus und Gefangnis (39,1-40,23) 118
9.3.2. Josefs Erhohung durch Gottes Eingreifen (41,1-57) 119
9.4. Die Bewahrung Israels in der Hungersnot (42,1-47,31) 120
9.4.1. Die Briider kommen nach Agypten — Priifung und Wiederherstellung
(42,1-45,28) 120
9.4.2. Jakob zieht nach Agypten — Gottes Versorgung im Exil (46,1—47,31)
121
9.5. Jakobs Segen iiber die Stimme (48,1-49,28) 122
9.5.1. Jakobs Segen iiber Ephraim und Manasse (48,1-22) 122

9.5.2. Jakobs prophetische Segensworte an die zwolf Stimme (49,1-28)123

Seite 7 von 131



9.6. Jakobs Tod und Josefs letzte Worte (49,29-50,26) 125
Quellen 129

Seite 8 von 131



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

1. Mose ist das Buch der Urspriinge, das den Anfang von Schopfung, Menschheit und Gottes
Heilsweg beschreibt. Als erstes Buch der Tora bildet 1. Mose den Einstieg in die schriftliche
Offenbarung Gottes. Es schildert den Ursprung der Welt, die Entstehung des Menschen und die ersten
Schritte gottlicher Geschichte mit der Menschheit. Die Ereignisse von der Schopfung bis zur
Erwéhlung Abrahams legen den Grund fiir alle weiteren biblischen Biicher. 1. Mose zeigt, dass
Geschichte von Anfang an unter Gottes souverdner Fiihrung steht. (1. Mose 1,1; 1. Mose 3,15; 1. Mose
12,1-3)

Allen P. Ross, der Alttestamentler, erkldrt, dass der hebrdische Titel des 1. Buches Mose vom
ersten Wort beré’sit (m°UN73) stammt, was ,,im Anfang* bedeutet. Der englische Titel
., Genesis “ hingegen leitet sich vom griechischen Wort geneseos (yevéoews) ab, das in der
Septuaginta zur Ubersetzung des hebrdiischen téledot (ni79in) verwendet wird — einem
Schliisselbegriff des Buches. In 1. Mose 2,4a iibersetzt die Septuaginta: ,, Dies ist das Buch der
Entstehung (geneseos) von Himmel und Erde* (Ross, 1985, S. 15).

1. Mose gehort zur literarischen Gattung der heilsgeschichtlichen Geschichtsschreibung mit
theologischer Ausrichtung. Das Buch ist nicht blof3 historische Erzédhlung, sondern eine theologisch
gepragte Darstellung gottlichen Handelns. Es verbindet universale Themen wie Schépfung und Siinde
mit der Geschichte Israels, beginnend bei Abraham. Dabei tritt Gottes Wort als gestaltende Kraft in den
Vordergrund. Die literarische Form dient dazu, Gottes Plan mit der Menschheit offen zu legen und die
Grundlage fiir Offenbarung und Erlosung zu legen. (1. Mose 1,1-3; 1. Mose 11,1-9; 1. Mose 50,20)

Seite 9 von 131



2. Autor, Zeit und Abfassung

Mose wird in der Bibel als von Gott berufener Verfasser des 1. Mose bestitigt. Als Prophet, Fiihrer
und Mittler des Bundes war Mose von Gott berufen, die Ereignisse der Urzeit und der Erzviter
niederzuschreiben. Die Schrift selbst verweist an mehreren Stellen auf Mose als den, durch den das
Gesetz und die ersten Biicher Israels iiberliefert wurden. Seine Rolle als Verfasser wird sowohl im
Alten als auch im Neuen Testament bezeugt. (2. Mose 24,4; 5. Mose 31,9; Johannes 5,46-47)

Allen P. Ross, der Alttestamentler, erkldart, dass nach biblischer und kirchlicher Tradition Mose
als Verfasser des 1. Buches Mose und des gesamten Pentateuchs gilt. Diese Sicht war fiir viele
Jahrhunderte in Synagoge und Kirche selbstverstindlich. Mose war durch seine dgyptische
Ausbildung (Apostelgeschichte 7,22) und durch seine personliche Beziehung zu Gott besonders
geeignet, die Geschichte Israels zu sammeln und aufzuschreiben. Das Buch Genesis bildet
dabei das theologische und geschichtliche Fundament fiir den Auszug Israels aus Agypten und

den Bund am Sinai.

Ross weist jedoch darauf hin, dass viele moderne Bibelkritiker die Autorschaft Moses
ablehnen. Stattdessen vertreten sie die sogenannte Quellenscheidungstheorie (JEDP), die
davon ausgeht, dass der Pentateuch aus verschiedenen Quellen von unterschiedlichen Autoren
zusammengesetzt wurde. Diese Theorie, besonders bekannt durch Julius Wellhausen, basiert
laut Ross auf einem rationalistischen und oft glaubensfernen Ansatz. Sie erkldirt vieles mit

menschlicher Entwicklung und iibersieht die Moglichkeit gottlicher Offenbarung.

Auch die sogenannte Formkritik, die von Hermann Gunkel entwickelt wurde, versucht
die literarischen Formen und urspriinglichen Situationen der Texte zu rekonstruieren. Ross
erkennt an, dass diese Methode manches Hilfreiche bietet, warnt aber vor zu viel Spekulation.
Oft werde versucht, aus dem heutigen Text die angeblich urspriinglichen Traditionen

herauszulesen — was sehr subjektiv sei.

Stattdessen betont Ross die Bedeutung der archdologischen Funde, etwa aus Ebla-,
Nuzi- und Mari-Tafeln, die zeigen, dass viele Inhalte der Genesis gut in die friihe Geschichte
passen. Er ruft dazu auf, sich auf die heutige, iiberlieferte Form des biblischen Textes zu
konzentrieren — nicht auf hypothetische Vorstufen. Die Entstehungsgeschichte sei wichtig, aber
entscheidend sei, was Gott durch den Text sagen will. Fiir Ross bleibt Mose ein glaubwiirdiger
Hauptautor des Buches Genesis, geleitet durch den Heiligen Geist (Ross, 1985, S. 15-18).

Seite 10 von 131



Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erldutert ausfiihrlich die Entwicklung der kritischen
Sichtweise zur Autorschaft des Pentateuch. Urspriinglich begann die Quellenscheidung damit,
dass man im Buch Genesis zwei verschiedene Gottesnamen — Elohim und Jahwe — als
Hinweise auf unterschiedliche schriftliche Quellen deutete. Diese These wurde spiiter,
insbesondere um das Jahr 1875 durch Julius Wellhausen, weiterentwickelt zur sogenannten
,, Dokumentenhypothese “. Wellhausen identifizierte vier Hauptquellen: J (Jahwist, ca. 850 v.
Chr., aus Juda), E (Elohist, ca. 750 v. Chr., aus dem Nordreich Israel), D (Deuteronomist, ca.
621 v. Chr., zur Zeit Josias) und P (Priesterschrift, zwischen der Zeit des Exils und Esras
Wirken, ca. 570—445 v. Chr.).

Ryrie stellt dieser kritischen Sicht archdologische Erkenntnisse entgegen, die besonders
seit dem Ersten Weltkrieg gewonnen wurden. Diese Entdeckungen belegen, dass viele im
Pentateuch beschriebene kulturelle Brduche — etwa das doppelte Erbe fiir den Erstgeborenen,
der Verkauf des Erstgeburtsrechts oder die rechtliche Bedeutung eines miindlichen Testaments
(vgl. 1. Mose 48,17-20) — typisch fiir das zweite Jahrtausend v. Chr. sind, aber im ersten
Jahrtausend nicht mehr iiblich waren. Daraus folgert Ryrie, dass die prdzise Kenntnis dieser
Brduche kaum aus spdteren Jahrhunderten stammen konne. Vielmehr sei es plausibler, dass

Mose selbst — als jemand, der in dieser Zeit lebte — iiber solche Informationen verfiigte.

Zugleich erklirt Ryrie, dass Mose beim Schreiben des Pentateuch sowohl auf
miindliche als auch schriftliche Uberlieferungen zuriickgegriffen habe, und dass sein gesamtes
Werk unter der Leitung des Heiligen Geistes entstand. Ereignisse, die vor Moses Geburt lagen,
habe er dennoch verldsslich niederschreiben konnen. Lediglich der Bericht iiber seinen Tod in

5. Mose 34 miisse von einem anderen ergdnzt worden sein (Ryrie, 1995, S. 1).

Die Abfassung des 1. Mose geschah unter gottlicher Leitung wihrend der Wiistenwanderung
Israels. Zwischen dem Auszug aus Agypten und dem Einzug ins verheiBene Land verfasste Mose das
Buch, vermutlich in der Zeit von 1445 bis 1405 v. Chr. Er griff dabei auf iiberlieferte Berichte der
Erzviter zuriick, die er unter der Fiihrung des Heiligen Geistes in einen zusammenhingenden,
inspirierten Geschichtsbericht einfiigte. Ziel war es, dem Volk Israel eine verbindliche Grundlage ihres
Ursprungs und ihres Bundes mit Gott zu geben. (4. Mose 33,1-2; 5. Mose 31,24-26)

Seite 11 von 131



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

1. Mose wurde fiir das befreite Volk Israel geschrieben, um Identitiit, Herkunft und Berufung zu
kldren. Nach der Befreiung aus der dgyptischen Sklaverei stand Israel am Anfang seiner Geschichte
als Nation. Inmitten heidnischer Weltanschauungen brauchten die Israeliten eine klare Offenbarung
dariiber, wer Gott ist, wer sie sind und welchen Platz sie in Gottes Plan einnehmen. 1. Mose zeigt
thnen, dass sie kein Zufallsvolk sind, sondern Teil einer gottlichen Geschichte, die mit der Schopfung
begann und auf die Erfiilllung gottlicher VerheiBungen zusteuert. (1. Mose 1,1; 1. Mose 12,1-3; 2.
Mose 19,5-6)

Das Buch konfrontiert die polytheistische Umwelt mit der Wahrheit des einen, lebendigen
Gottes. In einer Zeit, in der viele Volker zahlreiche Gotter verehrten, bezeugt 1. Mose den alleinigen
Schopfer, der Himmel und Erde gemacht hat. Israel wird belehrt, dass dieser Gott nicht nur allméchtig
ist, sondern auch in einen personlichen Bund mit ihnen tritt. Die Gegensitze zur Umweltreligion sind
scharf, denn Gottes Wesen, Handeln und Anspruch stehen im Zentrum des biblischen Monotheismus.
(5. Mose 6,4; Jesaja 45,5-6; 1. Mose 17,1-7)

Seite 12 von 131



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

1. Mose beschreibt die Urgeschichte der Menschheit als gottlich geoffenbarte Wahrheit iiber
Ursprung und Schuld. Die Kapitel 1-11 schildern grundlegende Ereignisse wie Schopfung,
Stindenfall, Fluch, Sintflut und Sprachverwirrung. Diese Berichte sind keine Mythen, sondern
Oftenbarungen gottlicher Realitét tiber die Herkunft der Welt und die Ursache ihrer Zerrissenheit. Der
Zustand der heutigen Menschheit ldsst sich nur im Licht dieser friihen Geschichte richtig deuten. Sie
zeigt, wie Gott trotz des menschlichen Abfalls weiterhin souveridn handelt. (1. Mose 1-11; Romer 5,12;
2. Petrus 3,5-6)

Ab Kapitel 12 zeigt 1. Mose, wie Gott Heilsgeschichte mit konkreten Personen beginnt. Mit
Abraham, Isaak, Jakob und Josef treten geschichtliche Personlichkeiten in den Vordergrund, durch die
Gottes Plan sichtbar wird. Thre Geschichten sind kein idealisiertes Heldentum, sondern zeigen Gottes
Treue trotz menschlicher Schwichen. In ihrer Berufung, Bewahrung und ihrem Wachstum spiegelt
sich der Beginn einer Linie, die bis zum Messias reicht. (1. Mose 12,1-3; 1. Mose 28,13-15; 1. Mose
50,20)

4.2. Theologische Themen

Gott wird als souveridner Schopfer und Herr iiber die gesamte Schopfung offenbart. Er ruft durch
sein Wort alles ins Dasein und setzt Ordnungen fiir das Leben. Seine Macht ist grenzenlos, sein Wille
bestimmend fiir den Verlauf der Geschichte. Die Schopfung ist weder Zufall noch Produkt anderer
Michte, sondern Ausdruck goéttlicher Autoritdt. Durch seine schopferische Kraft und Herrschaft bleibt
er der Mittelpunkt allen Seins. (1. Mose 1,1-3; Psalm 33,6-9; Kolosser 1,16-17)

Der Siindenfall bringt Gericht, aber zugleich auch die erste Verheilung des kommenden
Erlosers. Die Rebellion gegen Gottes Gebot fiihrt zu Schuld, Fluch, Tod und Trennung von Gott.
Doch mitten im Gericht spricht Gott von einem zukiinftigen Samen, der den Feind besiegen wird. Die
Menschheitsgeschichte ist seither durch das Ringen zwischen Siinde und Erlosung geprigt. Der
Ursprung aller Not liegt in diesem historischen Fall, der durch Gottes Gnade tiberwunden werden soll.
(1. Mose 3,6-19; 1. Mose 3,15; Romer 5,12)

Seite 13 von 131



Der Bund mit Abraham bildet das Fundament fiir Gottes Heilsgeschichte mit Israel und den
Nationen. Gott erwéhlt Abraham ohne Vorbedingung und verhei3t ihm Nachkommen, Land und
Segen fiir alle Volker. Diese BundesverheiBungen bleiben auch iiber Generationen hinweg bestehen
und werden im weiteren Verlauf der Schrift vertieft. Sie zeigen, dass Gottes Plan auf Segnung, nicht
auf Verwerfung zielt. Die Abrahamverheiung steht im Zentrum der biblischen Offenbarung. (1. Mose
12,1-3; 1. Mose 15,1-6; Galater 3,8-9)

Gottes Treue bleibt bestehen, auch wenn Menschen versagen oder Wege verfehlen. Die
Lebensgeschichten von Abraham, Isaak, Jakob und Josef zeigen, dass Gottes Zusagen nicht immer an
menschliche Leistung gebunden sind. Trotz Fehltritten und Umwegen fiihrt Gott seine VerheiBungen
konsequent aus. Seine Gnade iiberragt menschliche Schwéche und macht deutlich, dass die Erfiillung
seiner Pldne allein auf seinem Charakter beruht. (1. Mose 16; 1. Mose 27; 1. Mose 50,20; Romer
11,29)

Seite 14 von 131



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Gottes Wort ist Ursprung und Autoritiit iiber Schopfung und Geschichte. Der erste Satz der Bibel
beginnt nicht mit einem Tun des Menschen, sondern mit dem Handeln Gottes. ,,Und Gott
sprach“[SLT] zeigt, dass Gottes Wort die Welt ins Dasein ruft und alles durchdringt. Die Schrift
offenbart gottliche Wahrheit und steht am Anfang jeder Erkenntnis. Was Gott spricht, geschieht - das
ist die Grundlinie biblischer Offenbarung. (1. Mose 1,3; Psalm 33,6; Hebréer 11,3)

Die Offenbarung Gottes in der Schrift ist verbindlich, lebensschaffend und zielgerichtet. Gottes
Wort ist nicht spekulativ oder philosophisch, sondern konkret, wirkungsmichtig und zielgerichtet. Es
schafft Leben, richtet Siinde, leitet in Wahrheit und offenbart Gottes Willen fiir die Menschheit. Schon
in 1. Mose wird die Autoritdt des gottlichen Wortes als schopferisch und richtungsgebend betont - ein
Prinzip, das sich durch die gesamte Bibel zieht. (Jesaja 55,11; 2. Timotheus 3,16; 1. Mose 1,3)

5.2. Gott der Vater

Gott offenbart sich als souveriner Schopfer, gerechter Richter und gnéidiger Bundesgott. Er ist
der Ursprung aller Dinge und handelt mit Autoritéit, Heiligkeit und Zielstrebigkeit. In der Schopfung
zeigt sich seine Macht, im Gericht liber die Siinde seine Gerechtigkeit, und im Bund mit Abraham
seine Gnade. Gott bleibt nicht fern, sondern tritt in Beziehung zu den Menschen, leitet Geschichte und
steht treu zu seinen Zusagen. Seine Vaterschaft zeigt sich im Handeln, nicht im Titel. (1. Mose 1,1; 1.
Mose 6,5-8; 1. Mose 12,1-3)

Der Gott der Bibel ist nicht wechselhaft oder unnahbar, sondern treu, verlisslich und personlich
handelnd. Er begegnet dem Menschen nicht durch distanzierte Macht, sondern durch einladende
Offenbarung und direkte Fiihrung. Ob bei Noah, Abraham oder Josef - stets bleibt Gott aktiv, klar und
gerecht. Seine Gnade steht gleichberechtigt neben seiner Heiligkeit, und seine Gerechtigkeit dient
immer dem grofBBeren Ziel der Erlosung. (1. Mose 9,8-17; 1. Mose 15,1-6; 1. Mose 50,20)

Seite 15 von 131



5.3. Gott der Sohn

Der verheillene Same in 1. Mose ist eine friithe Ankiindigung des kommenden Christus. Bereits
im Siindenfall deutet Gott auf den Retter hin, der der Schlange den Kopf zertreten wird. Dieser ,,Same
der Frau* wird im Neuen Testament eindeutig mit Jesus Christus identifiziert. 1. Mose enthilt weitere
prophetische Hinweise: Isaaks Opfer als Bild fiir das stellvertretende Leiden, Josef als Vorbild des
leidenden Erldsers und der Segen fiir Juda als konigliche Linie. (1. Mose 3,15; 1. Mose 22; 1. Mose
49,10)

Typologische Hinweise auf Christus durchziehen das ganze Buch 1. Mose. [saak trigt das Holz
zum Opferplatz, wie Christus das Kreuz. Josef wird von seinen Briidern verworfen, leidet unschuldig
und wird zum Retter der Nationen - ein starkes Bild auf Jesus. Juda wird als der Stamm gesegnet, aus
dem ein ewiger Herrscher hervorgehen soll. Diese Linien zeigen, dass Christus von Anfang an im
Zentrum des gottlichen Heilsplans steht. (1. Mose 22,6-14; 1. Mose 45,4-8; 1. Mose 49,10)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Heilige Geist wirkt von Beginn an als schopferische und ordnende Kraft. Schon in der
Schopfung wird der Geist Gottes genannt, der liber den Wassern schwebt. Er ist nicht passiv, sondern
aktiv beteiligt an der Gestaltung und Ordnung des Lebens. Seine Gegenwart zeigt, dass Gottes Wirken
durch alle drei Personen der Gottheit getragen wird. Der Geist steht nicht im Hintergrund, sondern
wirkt unsichtbar, aber kraftvoll. (1. Mose 1,2; Hiob 33,4; Psalm 104,30)

Der Geist Gottes ist auch in der Fiihrung, Bewahrung und Offenbarung in 1. Mose erkennbar.
Obwohl nicht ausdriicklich oft erwéhnt, ist sein Wirken im gesamten Buch spiirbar: in géttlicher
Fiihrung, prophetischen Traumen und gottlichem Schutz. Die Fiihrung Josefs, die Offenbarung an
Abraham und die Bewahrung der VerheiBungslinie sind Hinweise auf das Wirken des Geistes im
Hintergrund. Der Geist Gottes bereitet so die Geschichte der Erlésung vor. (1. Mose 20,6; 1. Mose
41,38-39; Sacharja 4,6)

5.5. Der Mensch und die Siinde

Der Mensch wurde im Ebenbild Gottes geschaffen, aber durch den Siindenfall in Schuld und
Tod gestiirzt. Die Schopfung zeigt den Menschen als einzigartig: als moralisches, beziehungsfahiges

und verantwortliches Wesen. Doch die bewusste Ubertretung von Gottes Gebot fiihrte zu Trennung,

Seite 16 von 131



Fluch, geistlichem Tod und dem Verlust der Unschuld. Seitdem ist die Menschheit von Natur aus
siindig und bedarf der Erlosung. Die Folgen dieser Entscheidung prigen die gesamte Geschichte. (1.
Mose 1,26-27; 1. Mose 3,6-24; Romer 5,12)

Die Siinde ist keine blofle Schwiche, sondern Rebellion gegen Gottes Autoritit mit
weitreichenden Konsequenzen. Der Mensch stellt sich iiber Gottes Wort und versucht, selbst
Malstab fiir Gut und Bose zu sein. Das Ergebnis ist nicht nur personliches Scheitern, sondern die
Verfalschung der gesamten Schépfungsordnung. Krankheit, Tod, Entfremdung und Gewalt ziehen sich
durch die Menschheitsgeschichte - und machen die Notwendigkeit der Erlosung deutlich. (1. Mose
4,8-12; 1. Mose 6,5-7; Romer 3,23)

5.6. Die Erlosung

Gottes Erlosungsweg beginnt mit der Verheiflung des Samens und entfaltet sich durch Bund und
Gnade. Schon im Gericht tiber die Schlange kiindigt Gott den Retter an, der das Bdse besiegen wird.
Diese erste VerheiBung zieht sich durch das Buch: Der Ruf Abrahams, der Bund mit ihm und die
Fithrung seiner Nachkommen zeigen, dass Erlosung nicht durch Werke, sondern durch gottliche
Initiative geschieht. Erlosung beginnt bei Gott, ist unverdient und fithrt zum Segen fiir alle Volker. (1.
Mose 3,15; 1. Mose 12,1-3; 1. Mose 15,6)

Erlosung geschieht durch Glauben und zeigt sich in Gottes Treue trotz menschlicher
Unzuliinglichkeit. Abraham glaubte Gott - und das wurde ihm zur Gerechtigkeit gerechnet. Auch in
den Geschichten Isaaks, Jakobs und Josefs zeigt sich, dass Gott seine Heilspldne nicht durch
vollkommene Menschen, sondern durch Glauben und Gnade verwirklicht. Die Erlosungslinie wird
trotz Schuld, Umwege und menschlicher Schwiche von Gott selbst getragen. (1. Mose 15,6; 1. Mose
28,13-15; 1. Mose 50,20)

5.7. Das Volk Israel und die Nationen

Gott legt in 1. Mose den Ursprung des Volkes Israel als Triger seines Segensplans fiir alle
Nationen. Mit der Berufung Abrahams beginnt Gott, sich ein eigenes Volk zu schaffen, durch das sein
Heilswille in die Welt getragen werden soll. Die Verheilung an Abraham umfasst Nachkommen, Land
und vor allem den Segen fiir alle Volker. Israel ist dabei nicht Selbstzweck, sondern Werkzeug in
Gottes Plan zur Erlésung der Menschheit. (1. Mose 12,1-3; 1. Mose 18,18; 1. Mose 22,17-18)

Seite 17 von 131



Israel wird als Bundesvolk Gottes von Anfang an in eine heilsgeschichtliche Sonderstellung
gestellt. Anders als die librigen Nationen hat Israel eine von Gott bestimmte Berufung, die auf
VerheiBBung und nicht auf Verdienst basiert. Die Erwdhlung ist mit Verantwortung verbunden: Gott
offenbart sich durch dieses Volk, bewahrt es, ziichtigt es und fiihrt es. Seine Geschichte ist der rote
Faden der gottlichen Heilsentwicklung im Alten Testament. (1. Mose 17,1-8; 5. Mose 7,6-8; Psalm
105,8-11)

5.8. Engel, Satan und Damonen

Engel treten im 1. Mose als Boten Gottes auf, die in entscheidenden Momenten Gottes Willen
verkiinden oder handeln. Sie erscheinen unter anderem Hagar, Abraham, Lot und Jakob - stets im
Auftrag Gottes und nie als eigenstindige Macht. Thr Wirken ist gezielt, autorisiert und dient der
Fiihrung, Bewahrung oder auch dem Gericht. Engel sind Diener Gottes, nicht Gegenstand von
Verehrung. (1. Mose 16,7-11; 1. Mose 19,1-22; 1. Mose 28,12)

Satan erscheint im 1. Mose als listiger Versucher, der den Menschen von Gottes Wort weglocken
will. Im Garten Eden tritt er in Form der Schlange auf, stellt Gottes Gebot infrage und fiihrt den
Menschen zur Ubertretung. Sein Ziel ist Tduschung, Rebellion und Zerstérung der Beziehung
zwischen Mensch und Gott. Doch Gott kiindigt bereits in diesem Moment seinen Sieg iiber den
Widersacher an. (1. Mose 3,1-5; 1. Mose 3,15; Offenbarung 12,9)

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Bereits im 1. Mose legt Gott prophetische Grundlagen fiir den zukiinftigen Sieg iiber das Bose.
Die sogenannte ,,Protoevangelium® in 1. Mose 3,15 ist die erste Andeutung des endzeitlichen
Triumphes iiber Satan. Der verheiflene Same wird den Feind besiegen - eine Linie, die sich durch die
gesamte Bibel zieht. Gottes Plan zur Wiederherstellung beginnt also bereits unmittelbar nach dem
Stiindenfall und weist iiber die Zeit hinaus. (1. Mose 3,15; Jesaja 9,5-6; Offenbarung 20,10)

Die prophetischen Segensworte an die Erzviter enthalten Ausblicke auf Gottes zukiinftige
Herrschaft. Jakobs Segen iiber Juda verheilt einen kommenden Herrscher, dem alle Volker
gehorchen werden - ein Hinweis auf den Messias und sein Reich. Diese Aussagen bereiten die

Erwartung eines kommenden Friedensreiches vor, das im Neuen Testament weiter entfaltet wird. Der

Seite 18 von 131



Blick in die Zukunft ist in 1. Mose verwurzelt im Bund und in Gottes unwandelbarer Treue. (1. Mose
49,10; Psalm 2,7-9; Lukas 1,32-33)

Seite 19 von 131



6. Grobgliederung

1. Mose - Der Anfang von allem: Gottes souveriine Geschichte mit der Menschheit

Teil 1. Die Urgeschichte - Gottes Anfang mit der Menschheit (1. Mose 1-11)
1. Die Schopfung: Gottes guter Anfang (1,1-2,25)

1.1. Die sechs Schopfungstage (1,1-31)

1.2. Die Erschaffung des Menschen im Ebenbild Gottes (1,26-31)

1.3. Der siebte Tag und Gottes Ruhe (2,1-3)

1.4. Der Garten Eden und die erste Ordnung (2,4-25)

2. Der Siindenfall und seine Folgen (3,1-24)
2.1. Die Versuchung und der Fall (3,1-7)
2.2. Gottes Gericht iiber Schlange, Frau und Mann (3,8-19)
2.3. Der Ausschluss aus dem Paradies (3,20-24)

3. Die Ausbreitung der Siinde und die Linie des Glaubens (4,1-5,32)
3.1. Kain und Abel - Falscher und rechter Gottesdienst (4,1-16)
3.2. Kultur und Rebellion in Kains Nachkommenschaft (4,17-24)
3.3. Die Hoffnung durch Set und Enosch (4,25-26)
3.4. Das Geschlechtsregister von Adam bis Noah (5,1-32)

4. Die Sintflut - Gericht und Gnade (6,1-9,29)
4.1. Der moralische Verfall der Menschheit (6,1-8)
4.2. Noahs Erwiahlung und Gehorsam (6,9-22)
4.3. Die Flut und die Bewahrung in der Arche (7,1-24)
4.4. Gottes Gedenken an Noah und die Rettung (8,1-22)
4.5. Der neue Anfang und der Noah-Bund (9,1-17)

4.6. Noahs Nachkommen und das Versagen (9,18-29)

Seite 20 von 131



5. Die Volkerwelt und Babel (10,1-11,26)
5.1. Die Volkertafel - Ursprung der Nationen (10,1-32)
5.2. Der Turmbau zu Babel und Gottes Eingreifen (11,1-9)
5.3. Die Linie von Sem bis Abraham (11,10-26)

Teil 2. Die Patriarchengeschichte - Gottes Anfang mit Israel (1. Mose 11,27-50,26)
6. Abraham - Erwihlung, Verheilung und Priifung (11,27-25,11)

6.1. Abrahams Berufung und Bund (11,27-15,21)

6.2. Hagar, Ismael und Gottes VerheiBung (16,1-18,15)

6.3. Gericht iiber Sodom - Rettung Lots (18,16-19,38)

6.4. Erfiillung der VerheiBBung - Isaak wird geboren (20,1-21,34)

6.5. Die Priifung Abrahams - Opferung Isaaks (22,1-24)

6.6. Saras Tod und Begribnis (23,1-20)

6.7. Isaaks Frau - Rebekka wird gefiihrt (24,1-67)

6.8. Abrahams Tod (25,1-11)

7. Isaak - Der verheiflene Sohn (25,12-28,9)
7.1. Ismaels Nachkommen (25,12-18)
7.2. Jakob und Esau - Zwei Volker im Mutterleib (25,19-34)
7.3. Isaaks Glaubensreise und Gottes Schutz (26,1-35)
7.4. Der Segen an Jakob - Betrug und Berufung (27,1-28,9)

8. Jakob - Der geformte Gottesmann (28,10-36,43)
8.1. Jakobs Traum und Gottes Zusage (28,10-22)
8.2. Jakobs Dienst bei Laban - Ehe und Nachkommen (29,1-30,43)
8.3. Riickkehr und Gottes Eingreifen (31,1-33,20)
8.4. Dina, Sichem und die Vergeltung (34,1-31)
8.5. Riickkehr nach Bethel und Gottes Bestétigung (35,1-29)
8.6. Das Geschlechtsregister Esaus (36,1-43)

Seite 21 von 131



9. Josef - Gottes Vorsehung in Priifung und Erh6hung (37,1-50,26)
9.1. Josefs Traume und Briiderhass (37,1-36)
9.2. Juda und Tamar - Gottes Linie bleibt erhalten (38,1-30)
9.3. Josef in Agypten - Gedemiitigt und erhdht (39,1-41,57)
9.4. Die Bewahrung Israels in der Hungersnot (42,1-47,31)
9.5. Jakobs Segen tiber die Stimme (48,1-49,28)
9.6. Jakobs Tod und Josefs letzte Worte (49,29-50,26)

Seite 22 von 131



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

1. Mose legt das grundlegende Fundament fiir die gesamte Heilige Schrift. Es schildert den Ursprung
von Welt, Mensch, Siinde und der heilsgeschichtlichen Erwdhlung Israels. Gott offenbart sich als
Schopfer, Richter und VerheiBungsgeber, der in Treue und Gnade handelt. Der rote Faden gottlichen
Handelns zieht sich vom Siindenfall bis zur VerheiBung des kommenden Retters. Alles beginnt mit

Gottes souverdanem Wirken in Geschichte und Erlésung.

7.2. Anwendungen

Gott als Schopfer anerkennen und ehren. Der Mensch ist nicht autonom, sondern lebt in
Verantwortung gegeniiber dem Schopfer. Diese Erkenntnis prégt die Sicht auf sich selbst, die Welt und
das Leben. Gott verdient Vertrauen, Gehorsam und Anbetung, weil alles von ihm kommt und auf ihn

ausgerichtet ist.

Die Realitit der Siinde ernst nehmen. Siinde ist nicht nur ein moralisches Problem, sondern eine
Trennung von Gott. Der Mensch muss seine Schuld erkennen, um Erldosung zu empfangen. Ein
realistisches Verstdndnis der Siinde schiitzt vor Selbstgerechtigkeit und 6ffnet den Blick fiir Gottes
Gnade.

Gottes Verheilungen im Glauben annehmen. Gott handelt treu nach seinem Wort, auch wenn seine
Wege nicht sofort erkennbar sind. Glauben bedeutet, auf Gottes Zusagen zu vertrauen, auch wenn
Umstdnde dagegen sprechen. Wie Abraham ist der Mensch herausgefordert, gehorsam zu sein, auch

ohne alle Antworten zu kennen.

Seite 23 von 131



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Warum beginnt die Bibel mit dem Schopfungsbericht und nicht mit Israel oder dem Gesetz?

Antwort: Weil Gottes Herrschaft iiber die ganze Schopfung betont wird und der Ursprung der
Welt den Rahmen fiir sein Heilshandeln setzt.

2. Welche Bedeutung hat der Siindenfall fiir das Menschenbild der Bibel?

Antwort: Der Mensch wird nicht nur als Ebenbild Gottes gesehen, sondern auch als gefallenes

Wesen, das von Natur aus der Erlésung bedarf.

3. Inwiefern zeigt die Geschichte Abrahams das Prinzip der Rechtfertigung durch Glauben?

Antwort: Abraham glaubte Gottes VerheiBung, und dieser Glaube wurde ihm zur Gerechtigkeit

gerechnet - unabhingig von Gesetz und Leistung.

4. Welche Rolle spielt der Bund mit Abraham im Gesamtkontext der Bibel?

Antwort: Er ist grundlegend fiir Gottes Heilsplan mit Israel und den Nationen und bildet die

Verbindungslinie bis zum Neuen Testament.

5. Wie zeigt sich Gottes Treue trotz menschlicher Schwiiche in den Geschichten der Patriarchen?

Antwort: Gott erfiillt seine VerheiBungen, obwohl Abraham, Isaak, Jakob und Josef Fehler

machten - seine Gnade iiberragt ihr Versagen.

6. Warum ist 1. Mose auch fiir heutige Leser relevant?

Antwort: Weil es Grundfragen der Existenz, der Schuld, des Glaubens und der gottlichen

VerheiBBung behandelt - Themen, die zeitlos sind.

7. Wie wird in 1. Mose das Wesen Gottes beschrieben?

Antwort: Als Schopfer, Richter und VerheiBungsgeber - er ist souverin, gerecht und gnadig

zugleich und handelt treu durch die Geschichte hindurch.

8. Was unterscheidet den Gott der Bibel von den Gottern der Umwelt Israels?

Seite 24 von 131



Antwort: Er ist der einzige wahre Gott, personlich, allméchtig, moralisch vollkommen und in

Bundgemeinschaft mit seinem Volk stehend.

9. Welche typologischen Hinweise auf Christus finden sich in 1. Mose?

Antwort: Der verheilene Same (Kap. 3), Isaaks Opfer (Kap. 22), Josef als leidender Retter
und der Segen Judas (Kap. 49) deuten auf Christus hin.

10. Wie kann der eigene Glaube durch das Studium von 1. Mose gestirkt werden?

Antwort: Indem Gottes Treue, Souverdnitit und Heilsabsicht sichtbar werden - trotz

menschlichen Scheiterns bleibt Gottes Plan bestehen.

Seite 25 von 131



Seite 26 von 131



Kommentierung

Teil 1. Die Urgeschichte - Gottes Anfang mit der Menschheit (1.
Mose 1-11)

1. Die Schopfung: Gottes guter Anfang (1,1-2,25)

1.1. Die sechs Schopfungstage (1,1-31)

1.1.1. Der erste Tag: Schopfung von Licht, Trennung von Licht und
Finsternis (1,1-5)

Gott ist der ewige Ursprung von allem, was existiert. Der erste Vers der Bibel stellt Gott als den
alleinigen Schopfer des Himmels und der Erde vor. Diese Aussage ist grundlegend fiir jede biblische
Weltanschauung: Nichts ist aus sich selbst entstanden, sondern alles geht auf Gottes souverdne
Initiative zuriick. Er existiert vor Raum, Zeit und Materie. Das Universum ist nicht Produkt eines
Zufalls, sondern Ausdruck gottlicher Ordnung und Zielgerichtetheit. Der Beginn der Welt ist nicht
chaotisch, sondern geordnet. Diese Wahrheit schlieBt jede Form von Atheismus und Pantheismus aus.
Der Glaube beginnt mit dem Bekenntnis, dass Gott die Welt geschaffen hat. (1. Mose 1,1; Psalm
33,6-9; Hebrier 11,3)

John Calvin, der Reformator, sagt: ,,Da sich die unendliche Weisheit Gottes in der
bewundernswerten Struktur von Himmel und Erde zeigt, ist es vollig unméglich, die Geschichte
der Schopfung in einer Weise darzulegen, die ihrer Wiirde entspricht. Denn unser
Fassungsvermogen ist zu begrenzt, um Dinge von solcher Gréfle zu begreifen, und ebenso ist
unsere Sprache unfdhig, einen vollstindigen und gehaltvollen Bericht dariiber zu geben*
(Calvin, zitiert in Crossway, 2023, S. 2).

Seite 27 von 131



John F. MacArthur, der Bibellehrer, erklirt zu 1. Mose 1,1, dass die Schopfung durch Gott in
dreifacher Weise verstanden werden sollte: erstens als zeitlich jiingstes Ereignis — also vor
einigen Tausend, nicht Millionen Jahren; zweitens als ex nihilo, also ,,aus dem Nichts"
geschaffen; und drittens als besonderer Schopfungsakt in sechs aufeinanderfolgenden Tagen
von jeweils 24 Stunden. Diese Tagesstruktur wird im Text selbst durch die Formulierung
, Abend und Morgen* eindeutig markiert. Nach MacArthur ldsst sich aus der Bibel keine
Schopfung ableiten, die dlter als etwa zehntausend Jahre wire (MacArthur, 2005, S. Gen 1,1).

John F. MacArthur, der Bibellehrer, erklirt zum Gottesnamen Elohim in 1. Mose 1,1, dass
dieser sowohl ein allgemeiner Begriff fiir ,, Gottheit* als auch ein spezifischer Name fiir den
wahren Gott ist. Obwohl Elohim in bestimmten Bibelstellen auch auf heidnische Gotter (1.
Mose 31,30), Engel (Psalm 8,5), Menschen (Psalm 82,6) oder Richter (2. Mose 21,6)
angewendet wird, bleibt der Fokus hier auf dem héchsten und wahren Gott. Mose versucht
nicht, Gottes Existenz zu beweisen oder sein Wesen zu erkldren — beides wird im biblischen
Gesamtzeugnis vorausgesetzt. Der Leser ist aufgefordert, Gottes Wirklichkeit im Glauben
anzunehmen (vgl. Jesaja 43,10.13; Hebrder 11,3.6) (MacArthur, 2005, S. Gen 1,1).

Die Erde war anfangs ungeordnet, aber nicht auflerhalb von Gottes Plan. Nach der Schopfung aus
dem Nichts wird der Zustand der Erde als wiist und leer beschrieben, bedeckt von Finsternis. Diese
Beschreibung bedeutet nicht Chaos im negativen Sinn, sondern beschreibt einen noch ungestalteten
Anfang. Die Schopfung erfolgt in Phasen, wobei Gott vom Ungeordneten zum Geordneten {ibergeht.
Der Geist Gottes schwebt iiber den Wassern, was auf seine bewahrende und vorbereitende Gegenwart
hinweist. Damit beginnt Gottes aktive Gestaltung der Schopfung. Bereits hier zeigt sich seine
Ordnungsliebe und schopferische Kraft. Der Text widerspricht jeder Vorstellung einer eigenstindigen
materiellen Entwicklung. (1. Mose 1,2; Jeremia 4,23-26; Psalm 104,30)

Gottes Wort ist die schopferische Kraft, die Realitiit hervorbringt. Die Schopfung beginnt mit dem
Ausspruch ,,Es werde Licht“[SLT], was die Macht von Gottes Wort betont. Seine Rede bringt Realitét
hervor — nicht durch physische Mittel, sondern durch gottliche Autoritdt. Das Licht existiert als
Ergebnis seines Willens. Der Text betont, dass Gott spricht, und es geschieht. Dieses Muster zieht sich
durch alle Schopfungstage. Das gesprochene Wort ist aktiv und wirksam — ein wiederkehrendes Motiv
auch im Neuen Testament. In der biblischen Theologie ist Gottes Wort stets lebendig, wirkungsvoll
und zielgerichtet. (1. Mose 1,3; Psalm 33,9; Johannes 1,1-3; Hebrder 11,3)

Seite 28 von 131



Licht wird als erstes geschaffen und ordnet die Finsternis. Obwohl Sonne, Mond und Sterne erst
spéter geschaffen werden, existiert Licht bereits am ersten Tag. Dies zeigt, dass Licht unabhédngig von
Himmelskdrpern existieren kann, wenn Gott es will. Die Trennung von Licht und Finsternis stellt
einen grundlegenden Akt gottlicher Ordnung dar. Gott definiert, was Licht ist, und trennt es aktiv von
der Finsternis. Damit wird eine erste Struktur in die Schopfung gebracht. Licht steht symbolisch fiir
Leben, Wahrheit und Offenbarung. Diese Unterscheidung hat auch eine geistliche Dimension, die sich
durch die ganze Bibel zieht. (1. Mose 1,4; Jesaja 45,7; 2. Korinther 4,6)

Der erste Tag setzt die gottliche Zeitordnung in Gang. Mit der Formulierung ,,Es wurde Abend und
es wurde Morgen“[SLT] beginnt die biblische Zeitstruktur. Der Tagesrhythmus wird von Gott selbst
eingefiihrt. Dies unterstreicht, dass Gott nicht nur Materie, sondern auch Zeit geschaffen hat. Die Zeit
ist kein endloser, bedeutungsloser Zyklus, sondern eine von Gott geordnete Abfolge mit Zielrichtung.
Der erste Tag markiert den Beginn eines geschaffenen Kalenders, der spiter fiir das Leben Israels
entscheidend wird. Gott ist der Herr iiber Zeit und Geschichte. (1. Mose 1,5; Psalm 90,2-4; Prediger
3,1)

C. I. Scofield, der Bibelausleger, erklirt, dass das Wort ,,Tag* in der Heiligen Schrift auf vier
verschiedene Weisen verwendet wird. Erstens kann es den hellen Teil eines 24-Stunden-Tages
bezeichnen, wie in 1. Mose 1,5 oder Johannes 11,9. Zweitens steht es fiir einen ganzen
Kalendertag mit Tag und Nacht, wie Matthdus 17,1 zeigt. Drittens wird ,,Tag” auch als
festgelegte Zeit fiir einen bestimmten Zweck verwendet, etwa beim ,, Tag der Versohnung“ in 3.
Mose 23,27. Schliefflich kann es einen lingeren Zeitraum meinen, in dem Gottes
heilsgeschichtliche Pline offenbar werden, wie im ,,Tag des Herrn* in 2. Petrus 3,10. Ein
Beispiel dafiir findet sich in 1. Mose 2,4, wo das Wort ,, Tag* die gesamte Schopfungswoche
umfasst (Scofield, 2015, S. 1).

1.1.2. Der zweiter Tag: Schopfung des Himmelsgewdlbes (1,6-8)

Gott setzt durch sein Wort eine Trennung in der Schopfung. Am zweiten Tag spricht Gott und
schafft ein Ausdehnungsgewoélbe, das die Wasser voneinander trennt. Diese Trennung bringt Ordnung
in das anfangliche Durcheinander der Urflut. Gottes Sprechen ist wieder die treibende Kraft, die Raum
und Struktur entstehen ldsst. Damit wird deutlich, dass nicht das Chaos herrscht, sondern gottliche
Ordnung und Zielgerichtetheit. Die Schopfung ist kein Produkt des Zufalls, sondern folgt einer
bewussten und wohlgeordneten Gestaltung. Die Trennung ist ein zentrales Motiv des
Schopfungsberichts. (1. Mose 1,6; Psalm 104,2; Jesaja 40,22)

Seite 29 von 131



Die Ausdehnung dient als Raum zwischen den Wassern. Gott formt ein ,,Himmelsgewolbe*, das die
Wassermassen iiber und unter der Ausdehnung voneinander scheidet. Die Vorstellung ist nicht
wissenschaftlich, sondern beschreibt aus Sicht des Menschen eine rdumliche Ordnung. Die oberen
Wasser konnen als Wassermassen in der Atmosphére verstanden werden, die unteren als Ozeane und
Grundwasser. Entscheidend ist, dass Gott diesen Raum aktiv schafft und ihm Bestimmung gibt. Die
Schopfung dient nicht sich selbst, sondern Gottes Plan. Durch diese Ordnung entsteht die Grundlage
fiir das Leben auf der Erde. (1. Mose 1,7; Hiob 38,8-11; Psalm 148,4)

Gott gibt dem Geschaffenen einen Namen und bestimmt seine Funktion. Gott nennt die
Ausdehnung ,,Himmel* und weist ihr damit eine bestimmte Rolle in der Schépfungsordnung zu.
Benennung bedeutet in der Bibel nicht nur Bezeichnung, sondern auch Autoritit und
Zweckbestimmung. Gott ist derjenige, der allem seinen Platz und seine Aufgabe zuweist. Damit wird
deutlich, dass alles Geschaffene in einem sinnvollen Zusammenhang steht. Die Welt ist nicht nur da,
sondern sie hat eine von Gott gesetzte Ordnung. Diese Ordnung ist die Grundlage fiir ein stabiles,
lebensfreundliches System. (1. Mose 1,8a; Psalm 19,1; Jesaja 45,18)

Der zweite Tag ist abgeschlossen, obwohl kein ,,es war gur“ erwihnt wird. Anders als an den
meisten anderen Tagen wird hier nicht gesagt: ,,Und Gott sah, dass es gut war.“ Diese Auslassung
bedeutet jedoch nicht, dass der Tag mangelhaft war. Vielmehr ist es moglich, dass der Schopfungsakt
der Trennung der Wasser am dritten Tag weitergefiihrt wird. Die gottliche Ordnung entwickelt sich
Schritt fiir Schritt. Der Tagesrhythmus bleibt dennoch bestehen: ,,Es wurde Abend und es wurde
Morgen, der zweite Tag.* Damit wird erneut betont, dass Zeit und Entwicklung unter Gottes Kontrolle
stehen. (1. Mose 1,8b; Psalm 90,12; Prediger 3,1)

1.1.3. Der dritte Tag: Land, Meer und Pflanzenwelt (1,9-13)

Gott bringt Ordnung in die Wasser und lisst das trockene Land erscheinen. Der dritte Tag
beginnt mit Gottes Befehl, dass sich die Wasser unter dem Himmel an einem Ort sammeln sollen,
damit das trockene Land sichtbar wird. Damit entsteht eine fundamentale Trennung zwischen Meer
und Land — ein weiterer Schritt gottlicher Ordnung in der Schopfung. Das Erscheinen des Landes
macht den Lebensraum fiir Menschen, Tiere und Pflanzen moglich. Gott ist der Urheber geografischer
und Okologischer Strukturen. Diese Handlung betont erneut Gottes souverdne Kontrolle iiber Raum
und Materie. Nichts geschieht zuféllig oder willkiirlich. (1. Mose 1,9; Psalm 104,5-9; Hiob 38,8-11)

Seite 30 von 131



Die Benennung von Meer und Erde unterstreicht Gottes Herrschaft. Wie zuvor benennt Gott das,
was er geschaffen hat: Das trockene Land nennt er ,,Erde®, die versammelten Wasser ,,Meer*. Diese
Benennung ist Ausdruck gottlicher Autoritit. Die Welt gehort Gott nicht nur, weil er sie geschaffen hat,
sondern auch, weil er sie definiert und ordnet. Der Akt der Namensgebung verleiht nicht nur Identitét,
sondern weist auf eine klare Bestimmung hin. Auch die Elemente der Natur stehen unter seinem
Befehl. Die gottliche Souverénitdt umfasst alle Bereiche der Schopfung. (1. Mose 1,10; Psalm 89,9-11;
Jesaja 40,12)

Gott lasst die Erde fruchtbar werden durch sein Wort. Auf Gottes Befehl beginnt die Erde,
Pflanzen hervorzubringen — nicht durch Zufallsprozesse, sondern durch einen zielgerichteten
Schopfungsakt. Die Vegetation erscheint nicht aus sich selbst heraus, sondern als Antwort auf das
schopferische Wort Gottes. Die Erde gehorcht dem Befehl ihres Schopfers und erfiillt seine
Bestimmung. Damit ist die Grundlage fiir Leben und Nahrung geschaffen. Die Schopfung wird als
segensreich und zweckgerichtet dargestellt. (1. Mose 1,11; Psalm 65,9-13; Jesaja 55,10)

Die Vielfalt der Pflanzen folgt gottlicher Ordnung. Es wird ausdriicklich betont, dass jede Pflanze
und jedes Gewéchs ,nach seiner Art hervorgebracht wird. Diese Formulierung unterstreicht, dass
Gott nicht nur Leben schafft, sondern es auch in geordnete Kategorien einteilt. Die biologische Vielfalt
ist kein zufdlliges Ergebnis, sondern Ausdruck gottlicher Struktur. Diese Ordnung bildet das
Gegenmodell zu jeder evolutiondren Vorstellung von zufilliger Entwicklung. Die Arten bestehen von
Anfang an gemiB ihrer Bestimmung. (1. Mose 1,12a; 1. Korinther 15,38-39; Psalm 104,14)

Gott bestiitigt das Geschaffene als gut und schlie8t den dritten Tag ab. Am Ende des dritten Tages
sieht Gott das Geschaffene an und beurteilt es als ,,gut*“. Diese Bewertung zeigt, dass die Schopfung
nicht nur funktional, sondern auch moralisch gut ist. Gottes Urteil ist abschlieBend und verbindlich. Es
wurde Abend und Morgen — damit ist der dritte Schopfungstag vollendet. Der Rhythmus der Tage
bleibt bestehen und zeigt Gottes geordnete, zielgerichtete Schopfungsweise. Die Welt wird Schritt fiir
Schritt mit Leben gefiillt und strukturiert. (1. Mose 1,12b-13; Psalm 119,68; Offenbarung 4,11)

1.1.4. Der vierte Tag: Sonne, Mond und Sterne (1,14-19)

Gott schafft Lichter zur Ordnung von Zeit und Festzeiten. Am vierten Tag spricht Gott und setzt
Lichter an das Himmelsgewolbe, um den Tag von der Nacht zu scheiden. Diese Lichter — Sonne,

Mond und Sterne — dienen nicht nur der Helligkeit, sondern haben die Aufgabe, Zeiten, Tage und Jahre

Seite 31 von 131



zu markieren. Gott ist der Urheber aller zeitlichen Strukturen und Rhythmen. Damit legt er die
Grundlage fiir Kalender, Feste und menschliche Orientierung im Ablauf der Zeit. Zeit ist keine
zufillige Abfolge, sondern durch gottliche Ordnung definiert. (1. Mose 1,14; Psalm 104,19; 1. Chronik
12,32)

Die Lichter unterscheiden zwischen Tag und Nacht. Gott schafft durch die groBeren und kleineren
Lichter eine sichtbare Trennung zwischen Tag und Nacht. Diese Trennung dient der Orientierung und
dem Rhythmus des Lebens. Die Lichter strukturieren nicht nur die Zeit, sondern sind auch Ausdruck
gottlicher Versorgung. Licht ist im biblischen Denken stets mit Leben, Erkenntnis und gottlicher
Gegenwart verbunden. Die physikalische Ordnung spiegelt eine geistliche Ordnung wider. (1. Mose
1,15; Johannes 1,5; Psalm 136,7-9)

Die Sonne als das grofle Licht dominiert den Tag, der Mond die Nacht. Gott setzt das ,,grofse
Licht* fir den Tag und das ,kleinere Licht* fiir die Nacht ein und fiigt auch die Sterne hinzu. Diese
Formulierung vermeidet heidnische Begriffe wie ,,Sonne* und ,,Mond*“ und betont, dass diese
Himmelskdrper nicht verehrt werden diirfen. Sie sind nicht Goétter, sondern von Gott geschaffene
Werkzeuge. Damit wird jeder Gotzendienst an kosmischen Kréften ausgeschlossen. Gott allein ist der
Herr iiber Licht und Zeit. (1. Mose 1,16; 5. Mose 4,19; Psalm 8,3-4)

Gott setzt die Lichter an das Himmelsgewdlbe. Die Platzierung der Himmelskorper ist kein
natiirlicher Zufall, sondern ein bewusster Akt Gottes. Sie sind eingesetzt worden, um die Erde zu
beleuchten, Tag und Nacht zu bestimmen und Zeichen zu geben. Thre Position am Himmelsgewolbe ist
Teil der geordneten Schopfung. Es gibt keine kosmische Unordnung, sondern eine festgelegte Struktur.
Die Lichter sind Zeichen von Gottes Fiirsorge und Souverénitét. (1. Mose 1,17; Jeremia 31,35-36;
Psalm 19,1-2)

Der vierte Tag schliefit mit Gottes Bewertung: es war gut. Wie an den anderen Schopfungstagen
sieht Gott das Geschaffene an und beurteilt es als gut. Der vierte Tag endet mit dem bekannten
Abschluss: ,,Es wurde Abend und es wurde Morgen.” Dies zeigt erneut, dass Gottes Schopfung
zielgerichtet, rhythmisch und gut ist. Auch die Zeit und das Licht stehen unter seiner moralischen und
schopferischen Beurteilung. Der Tag ist abgeschlossen, die Himmelskorper stehen in ithrem Dienst. (1.
Mose 1,18-19; Psalm 148,3-6; Jesaja 40,26)

Seite 32 von 131



1.1.5. Der fiinfte Tag: Vogel und Meerestiere (1,20-23)
Gott schafft die Fiille des Lebens in Wasser und Luft. Am fiinften Schopfungstag spricht Gott, und

es entstehen lebendige Wesen — eine neue Qualitéit innerhalb der Schopfung. Anders als die pflanzliche
Welt in Vers 11-13 handelt es sich hier um Wesen mit Bewegung, Empfindung und Selbststindigkeit.
Besonders das Wasser, Symbol des Chaotischen, wird nun zum Ort von Leben. Gott fiillt es mit
Fischen, Meerestieren und riesigen Geschopfen. Auch die Luft wird mit gefliigelten Vogeln erfiillt, die
sich iiber der Erde bewegen. Diese Lebewesen sind keine Zufallsprodukte, sondern direkte Folge
gottlichen Sprechens. Die Lebensfiille ist nicht Ergebnis natiirlicher Entwicklung, sondern Ausdruck
gottlicher Absicht und Gestaltung. Die Schopfung ist hier nicht nur geordnet, sondern auch
tiberflieBend reich. (1. Mose 1,20; Psalm 104,25; Hiob 12,7-10)

Die grofie Vielfalt des Lebens zeigt Gottes schopferische Kreativitit. Gott schafft sowohl grofle
Meerestiere als auch eine Vielzahl kleiner Wesen. Der Ausdruck ,,nach ihrer Art” wird wiederholt und
betont, dass es eine festgelegte Ordnung in der Schopfung gibt. Die Lebewesen werden nicht in
unbestimmter Vielfalt erschaffen, sondern jede Tierart erhélt ihre eigene Form und Bestimmung. Diese
Unterscheidung schlieB3t willkiirliche Vermischung und evolutiondre Entwicklungen aus. Die Vielfalt
ist gewollt, nicht zufillig. Gottes Kreativitit zeigt sich nicht in Chaos, sondern in klarer, strukturierter
Fiille. In jedem einzelnen Wesen spiegelt sich seine Gréfle, Weisheit und Fiirsorge wider. (1. Mose
1,21; Psalm 148,7-10; Romer 1,20)

Gott segnet erstmals seine Schopfung und verleiht Fortpflanzungskraft. Zum ersten Mal im
Schopfungsbericht wird der Segen Gottes ausdriicklich erwihnt. Er befiehlt den Tieren, fruchtbar zu
sein und sich zu mehren. Diese Fruchtbarkeit ist kein biologischer Automatismus, sondern eine Gabe
Gottes. Leben entsteht, weil Gott es will — nicht nur einmalig, sondern fortlaufend durch seinen Segen.
Damit iibernimmt Gott nicht nur die Rolle des Schopfers, sondern auch des Erhalters. Die
Fortpflanzung ist nicht unabhédngig vom Schopfer, sondern Ausdruck seiner anhaltenden Giite. Der
Segen Gottes zeigt sich in Leben, Wachstum und Weitergabe. (1. Mose 1,22; Psalm 147,9; Matthéus
6,26)

Der fiinfte Tag zeigt Gottes Fiirsorge und Zielgerichtetheit. Der Tag endet wie die vorherigen mit
der Feststellung: ,,Es wurde Abend und es wurde Morgen.* Damit wird erneut betont, dass die
Schopfung in einem geordneten Zeitrahmen erfolgt. Gott handelt nicht chaotisch oder zufillig, sondern
strukturiert und zielorientiert. Die Lebewesen sind nicht einfach ,,da“, sondern sie erfiillen einen
bestimmten Platz im Schopfungsgefiige. Der Fokus auf Meer und Luft zeigt, dass Gottes Schopfung
allumfassend ist — keine Sphére bleibt auflerhalb seines Wirkens. Die Welt ist nicht sich selbst

Seite 33 von 131



iberlassen, sondern von Gott gewollt, geordnet und gesegnet. (1. Mose 1,23; Psalm 145,15-16; Jesaja
45,18)

1.1.6. Der sechste Tag: Landtiere und Mensch (1,24-31)

Gott spricht und schafft die Landtiere in geordneter Vielfalt. Am Anfang des sechsten Tages
erschafft Gott die Tiere, die auf dem trockenen Land leben. Er unterscheidet zwischen Vieh,
kriechenden Tieren und wilden Tieren, und alle entstehen ,,nach ihrer Art“. Diese klare Klassifikation
verdeutlicht Gottes strukturierte und differenzierte Schopfungsweise. Es gibt keine beliebige
Mischung, sondern festgelegte Artenvielfalt mit festem Zweck. Gott setzt die Kategorien, nicht die
Natur. Damit widerspricht die Schrift deutlich jeder naturalistischen Evolutionstheorie. Gottes
schopferische Kraft umfasst nicht nur das Sichtbare, sondern auch die Ordnung innerhalb der
Schopfung. (1. Mose 1,24-25; Psalm 50,10-11; Hiob 12,7-9)

Die Erschaffung des Menschen stellt den Hohepunkt der Schopfung dar. Erst nachdem die
Tierwelt erschaffen wurde, spricht Gott in einem besonderen Akt: ,,Lasset uns Menschen machen in
unserm Bild.* Diese Formulierung hebt sich deutlich von den vorhergehenden Schopfungsakten ab
und signalisiert eine besondere Bedeutung. Der Mensch ist nicht einfach ein weiteres Geschopf,
sondern etwas grundsétzlich anderes: Er ist Trager des gottlichen Ebenbildes. Diese Tatsache
begriindet die Wiirde, Verantwortung und Einzigartigkeit des Menschen. Der Mensch ist nicht das
Produkt des Zufalls, sondern das Ergebnis eines bewussten und reflektierten Schopfungsentschlusses
innerhalb der Gottheit. (1. Mose 1,26a; Psalm 8,4-6; Jakobus 3,9)

Der Mensch wird als Ebenbild Gottes mit Herrschaftsauftrag geschaffen. Das Ebenbild Gottes
befdhigt den Menschen, iiber die Schopfung zu herrschen. Diese Herrschaft ist nicht tyrannisch,
sondern verantwortungsvoll, da sie dem Charakter Gottes entsprechen soll. Der Mensch erhélt
Vollmacht iiber Tiere, Pflanzen und die Erde, aber stets als Reprisentant Gottes, nicht als autonomes
Wesen. Die Schopfung ist ihm anvertraut, nicht ausgeliefert. Die Vorstellung von Verantwortung und
Verwaltung durchzieht alle biblischen Aussagen zum Menschsein. Der Mensch ist somit nicht
Schopfer, sondern Verwalter in gottlichem Auftrag. (1. Mose 1,26b; Psalm 115,16; 1. Korinther 11,7)

Gott schafft den Menschen als Mann und Frau. Gott schafft den Menschen in zwei Geschlechtern —
minnlich und weiblich — beide gleichwertig und gemeinsam Triger des gottlichen Ebenbildes. Die

Geschlechterunterscheidung ist gottlich gewollt und keine kulturelle Entwicklung. Sie bildet die

Seite 34 von 131



Grundlage fiir Familie, Ergdnzung und Beziehung. Die biologische und geistige Unterschiedlichkeit
dient nicht der Abwertung, sondern der gegenseitigen Ergdnzung. Beide Geschlechter gemeinsam
repriasentieren das Bild Gottes. Diese Tatsache hat weitreichende ethische, gesellschaftliche und
seelsorgerliche Bedeutung. (1. Mose 1,27; Matthdus 19,4-6; Galater 3,28)

C. 1. Scofield, der Bibelausleger, entfaltet das Konzept der ,, Heilszeiten“ (Dispensationen) als
eine strukturierte Abfolge géttlicher Offenbarung und menschlicher Verantwortung in der
Heilsgeschichte. Jede Heilszeit ist ein bestimmter Zeitabschnitt, in dem Gott dem Menschen
eine besondere Offenbarung seines Willens gibt — mit dem Ziel, den Gehorsam des Menschen
gegeniiber dieser Offenbarung zu priifen. Drei wesentliche Elemente kennzeichnen jede
Heilszeit: Erstens eine konkrete Mitteilung gottlichen Willens; zweitens die Verantwortung des
Menschen, diesem Willen gehorsam zu folgen; und drittens ein zeitlicher Rahmen, in dem diese

Priifung geschieht.

Diese Heilszeiten bauen aufeinander auf und erweitern sich inhaltlich, ohne friihere
Wahrheiten aufzuheben. Sie sind kein Hinweis auf unterschiedliche Wege zur Erlosung — denn
diese ist in allen Zeiten allein durch Gottes Gnade und im Glauben an das stellvertretende
Siihnopfer Christi méglich. Vor dem Kreuz geschah dieser Glaube im Vorausblick auf das
verheifsene Opfer, nach dem Kreuz im Riickblick auf das vollbrachte Werk Jesu.

Scofield unterscheidet sieben Heilszeiten: (1) Unschuld (1. Mose 1,28-3,24), (2)
Gewissen (1. Mose 3,7-8,14), (3) menschliche Regierung (1. Mose 8,15-11,32), (4) Verheiffung
(1. Mose 12,1-2. Mose 18,27), (5) Gesetz (2. Mose 19,1 bis zum Kreuz), (6) Gemeindezeit oder
Gnadenzeitalter (Apostelgeschichte 2,1 bis zur Entriickung), (7) Konigreich (Offenbarung 20,4
—das 1000-jdhrige Reich).

In jeder dieser Phasen versagt der Mensch letztlich im Gehorsam, wodurch die
Notwendigkeit gottlicher Gnade umso deutlicher wird. Die letzte Heilszeit, das messianische
Konigreich, bringt schlieflich Gottes Heilsplan zur Vollendung, in dem Christus als Koénig
herrscht, die Gldaubigen mitregieren und die verschiedenen Epochen menschlicher Geschichte
ihren Abschluss finden. Dennoch bleibt: Nicht das Verhalten rettet, sondern allein der Glaube —
in jeder Zeit (Scofield, 2015, S. 1).

Gott segnet den Menschen und beauftragt ihn zur Fruchtbarkeit. Nach der Erschaffung des
Menschen folgt der gottliche Segen. Gott befiehlt, fruchtbar zu sein, sich zu vermehren, die Erde zu
fiillen und sie zu ,,unterwerfen‘. Dieser Auftrag ist sowohl biologisch als auch geistlich zu verstehen:
Der Mensch soll Leben weitergeben, aber auch Ordnung und Verantwortung in der Schopfung wahren.

Die Erde ist nicht Eigentum des Menschen, sondern ihm zur Verwaltung gegeben. Die Fruchtbarkeit ist

Seite 35 von 131



nicht nur physisch, sondern auch Ausdruck gottlicher Lebensbejahung. Der Segen Gottes macht das
menschliche Leben mdéglich und sinnvoll. (1. Mose 1,28; Psalm 127,3-5; Apostelgeschichte 17,26)

C. I Scofield, der Bibelausleger, beschreibt die erste Heilszeit als das Zeitalter der Unschuld.
Der Mensch wurde ohne Siinde erschaffen und in eine vollkommen geordnete Umgebung
gesetzt. Dort wurde er einer einfachen Priifung unterstellt: dem Gehorsam gegeniiber einem
klaren Gebot Gottes. Obwohl der Mensch nicht siindigen musste, entschied er sich bei der
Versuchung durch Satan bewusst gegen Gottes Willen. Dabei wurde die Frau verfiihrt, wihrend
der Mann Gottes Gebot willentlich iibertrat, wie 1. Timotheus 2,14 betont. Diese erste Heilszeit
endete mit dem Gericht Gottes — der Vertreibung aus dem Garten Eden, wie 1. Mose 3,24
berichtet (Scofield, 2015, S. 1).

C. I Scofield, der Bibelausleger, erklirt, dass 1. Mose 1,28 als eine Art gottliche
Grundurkunde (,,Magna Charta®) fiir wissenschaftlichen und materiellen Fortschritt
verstanden werden kann. Der Mensch wurde mit einem vollkommen funktionierenden,
lernfdhigen Verstand geschaffen, auch wenn er nicht alle Geheimnisse der Schopfung von
Anfang an kannte. Gottes Auftrag, sich die Erde ,,untertan zu machen*, bedeutete, dass der
Mensch dazu berufen war, seine Umwelt zu erforschen, zu verstehen und in den Dienst der
Menschheit zu stellen. Dies schliefit eine positive Sicht auf Wissenschaft und Technik im
Rahmen gdéttlicher Ordnung mit ein (Scofield, 2015, S. 1).

Gott stellt dem Menschen Nahrung aus der Schopfung zur Verfiigung. Gott gibt dem Menschen
die Pflanzen und Friichte als Nahrung. Dies unterstreicht sowohl Gottes Fiirsorge als auch seine
Absicht, dass der Mensch in Abhédngigkeit von der Schopfung lebt. Die Welt ist so gestaltet, dass sie
den Bediirfnissen des Menschen dient. Der Mensch ist aber auch verpflichtet, die Schopfung
verantwortlich zu behandeln. Die Nahrung ist ein Ausdruck goéttlicher Versorgung und nicht zur
Ausbeutung gedacht. Auch die Tiere erhalten Pflanzen zur Nahrung — ein Hinweis auf den
urspriinglichen, gewaltfreien Zustand der Schopfung. (1. Mose 1,29-30; Psalm 104,14-15; Jesaja
11,6-9)

Gott sieht alles Geschaffene an und erklirt es als ,,sehr gur*. Am Ende des sechsten Tages
betrachtet Gott nicht nur einzelne Teile seiner Schopfung, sondern das Ganze. Sein Urteil lautet:
wiehe, es war sehr gut.* Diese Einschitzung zeigt die Vollkommenheit, Harmonie und Giite der
urspriinglichen Schopfung. Es gibt keinen Mangel, keine Fehlfunktion und keine Siinde. Alles
entspricht dem Willen und der Weisheit Gottes. Diese Gesamtschau bildet den Abschluss der aktiven

Seite 36 von 131



Schopfung. Der Mensch steht als Ebenbild im Zentrum, aber eingebettet in eine geordnete und gute
Welt. Der Rhythmus des Tages schlieBt mit Abend und Morgen — der sechste Tag ist vollendet. (1.
Mose 1,31; Psalm 19,1; Offenbarung 4,11)

1.2. Die Erschaffung des Menschen im Ebenbild Gottes (1,26-31)

Das Ebenbild Gottes verleiht dem Menschen eine einzigartige Stellung in der Schopfung. Die
Formulierung ,,Lasst uns Menschen machen in unserm Bild*“ zeigt, dass der Mensch nicht zufillig,
sondern mit hochster Absicht und Wiirde erschaffen wurde. Das hebriaische Wort fiir ,,Bild* (selem)
deutet auf Reprisentation hin: Der Mensch soll Gott sichtbar widerspiegeln. Diese Eigenschaft
unterscheidet ihn grundlegend von Tieren und Pflanzen. Der Mensch hat die Fahigkeit zur
Selbstreflexion, Moral, Beziehung, Sprache, Kreativitit und geistlichem Bewusstsein — Aspekte, die
im Bild Gottes wurzeln. Das Ebenbild Gottes ist nicht verloren gegangen, aber durch den Siindenfall
beschidigt. Dennoch bleibt es Grundlage fiir Menschenwiirde, Menschenrecht und Verantwortung vor
Gott. (1. Mose 1,26; Psalm 8,5-6; Jakobus 3,9)

Die gottliche Dreieinigkeit wirkt gemeinsam an der Erschaffung des Menschen. Die plurale
Formulierung ,,Lasst uns machen* ldsst auf eine Mehrzahl innerhalb der Gottheit schlieBen. Der Text
deutet damit in alttestamentlicher Zurlickhaltung auf die mehrpersonliche Struktur Gottes hin, die im
Neuen Testament vollstindig offenbart wird. Die Schopfung des Menschen ist ein Akt gottlicher
Gemeinschaft — nicht nur eines isolierten Willens. Der Vater, der Sohn und der Geist handeln in
Einheit, wie es auch in Kolosser 1,16 bezeugt wird. Diese pluralische Ausdrucksweise ist einzigartig
im Schopfungsbericht und zeigt die besondere Bedeutung des Menschen im Plan Gottes. (1. Mose
1,26; Jesaja 6,8; Kolosser 1,16)

Mann und Frau sind gleichwertige Triger des gottlichen Ebenbildes. Gott schuf den Menschen als
Mann und Frau — beide gemeinsam bilden das ,,Ebenbild Gottes*. Es gibt keine Hierarchie im Wert,
sondern eine funktionale Unterschiedlichkeit in Einheit. Diese Wahrheit widerspricht jeder Form von
Geschlechterverachtung oder Uberhdhung. Die Geschlechtererginzung ist Teil des gottlichen
Schopfungswillens und bildet die Grundlage fiir Ehe, Familie und Gemeinschaft. Beide Geschlechter
sind in gleicher Weise dazu berufen, Gott zu repriasentieren, Verantwortung zu tragen und sich geistlich
zu entfalten. Die Wiirde des Menschen ist geschlechtsunabhidngig, aber geschlechtlich gestaltet. (1.
Mose 1,27; Galater 3,28; Matthdus 19,4)

Seite 37 von 131



C. I. Scofield, der Bibelausleger, beschreibt die erste Heilszeit als das Zeitalter der Unschuld.
Der Mensch wurde ohne Siinde erschaffen, in einer vollkommenen Umgebung platziert und auf
die Probe gestellt durch ein einfaches Gebot Gottes. Obwohl keine innere Neigung zur Stinde
bestand, entschied sich der Mensch willentlich gegen den Gehorsam gegeniiber Gott. Scofield
unterscheidet dabei zwischen der Verfiihrung der Frau und dem bewussten Ungehorsam des
Mannes, wie es auch in 1. Timotheus 2,14 deutlich wird. Die Konsequenz dieser Entscheidung
war der Verlust der unmittelbaren Gemeinschaft mit Gott und die Vertreibung aus dem Garten
Eden. Damit endete diese erste Phase der géttlichen Haushaltung, in der der Mensch auf der
Grundlage seiner Unschuld gepriift wurde. Das Gericht Gottes markiert zugleich den
Ubergang zur néichsten Heilszeit, in der das Gewissen als innerer Maf3stab in den Vordergrund
tritt (Scofield, 2015, S. 1).

Der Herrschaftsauftrag basiert auf dem Ebenbild, nicht auf Willkiir. Gott iibertrigt dem
Menschen die Verantwortung, iiber die Schopfung zu herrschen — als Repridsentant Gottes, nicht als
absoluter Herrscher. Dieser Auftrag ist eng mit dem Ebenbild Gottes verkniipft: Nur der, der Gottes
Wesen reflektiert, kann in seinem Namen handeln. Die Herrschaft soll Gottes Charakter widerspiegeln
— weise, fiirsorglich, bewahrend. Der Auftrag zur Fruchtbarkeit und Verwaltung zeigt, dass der Mensch
die Schopfung nicht passiv genieflen, sondern aktiv gestalten soll. Es geht nicht um Ausbeutung,

sondern um treue Verwaltung. (1. Mose 1,28; Psalm 115,16; 1. Korinther 4,2)

C. I. Scofield, der Bibelausleger, erkldrt zu 1. Mose 1,26, dass dem Menschen als Ebenbild
Gottes urspriinglich die Herrschaft iiber die Evde anvertraut wurde. Diese Stellung war nicht
unabhdngig, sondern stets unter Gottes Oberhoheit zu verstehen. Der Mensch wurde mit Ehre
ausgestattet, aber auch zur Gemeinschaft mit Gott im Gehorsam berufen. Durch die Siinde
jedoch, die in ihrem Wesen eine Rebellion gegen Gottes Willen ist, wurde diese Beziehung
gestort und die Herrschaft iiber die Erde ging verloren. Scofield betont, dass Gottes Ziel darin
besteht, den gefallenen Menschen zu erneuern, damit er wieder zur Gemeinschaft,
Gleichgestaltung und Herrschaft mit Gott gelangt. Diese Wiederherstellung ist in Christus
bereits angebahnt, auch wenn sie in ihrer ganzen Fiille noch aussteht. In Hebrder 2 wird
deutlich, dass Jesus jetzt schon mit Herrlichkeit gekront ist, als Vorausbild auf das, was allen
Gldubigen verheifsen ist. Das Ziel Gottes bleibt unverdndert: Gemeinschaft mit dem Menschen
in seiner vollendeten Schopfungsabsicht (Scofield, 2015, S. 1).

Seite 38 von 131



1.3. Der siebte Tag und Gottes Ruhe (2,1-3)

Die Schopfung wird vollstiindig abgeschlossen — nichts fehlt. Mit dem siebten Tag ist das
Schopfungswerk beendet. Der Text betont ausdriicklich, dass ,,Himmel und Erde vollendet* wurden.
Diese Aussage zeigt, dass Gottes Schopfung weder unvollstindig noch im Entstehungsprozess
begriffen ist. Alles ist genau so erschaffen, wie es sein sollte — vollkommen in Funktion und Ordnung.
Es gibt keine Liicken, die nachtrdglich gefiillt werden miissten. Die Vorstellung einer ,,offenen
Schopfung® oder evolutiondren Entwicklung widerspricht der klaren Feststellung der Vollendung.
Gottes Werk ist abgeschlossen, weil es perfekt ist. Diese Endgiiltigkeit betont seine Souverinitit und
Allmacht. (1. Mose 2,1; Psalm 33,9; Nehemia 9,6)

Gottes Ruhe am siebten Tag ist Ausdruck seiner Zufriedenheit, nicht von Erschopfung. Der
Bericht sagt, dass Gott ,,ruhte*, doch nicht, weil er miide war, sondern weil sein Werk vollkommen
war. Die Ruhe Gottes ist ein Zeichen gottlicher Genilige — alles war gut und erfiillt seinen Zweck. In
der Bibel bedeutet Ruhe nicht Inaktivitit, sondern den Zustand vollendeter Ordnung und
Zielerreichung. Diese Ruhe ist auch ein Hinweis auf das zukiinftige Heil, das in Christus zur Erfiillung
kommt. Fiir Israel wurde dieser siebte Tag zum Vorbild des Sabbats, als Ausdruck von Gottes
Rhythmus und als Erinnerung an seine Schopfermacht. Die gottliche Ruhe ist ein theologischer
Ankerpunkt fiir Arbeit, Rhythmus und Hoffnung. (1. Mose 2,2; Hebrier 4,3-4; 2. Mose 31,17)

Gott segnet und heiligt den siebten Tag als bleibendes Zeichen. Der siebte Tag ist der einzige Tag,
der im Schopfungsbericht gesegnet und geheiligt wird. Das bedeutet, dass er eine besondere
Bedeutung und Bestimmung hat. Durch die Segnung wird er zum Tag des Lebens, durch die Heiligung
zum Tag der Begegnung mit Gott. Dieser Tag unterscheidet sich von den vorherigen nicht durch
Schopfung, sondern durch Gottes besondere Zuwendung. Die Heiligung des siebten Tages wurde
spéter zur Grundlage des Sabbatgebots in der Tora und verweist zugleich auf die ewige Ruhe, die Gott
den Glaubenden verheif3it. Der siebte Tag steht als Zeichen fiir Gottes vollendetes Werk und fiir das
Ziel der Erlosung. (1. Mose 2,3; 2. Mose 20,8-11; Hebréer 4,9-10)

Augustinus, der Kirchenvater, erkldirt in De civitate Dei (, Vom Gottesstaat™) zu 1. Mose 2,3,
dass die wahre Vollendung des siebten Tages in der Ewigkeit liegt. Er beschreibt, dass der
Mensch in der Gegenwart Gottes zur Ruhe kommen wird, erfiillt von seinem Segen und seiner
Heiligung. Diese ewige Ruhe ist die Antwort auf den Siindenfall, bei dem der Mensch durch die
Verheiffung ,, Ihr werdet sein wie Gott“ verfiihrt wurde und sich von Gott abwandte. Augustinus
betont, dass Gott selbst den Menschen zur Teilhabe an seiner Natur berufen hat — nicht durch
Abkehr von ihm, sondern durch bleibende Gemeinschaft mit ihm. Ohne Gott fiihrt der Weg des

Seite 39 von 131



Menschen ins Verderben, aber in Christus wird er wiederhergestellt und mit grofserer Gnade
vollendet. Dann wird Gott ,,alles in allem* sein, und der Mensch findet seine endgiiltige Ruhe

und Erfiillung allein in ihm. (Augustinus, De civitate Dei, in: Crossway, 2023, S. 4-5)

1.4. Der Garten Eden und die erste Ordnung (2,4-25)

1.4.1. Der Mensch im Garten, Auftrag und Gebot (2,4-17)

Die Erschaffung des Menschen wird aus einer personlichen Perspektive vertieft. Wéhrend 1.
Mose 1 die Schopfung des Menschen im Gesamtiiberblick beschreibt, gibt 1. Mose 2 eine detaillierte
Darstellung aus menschlicher Sicht. Die Perspektive wird personlicher und konkreter: Gott wird nicht
mehr nur als ,,Elohim®, sondern als ,,Gott, der HERR* (JHWH Elohim) bezeichnet. Damit wird die
Bundes- und Beziehungsebene betont. Der Mensch wird aus Erde geformt und erhélt den Odem des
Lebens — er ist sowohl materiell als auch geistlich. Diese Verbindung zeigt, dass der Mensch Geschopf
ist, aber in besonderer Beziehung zu Gott steht. Leben ist nicht nur biologisch, sondern eine Gabe
Gottes. (1. Mose 2,4-7; Hiob 33,4; Prediger 12,7)

Der Wechsel der Gottesbezeichnungen in 1. Mose 2,34 ist ein zentraler Beobachtungspunkt in
der Diskussion um die literarische Herkunft des Textes. Bis einschlieflich Vers 3 wird
ausschlieBlich der allgemeine Name Elohim verwendet, der auf Gottes universale Macht und seine
Rolle als Schopfer verweist. Ab Vers 4 erscheint erstmals der Gottesname Jahwe (hebrdisch: M), der
im Deutschen meist mit ,,HERR* wiedergegeben wird. Dieser Name betont Gottes personliche Nédhe
und seinen bundestreuen Charakter. Der Ubergang zwischen den beiden Bezeichnungen markiert auch
den literarischen Ubergang von der allgemeinen Schopfungserzihlung in Kapitel 1 zur detaillierten
Darstellung der Erschaffung des Menschen in Kapitel 2. Kritische Theorien, insbesondere die
sogenannte Quellenscheidung (JEDP), nutzen diesen Namenswechsel als Indiz fiir unterschiedliche
Verfassertraditionen. Dabei wird angenommen, dass der sogenannte , Jahwist (J) den Namen Jahwe
bevorzugt, wihrend der ,,Elohist (E) Elohim verwendet. Die konservative Sicht siecht im Wechsel
jedoch keine Widerspriiche, sondern eine bewusste theologische Unterscheidung. Die Verwendung
beider Namen in den folgenden Kapiteln zeigt, dass der Text beide Aspekte Gottes — seine Grofle und
seine Ndhe — bewusst verbindet. (1. Mose 1,1; 2,3; 2,4; 2. Mose 3,14; Psalm 19,2)

Der Garten Eden ist Gottes Ort der Gemeinschaft und Ordnung. Gott pflanzt einen Garten in

Eden und setzt den Menschen dort hinein. Der Garten ist nicht einfach eine natiirliche Umgebung,

Seite 40 von 131



sondern ein gestalteter Raum fiir Begegnung, Versorgung und Verantwortung. Dort befinden sich
Baume, Fliisse und der Baum des Lebens sowie der Baum der Erkenntnis von Gut und Bdse. Eden
steht fiir Gottes urspriingliche Absicht: ein Ort des Lebens, der Schonheit und der Gemeinschaft. Es ist
kein mythisches Idealbild, sondern eine reale, theologisch bedeutungsvolle Ordnung. Gott schafft
Raum fiir den Menschen, der zugleich Freiheit und Grenze beinhaltet. (1. Mose 2,8-9; Hesekiel
28,13-14; Offenbarung 2,7)

Die Fliisse in Eden unterstreichen Gottes Versorgung und Struktur. Vier Fliisse gehen aus Eden
hervor und versorgen die umliegende Welt. Diese Beschreibung betont Gottes Fiille, Ordnung und
weltweite Segensabsicht. Die Erwdhnung von geografischen Namen wie Pischon, Gihon, Tigris und
Euphrat zeigt, dass Gottes Ordnung auch in die reale Welt hineinwirkt. Der Garten Eden ist damit nicht
nur ein abgeschlossener Raum, sondern Ursprung und Quelle fiir Leben und Ordnung in der gesamten
Schopfung. Diese Wasserstrome stehen symbolisch fiir gottliche Versorgung, Wachstum und
Fruchtbarkeit. (1. Mose 2,10-14; Psalm 65,9; Johannes 7,38)

Der Mensch erhiilt einen Auftrag: bewahren und bebauen. Gott setzt den Menschen in den Garten,
damit er ihn ,,bebauen und bewahren‘ soll. Arbeit ist also kein Ergebnis des Siindenfalls, sondern von
Anfang an Teil des gottlichen Plans. Die Aufgabe verbindet Fiirsorge mit Verantwortung: Der Mensch
soll aktiv gestalten, aber auch schiitzen. Er ist nicht Herr der Schopfung, sondern Verwalter in Gottes
Auftrag. Diese Rolle hat sowohl praktische als auch geistliche Dimensionen. Die Arbeit ist
sinnstiftend, gottgewollt und soll im Einklang mit Gottes Ordnung stehen. (1. Mose 2,15; Kolosser
3,23; Psalm 128,2)

Gott setzt eine klare Grenze durch das Gebot des Lebens. Der Mensch erhilt von Gott die Freiheit,
von allen Bdumen zu essen — mit einer Ausnahme: dem Baum der Erkenntnis von Gut und Bdse.
Dieses Gebot ist keine willkiirliche Einschrankung, sondern Ausdruck géttlicher Autoritdt und
Fiirsorge. Es stellt die Frage nach Vertrauen und Gehorsam. Der Tod als Konsequenz wird nicht
erklirt, aber als reales Ergebnis des Ungehorsams angekiindigt. Hier liegt die Wurzel der moralischen
Ordnung: Leben in Gemeinschaft mit Gott ist an das Horen auf sein Wort gebunden. Freiheit und
Gehorsam sind untrennbar verbunden. (1. Mose 2,16-17; Spriiche 14,12; Romer 6,23)

C. I Scofield, der Bibelausleger, erklirt, dass ein Bund eine souverdine Verfiigung Gottes ist,
durch die er ein Verhdltnis der Verantwortlichkeit zwischen sich und dem Menschen schafft.
Dies kann auf individueller Ebene geschehen, wie im Fall Adams im Garten Eden, aber auch

kollektiv mit der Menschheit, wie beim Bund mit Noah, oder national mit Israel, wie am Sinai,

Seite 41 von 131



oder dynastisch mit dem Haus Davids. Besonders betont Scofield, dass die meisten Biindnisse
Gottes ohne Bedingungen geschlossen wurden, das heif3t: Sie basieren nicht auf menschlicher
Leistung, sondern auf gottlicher Gnade und dem Versprechen , Ich will“. Auch wenn
menschlicher Gehorsam oder Ungehorsam Konsequenzen hat — namlich Segen oder Zucht —,
bleibt die endgiiltige Erfiillung der gottlichen Verheifsung bestehen. Der mosaische Bund stellt
eine Ausnahme dar, weil er explizit an Israels Gehorsam gekniipft war. Die drei grundlegenden
universalen Biindnisse sind laut Scofield der edensche, der adamitische und der noachitische
Bund. Alle weiteren Biindnisse richten sich in erster Linie an Israel, fiihren jedoch am Ende zu
einem Segen fiir die ganze Welt (Scofield, 2015, S. 1).

C. 1. Scofield, der Bibelausleger, fiihrt acht groffe Biindnisse an, durch die sich Gottes
Absichten mit der Menschheit entfalten. Diese Biindnisse sind: der Bund in Eden (1. Mose
2,16), der adamitische Bund (1. Mose 3,15), der noachitische Bund (1. Mose 9,16), der
abrahamitische Bund (1. Mose 12,2), der mosaische Bund am Sinai (2. Mose 19,5), der Bund
in Moab (5. Mose 30,3), der davidische Bund (2. Samuel 7,16) und schlieflich der neue Bund
(Hebrder 8,8). Der edensche Bund iibertrug Adam konkrete Verantwortungen: die Menschheit
zu mehren, die Erde zu beherrschen, tiber die Tiere zu regieren, den Garten zu bewahren und zu
essen — mit einer Einschrdnkung: das Verbot, vom Baum der Erkenntnis des Guten und Bosen
zu essen. Dieses Verbot war mit der ernsten Warnung vor dem Tod im Fall des Ungehorsams
verbunden. Scofield versteht diesen ersten Bund als grundlegend fiir die weitere
Heilsgeschichte, da hier bereits das Prinzip géttlicher Ordnung, menschlicher Verantwortung
und das Wesen des Gehorsams erkennbar wird. Jeder der folgenden Biindnisse baut auf diesem
Grundmuster auf und entwickelt Gottes Plan weiter, bis hin zum neuen Bund, der durch das
Erlosungswerk Jesu Christi in Kraft tritt (Scofield, 2015, S. 1).

1.4.2. Die Erschaffung der Frau und die Stiftung der Ehe (2,18-25)

Gott erkennt die Unvollstiindigkeit des Menschen in seiner Einsamkeit. Zum ersten Mal im

Schopfungsbericht wird etwas als ,,nicht gut* bezeichnet: dass der Mensch allein ist. Obwohl Adam in

einer vollkommenen Umgebung lebt und unmittelbare Gemeinschaft mit Gott hat, erkennt Gott, dass

er eine Erginzung braucht. Der Mensch ist zur Beziehung geschaffen — nicht nur zu Gott, sondern

auch zu einem Gegeniiber auf gleicher Ebene. Diese Feststellung ist keine Schwiche des Menschen,

sondern Ausdruck seiner Bestimmung zur Gemeinschaft. Die Einsamkeit ist keine Siinde, aber eine
Unvollstindigkeit, die Gott selbst ausfiillt. (1. Mose 2,18; Prediger 4,9-10; 1. Korinther 11,9)

Seite 42 von 131



Gott fiihrt den Menschen zur Erkenntnis seiner Bediirftigkeit. Bevor Gott Eva erschaftt, ldsst er
Adam alle Tiere benennen. Durch diesen Akt erkennt Adam, dass fiir ihn kein passendes Gegeniiber
existiert. Die Namensgebung unterstreicht seine Autoritdt, offenbart aber zugleich seine
Einzigartigkeit. Kein anderes Lebewesen ist ihm gleichwertig. Gott leitet Adam nicht durch Belehrung,
sondern durch Erfahrung zur Einsicht. Die Frau erscheint dadurch nicht als nachtrégliche Idee, sondern
als gezielte und vorbereitete Schopfung zur Ergdnzung des Mannes. (1. Mose 2,19-20; Romer
11,33-34; Hiob 12,7-10)

Die Frau wird aus dem Mann geschaffen — ein Akt der Einheit. Gott versetzt Adam in einen tiefen
Schlaf und formt die Frau aus seiner Rippe. Dies symbolisiert Nidhe, Gleichwertigkeit und
Zugehorigkeit. Die Frau kommt nicht aus dem Kopf des Mannes, um tiber ihm zu herrschen, und nicht
aus seinen Fiilen, um unterdriickt zu werden — sondern aus seiner Seite, nahe an seinem Herzen. Die
gemeinsame Herkunft betont die Gleichwiirdigkeit bei gleichzeitiger Unterschiedlichkeit. Die Frau ist
kein Nebenprodukt, sondern ein ebenso geplanter Teil der Schopfung. (1. Mose 2,21-22; 1. Korinther
11,8; Epheser 5,28-29)

C. I Scofield, der Bibelausleger, beschreibt einen Typus als eine von Gott beabsichtigte
Vorschattung geistlicher Wahrheiten. Typen konnen in ganz unterschiedlichen Formen
aufireten: als Personen wie Adam (Rémer 5,14), als Ereignisse wie die Wiistenwanderung
Israels (1. Korinther 10,11), als Gegenstdnde wie der Vorhang im Tempel (Hebrder 10,19-20),
als Einrichtungen wie die Stiftshiitte (Hebrder 9,11-12) oder auch als Zeremonien wie das
Passa (1. Korinther 5,7). Sie finden sich besonders hdufig in den fiinf Biichern Mose, aber auch
an anderen Stellen der Bibel. Scofield weist jedoch darauf hin, dass nur solche Typen als
verbindlich gelten diirfen, die im Neuen Testament ausdriicklich als solche bezeichnet werden.
Wo diese Bestdtigung fehlt, sollte lediglich von einer Analogie oder geistlichen Parallele
gesprochen werden. Als Beispiel nennt er die Frau in 1. Mose 2,22-23, die als Typus fiir die
Gemeinde als Braut Christi verstanden werden kann, wie es in Epheser 5,25-32 und
Offenbarung 19,7-8 deutlich wird (Scofield, 2015, S. 1).

Matthew Henry, der Puritaner und Bibelausleger, erklirt zu 1. Mose 2,22, dass die Frau aus
der Seite Adams gebildet wurde, um ihre besondere Beziehung zu ihm zu verdeutlichen. Sie
wurde nicht aus seinem Kopf genommen, damit sie nicht iiber ihn herrsche, und nicht aus
seinen FiifSen, damit sie nicht von ihm unterdriickt werde. Vielmehr nahm Gott sie aus seiner
Seite, um ihre Gleichwertigkeit zu betonen, unter seinem Arm, damit sie geschiitzt werde; und

nahe an seinem Herzen, damit sie von ihm geliebt werde. Damit macht Henry deutlich, dass

Seite 43 von 131



Gottes Schopfungsordnung fiir Mann und Frau auf Gemeinschaft, Schutz und Liebe angelegt
ist, nicht auf Herrschaft oder Unterdriickung. (Henry, 1706, S. 1, in: Crossway, 2023, S. 6)

Die erste Reaktion des Menschen auf die Frau ist Freude und Anerkennung. Adam erkennt in Eva
sein Gegeniiber: ,,Bein von meinem Bein und Fleisch von meinem Fleisch.” Diese poetische
Ausdrucksweise ist die erste aufgezeichnete menschliche Sprache — und sie ist Lobpreis. Adam
erkennt in der Frau seine Ergéinzung und sein Ebenbild. Thre Einheit liegt nicht in Funktion, sondern in
Wesen und Beziehung. Der Mann benennt die Frau, aber nicht herrschend, sondern bekennend: Sie ist
Teil von ihm. Die Sprache der Freude ist Ausdruck von Dankbarkeit und Erkenntnis gottlicher Gabe.
(1. Mose 2,23; Hoheslied 4,7; Spriiche 18,22)

Gott stiftet die Ehe als gottliche Ordnung fiir alle Menschen. Der Text schlieft mit einem
grundlegenden Satz iiber die Ehe: ,,Darum wird ein Mann seinen Vater und seine Mutter verlassen...“
Diese gottliche Ordnung ist nicht kulturell bedingt, sondern schopfungsbedingt. Ehe ist eine
Verbindung von Mann und Frau zu einer neuen Einheit. Die Formulierung ,,ein Fleisch* beschreibt
nicht nur korperliche, sondern auch seelisch-geistliche Verbundenheit. Diese Einheit ist dauerhaft,
exklusiv und schopfungsgemil. Jesus bestétigt diese Ordnung spiter als MaBstab fiir alle Zeiten. Die
Ehe ist damit nicht menschliche Idee, sondern gottliche Institution. (1. Mose 2,24-25; Matthius 19,4-6;
Epheser 5,31)

Seite 44 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 1.1-2.25)

Zusammenfassung:

Der Schopfungsbericht in 1. Mose 1,1-2,25 schildert Gottes geordnetes und zielgerichtetes Handeln
bei der Erschaffung von Himmel, Erde, Leben und Mensch. Gott schafft durch sein Wort — méchtig,
bewusst und in sechs Tagen, wobei jeder Tag bestimmte Strukturen und Lebensformen hervorbringt.
Licht, Zeit, Raum, Wasser, Pflanzen, Tiere und schlieBlich der Mensch entstehen nicht zufillig,
sondern als Ausdruck gottlicher Ordnung und Fiirsorge. Der Mensch wird als Hohepunkt der
Schopfung im Ebenbild Gottes geschaffen und mit einem Herrschafts- und Verwaltungsauftrag {iber
die Erde betraut. Dabei sind Mann und Frau gleichwertige Triger des gottlichen Ebenbildes,
geschaffen zur Gemeinschaft, Erginzung und Weitergabe des Lebens. Gott segnet seine Schopfung,
bezeichnet sie als ,,sehr gut*“ und ruht am siebten Tag, womit die gottliche Ordnung vollendet ist. Der
Garten Eden wird als Ort der Versorgung, Arbeit und Begegnung mit Gott gestaltet, wobei der Mensch
Verantwortung und ein moralisches Gebot erhilt. Die Erschaffung der Frau als Gegeniiber des Mannes
und die Stiftung der Ehe zeigen die gottliche Bestimmung fiir Beziehung und Familie. Die Schopfung
ist abgeschlossen, in sich geordnet, funktional und moralisch gut — ein vollkommener Anfang
gottlicher Geschichte mit der Menschheit.

Anwendungen:

Gott ist Ursprung und MaR aller Ordnung. Die Schopfung beginnt nicht mit dem Menschen,
sondern mit Gottes souverdnem Handeln. Diese Einsicht stellt jede Form menschlicher
Selbstherrlichkeit infrage. Wo Gott als Ursprung anerkannt wird, entsteht Orientierung fiir Leben, Zeit
und Geschichte.

Menschliches Leben ist verantwortete Verwaltung, nicht grenzenlose Verfiigung. Der
Herrschaftsauftrag des Menschen steht im Dienst gottlicher Ordnung. Verantwortung bedeutet Schutz,
Pflege und Gestaltung — nicht Ausbeutung oder Beliebigkeit. Die Wiirde des Menschen liegt im
Auftrag, nicht im Anspruch.

Ehe ist von Gott gestiftet zur Erginzung und Bestindigkeit. Die Unterscheidung von Mann und
Frau ist Teil des Schopfungswillens, nicht Ergebnis kultureller Entwicklung. Thre Beziehung bildet die
Grundlage fir Familie und Gesellschaft. In der Ehe zeigt sich eine Ordnung, die Beziehung,

Verantwortung und Treue verbindet.

Seite 45 von 131



2. Der Siindenfall und seine Folgen (3,1-24)

2.1. Die Versuchung und der Fall (3,1-7)

Der Versucher verdreht Gottes Wort und sit Zweifel an seinem Charakter. Die Schlange wird als
das listigste Tier eingefiihrt — ihre Schlauheit bezieht sich nicht auf Intelligenz, sondern auf moralische
Verfiihrung. Sie stellt Gottes Gebot in Frage: ,,Sollte Gott wirklich gesagt haben...?* Damit beginnt
der Angriff nicht mit einer offenen Liige, sondern mit subtiler Skepsis. Ziel ist es, Gottes Giite und
Wahrhaftigkeit in Zweifel zu ziehen. Die Methode der Versuchung ist nicht Gewalt, sondern gezielte
Verunsicherung. Der Mensch wird veranlasst, Gott als einschridnkend und misstrauisch zu empfinden.
Diese Strategie ist bis heute wirksam: Die Siinde beginnt oft mit einem Misstrauen gegeniiber Gottes
Wort. (1. Mose 3,1; Johannes 8,44; 2. Korinther 11,3)

Die Liige ersetzt Gottes Wahrheit durch eine selbstbestimmte Sichtweise. Die Schlange
widerspricht Gottes Warnung direkt: ,,/hr werdet keineswegs des Todes sterben. Damit wird Gottes
Gerichtswort geleugnet und eine alternative Realitdt vorgestellt. Statt Vertrauen auf Gottes
Oftenbarung wird eine selbstbestimmte Erkenntnis versprochen. Die Behauptung ,,/hr werdet sein wie
Gott* stellt eine Auflehnung gegen die geschopfliche Begrenzung dar. Der Mensch soll sich selbst zum
Malflstab machen. Diese Verfithrung durch Autonomie ist das Grundmuster aller Siinde. Sie ersetzt
Demut vor Gott durch Selbstverwirklichung ohne Gehorsam. (1. Mose 3,4-5; Jesaja 14,14; Romer
1,25)

Der Mensch folgt nicht aus Unwissenheit, sondern aus bewusster Entscheidung. Eva betrachtet
die Frucht mit ihren Sinnen: sie ist gut zur Speise, eine Lust fiir die Augen und begehrenswert zur
Gewinnung von Einsicht. Diese dreifache Sichtweise entspricht dem Muster der Begierde: das Fleisch,
die Augen und der Hochmut des Lebens. Der Mensch siindigt nicht aus Mangel an Information,
sondern aus bewusster Entscheidung gegen Gottes Gebot. Der Wille wird von Begehren {iberlagert.
Der Mensch entscheidet sich fiir die sichtbare Verlockung und gegen die unsichtbare Wahrheit. Der
Stindenfall ist keine Schwiche, sondern Rebellion. (1. Mose 3,6a; 1. Johannes 2,16; Jakobus 1,14-15)

Die Verantwortung des Mannes wird durch sein Schweigen deutlich. Adam nimmt von der Frucht,
obwohl er direkt von Gott gewarnt worden war. Der Text betont, dass Eva ihm die Frucht gibt ,,und er
af*. Es wird nichts von Zwang oder Uberredung erwihnt — nur Annahme. Adam wird in der spiteren

Schrift als Hauptverantwortlicher genannt, nicht Eva. Seine Rolle als Haupt, Beschiitzer und

Seite 46 von 131



geistlicher Leiter wird hier nicht erfiillt. Durch Passivitdt begeht er aktiv Siinde. Die Ursiinde ist nicht
nur Ungehorsam, sondern das Aufgeben gottgegebener Verantwortung. (1. Mose 3,6b; Romer 5,12-19;
1. Timotheus 2,14)

Die unmittelbare Folge der Siinde ist Scham und Trennung. Nach dem Essen der Frucht 6ffnen
sich den beiden die Augen — aber nicht zur géttlichen Weisheit, sondern zur Erkenntnis ihrer Nacktheit.
Was vorher rein und unproblematisch war, wird nun zur Quelle von Scham. Die Siinde verdndert nicht
nur das Verhiltnis zu Gott, sondern auch das zwischenmenschliche Empfinden. Der Mensch zieht sich
zuriick, beginnt sich zu bedecken und verliert die urspriingliche Unbefangenheit. Damit beginnt der
Zustand der Entfremdung — innerlich, zwischenmenschlich und geistlich. (1. Mose 3,7; Jesaja 59,2;
Hebrier 4,13)

C. 1. Scofield, der Bibelausleger, beschreibt die zweite Heilszeit als das Zeitalter des Gewissens
oder der moralischen Verantwortung. Nachdem der Mensch durch seine Rebellion gegen
Gottes ausdriickliches Gebot gesiindigt hatte, trat er in eine neue Phase ein, in der Gut und
Bése nun nicht mehr nur begrifflich, sondern durch personliche Erfahrung unterschieden
wurden. Diese moralische Erkenntnis wurde allerdings nicht auf dem Weg des Gehorsams,
sondern durch den Weg des Ungehorsams gewonnen, was den Menschen zwar ,, gottihnlich* in
seiner Erkenntnis machte, ihn jedoch von Gott entfremdete. Als Folge wurde der Mensch aus
dem Garten Eden vertrieben und unter die Verpflichtung gestellt, nun eigenverantwortlich das
Gute zu tun und das Bése zu meiden. Der Weg zu Gott war nun nur noch iiber ein blutiges
Opfer moglich — ein Hinweis auf das zukiinftige Opfer Christi. Diese Phase der Heilszeit
endete mit dem Gericht der Sintflut, dokumentiert im Versagen der Menschheit, wie 1. Mose 6,5
zeigt. Dennoch blieb das Prinzip der moralischen Verantwortung auch in den folgenden
Heilszeiten erhalten, ergdnzt durch fortschreitende Offenbarung Gottes. Scofield sieht hierin
ein durchgdngiges Muster gottlichen Handelns und menschlicher Reaktion innerhalb der
Heilsgeschichte (Scofield, 2015, S. 1).

2.2. Gottes Gericht iiber Schlange, Frau und Mann (3,8-19)

Die Siinde fiihrt zu Flucht vor Gott und zerstort die Gottesbeziehung. Nach dem Fall verstecken
sich Adam und Eva vor dem Angesicht Gottes. Die Gegenwart, die zuvor Leben und Gemeinschaft
bedeutete, wird nun zur Bedrohung. Die Reaktion zeigt, dass das Gewissen erwacht ist — aber nicht zur
Umbkehr, sondern zur Flucht. Scham und Schuld fiihren nicht zur BuBle, sondern zum Verbergen. Diese

Szene beschreibt die Grundsituation des Menschen seit dem Siindenfall: getrennt von Gott, in Angst

Seite 47 von 131



und in innerer Distanz. Der Mensch verliert durch die Siinde die Freude an der Gemeinschaft mit dem
Schopfer. (1. Mose 3,8; Jesaja 59,2; Johannes 3,19-20)

Gott stellt den gefallenen Menschen zur Rede und konfrontiert mit der Wahrheit. Gott fragt: ,,Jo
bist du?* — eine Frage, die nicht auf Information, sondern auf Beziehung zielt. Gott weil3, wo der
Mensch ist, aber er ruft ihn zur Verantwortung. Die nachfolgenden Fragen offenbaren Gottes Absicht,
den Menschen zur Erkenntnis seiner Schuld zu fithren. Doch statt Schuldbekenntnis folgen Ausreden:
Adam schiebt die Schuld auf Eva, Eva auf die Schlange. Die Bereitschaft zur eigenen Verantwortung
fehlt. Die Entfremdung zeigt sich nicht nur gegeniiber Gott, sondern auch zwischen den Menschen.
Stinde zerstort Vertrauen, Ehrlichkeit und Offenheit. (1. Mose 3,9-13; Hiob 31,14; Spriiche 28,13)

Die Schlange wird verflucht und ein zukiinftiger Retter angekiindigt. Gott richtet als Erstes die
Schlange. Sie wird nicht nur verflucht, sondern zu einem Zeichen des Gerichts gemacht: Kriechen und
Staub fressen sind Bilder tiefster Erniedrigung. In Vers 15 kiindigt Gott Feindschaft zwischen der
Schlange und der Frau sowie zwischen ihrem Nachkommen und dem Nachkommen der Frau an.
Dieser sogenannte ,,Protoevangelium* ist die erste Ankiindigung des Erlosers. Der Same der Frau wird
der Schlange den Kopf zertreten — ein Hinweis auf den endgiiltigen Sieg Christi {iber Satan. Die
Heilsgeschichte beginnt mitten im Gericht. (1. Mose 3,14-15; Romer 16,20; Galater 4,4)

C. 1. Scofield, der Bibelausleger, beschreibt 1. Mose 3,15 als die grundlegende Stelle fiir den
sogenannten adamitischen Bund, der das Leben des gefallenen Menschen in geordnete Bahnen
lenkt. Er zeigt, dass Gottes Gericht tiber die Schlange zugleich eine erste Verheiffung der
Erlosung enthdlt — ein Ausblick auf den kommenden ,,Same der Frau*, der Satan besiegen
wird. Scofield sieht hier den Beginn der heilsgeschichtlichen Verheiffungslinie, die iiber Abel,
Noah, Abraham, David bis zu Christus fiihrt. Der Bund mit Adam umfasst aufserdem konkrete
Konsequenzen der Siinde: die Verdnderung der Rolle der Frau, die Hdrte der Arbeit, den
Kummer des Lebens und die Gewissheit des Todes. Dennoch betont Scofield, dass selbst die
Fluchaspekte diesem Bund eine ordnende Funktion geben. Sie dienen dem Menschen zur
Erkenntnis der Siinde und bereiten das Verstdndnis fiir die Notwendigkeit von Erlosung. Der
adamitische Bund bleibt bis zur endgiiltigen Wiederherstellung der Schopfung wirksam und
bildet damit einen bleibenden Rahmen im Heilsplan Gottes (Scofield, 2015, S. 1).

Die Frau erfihrt Konsequenzen in Beziehung und Mutterschaft. Gott kiindigt der Frau Schmerzen
bei Schwangerschaft und Geburt an. Auch ihre Beziehung zum Mann wird von Spannung geprégt sein:

Ihr Verlangen wird auf ihn gerichtet sein, doch er wird {iber sie herrschen. Dieser Ausdruck beschreibt

Seite 48 von 131



nicht die urspriingliche Ordnung, sondern die gestorte Beziehung nach dem Fall. Die
Komplementaritidt wird durch Dominanz ersetzt, die Freude durch Spannung. Die Folge der Siinde
reicht in die intimsten Bereiche des menschlichen Lebens: Familie, Geburt, Beziehung und Identitét.
(1. Mose 3,16; 1. Timotheus 2,13-15; Epheser 5,22-25)

Der Mann wird mit Miihe, Arbeit und Sterblichkeit konfrontiert. Der Fluch trifft nicht direkt den
Mann, sondern den Ackerboden. Die Arbeit, die zuvor sinnvoll und erfiillend war, wird nun miihsam
und vom Widerstand der Natur begleitet. Dornen und Disteln symbolisieren die neue Unordnung. Der
Mensch wird von der Erde nehmen, aber im Schweil3 seines Angesichts. SchlieBlich wird er wieder zur
Erde zuriickkehren — der Tod wird zur Realitit. Die Strafe trifft nicht nur das dullere Umfeld, sondern
auch die Existenzgrundlage des Menschen. Die Arbeit ist weiterhin Aufgabe, aber durch die Siinde
erschwert. (1. Mose 3,17-19; Prediger 2,22-23; Romer 8,20-22)

Gottes Gericht ist gerecht, aber bleibt von Gnade durchzogen. Trotz der klaren Urteile verzichtet
Gott auf sofortige Vernichtung. Er spricht Gericht, aber kiindigt zugleich Hoffnung an. Die Verheilung
eines Retters, das Gespridch mit den Menschen und die Auslassung des Fluches iiber den Menschen
selbst zeigen Gottes Barmherzigkeit. Das Gericht ist angemessen, aber eingebettet in einen grofleren
Plan der Erlosung. Die Gerechtigkeit Gottes geht niemals auf Kosten seiner Barmherzigkeit. Diese
Spannung zieht sich durch die ganze Schrift bis zum Kreuz. (1. Mose 3,14-19; Klagelieder 3,22-23;
Johannes 3,17)

2.3. Der Ausschluss aus dem Paradies (3,20-24)

Trotz des Falls bekennt Adam Glauben an Gottes Verheilung. Adam nennt seine Frau ,,Eva“, was
»die Leben gebende‘ bedeutet, weil sie ,,Mutter aller Lebendigen* werden soll. Diese Namensgebung
geschieht nach dem Gericht, was zeigt, dass Adam Gottes Verheilung ernst nimmt — besonders die
Zusage, dass aus der Frau ein Nachkomme kommen wird, der der Schlange den Kopf zertreten wird.
Der Name ist Ausdruck von Hoffnung, nicht Resignation. Adam glaubt daran, dass trotz des Todes
neues Leben entstehen wird. Es ist das erste Zeichen eines personlichen Glaubensaktes im Licht der
gottlichen VerheiBung. (1. Mose 3,20; 1. Mose 3,15; Hebréer 11,4-6)

Gott kleidet den gefallenen Menschen mit Haut — ein Akt der Gnade. Nachdem Adam und Eva
sich selbst mit Bléttern bedeckt hatten, kleidet Gott sie mit ,,Récken aus Fell*. Diese Handlung enthilt
mehrere Dimensionen: Sie deckt die Scham der Siinde, sie zeigt Gottes Fiirsorge, und sie deutet auf ein

stellvertretendes Opfer hin — ein Tier musste getdtet werden. Das Prinzip des Blutvergieens zur

Seite 49 von 131



Bedeckung von Schuld ist hier erstmals angedeutet und wird spédter im Opferdienst Israels
weiterentwickelt. Gott verwirft die eigene Selbstbedeckung des Menschen und bietet seine eigene,
bessere Bedeckung an — ein Bild auf die Gerechtigkeit, die durch Gnade kommt. (1. Mose 3,21;
Hebrider 9,22; Jesaja 61,10)

Der Zugang zum Baum des Lebens wird als Schutzmafinahme verschlossen. Gott sagt, dass der
Mensch nicht in seinem gefallenen Zustand ewig leben darf. Deshalb wird der Zugang zum Baum des
Lebens verwehrt. Der Ausschluss ist nicht nur Strafe, sondern ein Akt des Schutzes. Ewiges Leben in
einem silindhaften Zustand wire ein ewiger Fluch. Der Mensch muss sterben, damit durch Erlosung
neues Leben moglich wird. Der Baum des Lebens bleibt bestehen, aber der Weg dorthin wird durch
Gottes Heilsplan neu erdffnet — letztlich im neuen Jerusalem. Die Sperrung ist Teil der Gnade und
weist auf die Notwendigkeit von Erldsung hin. (1. Mose 3,22; Offenbarung 2,7; Offenbarung 22,1-2)

Gott setzt Cherubim und ein flammendes Schwert zum Schutz ein. Der Mensch wird aus dem
Garten vertrieben, und Gott stellt Cherubim mit einem flammenden Schwert an den Eingang. Diese
méchtigen Engelswesen symbolisieren Heiligkeit und den Schutz gottlicher Gegenwart. Sie sollen
verhindern, dass der Mensch im Zustand der Siinde zuriickkehrt und unberechtigt vom Baum des
Lebens nimmt. Der Zugang zu Gottes Gegenwart ist nicht mehr selbstverstindlich — er ist nun
bewacht, verschlossen und an Bedingungen gebunden. Dies verdeutlicht die Trennung zwischen Gott
und Mensch, aber auch, dass die Wiederherstellung nur auf Gottes Weg erfolgen kann. (1. Mose
3,23-24; 2. Mose 25,18-22; Hebréer 10,19-22)

Seite 50 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 3.1-24)

Zusammenfassung:

Der Siindenfall stellt einen Wendepunkt in der Geschichte der Menschheit dar. Die Versuchung durch
die Schlange beginnt mit der Infragestellung von Gottes Wort, gefolgt vom Zweifel an Gottes Giite
und dem offenen Ungehorsam. Der Mensch entscheidet sich gegen die gottliche Ordnung und erhebt
sich selbst zum MafBstab fiir Gut und Bése. Diese Ubertretung hat tiefgreifende Folgen: Scham, Angst,
Entfremdung, Schuldzuweisung und letztlich das Gericht Gottes. Die Beziehung zwischen Mensch
und Gott, zwischen Mann und Frau sowie zur Schopfung wird nachhaltig gestort. Gott spricht
Fluchworte iiber Schlange, Frau und Mann — jedoch wird mitten im Gericht auch eine erste Verheiflung
gegeben: der ,,Same der Frau® wird der Schlange den Kopf zertreten. Diese Ankiindigung markiert den
Beginn der Erlosungsgeschichte. Die Vertreibung aus dem Garten Eden macht deutlich, dass der
Zugang zum Baum des Lebens nur unter bestimmten Bedingungen wiederhergestellt werden kann.
Trotz der Tragik des Falls handelt Gott zugleich mit Gnade, indem er den Menschen Kleidung gibt und

sie schiitzt — aber auch mit Gerechtigkeit, indem er sie aus dem Paradies ausschlieft.

Anwendungen:

Siinde beginnt mit dem Zweifel an Gottes Wort. Die Schlange stellt Gottes Gebot infrage und weckt
Misstrauen gegen seinen Charakter. Der Fall zeigt, dass Siinde nicht plétzlich, sondern durch
schleichende innere Prozesse entsteht. Wo Gottes Wort relativiert wird, verliert Wahrheit ihre bindende
Kraft.

Ungehorsam fiihrt zur Entfremdung — in allen Beziehungen. Der Siindenfall zerstort nicht nur die
Beziehung zu Gott, sondern auch die zu sich selbst, zum Mitmenschen und zur Umwelt. Schuld fiihrt
zu Scham, Angst und Ausreden. Die Folgen der Siinde sind tiefgreifend und erfassen den ganzen

Menschen.

Gottes Gnade wirkt trotz des Gerichts. Gott kiindigt den Retter an, bevor das Paradies verlassen
wird. Er kleidet die Menschen, obwohl sie sich entzogen haben. Diese Spannungsdynamik zwischen

Gerechtigkeit und Gnade zieht sich durch die gesamte Heilsgeschichte.

Seite 51 von 131



3. Die Ausbreitung der Siinde und die Linie des Glaubens
(4,1-5,32)

3.1. Kain und Abel - Falscher und rechter Gottesdienst (4,1-16)

Der erste Gottesdienst zeigt: Nicht jedes Opfer ist Gott wohlgefillig. Kain und Abel bringen Gott
Opfer dar, doch nur Abels Opfer findet Anerkennung. Abels Opfer bestand aus den Erstlingen seiner
Herde — ein Tieropfer, verbunden mit Blutvergieen. Kain hingegen bringt Frucht des Erdbodens, ein
Werk seiner eigenen Arbeit. Der Text macht keine duerlichen Unterschiede, sondern betont die innere
Haltung. Hebrder 11 zeigt, dass Abel im Glauben opferte — das unterscheidet ihn von Kain. Damit wird
deutlich, dass wahre Anbetung nicht durch &uBlere Form, sondern durch Glaubensgehorsam bestimmt
ist. Gottesdienst beginnt mit der rechten Herzenseinstellung. (1. Mose 4,1-5; Hebrder 11,4; Spriiche
15,8)

Kain steht beispielhaft fiir einen Menschen, der religios ist, aber keine echte Beziehung zu Gott
hat. Sein Name wird sprachlich mit dem hebrdischen Verb qanah (,,erwerben*) verbunden und lésst
auf eine selbstbezogene Haltung schlieBen. Kain bringt zwar ein Opfer, doch es entspricht nicht Gottes
Willen. Seine Anbetung entspringt nicht dem Glauben, sondern dem Eigenwillen. Das Opfer bleibt
duBerlich, ohne Siindenbewusstsein oder Versohnungsbediirfnis. Als Gott sein Opfer ablehnt, reagiert
Kain nicht mit Umkehr, sondern mit Zorn. Der weitere Verlauf offenbart eine immer tiefer werdende
Verhidrtung: Er weigert sich, Gottes Warnung zu beachten, bringt kein Siindopfer, ermordet seinen
Bruder, beliigt Gott und entzieht sich seiner Verantwortung. Doch selbst im Gericht begegnet ihm Gott
mit einem Zeichen des Schutzes. Kains Weg wird im Neuen Testament mehrfach als Negativbeispiel
genannt, insbesondere fiir religiose Haltung ohne Wahrheit und Bufle. Seine Gestalt steht fiir einen
formal religiosen, aber geistlich toten Menschen. (1. Mose 4,1-12; Hebrder 11,4; Judas 1,11; 1.
Johannes 3,12; 2. Petrus 2,10-15)

Abel wird als ein geistlich gesinnter Mensch dargestellt, dessen Glaube sich im rechten Opfer
ausdriickt. Sein Name, abgeleitet vom hebrdischen havél (,,Hauch*), verweist auf die Vergénglichkeit
des Lebens, spielt aber zugleich auf eine tiefere geistliche Wahrheit an. Abels Opfer bestand aus einem
erstgeborenen Tier und seinem Fett — ein blutiges Opfer, das dem Prinzip goéttlicher Versohnung
entsprach. Durch das VergieBen von Blut erkannte Abel seine Schuld an und bekannte damit seine
Stindhaftigkeit. Sein Opfer war Ausdruck des Glaubens, nicht bloBer religioser Form. Er handelte im

Vertrauen auf einen stellvertretenden Mittler, ein Bild auf das zukiinftige Opfer Christi. Das Neue

Seite 52 von 131



Testament bestitigt, dass Abels Glaube ihn gerecht machte. Sein Opfer sprach — im Gegensatz zu
Kains eigenwilliger Gabe — von der Notwendigkeit gottlicher Gnade. Abel wurde der erste Martyrer
und bleibt ein bleibendes Zeugnis fiir wahre Anbetung im Geist und in Wahrheit. (1. Mose 4,2-5;
Hebrider 11,4; Hebréder 12,24; 1. Johannes 3,12; Matthdus 23,35)

Gottes Zurechtweisung offenbart seine Geduld mit dem Siinder. Kain wird zornig, weil Gott sein
Opfer nicht annimmt. Doch anstatt ihn zu verwerfen, spricht Gott ihn an und stellt ihm eine klare Wahl
vor: ,,Ist’s nicht so: wenn du recht tust, wirst du angenommen?* Gott warnt Kain vor der Siinde, die
»an der Tiir lauert”, aber fordert ihn zugleich auf, dariiber zu herrschen. Dies zeigt, dass Gott trotz
Abweisung bereit ist zur Versohnung. Seine Gnade geht dem Gericht voraus. Die Siinde wird als
lebendige Kraft beschrieben, die besiegt werden muss — nicht durch Verdriangung, sondern durch klare
geistliche Entscheidung. (1. Mose 4,6-7; Jakobus 1,14-15; Romer 6,12)

Charles H. Spurgeon, der Prediger des 19. Jahrhunderts, erkldrt zu 1. Mose 4,6—7, dass viele
gottlose Menschen ungliicklich in ihrem jetzigen Zustand leben. Sie sind weder mit der
Gegenwart zufrieden noch haben sie Hoffnung auf die Zukunft. Der Dienst der Siinde lastet
schwer auf ihnen, und doch wenden sie sich nicht dem Dienst des Herrn zu, der allein wahre
Freiheit schenkt. So stehen sie in Gefahr, gleichsam ,,zwei Hollen* zu erleiden — eine schon in
diesem Leben, das von Unfrieden und Unzufriedenheit geprdgt ist, und eine andere in der
kommenden Welt im Gericht Gottes. Spurgeon macht damit deutlich, dass Gott durch seine
Mahnung an Kain auch heute Menschen zur Umkehr ruft, ehe sie sich selbst durch verhdrtete
Stinde ins Verderben stiirzen. (Spurgeon, 1893, S. 1929, in: Crossway, 2023, S. 9—10)

Der erste Mord entsteht aus Neid, nicht aus Not. Kain spricht mit Abel und t6tet ihn auf dem Feld.
Der erste Bruder wird zum ersten Opfer menschlicher Gewalt — nicht aus Verteidigung oder
Verzweiflung, sondern aus Missgunst gegeniiber Gottes Anerkennung. Neid auf geistlichen Segen
fiihrt zu Hass und schlieBlich zur Vernichtung. Damit zeigt sich, wie schnell sich die Siinde nach dem
Fall ausbreitet. Der Mord ist Ausdruck menschlicher Rebellion und Verweigerung gegeniiber Gottes
Ordnung. Das Verhiltnis zu Gott ist bereits gestdrt — jetzt zerbricht auch die Beziehung zum
Mitmenschen. (1. Mose 4,8; 1. Johannes 3,12; Matthius 5,21-22)

Gott begegnet Kains Siinde mit Gerechtigkeit und Gnade zugleich. Nach dem Mord fragt Gott:
»Wo ist dein Bruder?* Kains Antwort ist ausweichend und respektlos: ,,Bin ich meines Bruders
Hiiter?* Doch Gott kennt die Wahrheit — das Blut Abels schreit vom Boden. Kain wird verflucht, doch
nicht getotet. Stattdessen erklédrt Gott, dass der Erdboden ihm keinen Ertrag mehr geben wird und er

Seite 53 von 131



ein Fliichtling sein wird. Diese Strafe trifft Kain im Bereich seines Lebenswerks und seiner Sicherheit.
Doch selbst im Gericht bleibt Gottes Hand zuriickhaltend. Gerechtigkeit und Gnade wirken
nebeneinander. (1. Mose 4,9-12; Psalm 9,7-8; Romer 12,19)

Gott schiitzt Kain trotz seiner Schuld — ein Zeichen seiner Barmherzigkeit. Kain klagt {iber die
Schwere seiner Strafe — nicht aus echter Reue, sondern aus Furcht vor Rache. Dennoch gibt Gott ihm
ein Schutzzeichen, damit niemand ihn tote. Dieses Zeichen ist kein Freispruch, sondern ein Beweis fiir
Gottes Geduld und das Recht Gottes, iiber Leben und Tod zu entscheiden. Kein Mensch darf
Selbstjustiz liben — auch wenn der Schuldige schuldig bleibt. Gottes Barmherzigkeit reicht selbst zu
denen, die sich gegen ihn stellen. Kain lebt fortan als Nomade im Land Nod — fern von Gottes
Angesicht. Damit beginnt die Linie der Verlorenheit auBerhalb der Gegenwart Gottes. (1. Mose
4,13-16; Hesekiel 18,23; Matthaus 5,45)

3.2. Kultur und Rebellion in Kains Nachkommenschaft (4,17-24)

Kains Linie entwickelt sich kulturell, aber getrennt von Gott. Kain griindet eine Stadt und benennt
sie nach seinem Sohn Henoch. Obwohl Gott thn zu einem unsteten Leben verurteilt hatte, versucht
Kain durch Urbanisierung Sicherheit und Stabilitdt zu schaffen. Die Stadtentwicklung ist nicht an sich
negativ, aber sie geschieht hier bewusst ohne Gottes Fiihrung. Kultur entsteht, aber nicht im Gehorsam
gegeniiber Gott, sondern im Eigenwillen. Der Mensch sucht Bestindigkeit auf eigene Weise — als
Ersatz fiir verlorene Gemeinschaft mit Gott. Kains Linie steht beispielhaft fiir menschliche
Selbstverwirklichung ohne geistliche Grundlage. (1. Mose 4,17; Psalm 49,11-13; Spriiche 14,12)

Technischer Fortschritt ersetzt nicht geistliche Nihe zu Gott. Die Nachkommen Kains bringen
grofle kulturelle Errungenschaften hervor: Viehzucht, Musikinstrumente, Metallbearbeitung. Jabal,
Jubal und Tubal-Kain stehen fiir wirtschaftliche, kiinstlerische und technische Entwicklung. Diese
Bereiche sind an sich Ausdruck schopferischer Gaben, aber in der Linie Kains werden sie unabhéngig
von Gott eingesetzt. Es entsteht eine hochentwickelte, aber gottlose Gesellschaft. Kultur wird nicht
verworfen, aber sie geniigt nicht als Ersatz fiir Gottes Ndhe. Der Fortschritt wird zur Kulisse einer
geistlichen Leere. (1. Mose 4,20-22; Prediger 2,11; Apostelgeschichte 17,24-25)

Lamech verkorpert die Entfesselung menschlicher Selbstherrlichkeit. Lamech, der siebte
Nachkomme in Kains Linie, nimmt sich zwei Frauen — ein Bruch mit der gottlichen Ordnung der
Monogamie. Er stellt sich bewusst liber Gottes Schopfungsstruktur. Seine Rede an Ada und Zilla ist

ein Selbstlob fiir Gewalttat: Er totete einen Mann und rithmt sich, dass seine Rache

Seite 54 von 131



siebenundsiebzigfach sei. Damit pervertiert er das Prinzip gottlicher Gerechtigkeit in personliche
Vergeltung. Lamech wird zum Prototyp des autonomen, selbstherrlichen Menschen, der sich iiber
Gottes MaBstidbe erhebt. (1. Mose 4,19; 1. Mose 4,23-24; Matthéaus 24,37-39)

Die Siinde entfaltet sich strukturell in Gesellschaft, Kultur und Moral. Was mit Kains
individuellem Ungehorsam begann, weitet sich zur sozialen und kulturellen Struktur aus. Die Linie
Kains zeigt eine Gesellschaft mit Fortschritt, Kunst und Organisation — aber ohne Umkehr,
Gottesfurcht oder Demut. Es gibt keine Riickkehr zu Gott, keine Bulle, kein Opfer. Die Gewalt wird
nicht begrenzt, sondern verherrlicht. Damit zeichnet sich ein Menschheitsbild ab, das duBlerlich glinzt,
aber geistlich verdunkelt ist. Der Abstand zu Gott wéchst, obwohl die Féhigkeiten des Menschen sich
vermehren. (1. Mose 4,17-24; Romer 1,21-23; 2. Timotheus 3,1-5)

3.3. Die Hoffnung durch Set und Enosch (4,25-26)

Gott setzt eine neue Linie der Verheilung durch Set ein. Nach Abels Tod schenkt Gott Adam und
Eva einen weiteren Sohn: Set. Eva erkennt ausdriicklich, dass dieser ,,anstelle Abels* von Gott
gegeben wurde. Die Formulierung zeigt, dass Gottes Heilsplan trotz des Mordes an Abel weitergefiihrt
wird. Set ist nicht nur ein Ersatz, sondern der Beginn einer neuen geistlichen Linie, durch die letztlich
der verheiflene Same kommen soll. Der Mensch hat versagt, aber Gottes Plan bleibt bestehen. Set ist
Triager der VerheiBung und Verbindungsglied zwischen dem verlorenen Paradies und dem kommenden
Erloser. (1. Mose 4,25; Lukas 3,38; 1. Mose 5,3-8)

Die Geburt von Enosch leitet eine geistliche Erneuerung ein. Mit der Geburt von Enosch beginnt
eine neue Phase: ,,Damals fing man an, den Namen des HERRN anzurufen.* Diese Aussage beschreibt
nicht nur religiose Handlung, sondern einen geistlichen Neubeginn. Inmitten einer zunehmend
gottlosen Welt entsteht ein Rest, der sich bewusst an Gott wendet. Das Anrufen des Namens des
HERRN steht fiir Anbetung, Gebet und Beziehung zum Schopfer. Hier beginnt die Linie der
Gléaubigen, die auf Gottes VerheiBungen hoffen und im Glauben leben. Diese Linie steht im Kontrast
zur selbstbezogenen Kultur Kains. (1. Mose 4,26; Joel 3,5; Romer 10,13)

Die Hoffnung bleibt erhalten trotz der Ausbreitung der Siinde. Wihrend sich in der
Nachkommenschaft Kains Gewalt, Rebellion und Selbstverherrlichung entwickeln, zeigt sich in Set
und Enosch eine neue geistliche Linie. Gottes Heilsplan wird nicht durch menschliches Scheitern
gestoppt. Die Geschichte ist nicht dem Verfall ausgeliefert, sondern von Hoffnung durchzogen. Die

Linie des Glaubens beginnt unscheinbar, aber sie tragt die VerheiBung des kommenden Samens. Die

Seite 55 von 131



Treue Gottes wird sichtbar im Fortgang der Geschichte durch scheinbar einfache, glaubige Menschen.
(1. Mose 4,25-26; Psalm 33,11; 2. Timotheus 2,13)

3.4. Das Geschlechtsregister von Adam bis Noah (5,1-32)

Die Genealogie bezeugt Gottes Treue durch alle Generationen. Das Kapitel beginnt mit der
Erinnerung, dass Gott den Menschen im Ebenbild schuf. Diese Wiederholung betont, dass trotz des
Stiindenfalls das Ebenbild Gottes weitergetragen wird — wenn auch nun unter den Bedingungen des
Todes. Die sorgfiltige Aufzeichnung der Generationen von Adam bis Noah zeigt, dass Gott die
Menschheit nicht aufgegeben hat. Seine Heilsabsicht wird nicht durch den Fall zerstort, sondern fiihrt
durch konkrete Linien hindurch. Jeder Name steht fiir eine Generation, die unter Gottes Blick steht.
Die Treue Gottes zeigt sich in der Kontinuitit des Lebens trotz der Wirklichkeit des Todes. (1. Mose
5,1-5; 1. Mose 4,25-26; Psalm 105,8-10)

Der stindige Refrain ,,und er starb* verdeutlicht die Auswirkung der Siinde. Fast jeder Abschnitt
in diesem Kapitel endet mit den Worten: ,,und er starb.* Dieser gleichbleibende Rhythmus verdeutlicht
die Realitit des Todes, wie sie Gott in 1. Mose 2,17 angekiindigt hatte. Obwohl Menschen teilweise
sehr alt wurden, endet jedes Leben im Tod. Die Wiederholung dieser Aussage zeigt die Verlésslichkeit
von Gottes Wort — sowohl in VerheiBBung als auch im Gericht. Der Tod ist nicht natiirlich, sondern eine
Konsequenz des Ungehorsams. Dieses Kapitel dient als eindriickliche Erinnerung an die gefallene
Welt und die Notwendigkeit der Erlosung. (1. Mose 5,5-31; Romer 5,12; Hebréer 9,27)

Henoch ist ein prophetisches Vorbild fiir die Gemeinde, die vor dem Gericht entriickt wird.
Henoch wandelte mit Gott in einer Zeit wachsender Gottlosigkeit. Sein Leben war durch Gemeinschaft
mit Gott geprégt, bis er plotzlich entriickt wurde, sodass er den Tod nicht sah. Diese Entriickung vor
dem Gericht der Sintflut ist mehr als ein historisches Ereignis. In dispensationalistischer Sicht dient
Henoch als typologisches Vorbild fiir die Entriickung der Gemeinde vor der groen Triibsal. So wie
Henoch vor dem Gericht der Flut bewahrt wurde, so wird auch die neutestamentliche Gemeinde vor
den apokalyptischen Gerichten bewahrt, wie Paulus in seinen Briefen beschreibt. Diese Bewahrung
erfolgt nicht durch Flucht oder Schutz in der Triibsal, sondern durch eine tlibernatiirliche Wegnahme —
die Entriickung. Henochs Entriickung bestétigt Gottes Heilsabsicht, seine Gerechten vor dem Zorn zu
bewahren. Die Bibel stellt damit einen klaren Zusammenhang zwischen personlicher
Gottesgemeinschaft und goéttlicher Bewahrung vor dem kommenden Gericht her. Die Hoffnung auf

Entriickung griindet also nicht in Spekulation, sondern in gottlicher Heilsordnung. Er bezeugt, dass

Seite 56 von 131



Glaube und Gemeinschaft mit Gott stirker sind als der Fluch des Todes. (1. Mose 5,22-24; Hebrder
11,5; 1. Thessalonicher 4,14-17; Offenbarung 3,10; 1. Korinther 15,51-52)

Seite 57 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 4.1-5.32)

Zusammenfassung:

Die Kapitel 4 und 5 schildern die erste Generation nach dem Siindenfall und zeigen die Ausbreitung
der Siinde wie auch das Fortbestehen der Glaubenslinie. Kain und Abel bringen Opfer dar, doch Gott
nimmt nur Abels Opfer an, da es aus einem gldubigen Herzen kommt. Kains Reaktion auf die
Ablehnung offenbart einen unbullfertigen, selbstzentrierten Charakter. Seine Eifersucht fiihrt zum
ersten Mord. Gottes Gericht auf Kain ist gerecht, aber nicht vernichtend — er erhilt ein Schutzzeichen,
das Gottes Langmut zeigt. Die Nachkommen Kains bauen eine Kultur auf, die durch Technik, Kunst
und Fortschritt geprigt ist, aber Gottesfurcht vermissen ldsst. In Kapitel 5 wird die Linie von Adam
iiber Set bis zu Noah dargestellt. Diese Linie zeigt, dass trotz der zunehmenden Gottlosigkeit immer
ein Uberrest bleibt, durch den Gottes VerheiBung weitergetragen wird. Besonders Henoch fillt durch
seine gottesfiirchtige Lebensweise auf, da er ,,mit Gott wandelte* und von Gott entriickt wurde. Das
Kapitel endet mit der Einfiihrung Noahs, der inmitten eines gottlosen Umfelds Hoffnung auf Ruhe und

Neuanfang verheif3t.

Anwendungen:

Wahre Anbetung entspringt dem Glauben, nicht der dufieren Form. Kains Opfer wird nicht wegen
der Art, sondern wegen seines Herzens abgelehnt. Abels Opfer hingegen entspricht einer Haltung des
Glaubens und Vertrauens. Geistliches Handeln ist nur dann wohlgefillig, wenn es aus einer inneren

Beziehung zu Gott hervorgeht.

Siinde wichst dort, wo sie nicht erkannt und bekimpft wird. Gott warnt Kain, dass die Siinde an
der Tiir lauert und nach ithm verlangt. Statt Umkehr wihlt Kain den Weg der Rebellion und Gewalt.

Der Text zeigt, dass Siinde zerstorerisch wirkt, wenn sie nicht im Licht Gottes benannt wird.

Gottes Verheiflung bleibt bestehen — auch wenn die Mehrheit sich abwendet. Trotz kulturellem
Fortschritt in Kains Linie wird keine geistliche Ndhe zu Gott sichtbar. In Sets Linie dagegen bleibt eine
geistliche Kontinuitdt erhalten. Die Erwdhnung Henochs und die Abstammungslinie bis zu Noah

zeigen, dass Gottes Handeln durch einen treuen Uberrest weitergefiihrt wird.

Seite 58 von 131



4. Die Sintflut - Gericht und Gnade (6,1-9,29)

4.1. Der moralische Verfall der Menschheit (6,1-8)

Die Menschheit vermehrt sich, aber ihre geistliche Verfassung verschlechtert sich. Mit dem
Wachstum der Menschheit auf Erden nimmt nicht die Gottesfurcht zu, sondern die moralische
Verdorbenheit. Die fortschreitende Ausbreitung des Lebens fiihrt nicht zur Hinwendung zu Gott,
sondern zu einer Entfremdung. Die im vorherigen Kapitel begonnene Linie der Gottesferne setzt sich
fort. Wahrend die Nachkommen Sets begannen, den Namen des HERRN anzurufen, mischt sich diese
Linie nun mit der gottlosen Linie Kains. Die Vermehrung der Menschheit ist rein quantitativ — geistlich
jedoch verliert sie immer mehr die Orientierung. Die Siinde greift nicht nur einzelne Personen an,
sondern befillt ganze Strukturen. (1. Mose 6,1; Psalm 14,2-3; Romer 1,28-32)

Die ,,Sohne Gottes* in 1. Mose 6,1-4 bezeichnen gefallene Engel, nicht Menschen aus der Linie
Seth. Die Formulierung ,,Sohne Gottes* wird im Alten Testament mehrfach verwendet und bezeichnet
in Hiob 1,6; 2,1 und 38,7 eindeutig Engelwesen. Auch in 1. Mose 6 ist grammatisch und kontextuell
kein Hinweis auf menschliche Nachkommen Seths zu finden. Vielmehr handelt es sich um ein
libernatiirliches Eingreifen gefallener Engel, die sich mit Menschentdchtern verbanden und so
versuchten, Gottes Verheilung eines kommenden Samens zu sabotieren. Das Urteil Gottes in der
Sintflut und die Inhaftierung dieser Engel bestitigen den Ernst dieses Vorgangs. Diese Interpretation
wird durch auBerbiblische jlidische Literatur wie das erste Henochbuch gestiitzt, das eine dhnliche
Lesart bietet. Der Einwand aus Matthaus 22,30 wird relativiert, da Jesus sich dort auf Engel im
Himmel bezieht, nicht auf gefallene Engel, die ihre ,,Behausung verlassen* haben. Die Episode in 1.
Mose 6 ist somit ein frither Hohepunkt der Rebellion gegen Gottes Heilsplan, auf den das Gericht
unmittelbar folgt. (1. Mose 6,1-4; 6,5-7; Hiob 1,6; 2. Petrus 2,4; Judas 6; Matthdus 22,30)

B. Rubin, der Bibelausleger, erkldrt zu 1. Mose 6,4, dass der Begriff Nefilim wortlich
., Gefallene* bedeutet. Schon friih haben jiidische Gelehrte diesen Ausdruck unterschiedlich
gedeutet. Onkelos, ein jiidischer Proselyt des 1.—2. Jahrhunderts n. Chr. und Verfasser des
bekannten aramdischen Targum Onkelos — einer autoritativen Ubersetzung und Auslegung der
Tora — iibersetzt das Wort schlicht mit ,,mdchtige Mdnner*. Er betont damit weniger den
Aspekt des moralischen Falls, sondern die auflergewéhnliche Stdrke dieser Gestalten. Rashi,
der beriihmte mittelalterliche Rabbiner und Bibelausleger aus Frankreich (1040—1105), deutet

den Ausdruck hingegen als ,, Gefallene “, die nicht nur selbst gefallen waren, sondern auch die

Seite 59 von 131



Welt ins Verderben stiirzten. Damit verkniipft er die moralische und geistliche Dimension mit
dem Begriff.

‘

Im deutschen Sprachgebrauch wird Nefilim hdufig mit ,, Riesen* wiedergegeben, was
jedoch eher eine volkstiimliche Interpretation darstellt. Rubin weist darauf hin, dass es in der
Auslegungsgeschichte viele Ansdtze gab, doch besteht weitgehend Einigkeit dariiber, dass die
Nefilim aufpergewéhnliche kérperliche Stirke besafsen, meist bose Absichten verfolgten und die
Welt zutiefst korrumpierten. Auf diese Weise werden sie als Symbol fiir die radikale
Verdorbenheit der Menschheit vor der Sintflut verstanden, die schliefflich Gottes Gericht

notwendig machte. (Rubin, 2016, S. 10)

Das Gericht der Sintflut war Gottes Antwort auf die gezielte Verderbung der Menschheit durch
gefallene Engel. Die Verbindung zwischen den ,,Sohnen Gottes* und den ,,Tochtern der Menschen* in
1. Mose 6 war kein gewohnliches Fehlverhalten, sondern ein Versuch Satans, die Menschheit auf
tiefgreifende Weise zu verderben. Durch das Eingreifen gefallener Engel, die sich in iibernatiirlicher
Weise mit Frauen verbanden, entstanden sogenannte Nephilim, ,,Gewaltige von jeher. Diese
Mischwesen sollten verhindern, dass der verheiBBene Erloser ganz Mensch sein konnte. Die gottliche
Reaktion bestand in einem radikalen Gericht: Gott begrenzte die Lebensspanne des Menschen und
bereitete das Gericht der Sintflut vor. Dennoch bewahrte er mit Noah eine gereinigte Linie, durch die
sein Heilsplan weiterlief. Dieser Abschnitt der Heilsgeschichte zeigt, wie ernst Gott jede Storung
seines Erlosungsplanes nimmt und wie konsequent er eingreift, wenn sich iibernatiirliche Méchte
gegen seine Ordnung stellen. Die Textaussagen aus 2. Petrus 2 und Judas 6 deuten klar auf diese
Episode hin. (1. Mose 6,1-9; Judas 6; 2. Petrus 2,4-5; Lukas 17,26-27)

Gottes Geduld hat eine Grenze — sein Geist wird nicht ewig mit dem Menschen ringen. Gott
kiindigt an, dass sein Geist nicht ewig mit dem Menschen streiten wird, weil er ,,Fleisch® ist — ein
Hinweis auf seine durch und durch gefallene Natur. Das gottliche Ringen mit dem Menschen meint
nicht nur Uberfiihrung zur BuBe, sondern auch das geduldige Ertragen von Rebellion. Doch nun setzt
Gott eine Frist: 120 Jahre. Diese Ankiindigung markiert den Ubergang von Geduld zu Gericht. Gott ist
langmiitig, aber nicht beliebig. Wenn seine Warnungen nicht beachtet werden, folgt Gericht. Die 120
Jahre geben Raum zur Umkehr — doch die Menschheit verharrt im Ungehorsam. (1. Mose 6,3; 2.
Petrus 3,9; Romer 2,4-5)

Gott sieht die Bosheit der Menschen und entscheidet sich zum Gericht — aber nicht ohne Gnade.
Der Zustand der Menschheit wird als ,,grofse Bosheit* beschrieben — jede Absicht ihres Denkens ist nur

bose allezeit. Diese Diagnose betrifft nicht nur duBleres Verhalten, sondern die innerste Gesinnung.

Seite 60 von 131



Gottes Reaktion ist keine Impulsentscheidung, sondern ein gerechtes Urteil: Er beschlieBt, alles Leben
zu vernichten. Doch mitten im Gericht erscheint ein Lichtstrahl — ,,Noah aber fand Gnade in den
Augen des HERRN.* Dieser eine Vers bricht den Rhythmus des Verderbens. Die Erwidhlung Noahs ist
kein Verdienst, sondern Ausdruck souverdner Gnade. Sie markiert den Beginn der Rettungslinie
inmitten des kommenden Gerichts. (1. Mose 6,5-8; Psalm 14,1-3; Hebréer 11,7)

4.2. Noahs Erwiahlung und Gehorsam (6,9-22)

Noah wird als Gerechter inmitten einer verderbten Generation beschrieben. Noah ist der erste
Mensch in der Bibel, der ausdriicklich als ,,gerecht bezeichnet wird. Er ,,wandelte mit Gott*, &hnlich
wie Henoch, und hebt sich dadurch deutlich vom moralischen Verfall seiner Zeit ab. Seine
Gerechtigkeit war nicht Selbstgerechtigkeit, sondern ein Ausdruck des Glaubens. In Hebréder 11 wird
Noah als ein Mann des Glaubens gewiirdigt, der Gottes Warnung ernst nahm und in Ehrfurcht
handelte. Seine Gerechtigkeit ist der Kontrast zur allgemeinen Verderbtheit der Welt. Gott bewahrt
einen Uberrest — nicht aufgrund von Werken, sondern durch Glauben und Gottesgnade. (1. Mose 6,9;
Hebréder 11,7; Hesekiel 14,14)

Gottes Urteil iiber die Menschheit ist endgiiltig, aber nicht planlos. Gott offenbart Noah, dass das
wEnde allen Fleisches* vor thm beschlossen ist. Die Erde ist durch Gewalt erfiillt, nicht nur im
zwischenmenschlichen Sinn, sondern auch im geistlichen Widerstand gegen Gott. Doch das Gericht ist
nicht willkiirlich, sondern folgt einem moralischen Maf}stab. Gott richtet, weil er heilig ist — aber er
kiindigt das Gericht an und gibt einen Weg zur Rettung. Die Offenbarung an Noah ist ein Zeichen von
Gnade, nicht nur Strafe. Sie zeigt Gottes Absicht, Gericht und Rettung zu verbinden. (1. Mose 6,11-13;
Psalm 11,5-7; 2. Petrus 2,5)

Gott gibt klare Anweisungen zum Bau der Arche — Rettung erfolgt auf Gottes Weise. Gott befiehlt
Noah den Bau einer Arche mit genauen Maf3en, Materialien und Aufbauvorgaben. Der Bau der Arche
ist kein menschliches Rettungskonzept, sondern vollstindig gottlich initiiert. Nur Gottes Plan kann im
Gericht bestehen. Die Arche wird zum Bild fiir das Heil in Christus: Es gibt nur einen Weg zur
Rettung, und er ist eng definiert. Noahs Aufgabe ist nicht kreative Gestaltung, sondern glaubiger
Gehorsam. Die Gnade Gottes offenbart sich darin, dass er nicht nur das Gericht ankiindigt, sondern
auch den Weg zur Rettung detailliert zeigt. (1. Mose 6,14-16; Johannes 14,6; Hebrder 11,7)

Gott kiindigt den Bund mit Noah an — ein Rettungshandeln mit Verheiflung. Noch bevor die Flut

kommt, spricht Gott von einem Bund, den er mit Noah aufrichten wird. Dieser Bund ist Ausdruck

Seite 61 von 131



gottlicher Initiative und Beziehung. Noah und seine Familie sollen in die Arche gehen — sie werden
bewahrt, nicht weil sie schuldlos wiren, sondern weil Gott eine rettende Absicht hat. Der Begriff
»Bund“ (hebr. berit) verweist auf Kontinuitét in der Heilsordnung Gottes. Die Rettung der Familie
Noahs ist kein Zufall, sondern Teil eines geordneten, verheiBungsorientierten Plans. (1. Mose 6,18; 1.
Mose 9,8-11; Jesaja 54,9-10)

Noahs Gehorsam zeigt echten Glauben und praktische Gottesfurcht. Der Abschnitt endet mit
einem einfachen, aber gewichtigen Satz: ,,Und Noah tat es;, ganz wie ihm Gott geboten hatte, so
machte er es.” Dieser Satz beschreibt den Kern biblischen Glaubens: Vertrauen auf Gottes Wort, das
sich in Gehorsam zeigt. Noah baut die Arche, obwohl noch kein Regen gefallen ist, und lebt damit
gegen den Zeitgeist. Er handelt nicht aus Angst, sondern aus Gottesfurcht. Seine Treue im Kleinen und
im Grofen macht ihn zu einem Vorbild echten Glaubensgehorsams — ein Glaubensleben, das sichtbar
wird. (1. Mose 6,22; Jakobus 2,17-18; Johannes 14,23)

Charles H. Spurgeon, der Prediger des 19. Jahrhunderts, erkldrt zu 1. Mose 6,22, dass Noah
ein Bild fiir den treuen Zeugen des Herrn in bosen Tagen ist. Er lebte standhaft im Gehorsam
und hielt bis zum Ende aus. Spurgeon beschreibt, dass Noah ,,durch den Tod vom Tod erlost
wurde: Die Arche war fiir ihn gleichsam ein Sarg, in den er hineinging und so fiir die alte Welt
gestorben war. Doch gerade in diesem ,,Tod* fiihrte Gott ihn in eine neue Welt hiniiber, in der
er als Griinder und Vater einer neuen Menschheit dastand. Damit wird Noah zu einem
eindriicklichen Vorbild fiir das Leben aus Glauben, das selbst durch Gericht und Untergang
hindurch den Weg in Gottes neue Schopfung findet. (Spurgeon, 1891, S. 2147, in: Crossway,
2023, 8. 13)

4.3. Die Flut und die Bewahrung in der Arche (7,1-24)

Gott ruft Noah und seine Familie in die Arche — ein Aufruf zur Rettung. Nachdem die Arche
fertiggestellt ist, spricht Gott Noah erneut direkt an: ,,Geh in die Arche, du und dein ganzes Haus.
Dieser Befehl zeigt, dass Rettung nicht nur durch Planung, sondern durch gehorsames Handeln
geschieht. Gott sieht Noah als gerecht ,,in dieser Generation* — also im Vergleich zur gottlosen Welt
um ihn herum. Die Familie wird gerettet, nicht weil sie vollkommen ist, sondern weil sie in
Verbindung mit dem glaubenden Noah steht. Gottes Gnade schlieft Beziehungen ein. Der Eintritt in
die Arche ist ein Gehorsensakt, getragen vom Glauben an Gottes Wort. (1. Mose 7,1; Hebréer 11,7; 1.
Petrus 3,20)

Seite 62 von 131



Gott sorgt fiir den Erhalt des Lebens durch genaue Anweisungen. Gott gibt detaillierte
Anweisungen fiir die Mitnahme der Tiere: sieben Paare von reinen Tieren, je ein Paar von unreinen.
Diese Unterscheidung zeigt, dass Gott bereits Kategorien fiir Opfer- und Kultdienst einfiihrt, noch vor
dem Gesetz. Die Rettung betrifft nicht nur Menschen, sondern die ganze geschaffene Ordnung. Gott
denkt an die Zukunft: reine Tiere werden fiir den Opferdienst gebraucht. Die Vorbereitung ist
durchdacht, umfassend und auf Erhaltung ausgerichtet. Nichts ist dem Zufall iiberlassen. (1. Mose
7,2-3; 3. Mose 11,1-47; Psalm 145,9)

Noah gehorcht vollstindig — Glaube zeigt sich in praktischer Treue. Der Text wiederholt: ,,Und
Noah machte alles, wie ihm der HERR geboten hatte.* Diese Formulierung betont seine konsequente
Ausrichtung auf Gottes Wort. Noah diskutiert nicht, verhandelt nicht, sondern handelt. Sein Glaube ist
nicht theoretisch, sondern sichtbar in seinem Gehorsam. Diese Wiederholung im Text ist bewusst
gewidhlt — um zu zeigen, dass der Unterschied zwischen Rettung und Gericht oft im Gehorsam
gegeniiber Gottes Offenbarung liegt. (1. Mose 7,5; Lukas 6,46-49; Johannes 14,15)

Die Flut beginnt nach Ablauf der Gnadenfrist — Gottes Wort erfiillt sich. Nach sieben Tagen — die
moglicherweise als letzte Gnadenfrist dienten — brechen die ,,Brunnen der grofien Tiefe* auf und der
wHimmel offnet seine Schleusen®. Die Katastrophe kommt umfassend: von unten wie von oben. Der
Regen dauert 40 Tage und 40 Néchte, eine symbolische Zeitspanne fiir Priifung und Gericht. Das
Ereignis ist nicht lokal, sondern global und total. Gottes angekiindigtes Gericht tritt ein — nicht
iberhastet, sondern genau im angekiindigten Zeitpunkt. Der Bericht betont die historische Realitdt und
die gottliche Kontrolle iiber Naturgewalten. (1. Mose 7,10-12; Matthéaus 24,38-39; 2. Petrus 3,5-7)

Nur die in der Arche befinden sich im Schutz Gottes — alle anderen gehen unter. Der Text hebt
hervor, dass alles Leben auBlerhalb der Arche unterging: ,,alles, was Odem des Lebens hatte*. Nur
Noah, seine Familie und die mitgenommenen Tiere bleiben am Leben. Diese Gegeniiberstellung betont
die absolute Exklusivitit der Rettung. Es gab keinen alternativen Ort des Heils. Die Tiir zur Arche
wurde von Gott selbst verschlossen — das Gericht ist nun unwiderruflich. Die Flut ist ein Bild fiir das
zukiinftige Gericht, die Arche ein Hinweis auf Christus als einzigen Zufluchtsort. Wer in ihm ist, wird
bewahrt. (1. Mose 7,15-24; Johannes 10,9; 1. Petrus 3,18-21)

4.4. Gottes Gedenken an Noah und die Rettung (8,1-22)

»Und Gott gedachte an Noah“ markiert den Wendepunkt von Gericht zu Gnade. Dieser Vers ist

der zentrale Umschlagpunkt in der gesamten Sintflut-Erzéhlung. Das ,,Gedenken Gottes*“ ist kein

Seite 63 von 131



bloBes Erinnern, sondern eine bewusste Zuwendung zur Rettung. Es zeigt, dass Gott seine Verheilung
und seine Gnade nicht vergisst, auch wenn der Mensch von Wasserfluten umgeben ist. Das Gedenken
betrifft nicht nur Noah, sondern auch alle Mitgeschdpfe in der Arche. Gott handelt aus Treue, nicht aus
Reaktion. Der Wendepunkt der Geschichte kommt nicht durch Noahs Leistung, sondern durch Gottes
souveréne Initiative. (1. Mose 8,1; Psalm 106,45; Lukas 1,72)

Gott beginnt den Riickzug des Wassers und stellt Ordnung wieder her. Der Wind, den Gott iiber
die Erde gehen ldsst, erinnert an den Geist Gottes in 1. Mose 1,2. Die Wasserstrome horen auf, die Flut
zieht sich zuriick — die Schopfung wird erneut geordnet. Die Rettung erfolgt nicht in einem plotzlichen
Wunder, sondern in einem geordneten, schrittweisen Prozess. Gott arbeitet mit Geduld und
Genauigkeit. Die Arche bleibt schlieBlich auf dem Gebirge Ararat stehen — ein Zeichen des Halts
mitten im Chaos. Der Riickgang der Wasser ist Ausdruck der gottlichen Wiederherstellung. (1. Mose
8,1-5; Psalm 104,6-9; Jesaja 54,9-10)

Noah handelt mit Weisheit und wartet auf Gottes Anweisung. Noah 6ffnet nicht sofort die Arche,
sondern priift die Verhiltnisse durch das Aussenden eines Raben und einer Taube. Diese Handlungen
zeigen seine geistliche Umsicht: Er wartet nicht ungeduldig, sondern handelt mit Vorsicht und
Beobachtung. Besonders die Riickkehr der Taube mit einem frischen Olzweig wird zum Zeichen neuen
Lebens und neuer Hoffnung. Der Glaube Noachs zeigt sich nicht nur im Gehorsam beim Bau der
Arche, sondern auch in der Geduld beim Warten. Er handelt nicht vorschnell, sondern sucht Gottes
Zeit. (1. Mose 8,6-12; Psalm 27,14; Klagelieder 3,25-26)

Die Arche wird erst verlassen, als Gott ausdriicklich dazu auffordert. Erst als Gott Noah direkt
befiehlt, aus der Arche herauszugehen, verlassen er, seine Familie und die Tiere das Schiff. Das zeigt,
dass Noah sich nicht von &uBleren Umstdnden, sondern vom Wort Gottes leiten ldsst. Die Rettung ist
nicht nur ein physisches Uberleben, sondern Teil einer neuen Schopfungsordnung. Die Tiere sollen
swimmeln auf der Erde* — eine Wiederholung des Schopfungsauftrags aus 1. Mose 1. Gott fiihrt aus
der Krise nicht nur in Sicherheit, sondern in eine neue Lebensaufgabe. (1. Mose 8,13-19; Psalm 37,23;
Spriiche 3,5-6)

C. 1. Scofield, der Herausgeber der Scofield-Bibel, schreibt zur Chronologie der Sintflut: , Die
Flut begann im 600. Jahr, im 2. Monat, am 17. Tag des Lebens Noahs (1. Mose 7,11). Es
regnete 40 Tage und Ndichte (1. Mose 7,12), das Wasser schwoll an (1. Mose 7,18) und
erreichte den hochsten Stand am 150. Tag (1. Mose 7,24); diese Zahl schlief3t die 40 Tage von
1. Mose 7,12 ein. Die Arche lief irgendwo in den Bergketten des Ararat (d. i. Armenien, 1. Mose

Seite 64 von 131



8,4) im 7. Monat, am 17. Tag (d. h. 74 Tage mehr) auf Grund. Dann folgten 40 Tage, ehe Noah
den Raben aussandte (1. Mose 8,6-7), und drei Abschnitte von 7 Tagen umfasste das
Hinauslassen der Taube (1. Mose 8,8—12; vgl. 1. Mose 8,10: »noch sieben weitere Tage«).
Soweit waren es 285 Tage. Die Zeit zwischen der Abnahme des Daches der Arche (601. Jahr, 1.
Monat, 1. Tag, 1. Mose 8,13) und dem dritten Hinauslassen der Taube umfasst 29 Tage
(gefolgert aus dem Vergleich von 1. Mose 8,13 mit dem Datum des Eingangs in die Arche, 1.
Mose 7,11). So ergibt sich durch Vergleich von 1. Mose 8,13 mit 1. Mose 8,14—16 eine weitere
Wartezeit von 57 Tagen, ehe Noah und seine Familie auf die trockene Erde hinausgingen, oder
371 Tage im Ganzen, eine Zahl, die iibereinstimmt, wenn man 1. Mose 7,11 abzieht von 1. Mose
8,14 und die 12 Monate mit 30 Tagen berechnet und 11 Tage hinzufiigt. Die Juden rechnen den
Tag des Anfangs und des Endes in einer Aufstellung mit. Die tatsdchlich verstrichene Zeit
betrdgt genau ein Sonnenjahr. Das wird klar, wenn man die 12 Monate von 1. Mose 7,11 und 1.
Mose 8,14 um 29 " Tage vermehrt, die im Mondjahr inbegriffen sind. Die ganze Summe
betrigt dann 354 Tage. Fiigen wir 11 Tage hinzu (17. bis 27. des 2. Monats, 1. Mose 7,11 und
1. Mose 8,14), so ergibt sich eine Gesamtmenge von 365 Tagen, ein Sonnenjahr.* (Scofield,
2015, 8. 1)

C. I. Scofield, der Herausgeber der Scofield-Bibel, erkidrt zur dritten Heilszeit, dass mit Noahs
Ausstieg aus der Arche eine neue Phase gottlicher Haushaltung begann, in der Gott der
Menschheit eine neue Verantwortung iibertrug: die Ausiibung menschlicher Regierung.
Wéhrend in friiheren Zeiten das Leben durch Gottes direkte Eingriffe geschiitzt wurde, ordnete
Gott nun an, dass Menschen in organisierter Form fiir Gerechtigkeit sorgen sollten.
Insbesondere die Todesstrafe wurde als gottlich eingesetzte Mafinahme zum Schutz des
menschlichen Lebens eingefiihrt. Der Mensch blieb weiterhin moralisch Gott verantwortlich,
erhielt aber zusdtzlich eine stellvertretende Autoritdit zur Aufrechterhaltung von Ordnung.
Scofield betont, dass diese Verantwortung nicht beendet wurde, sondern bis zur Errichtung des
Reiches Christi fortbestehen wird. Die gottliche Absicht wurde jedoch durch menschliches
Versagen mehrfach unterlaufen, etwa beim Turmbau zu Babel oder im Versagen Israels in der
Theokratie. Letztlich wird nur die gerechte Herrschaft Jesu Christi diese gottliche Ordnung
vollkommen verwirklichen. (Scofield, 2015, S. 1)

Noah bringt ein Opfer — wahre Dankbarkeit zeigt sich in Anbetung. Noah baut nach dem

Verlassen der Arche einen Altar und bringt Brandopfer dar. Dies ist das erste explizite Altaropfer in der
Bibel. Es ist Ausdruck echter Dankbarkeit, Lobpreis und geistlicher Erkenntnis: Er lebt, weil Gott

bewahrt hat. Das Opfer ist freiwillig, aber wesentlich — der Mensch antwortet auf Gnade mit Hingabe.

Gott ,,roch den lieblichen Geruch® und gibt darauthin das Versprechen, die Erde nicht mehr durch eine

Seite 65 von 131



Flut zu verderben. Der Gottesdienst ist nicht Pflicht, sondern Herzensreaktion auf Rettung. (1. Mose
8,20-22; Psalm 116,12-14; Hebréer 13,15)

4.5. Der neue Anfang und der Noah-Bund (9,1-17)

Gott bestitigt den Schopfungsauftrag und segnet die Menschheit neu. Nach der Flut spricht Gott
zu Noah und seinen S6hnen und wiederholt den urspriinglichen Auftrag aus 1. Mose 1: ,,Seid fruchtbar
und mehret euch.” Der Segen Gottes steht am Anfang der neuen Weltzeit. Trotz des Gerichts bleibt
Gottes urspriinglicher Wille fiir den Menschen bestehen: Leben soll sich vermehren, die Erde soll
gefiillt werden. Der Mensch ist nicht verworfen, sondern beauftragt. Der neue Anfang ist kein Riickfall
auf null, sondern eine Fortsetzung unter dem Zeichen von Gericht und Gnade. Der Segen ist nicht
selbstverstindlich, sondern Ausdruck goéttlicher Gunst. (1. Mose 9,1; 1. Mose 1,28; Jesaja 54,9-10)

Gott gibt dem Menschen Herrschaft iiber die Tierwelt, aber mit neuer Spannung. Die Furcht und
der Schrecken der Tiere vor dem Menschen werden eingefiihrt — ein Hinweis darauf, dass das
Verhiltnis zur Schopfung durch die Siinde dauerhaft veréndert ist. Der Mensch bleibt Verwalter, aber
das Vertrauensverhiltnis zur Natur ist gestort. Die Tiere werden zur Nahrung freigegeben, was eine
Erweiterung gegeniiber dem urspriinglichen Speiseplan darstellt. Dennoch bleibt das Leben unter
Gottes Schutz — das Blutverbot unterstreicht die Heiligkeit des Lebens. Die Herrschaft iiber die Tiere
ist nicht willkiirlich, sondern bleibt an gottliche Grenzen gebunden. (1. Mose 9,2-4; Psalm 8,6-9; 3.
Mose 17,10-14)

Das Leben des Menschen ist heilig — Mord wird durch Gott selbst geahndet. Gott betont den Wert
des menschlichen Lebens und kiindigt an, dass der, der Blut vergisst, selbst mit seinem Leben rechnen
muss. Die Begriindung liegt im Ebenbild Gottes: Der Mensch ist Trager gottlicher Wiirde. Der Schutz
des Lebens ist keine kulturelle Erfindung, sondern schopfungsgegeben. Mit dieser Anordnung wird
auch die Grundlage fiir staatliche Autoritdt gelegt — nicht zur Rache, sondern zur Wahrung der
Ordnung. Die Heiligkeit des Lebens bleibt ein durchgehendes Thema in der gesamten Schrift. (1.
Mose 9,5-6; 2. Mose 20,13; Romer 13,1-4)

Gott schliefit einen Bund mit allen Lebewesen — umfassend und bedingungslos. Zum ersten Mal
wird der Begriff ,,Bund in der Bibel klar definiert: Gott schlie3t ihn mit Noah, seinen Nachkommen
und ,,allen lebendigen Wesen®. Dieser Bund ist nicht auf Israel beschrinkt, sondern umfasst die
gesamte Menschheit und Schopfung. Er ist ein einseitiger Gnadenbund — Gott verpflichtet sich selbst,

ohne Bedingungen zu stellen. Die Zusage: ,,Nie mehr soll eine Flut alles Leben vernichten.* Damit

Seite 66 von 131



setzt Gott ein bleibendes Zeichen seiner Barmherzigkeit — trotz der fortbestehenden Siindhaftigkeit des
Menschen. (1. Mose 9,8-11; Jesaja 24,5; Hosea 2,20)

Der Regenbogen wird zum sichtbaren Zeichen des Bundes Gottes mit der Erde. Gott setzt den
Regenbogen in die Wolken als Zeichen seines Bundes. Es ist ein sichtbares Erinnerungszeichen —
sowohl fiir den Menschen als auch (in der biblischen Sprache) fiir Gott selbst. Der Bogen, urspriinglich
ein Symbol fiir Krieg, wird hier zum Zeichen des Friedens. Er richtet sich nicht mehr gegen den
Menschen, sondern ist ,,abgelegt*“ in den Wolken. Der Regenbogen bezeugt, dass Gottes Gnade iiber
dem Gericht steht. In der Offenbarung erscheint er wieder — iiber dem Thron Gottes — als Zeichen
seiner Treue und Heiligkeit. (1. Mose 9,12-17; Hesekiel 1,28; Offenbarung 4,3)

C. I. Scofield, der Bibellehrer, erkldrt zum Bund mit Noah, dass er die Lebensbedingungen des
gefallenen Menschen bestdtigt, die schon durch den Bund mit Adam gegeben waren. Neu hinzu
kommt das Prinzip menschlicher Regierung, das dazu dient, die Ausbreitung der Siinde
einzuddmmen, da eine neue Flut von Gott ausgeschlossen wurde. Zu den Elementen dieses
Bundes gehoren unter anderem die Verantwortung des Menschen, das menschliche Leben zu
schiitzen, die Zusicherung der Stabilitdt von Naturordnungen sowie die Erweiterung der
menschlichen Nahrung um Fleisch. Auf3erdem enthdlt der Bund prophetische Aussagen iiber
die Nachkommen Kanaans, Sems und Jafets, die heilsgeschichtliche Bedeutung haben.
Besonders betont wird, dass alle gottliche Offenbarung aus der Linie Sems hervorgehen und
schlieflich in Christus gipfeln wird. (Scofield, 2015, S. 1)

4.6. Noahs Nachkommen und das Versagen (9,18-29)

Noah wird als Mensch in seiner Schwachheit dargestellt — auch der Gerechte bleibt fehlbar. Nach
dem Gericht und dem Bundesschluss wird ein ganz anderes Bild von Noah gezeigt: Er pflanzt einen
Weinberg, trinkt davon und wird betrunken. Diese Begebenheit zeigt, dass selbst ein von Gott
begnadigter Mann nicht frei von Siinde und Schwiche ist. Der Text beschonigt nichts, sondern stellt
die Realitit des gefallenen Menschen offen dar. Noahs Fall ist nicht moralisch spektakuldr, aber er
offenbart menschliche Grenzen — auch nach groflen geistlichen Erfahrungen. Die Bibel zeichnet ihre
Helden mit Ehrlichkeit, nicht als unfehlbare Vorbilder. (1. Mose 9,20-21; Spriiche 23,29-33; Romer
7,18)

Seite 67 von 131



Hams Verhalten offenbart Respektlosigkeit und Herzenshérte. Ham sieht die BloBe seines Vaters
und berichtet sie seinen Briidern — nicht mit dem Ziel, zu helfen, sondern offenbar spottisch oder
gleichgiiltig. Die Scham seines Vaters wird zur Quelle der Unterhaltung, nicht der Ehre. Die Reaktion
der beiden Briider Sem und Jafet steht in starkem Kontrast: Sie wenden sich ab, bedecken ihren Vater
ehrfiirchtig, ohne ihn zu sehen. Diese Szene zeigt, dass der Umgang mit der Schwéche anderer ein
Priifstein des Herzens ist. Der eine entehrt, die anderen ehren — inmitten derselben Situation. (1. Mose
9,22-23; 2. Mose 20,12; Galater 6,1)

Noahs prophetisches Urteil hat Auswirkungen fiir ganze Volkerlinien. Als Noah erwacht und vom
Verhalten seines Sohnes erfahrt, spricht er ein prophetisches Urteil iiber dessen Nachkommen: Kanaan,
Hams Sohn, wird verflucht, wiahrend Sem und Jafet gesegnet werden. Diese Worte sind keine
personliche Rache, sondern haben heilsgeschichtliche Bedeutung. Aus Sem wird spiter die Linie
Abrahams und Israels hervorgehen. Jafet steht fiir die Volker Europas, und Kanaan fiir Volker, die
spater im Widerspruch zu Israel stehen. Die prophetische Tiefe der Worte zeigt, wie friith gottliche
Linienfiihrung und Berufung sich abzeichnen. (1. Mose 9,24-27; 5. Mose 7,1-2; Lukas 3,36)

Der Tod Noahs schlief3t die erste grofie Heilsepoche ab. Noah lebt nach der Flut noch 350 Jahre und
stirbt im Alter von 950 Jahren. Damit endet nicht nur ein langes Leben, sondern auch eine
heilsgeschichtliche Phase: die Ubergangszeit zwischen der Schopfung und der Vélkertafel. Noahs
Leben steht exemplarisch fiir Gottes Geduld, Gnade, Gericht und Bewahrung. Mit seinem Tod beginnt
die Ausbreitung der Volker und die Vorbereitung auf die Berufung Abrahams. Die Bibel verbindet
Geschichte mit Theologie — der Tod Noahs ist nicht nur ein Abschluss, sondern der Ausgangspunkt fiir
das, was folgen wird. (1. Mose 9,28-29; Hebrder 11,7; 1. Mose 10,1)

Seite 68 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 6.1-9.29)

Zusammenfassung:

Die Sintflutgeschichte zeigt das gerechte Gericht Gottes iiber eine entartete Menschheit und zugleich
seine Gnade in der Rettung Noahs. Die Menschheit hatte sich durch zunehmende Bosheit, Gewalt und
Rebellion gegen Gott vollig von ihrem Schopfer entfremdet. Gottes Urteil liber die Erde ist klar: ,,4lles
Dichten und Trachten ihres Herzens war nur bose den ganzen Tag.* Dennoch findet Noah Gnade vor
Gott — nicht aufgrund eigener Leistung, sondern wegen seiner Haltung des Glaubens und Gehorsams.
Gott beauftragt ihn mit dem Bau der Arche und kiindigt den kommenden Gerichtstag an. Die Flut
16scht alles Leben aus, auBBer dem, was in der Arche bewahrt wird. Nach der Sintflut zeigt Gott seine
Gnade durch einen Neuanfang, gibt Ordnungen fiir das Leben nach der Flut und schlie3t einen Bund
mit Noah und allen Lebewesen. Das Regenbogenzeichen steht als bleibendes Zeichen fiir Gottes
Zusage, die Erde nicht nochmals durch Wasser zu richten. Am Ende des Kapitels steht jedoch auch der
Hinweis auf Noahs Fehlverhalten und den Fluch iiber Kanaan — ein Hinweis darauf, dass auch nach

dem Gericht das Problem der Siinde nicht endgiiltig gelost ist.

Anwendungen:

Gottes Gericht ist gerecht und notwendig angesichts andauernder Bosheit. Die Sintflut ist
Ausdruck von Gottes Heiligkeit angesichts grenzenloser moralischer Entartung. Gott ldsst das Bose
nicht unbegrenzt gewdhren. Wo die Ordnung Gottes dauerhaft missachtet wird, tritt sein Gericht mit

Klarheit ein.

Gnade findet, wer Gottes Wort glaubt und ihm gehorcht. Noah wird als gerecht bezeichnet, weil er
mit Gott wandelte und seinem Wort folgte. Seine Rettung ist nicht Verdienst, sondern Antwort auf

gottliche Gnade. Glaube zeigt sich im Gehorsam — auch gegen den Zeitgeist.

Gottes Bundestreue gibt Hoffnung — trotz menschlicher Schwiche. Der Regenbogen steht fiir die
bleibende Zusage Gottes, Leben zu erhalten und seine Gnade nicht zuriickzunehmen. Auch nach der
Flut bleibt der Mensch siindig, doch Gott bleibt seinem Wort treu. Seine Zusagen gelten iiber

Generationen hinweg und sichern die Fortfiihrung seines Plans.

Seite 69 von 131



S. Die Volkerwelt und Babel (10,1-11,26)

5.1. Die Volkertafel - Ursprung der Nationen (10,1-32)

Die Volkertafel zeigt Gottes souverine Fiihrung iiber die Entwicklung der Menschheit. Kapitel
10 enthilt keine chronologische Erzihlung, sondern eine geordnete Ubersicht iiber die Nachkommen
Noahs: Sem, Ham und Jafet. Diese sogenannten ,,7isch der Vélker gliedert die Menschheit in rund 70
Linien — ein Symbol fiir Vollstindigkeit. Die Aufzdhlung betont, dass alle Nationen von einem
Ursprung herkommen und damit eine gemeinsame Abstammung haben. Die Vielfalt der Vdlker ist
kein Zufall, sondern Ausdruck gottlicher Planung. Gott wirkt durch Generationen und Grenzen
hindurch. Nationalitdten und Sprachen entstehen nicht unabhéngig, sondern unter seiner Leitung. (1.
Mose 10,1-5; Apostelgeschichte 17,26; 5. Mose 32,8)

Jafets Linie steht fiir die nordlichen und westlichen Vilker — Weite und Ausbreitung. Die
Nachkommen Jafets siedeln sich im Raum Europa und Teilen Kleinasiens an. Begriffe wie Madai,
Jawan und Tiras deuten auf frilhe indoeuropdische Vdélker hin. Interessanterweise steht bei Jafet die
geografische Weite im Vordergrund — ,,ihre Léinder, ihre Sprachen, ihre Familien, ihre Volker. Auch
Noahs Segen iiber Jafet (Kapitel 9) wird hier greitbar: Jafet wird weit wohnen, aber im Zelt Sems. Das
weist prophetisch auf die spitere Einbindung der Heiden in die Segenslinie Israels hin. (1. Mose
10,2-5; 1. Mose 9,27; Jesaja 42,6)

C. I. Scofield, der Bibellehrer, erklirt zu 1. Mose 10,3, dass die Aschkenasiter urspriinglich in
der Ndhe des Ararat-Gebirges in Armenien lebten, wie Jeremia 51,27 bezeugt. In spdterer
Jjlidischer Literatur wurde der Name ,, Aschkenas“ jedoch auf Deutschland iibertragen. So
entwickelte sich die Bezeichnung ,, Aschkenasim* fiir Juden, die in germanischen Ldndern
lebten, wihrend ,,Sephardim* die Juden von Spanien und Portugal bezeichnete. Damit zeigt

sich, wie ein biblischer Stammesname in der Geschichte eine erweiterte, ethnische Bedeutung
erhielt. (Scofield, 2015, S. 1)

Die Linie Hams zeigt weltliche Macht, aber geistliche Entfremdung. Hams Nachkommen sind
unter anderem Kusch, Mizraim, Put und Kanaan — Volker, die spiter im Konflikt zu Israel stehen.
Besonders Nimrod wird hervorgehoben: ein méachtiger Jager und Reichsgriinder. Er baut Babel, Ninive
und Kalach — frithe Zentren von Religion, Macht und Rebellion. Der Text wiirdigt Nimrods Stérke,

warnt aber auch vor menschlicher Selbstherrlichkeit. Die Linie Hams steht oft fiir Kulturentwicklung

Seite 70 von 131



ohne geistliche Orientierung. In ihr zeigt sich, wie schnell Grée zu Stolz und Stolz zu Gottlosigkeit
fiihren kann. (1. Mose 10,6-12; Daniel 4,30; Offenbarung 17,5)

Sems Linie wird theologisch hervorgehoben — aus ihr wird der Erloser kommen. Sem gilt als
,Vater aller S6hne Ebers*, was den Ubergang zur semitischen Linie markiert. Aus Eber wird spiter
Abraham hervorgehen — die Linie der VerheiBBung. Die semitischen Volker siedeln vor allem im Osten:
Elam, Assur, Aram. Sems Linie endet mit der Einfiihrung Ebers und dessen S6hnen Peleg und Joktan.
Der Name Peleg (,,7eilung) weist auf die Zerstreuung beim Turmbau von Babel hin. Diese Linie wird
in Kapitel 11 erneut aufgegriffen — als Heilslinie, nicht blof als Stammbaum. Gottes VerheiBungen
laufen nicht iiber Macht, sondern tiber Treue. (1. Mose 10,21-32; Lukas 3,36; Galater 3,16)

5.2. Der Turmbau zu Babel und Gottes Eingreifen (11,1-9)

Die Menschheit strebt nach Einheit — aber ohne Gott. Der Bericht beginnt mit der Feststellung,
dass die ganze Erde ,eine Sprache und eine Rede* hatte. Diese Einheit hitte Gelegenheit zur
gemeinsamen Gottesverehrung geboten, doch sie wird stattdessen fiir einen selbstbezogenen Plan
genutzt. Die Menschen beschlieflen, sich in der Ebene von Schinar niederzulassen — ein bewusster
Schritt gegen Gottes Auftrag, die Erde zu fiillen. Die Einheit dient nicht Gottes Ehre, sondern
menschlicher Selbstverwirklichung. Einheit ohne Wahrheit wird zur Rebellion. (1. Mose 11,1-2; 1.
Mose 9,1; Romer 1,21-23)

Der Turmbau steht fiir Stolz, Selbstherrlichkeit und geistlichen Hochmut. Die Menschen wollen
sich ,,einen Namen machen*, indem sie einen Turm bauen, dessen Spitze bis an den Himmel reicht.
Dies ist Ausdruck menschlichen Ehrgeizes, Unabhéngigkeit und Selbsterh6hung — ein Gegenbild zu
Gottes Plan. Der Turm wird zum Symbol fiir menschliche Religion ohne Offenbarung, fiir Kultur ohne
Gottesfurcht. Er ist nicht nur ein Bauwerk, sondern eine geistliche Haltung: Der Mensch erhebt sich an
den Ort, der allein Gott zusteht. Die Erbsiinde zeigt sich hier in kultureller Form. (1. Mose 11,3-4;
Jesaja 14,13-14; Obadja 1,3)

Gott steigt herab — gottliches Gericht ist nicht unbemerkt oder willkiirlich. Gott ,.fuhr herab®, um
die Stadt und den Turm zu sehen. Diese Formulierung ist anthropomorph, zeigt aber: Kein
menschlicher Plan entgeht Gottes Blick. Die Herabkunft Gottes zeigt sein aktives Eingreifen. Es ist
keine ferne Beobachtung, sondern direkte Konfrontation mit dem menschlichen Stolz. Gottes Gericht

ist nicht blind, sondern klar begriindet. Die Sprache wird verwirrt, was die Kommunikation — und

Seite 71 von 131



damit die Koordination — unmoglich macht. Gott zerstort nicht das Bauwerk, sondern die Grundlage
menschlicher Selbstverherrlichung. (1. Mose 11,5-7; Psalm 2,4-5; Spriiche 16,18)

Die Sprachverwirrung ist Gericht — aber auch Schutz vor weiterem Bosen. Gottes Eingreifen ist
zugleich Gericht und Gnade. Durch die Sprachenvielfalt wird die Rebellion gestoppt, aber auch die
Ausbreitung erzwungen. Gottes urspriinglicher Auftrag, die Erde zu fiillen, wird nun durch
Zerstreuung erfiillt. Die Sprachverwirrung ist schmerzhaft, aber rettend — sie verhindert ein noch
tieferes kollektives Verderben. So wird der menschliche Hochmut gebrochen und der Weg fiir Gottes
Erwiéhlung einer Linie (ab Abraham) vorbereitet. Gottes Ziel ist nicht Zerstorung, sondern Umkehr
und Neuausrichtung. (1. Mose 11,8; 5. Mose 32,8; Apostelgeschichte 17,26-27)

Babel wird zum Symbol fiir religiose Verwirrung und menschliche Selbstverherrlichung. Die
Stadt erhdlt den Namen ,,Babel“ — hebrdisch verbunden mit ,,verwirren®. Spéter wird Babel (Babylon)
zum Sinnbild aller menschlichen Systeme, die sich gegen Gott stellen: kulturell, politisch und religids.
Der Anfang von Babel ist Stolz, das Ende ist Gericht. In der Offenbarung steht Babylon fiir das
Endzeitreich des Menschen ohne Gott. Der Turmbau war der erste Versuch, durch menschliche
Leistung gottliche Souverénitit zu ersetzen. Doch Gottes Pléne lassen sich nicht aufhalten. Der einzige
Weg zum Himmel fiihrt nicht {iber Tiirme, sondern iiber Glauben. (1. Mose 11,9; Offenbarung 17,5;
Johannes 14,6)

5.3. Die Linie von Sem bis Abraham (11,10-26)

Die Genealogie von Sem zu Abraham verbindet Gericht mit Hoffnung. Nach dem Gericht iiber
Babel setzt der Text gezielt die Linie Sems fort — der gesegnete Sohn Noahs. Die Aufzdhlung beginnt
mit Sems Sohn Arpachschad und fiihrt iiber neun Generationen bis zu Terach, dem Vater Abrahams.
Diese Abstammungslinie ist nicht nur historisch, sondern heilsgeschichtlich bedeutsam. Sie zeigt, dass
Gott trotz des allgemeinen Verfalls seine VerheiBung durchtrigt. Die Geschichte steuert nicht ins
Chaos, sondern wird von Gott in eine konkrete Richtung gefiihrt: hin zum Vater des Glaubens. (1.
Mose 11,10-17; 1. Mose 9,26-27; Lukas 3,34-36)

C. I Scofield, der Bibellehrer, erkldrt zu 1. Mose 11,10, dass an dieser Stelle ein
entscheidender Wendepunkt in der Heilsgeschichte markiert wird. Bis dahin berichtet die
Schrift von der gesamten Menschheit als Einheit unter Adam, ohne die Unterscheidung
zwischen Juden und Heiden. Mit dem Ruf Abrahams jedoch leitet Gott eine neue

Entwicklungsstufe ein: Aus dem breiten Strom der Nationen wird ein ,, Bdchlein‘ abgeleitet,

Seite 72 von 131



ndmlich Israel, durch das Gott seinen Heilsplan sichtbar werden ldsst. Israel wird berufen, ein
Zeugnis fiir die Einheit Gottes inmitten eines allgemeinen Gotzendienstes zu sein, den Segen
des Dienstes fiir den wahren Gott zu verkorpern, die géttlichen Offenbarungen treu zu
empfangen und zu bewahren und schlieflich den Messias hervorzubringen. Damit liegt von 1.
Mose 12 bis Matthdus 12 der Schwerpunkt der Schrift vor allem auf Israel, wenngleich Gottes
Ziel der universalen Segnung der Nationen immer wieder durchscheint, etwa in den
Verheiffungen an Abraham oder in den Propheten. Gleichzeitig bleibt die Menschheit insgesamt
weiter in den von Adam und Noah gegebenen Bundessituationen, in denen Gewissen,
moralische Verantwortung und menschliche Regierung eine Rolle spielen. Israel hingegen
erhdlt durch Abraham und Mose zusdtzliche Offenbarung und damit auch grofiere
Verantwortung. Die Entwicklung der heidnischen Welt wird im Rémerbrief als ein Abstieg in
Gotzendienst und moralischen Verfall beschrieben, wodurch ihre Schuld vor Gott offenbar
wird. Das Gesetz brachte schlieflich fiir Juden wie Heiden nicht Rettung, sondern offenbarte
Stinde und Schuld. In der endgiiltigen Konsequenz aber entsteht fiir alle Menschen — Juden wie
Heiden — eine neue Verantwortung: die Annahme oder Ablehnung des Evangeliums von Jesus
Christus, das allein rettet. (Scofield, 2015, S. 1)

Die Lebenserwartung nimmt deutlich ab — Gottes Wort erfiillt sich auch im Gericht. Im Vergleich
zu den Generationen vor der Flut ist ein markanter Riickgang der Lebensdauer zu erkennen. Wahrend
Menschen wie Sem noch iiber 500 Jahre alt werden, sinkt das Alter der Nachkommen zunehmend.
Dies bestitigt Gottes Ankiindigung aus 1. Mose 6,3, dass der Mensch nicht ewig leben wird. Die
abnehmende Lebensspanne steht sinnbildlich fiir den Zustand der Menschheit nach dem Siindenfall —
entfernt vom Lebensquell, aber nicht ohne Hoffnung. Auch das Gericht zeigt Gottes Kontrolle iiber
Geschichte und Biologie. (1. Mose 11,18-25; Psalm 90,10; Hebrder 9,27)

Abraham wird als Zielpunkt der gittlichen Verheilungslinie eingefiihrt. Mit Terach tritt Abraham,
der spiter als ,,Freund Gottes* und ,,Vater der Gldubigen* bezeichnet wird, zum ersten Mal ins
Blickfeld der Schrift. Die Genealogie endet nicht einfach mit einem Namen, sondern bereitet den Weg
fiir eine neue Phase in Gottes Handeln. Die Erwdhlung Abrahams ist kein zufdlliger Schritt, sondern
die Fortsetzung eines roten Fadens, der von Adam iiber Set, Sem und Eber bis zu ihm reicht. Hier
beginnt die messianische Linie, die iiber Israel zum Christus fiihrt. (1. Mose 11,26; Galater 3,16;
Matthéus 1,1-2)

Seite 73 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 10.1-11.26)

Zusammenfassung:

Kapitel 10 beschreibt die sogenannte Véolkertafel — eine genealogische Ubersicht iiber die
Nachkommen Noahs, aus denen die verschiedenen Volker der Erde hervorgehen. Diese Auflistung
macht deutlich, dass alle Nationen einen gemeinsamen Ursprung haben und unter Gottes
Schopfungsordnung stehen. Die Menschheit entwickelt sich in Familien, Sprachen und Gebieten, wie
Gott es vorgesehen hatte. In Kapitel 11 wird diese Ordnung jedoch durch menschlichen Hochmut
unterbrochen: Der Turmbau zu Babel symbolisiert den Versuch, ohne Gott Grée zu erlangen und eine
einheitliche, gottunabhéngige Kultur zu schaffen. Die Menschen wollen sich selbst einen Namen
machen, statt Gottes Namen zu ehren. Gottes Eingreifen durch Sprachverwirrung und Zerstreuung
zeigt, dass er menschliche Selbstiiberhebung begrenzt und seinen Willen zur Volkervielfalt durchsetzt.
Trotz der Zerstreuung bleibt die Linie Sems als Trager der VerheiBung erhalten. Die genealogische
Verbindung von Sem zu Abraham bereitet die weitere Heilsgeschichte vor. Gottes souveridne Fiihrung

setzt sich auch inmitten menschlicher Auflehnung fort.

Anwendungen:

Alle Volker gehen auf einen gemeinsamen Ursprung zuriick. Die Volkertafel zeigt, dass ethnische
Vielfalt kein Zufallsprodukt ist, sondern gottlich geordnet. Kein Volk ist isoliert oder autonom
entstanden. Die gemeinsame Herkunft betont die Gleichwertigkeit aller Menschen und ihre

Verantwortung vor Gott.

Menschliche Selbstherrlichkeit fiihrt zur Trennung, nicht zur Groéfie. Der Turmbau zu Babel war
Ausdruck eines kollektiv motivierten Stolzes, der Gottes Herrschaft verdringen wollte. Die
Zerstreuung durch Sprachverwirrung war keine Willkiir, sondern notwendige Konsequenz.

Menschliche Einheit ohne Gott flihrt nicht zu Segen, sondern zu Zersetzung.

Gott fiihrt seine Verheiflungslinie unbeirrt weiter. Trotz weltweiter Zerstreuung bleibt Gottes Blick
auf die Linie, durch die der Segen kommen soll. Die Berufung Abrahams wird vorbereitet, obwohl die
Welt sich von Gott abwendet. Gottes Plan verlduft nicht durch die Mehrheit, sondern durch Erwdhlung
und Verheif3ung.

Seite 74 von 131



Teil 2. Die Patriarchengeschichte - Gottes Anfang mit Israel (1.
Mose 11,27-50,26)

6. Abraham - Erwihlung, Verheilung und Priifung (11,27-25,11)

6.1. Abrahams Berufung und Bund (11,27-15,21)

6.1.1. Abrams Herkunft und Berufung (11,27-12,9)

Abrams Herkunft macht deutlich: Gottes Berufung ist souverine Gnade, nicht menschliches
Verdienst. Abram stammt aus Ur in Chaldéa, einer hochentwickelten, aber heidnischen Kultur. Seine
Familie war — wie aus Josua 24,2 hervorgeht — Gotzendienern verbunden. Gott wéhlt also nicht einen
besonders frommen Mann, sondern offenbart seine Gnade durch freie Berufung. Die Erwihlung
Abrams ist der Beginn einer neuen Heilslinie, die nicht auf menschlicher Leistung, sondern auf
gottlicher Initiative beruht. Gott ruft aus dem Gotzendienst heraus in die Nachfolge. Das Muster zieht
sich durch die ganze Schrift: Gott erwéhlt, um zu segnen — nicht aufgrund von Qualifikation, sondern
aufgrund von Gnade. (1. Mose 11,27-32; Josua 24,2-3; Romer 9,11-12)

C. I. Scofield, der Bibellehrer, erkldrt zu 1. Mose 11,27, dass es bislang keinen eindeutigen
Beweis gibt, um das Leben Abrahams auf ein genaues Datum festzulegen. Unter konservativen
Gelehrten existieren verschiedene Ansdtze: Einige datieren seine Zeit sehr friih, etwa um 2050
v. Chr., wdhrend andere eine spdtere Zeit um 1650 v. Chr. annehmen. Fiir die Berechnung in
seiner Bibelausgabe wird ein mittlerer Wert gewdhlt, und das Geburtsjahr Abrahams auf
ungefihr 1950 v. Chr. geschdtzt. Damit wird deutlich, dass die historische FEinordnung
Abrahams zwar wichtig, aber nicht letztlich entscheidend fiir die theologische Botschaft seines
Lebens und seiner Berufung ist. (Scofield, 2015, S. 1)

Gottes Ruf an Abram verlangt einen radikalen Bruch mit Vergangenheit und Sicherheit. Gott
fordert Abram auf, seine Heimat, seine Verwandtschaft und das Haus seines Vaters zu verlassen. Dieser
dreifache Bruch bedeutet den Verzicht auf Identitdt, Schutz und familidre Stabilitit. Die Nachfolge

Seite 75 von 131



Abrams ist mit Unsicherheit und Ungewissheit verbunden, denn das Ziel ist zunéchst ,.ein Land, das
ich dir zeigen werde*. Glaube zeigt sich darin, dass er sich auf das Unbekannte verldsst, weil der Ruf
Gottes zuverlédssig ist. Der Weg mit Gott beginnt mit Trennung — nicht aus Ablehnung der Welt,
sondern um bereit zu sein fiir das, was Gott vorbereitet hat. (1. Mose 12,1; Hebrder 11,8; Matthéus
10,37-39)

B. Rubin, der Bibelausleger, erklirt zu 1. Mose 12,1, dass die gottliche Aufforderung an Abram
,Geh aus deinem Land“ eine betonte und eindringliche Formulierung darstellt. Der
hebrdische Ausdruck Lech Lecha ldsst sich mit ,,Geh, geh hinaus!* oder ,,Mach dich auf!*“
wiedergeben und trdgt den Charakter eines dringenden und unverziiglichen Befehls. Rashi, der
bekannte jiidische Kommentator des 11. Jahrhunderts, betont in seiner Auslegung, dass Gott
Abraham zu einem entschiedenen Bruch mit seiner bisherigen Lebensumgebung aufforderte —
sowohl geografisch, indem er sein Land und seine Verwandtschaft verlassen sollte, als auch
religios, indem er sich vom heidnischen Umfeld trennen musste. Damit wird deutlich, dass
Abrahams Berufung nicht nur ein Ortswechsel war, sondern ein radikaler Schritt des Glaubens
und Gehorsams gegeniiber Gottes Wort. (Rubin, 2016, S. 16)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer, erkldirt zu 1. Mose 12,1-3, dass hier mit dem Ruf Abrahams die
vierte Heilszeit beginnt, die er als ,, Verheisung *“ bezeichnet. Diese Periode der Heilsgeschichte
reicht von Abrahams Berufung bis zur Gesetzgebung am Sinai, bleibt in ihren Zusagen aber
weit tiber diese Zeit hinaus giiltig. Der Bund Gottes mit Abraham bildet das Fundament dieser
Heilszeit und prdgt die gesamte weitere Offenbarungsgeschichte. Immer wieder wird er im 1.
Mose bestdtigt und erweitert, wodurch seine Tragweite und Bestdndigkeit sichtbar werden. Er
umfasst sowohl die personliche Geschichte Abrahams und seiner Nachkommen als auch die

Heilsgeschichte aller Nationen und gipfelt letztlich in Christus.

Erstens verheifit Gott Abraham eine grofie Nation: , Ich will dich zu einer grofsen
Nation machen. *“ Diese Zusage bezieht sich in erster Linie auf Israel, die Nachkommen Jakobs,
denen Gott das Land Kanaan als ewigen Besitz versprach und mit denen er einen ewigen Bund
schloss. Diese Verheifsung ist nicht nur eine zeitlich begrenzte Zusage, sondern wird im Alten
wie im Neuen Testament immer wieder bestdtigt, etwa in 2. Mose 32,13 oder in Romer 9,4.
Zugleich wird Abraham auch als Vater anderer Nationen angekiindigt, was sich insbesondere
in den Linien Ismaels und Esaus erfiillte. Damit erhdlt Abraham eine herausgehobene Stellung

als Stammvater nicht nur Israels, sondern auch anderer Vélker.

Zweitens gibt Gott Abraham vier personliche Verheiffungen. Er soll Vater einer
zahlreichen Nachkommenschaft werden, er soll personlich gesegnet werden — sowohl in

zeitlichen Giitern als auch in geistlichen Segnungen —, sein Name soll grof3 gemacht werden,

Seite 76 von 131



und er soll selbst ein Segen sein. Diese Zusagen fanden konkrete Erfiillung: Abraham empfing
Reichtum, Ansehen und Schutz durch Gott, sein Glaube wurde ihm zur Gerechtigkeit gerechnet,
und bis heute wird er als Vater des Glaubens geehrt. Auch durch seine Nachkommen, Israel,
kam grofser Segen in die Welt, da sie die Triger gottlicher Offenbarung wurden. Die héchste
Erfiillung dieser Zusagen liegt jedoch in Christus, dem verheiffenen Nachkommen, durch den

die ganze Welt Heil empfdngt.

Drittens betreffen die Verheiffungen die Nationen. Wer Abraham segnet, wird von Gott
gesegnet, und wer ihm flucht, wird verflucht. Scofield betont, dass sich dieses Prinzip in der
Geschichte der Vélker immer wieder erfiillt hat und auch in Zukunft noch deutlicher offenbar
werden wird. Die Schriften des Alten Testaments, aber auch die Weltgeschichte selbst, belegen,
dass Vilker, die Israel segneten, Wohlergehen erfuhren, wihrend solche, die es verfolgten,
unter Gericht gerieten. Zudem verheifst Gott: ,,In dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter
der Erde.“ Diese Zusage ist die groffe Evangeliumsverheiffung, die in Christus ihre Erfiillung
findet. Hier zeigt sich die universale Dimension des Bundes, die den Abraham-Bund mit der
urspriinglichen Verheifsung aus 1. Mose 3,15 verbindet und verdeutlicht, dass Gottes Heilsplan

die ganze Menschheit umfasst.

Scofield hebt schlieflich hervor, dass dieser Bund die souverdne Initiative Gottes
offenbart, durch Abraham sowohl sein Programm fiir Israel als auch seinen Plan der Erlosung
in Christus zu verwirklichen. Die endgiiltige Erfiillung hdngt dabei nicht von menschlicher
Treue, sondern allein von Gottes Zusage und Macht ab. In seinen Fufinoten weist Scofield
darauf hin, dass dies biblische Biindnis, eine gottliche Selbstverpflichtung ist, die auch durch
menschliches Versagen nicht aufgehoben werden kann. Der Abraham-Bund steht deshalb im
Gegensatz zum mosaischen Bund, der an Israels Gehorsam gebunden war und dessen
Segnungen nur bei Treue erfahrbar wurden. Wihrend die universalen Biindnisse — Eden, Adam
und Noah — die gesamte Menschheit umfassen, ist der Abraham-Bund in erster Linie mit Israel
geschlossen, entfaltet jedoch heilsgeschichtlich Segnungen fiir die ganze Welt. So zeigt sich,
dass dieser Bund das Herzstiick der Heilsgeschichte bildet und sowohl die nationale Berufung
Israels als auch die universale Verheiffung des Evangeliums in Christus umfasst. (Scofield,
2015, S. 1)

Die siebenfache Verheilung an Abram offenbart Gottes Heilsplan fiir die Volkerwelt. Gott gibt

Abram nicht nur einen Auftrag, sondern verbindet ihn mit einer umfassenden Verheiung: Er wird ihn

zu einer groflen Nation machen, ihn segnen, seinen Namen grofl machen und ihn zum Segen setzen.

Wer ihn segnet, wird gesegnet; wer ihn verflucht, wird verflucht. SchlieBlich gipfelt die Zusage: ,./n

dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter der Erde.” Diese universale Verheilung zeigt, dass

Seite 77 von 131



Gottes Plan mit Abram nicht exklusiv, sondern inklusiv ist — durch ihn sollen alle Vélker Zugang zum
Segen Gottes erhalten. (1. Mose 12,2-3; Galater 3,8; 1. Mose 22,18)

Abrams Gehorsam zeigt echten Glauben — auch wenn das Ziel noch nicht sichtbar ist. Abram
zieht los, wie der HERR ihm gesagt hatte, ohne genau zu wissen, wohin der Weg fiihrt. Die Schrift
betont seine Bereitschaft, sich auf Gottes Wort zu verlassen. Dabei nimmt er Sarai, Lot und alle seine
Habe mit — es ist ein vollstaindiger Aufbruch. Der Glaube Abrams besteht nicht in theologischer
Erkenntnis, sondern im praktischen Gehorsam. Er verldsst das Sichtbare zugunsten des Unsichtbaren.
Sein Glaube wird so zur Vorlage fiir den neutestamentlichen Glauben: Vertrauen auf Gottes Wort,
selbst wenn die VerheiBung noch nicht sichtbar erfiillt ist. (1. Mose 12,4-5; Hebréer 11,8-10; Romer
4,20-21)

Abram baut Altire — sein Glaube fiihrt zu Anbetung und 6ffentlichem Bekenntnis. Nach seiner
Ankunft in Kanaan zieht Abram weiter durch das Land. An bedeutenden Orten wie Sichem und Bethel
errichtet er Altdre und ruft den Namen des HERRN an. Diese Altédre sind Zeichen seiner Anbetung und
seines geistlichen Zeugnisses. Der Glaube bleibt nicht verborgen, sondern wird im Land sichtbar.
Abram erkennt: Die VerheiBung Gottes verlangt eine Antwort — in Lobpreis, im Gebet und im
Bekenntnis vor der Welt. Der Glaube driickt sich nicht nur in Gehorsam, sondern auch in geistlicher
Beziehung aus. (1. Mose 12,6-9; Psalm 116,17; Johannes 4,23-24)

Das Verb ,geben“ betont, dass die Landverheilung Israels allein auf Gottes souverinem
Handeln beruht. Als Gott Abraham in 1. Mose 12,7 das Land Kanaan ,,gib¢“, wird damit ein
Grundmuster der Heilsgeschichte gelegt. Dieses Verb kommt iiber tausendmal in der Bibel vor und
wird besonders héufig fiir die Landzuwendung an Israel gebraucht. Von den Tagen Abrahams iiber die
Besitznahme unter Josua bis hin zur Riickkehr aus der babylonischen Gefangenschaft wird die Gabe
des Landes immer wieder als Gottes Werk hervorgehoben. Damit wird deutlich: Das Land ist kein
menschlicher Verdienst, sondern Gottes Geschenk an sein Volk. Selbst im Dekalog findet sich dieses
Prinzip, wenn langes Leben im Land als gottliche Gabe verheilen wird. Die hiufige Wiederholung
dieses Verbs zeigt, dass Gott selbst der Geber und Garant seiner VerheiBungen ist. In Christus wird
diese Linie vertieft, indem Gott das grofSte Geschenk macht: das ewige Leben, das ebenso
ausschlieBlich aus seiner Hand kommt. (1. Mose 12,7; 5. Mose 30,20; Nehemia 9,35-36; 2. Mose
20,12; Romer 6,23)

Seite 78 von 131



6.1.2. Abrams Umwege in Agypten (12,10-13,4)

Abram begegnet der Hungersnot mit eigenméchtigem Handeln, nicht mit Glauben. Aufgrund
einer Hungersnot zieht Abram nach Agypten — eine Entscheidung, die nicht auf géttliche Weisung
zuriickgeht. Der Text erwdhnt kein Gebet, kein Altar, keine Anweisung Gottes. Damit zeigt sich eine
der ersten geistlichen Priifungen Abrams: Wird er auf Gottes Versorgung vertrauen oder selbst
handeln? Die Hungersnot ist ein Test seines Vertrauens, aber Abram weicht aus. Agypten wird in der
Schrift haufig zum Bild fiir menschliche Sicherheiten und Weltvertrauen. Glauben bedeutet nicht, Not
zu ignorieren, aber sie im Licht gottlicher VerheiBungen zu deuten. (1. Mose 12,10; Jesaja 31,1;
Spriiche 3,5-6)

Die Angst vor Menschen fiihrt Abram zu Kompromiss und Tiduschung. Um sich vor potenzieller
Gefahr in Agypten zu schiitzen, bittet Abram Sarai, sich als seine Schwester auszugeben. Damit weicht
er von der Wahrheit ab und riskiert nicht nur seine Glaubwiirdigkeit, sondern auch Sarais Schutz und
Reinheit. Der Glaube, der zuvor Altére baute, wird nun von Angst {iberlagert. Statt Vertrauen auf Gott
folgt taktisches Verhalten. Der Text zeigt: Gottes Erwihlte sind nicht perfekt — auch geistliche
Menschen fallen, wenn sie sich vom Sichtbaren leiten lassen. (1. Mose 12,11-13; Galater 2,12-13; 2.
Timotheus 1,7)

Gott greift ein, um seine Verheilung trotz menschlichen Versagens zu bewahren. Pharao nimmt
Sarai in sein Haus, doch Gott sendet schwere Plagen — nicht, weil Pharao schuldig wére, sondern um
Sarai zu schiitzen. Gott handelt nicht auf Grundlage von menschlicher Grofe, sondern zur Bewahrung
seines Bundesplanes. Sarai ist Teil der VerheiBBungslinie, daher schiitzt Gott sie aktiv. Der Eingriff
Gottes ist ein Akt souverdner Gnade: Er korrigiert Abrams Fehler, nicht durch Strafe, sondern durch
Rettung. Gottes Plan ist stirker als menschliche Kompromisse. (1. Mose 12,14-17; Psalm 105,14-15;
Romer 11,29)

Matthew Henry, der Puritaner und Bibelausleger, erkldrt zu 1. Mose 12,20, dass Gott sein Volk
oft aus Bedringnissen befreit, in die es sich durch eigene Torheit und Siinde gebracht hat.
Diese Befreiungen geschehen nicht deshalb, weil eine gottliche Verheiffung sie ausdriicklich
zusicherte, sondern allein aus Gottes souverdinem Erbarmen. Henry betont, dass wir, wenn
Gott uns nur nach unseren eigenen Verdiensten behandeln wiirde, ldngst verloren und zugrunde
gegangen wdren. Stattdessen handelt er nach seiner Gnade und nicht nach unserer Schuld,
sodass seine Barmherzigkeit grofser ist als unser Versagen. (Henry, 1706, S. 1, in: Crossway,
2023, 8. 21)

Seite 79 von 131



Abram Kkehrt zuriick an den Ort der Anbetung — ein Zeichen echter Umkehr. Nach der
BloBstellung verlisst Abram Agypten mit Sarai, Lot und groBer Habe. Er kehrt an den Ort zuriick, wo
er frither Altire gebaut und den Namen des HERRN angerufen hatte. Diese Riickkehr ist mehr als
geografisch — sie ist geistlich. Abram sucht den Ausgangspunkt seines Glaubens neu auf. Die Bibel
betont, dass Gott Menschen nicht verwirft, wenn sie versagen, sondern zur Umkehr ruft. Der Weg der
Wiederherstellung fiihrt zuriick zu Anbetung, Demut und Vertrauen. (1. Mose 13,1-4; Offenbarung
2,4-5; Psalm 51,10-12)

6.1.3. Abrams Trennung von Lot und gottliche Verheillung (13,5-18)

Wohlstand fiihrt zur Spannung — Reichtum allein bringt keine Einheit. Abram und Lot besitzen
beide viele Herden, Zelte und Knechte. Der Reichtum, der dulerlich ein Segen ist, fithrt zu Konflikten
unter ihren Hirten. Die Fiille des Besitzes reicht nicht aus, um Harmonie zu sichern. Es fehlt an
geistlicher Einheit, nicht an materiellen Ressourcen. Der Text zeigt, dass Reichtum Priifstein fiir
Charakter und Beziehung sein kann. AuBerer Erfolg bedeutet nicht automatisch geistlichen Fortschritt.
Ohne geistliche Reife wird Segen schnell zur Ursache von Streit. (1. Mose 13,5-7; Spriiche 15,27; 1.
Timotheus 6,9-10)

Abram zeigt geistliche Reife durch Demut und freiwilligen Verzicht. Als Spannungen auftreten,
nimmt Abram nicht sein Recht als Alterer oder VerheiBungstriger in Anspruch, sondern lisst Lot die
Wahl. Er sagt: ,,Lass doch keine Zankerei sein... trenne dich von mir* Diese Haltung zeigt Grofe:
Abram sucht den Frieden, nicht das bessere Land. Er stellt Beziehung tliber Besitz. Wahre geistliche
Reife zeigt sich darin, wenn man bereit ist, auf Vorteile zu verzichten — im Vertrauen darauf, dass
Gottes Verheilung unabhidngig von &duBleren Umstdnden bleibt. (1. Mose 13,8-9; Romer 12,18;
Matthius 5,5)

Lot entscheidet sich nach dem Augenschein und néhert sich Sodom. Lot wihlt das fruchtbare
Jordantal — ,,wie der Garten des HERRN*, doch in der Ndhe von Sodom, einer Stadt voll Bosheit.
Seine Wahl basiert auf duleren Eindriicken, nicht auf geistlichem Abwégen. Der Text kommentiert:
»Die Leute von Sodom waren sehr bose und siindigten schwer gegen den HERRN.“ Lot denkt
pragmatisch, nicht geistlich. Diese Entscheidung wird spiter schwerwiegende Folgen haben.
Geistliche Unterscheidung erkennt, dass nicht alles, was glinzt, von Gott gesegnet ist. (1. Mose
13,10-13; Spriiche 14,12; 2. Petrus 2,7-8)

Seite 80 von 131



Gott erneuert und erweitert seine Verheilung an Abram. Nachdem Lot sich getrennt hat, spricht
Gott erneut zu Abram. Er fordert ihn auf, das Land in alle Himmelsrichtungen zu iiberschauen — es
wird ihm und seinen Nachkommen gegeben. Gott verhei3t ihm eine Nachkommenschaft ,,wie der
Staub der Erde* und fordert ihn auf, das Land zu durchziehen. Die Trennung wird zur Gelegenheit fiir
Vertiefung der Verheiung. Gott handelt nicht auf Grundlage menschlicher Sicherung, sondern auf
Grundlage seiner Zusage. Wer auf ihn vertraut, verliert nichts — er empfiangt mehr. (1. Mose 13,14-17;
Psalm 37,4; Hebréer 11,9-10)

6.1.4. Abrams Rettung Lots und Begegnung mit Melchisedek
(14,1-24)

Abram iibernimmt Verantwortung — Glaube zeigt sich auch im Handeln. Als vier Konige gegen
fiinf Konige Krieg fiihren und Sodom besiegt wird, gerdt Lot in Gefangenschaft. Abram erfahrt davon
und handelt sofort: Er stellt 318 kampferprobte Manner aus seinem Haus auf und verfolgt die Sieger
bis weit in den Norden. Trotz personlicher Gefahr greift er ein, um seinen Neffen zu retten. Der Glaube
Abrams bleibt nicht passiv — er ist bereit, Verantwortung zu iibernehmen. Seine Motivation ist nicht
politisch, sondern familidr und moralisch. Echte Gottesfurcht schlie3t mutiges Handeln fiir andere ein.
(1. Mose 14,1-16; Galater 6,2; Spriiche 24,11)

Abram kimpft, aber er vertraut auf Gottes Fiihrung, nicht auf militirische Stirke. Obwohl
Abram nur {iber eine kleine Streitmacht verfiigt, gelingt ihm mit einer néchtlichen Teilung seiner
Truppe ein strategischer Sieg. Der Text macht deutlich, dass Gott diesen Erfolg schenkt — nicht Taktik
oder Ubermacht. Der Glaubende kann sich in kritischen Momenten auf Gottes Eingreifen verlassen.
Sieg ist nicht das Ergebnis von Zahl oder Kraft, sondern von Gottes souverdnem Handeln. Der Einsatz
Abrams zeigt Mut, aber auch Demut: Er weil}, dass der Sieg nicht aus ihm selbst kommt. (1. Mose
14,15-16; Psalm 33,16-17; 1. Samuel 17,47)

Melchisedek tritt als priesterlicher Konig auf — ein Typus fiir Christus. Nach dem Sieg begegnet
Abram dem Ko&nig von Salem: Melchisedek. Er ist Priester Gottes, des Hochsten, und bringt Brot und
Wein — Zeichen der Versorgung und Gemeinschaft. Er segnet Abram mit einem priesterlichen Segen
und preist Gott als den Geber des Sieges. Abram gibt ihm den Zehnten, was seine geistliche
Unterordnung anerkennt. Melchisedek erscheint ohne Herkunft, ohne Nachkommen - ein

priesterlicher Konig auBlerhalb der levitischen Ordnung. Im Neuen Testament wird er als Vorbild auf

Seite 81 von 131



Christus hin gedeutet, der ewige Konig und Hohepriester in einer Person ist. (1. Mose 14,18-20; Psalm
110,4; Hebraer 7,1-3)

C. L Scofield, der Bibellehrer, erkidrt zu 1. Mose 14,18, dass hier die erste Erwdhnung
Jerusalems in der Bibel vorliegt. Diese friihe Nennung wird durch archdologische Funde
bestdtigt, besonders durch die Tell-el-Amarna-Tafeln aus dem 15. Jahrhundert v. Chr., die in
Agypten entdeckt wurden. Es handelt sich um Keilschrifitafeln, die Briefe zwischen dgyptischen
Pharaonen und kanaandischen Herrschern enthalten und ein klares Bild der politischen und
sozialen Zustinde Kanaans in jener Zeit geben. Sie bestdtigen damit die Darstellungen, die in
1. Mose geschildert werden. Zudem hat die Archdologie gezeigt, dass viele Stidte, die in 1.
Mose erwdhnt werden, tatsdchlich existierten, wihrend manche Stdidte, die erst in spdteren
biblischen Biichern erscheinen, archdologisch auf eine spdtere Griindungszeit datiert werden.

Auf diese Weise untermauern archdologische Funde die historische Zuverldssigkeit des
biblischen Berichts. (Scofield, 2015, S. 1)

Abram gibt Gott allein die Ehre — weltliche Angebote lehnt er entschieden ab. Der Konig von
Sodom bietet Abram an, die Giiter zu behalten, doch Abram lehnt ab. Er sagt: ,,/ch will nicht, dass du
sagst: Ich habe Abram reich gemacht. Damit schiitzt er Gottes Ehre und verweigert sich der
Abhingigkeit von Menschen. Der Glaube Abrams zeigt sich in geistlicher Unabhéngigkeit. Er handelt
nicht nach politischem Nutzen, sondern nach geistlichem Prinzip. Gottes Ehre soll ungeteilt bleiben —
Segen kommt nicht von der Welt, sondern vom HERRN. (1. Mose 14,21-23; Johannes 5,44; 3. Mose
26,12)

Abrams Glaube bleibt geerdet — er sorgt auch fiir seine Verbiindeten. Obwohl Abram fiir sich
selbst keinen Lohn verlangt, bittet er, dass seine Verbiindeten — Aner, Eschol und Mamre — ihren Anteil
bekommen. Glaube ist nicht gleich Gleichgiiltigkeit gegeniiber fairer Vergiitung oder Verantwortung
gegeniiber anderen. Abram ist geistlich entschieden, aber nicht selbstgerecht. Er achtet auf
Gerechtigkeit in seinen Beziehungen und bleibt ein glaubwiirdiges Vorbild auch im Alltagsgeschehen.
Geistliche Haltung und praktische Weisheit gehdren bei ihm zusammen. (1. Mose 14,24; Spriiche 3,27;
Romer 12,17)

Seite 82 von 131



6.1.5. Gottes Bund mit Abram (15,1-21)

Gott begegnet Abrams Angst mit einer personlichen Verheilung. Nach der siegreichen Schlacht
und dem geistlichen Zeugnis gegeniiber dem Konig von Sodom ist Abram dennoch von Furcht erfiillt.
Gott spricht ihm in einer Vision Mut zu: ,,Fiirchte dich nicht, Abram! Ich bin dein Schild und dein sehr
grofler Lohn.*“ Diese Zusage ist personlich, direkt und existenziell. Gott bietet sich selbst als Schutz
und Belohnung an — nicht Reichtum, nicht Sicherheit, sondern seine Gegenwart. Glaube lebt nicht von
Umstdnden, sondern von der VerheiBung Gottes. Angst wird durch Zuspruch und Beziehung
tiberwunden. (1. Mose 15,1; Jesaja 41,10; Psalm 3,3)

Abram ringt mit Gottes Verheilung — Glaube schlieffit Fragen nicht aus. Trotz gottlicher Zusage
bringt Abram seine ehrliche Not vor Gott: ,,Was willst du mir geben, da ich kinderlos dahin gehe?* Er
sieht Elieser von Damaskus als Erben — ein legaler, aber nicht verheiBungsgeméfer Weg. Gott
begegnet Abrams Frage mit einer konkreten Antwort: Nicht Elieser, sondern ein leiblicher Sohn wird
sein Erbe sein. Der Glaube wird hier nicht als Zweifel verurteilt, sondern als Dialog gefordert. Gott
lasst sich auf Abrams Unsicherheit ein und fiihrt ihn zur Gewissheit. (1. Mose 15,2-4; Psalm 62,9;
Lukas 1,18-20)

Abram glaubt Gottes Verheilung — und wird gerecht gesprochen. Gott fithrt Abram hinaus und
lasst ithn die Sterne zdhlen. Die VerheiBung lautet: ,,So zahlreich sollen deine Nachkommen sein.
Daraufhin hei3t es: ,,Und Abram glaubte dem HERRN, und das rechnete er ihm zur Gerechtigkeit.*
Dieser Vers ist grundlegend fiir die biblische Lehre von Rechtfertigung durch Glauben. Abram tut
nichts — er glaubt dem Wort Gottes, und das geniigt. Diese Gerechtsprechung wird im Neuen
Testament mehrfach als Beleg fiir die Errettung aus Glauben ohne Werke zitiert. (1. Mose 15,5-6;
Romer 4,3; Galater 3,6)

Gott bestitigt das Landversprechen durch einen feierlichen Bundesschluss. Auf Abrams erneute
Nachfrage nach dem Besitz des Landes antwortet Gott nicht mit Worten, sondern mit einem feierlichen
Bundesritus. Abram bringt die geforderten Tiere, teilt sie, und wartet — ein tibliches Zeichen fiir einen
Blutbund. Doch anstatt dass beide Partner hindurchgehen, erscheint Gott in der Gestalt eines
rauchenden Ofens und einer Feuerfackel — und zieht allein zwischen den Hélften hindurch. Damit zeigt
Gott: Der Bund ruht allein auf seiner Treue. Abrams Rolle ist nicht Leistung, sondern Empfang. (1.
Mose 15,7-17; Hebraer 6,13-18; Psalm 89,34)

Der Bund umfasst Land, Zeitplan und Volkergrenzen — Gottes Plan ist konkret. Gott kiindigt an,

dass Abrams Nachkommen 400 Jahre in einem fremden Land unterdriickt werden, bevor sie das

Seite 83 von 131



verheiBene Land einnehmen. Zugleich nennt er die geografischen Grenzen: vom Strom Agyptens bis
zum Euphrat. Die Volker, die aktuell im Land wohnen, werden genannt — ihre Zeit ist noch nicht
erfiillt. Diese Prézision zeigt: Gottes Plan ist langfristig, geschichtlich und souverén. Er ist nicht auf
den Moment ausgerichtet, sondern auf die Erfiillung seiner VerheiBung zur festgesetzten Zeit. (1. Mose
15,13-21; 2. Mose 3,7-8; Apostelgeschichte 7,6-7)

C. I Scofield, der Bibellehrer, erklirt zu 1. Mose 15,21, dass die dort aufgezdhlten zehn
Nationen, die im Land Kanaan wohnten, in anderen Bibelstellen in unterschiedlicher Zahl
zusammengefasst erscheinen. So spricht 2. Mose 23,28 nur von drei Volkern, 2. Mose 3,17 von
sechs und Josua 24,11 von sieben Nationen. Auch im Neuen Testament, in Apostelgeschichte
13,19, wird die Zahl sieben verwendet. Diese Unterschiede in der Aufzihlung zeigen, dass es in
der biblischen Darstellung nicht primdr um eine vollstindige ethnologische Liste geht, sondern
um eine symbolische oder reprisentative Zusammenfassung der Volker, die das Land
bewohnten und die Gott vor Israel vertreiben wollte. Damit wird die Vielfalt der heidnischen

Bewohner betont, gleichzeitig aber auch Gottes Macht iiber alle diese Nationen
hervorgehoben. (Scofield, 2015, S. 1)

6.2. Hagar, Ismael und Gottes Verheiflung (16,1-18,15)

6.2.1. Abrams und Sarais Irrweg mit Hagar (16,1-16)

Ungeduld im Glauben fiihrt zu menschlichen Losungen ohne Gottes Auftrag. Sarai bleibt trotz der
VerheiBBung Gottes kinderlos. In ihrer Ungeduld schlédgt sie Abram vor, mit ihrer Magd Hagar ein Kind
zu zeugen — ein damals rechtlich moglicher, aber geistlich fragwiirdiger Schritt. Sarais Vorschlag
entspringt nicht Glauben, sondern Zweifel. Die VerheiBung Gottes wird durch menschliche Mittel zu
erfiillen versucht. Abram willigt ein, ohne Gott zu befragen. Dieser Abschnitt zeigt: Glaube wird auf
die Probe gestellt, wenn Gottes Zeitplan nicht dem eigenen entspricht. Eigenméchtige Losungen
fiihren oft zu Konflikten, nicht zu Frieden. (1. Mose 16,1-3; Spriiche 14,12; Psalm 27,14)

Menschlich gedachte Losungen bringen neue Spannungen und geistliche Unruhe. Kaum ist Hagar
schwanger, beginnt sie, Sarai zu verachten. Sarai reagiert mit Bitterkeit und klagt Abram an. Der

Versuch, Gottes Plan durch eigene Wege zu beschleunigen, fiihrt zu Verletzung, Stolz und Streit. Die

Seite 84 von 131



Beziehungen zerbrechen — zwischen Hagar und Sarai, zwischen Sarai und Abram. Das Ergebnis
menschlicher Selbsthilfe ist Zerriittung, nicht Erfiillung. Gottes VerheiBungen lassen sich nicht

erzwingen, sondern nur empfangen. (1. Mose 16,4-6; Jakobus 3,16; Galater 4,29)

Gott sieht die Verachtete — seine Gnade gilt auch den Ubersehenen. Hagar flieht in die Wiiste, wo
der Engel des HERRN ihr erscheint — die erste Engelserscheinung in der Bibel. Er begegnet ihr
personlich, nennt sie beim Namen, fragt nach ihrer Herkunft und Zukunft. Inmitten ihrer Not offenbart
Gott sich ihr als der ,,Gott, der mich sieht*. Der Text macht deutlich: Gott iibersicht weder die
Verachtete noch die Gefliichtete. Seine Fiirsorge gilt nicht nur dem Verheiflungstriger, sondern auch
der Leidenden. Hagar empféngt eine VerheiBung — Ismael wird grofl werden. (1. Mose 16,7-12; Psalm
139,1-3; Lukas 1,48)

Ismael wird geboren — aber er ist nicht der Erbe der Verheilung. Hagar kehrt auf gottliche
Anweisung zuriick, unterordnet sich Sarai — und bringt Abram einen Sohn: Ismael. Der Name bedeutet
,Gott hort“. Doch trotz dieser Geburt bleibt die zentrale VerheiBung unerfiillt: Ismael ist nicht der
verheiflene Erbe, sondern ein Sohn nach dem Fleisch. Seine Nachkommen werden zahlreich sein, aber
thre Linie steht nicht im Zentrum der Heilsgeschichte. Gottes Gnade handelt an Hagar, aber Gottes
VerheiBung wird auf anderem Weg erfiillt. Ismael steht fiir menschliche Anstrengung, Isaak fiir
gottliche Verheilung. (1. Mose 16,13-16; Galater 4,22-23; Romer 9,6-9)

6.2.2. Gottes Bundeszeichen und Abrams Namensénderung
(17,1-27)

Gott offenbart sich Abram als El Schaddai — der Allmiichtige, der Verheiflungen erfiillt. Als
Abram 99 Jahre alt ist, erscheint thm Gott erneut und stellt sich als ,,El Schaddai®“ vor — der
Allméchtige Gott. Diese Offenbarung geschieht in einer Zeit, in der Abram menschlich betrachtet
keine Hoffnung mehr auf einen leiblichen Sohn mit Sarai haben kann. Gottes Selbstvorstellung betont,
dass seine Macht groBer ist als biologische Grenzen. Er fordert Abram auf, ,,vor mir zu wandeln und
vollkommen zu sein* — ein Ruf zu Vertrauen, Reinheit und Hingabe. Der Bund Gottes ruht auf
gottlicher Kraft, nicht auf menschlichen Voraussetzungen. (1. Mose 17,1-2; Romer 4,19-21; Psalm
91,1)

Charles Hodge, der reformierte Theologe, erklirt in seiner Systematic Theology (Vol. 1) zu 1.
Mose 17,1, dass das Verstindnis von Gottes Allmacht daraus erwdchst, dass wir alle

Begrenzungen von Macht, wie wir sie bei uns Menschen kennen, wegdenken. Wihrend wir nur

Seite 85 von 131



wenig tun konnen und stets auf Mittel angewiesen sind, um Ziele zu erreichen, wirkt Gott allein
durch seinen Willen. Wenn er spricht, geschieht es — wie bei der Schopfung, als er befahl: ,, Es
werde Licht!“, und das Licht entstand. Ebenso wirkte Christus durch sein blofses Wollen, wenn
er Stiirme stillte, Kranke heilte, Blinden die Augen dffnete oder Tote auferweckte. Allmacht
bedeutet also, dass Gott ohne Miihe und ohne Mittel alles vollbringen kann, was er will. Fiir
Hodge ist dies die hochste und zugleich klar biblische Vorstellung von Macht, die die Schrift
durchgehend bezeugt. (Hodge, 1871, Vol. 1, in: Crossway, 2023, S. 27)

Abrams Namensinderung zu Abraham ist Ausdruck gottlicher Bestimmung. Gott dndert Abrams
Namen - von ,.erhabener Vater zu ,Vater vieler Volker. Damit wird seine Identitdt an die
VerheiBung gekniipft. Abraham wird nicht nur Stammvater Israels, sondern Vater vieler Nationen. Die
Namensinderung ist nicht symbolisch, sondern geistlich bedeutsam: Sie zeigt, dass Gott Identitét
verleiht und Zukunft bestimmt. Abrahams Leben erhdlt Richtung und Ziel durch das, was Gott iiber
ihn spricht. Berufung ist nicht abstrakt, sondern konkret im Namen sichtbar. (1. Mose 17,3-5; Jesaja
51,2; Johannes 1,42)

Der ewige Bund umfasst Nachkommenschaft, Land und Beziehung zu Gott. Gott bestitigt, dass
der Bund mit Abraham ,ewig™ ist. Die drei Kernbestandteile werden erneut genannt: zahlreiche
Nachkommen, das Land Kanaan als Besitz, und Gott selbst als ihr Gott. Diese Bundesstruktur
durchzieht die gesamte Heilsgeschichte. Der Bund ist nicht nur ein Versprechen, sondern eine
Selbstbindung Gottes. Es handelt sich nicht um ein zeitlich begrenztes Arrangement, sondern um einen
ewigen Heilsplan, der bis ins messianische Reich hineinreicht. (1. Mose 17,6-8; 2. Mose 6,7-8; Lukas
1,73)

Die Beschneidung wird als sichtbares Bundeszeichen eingefiihrt. Gott ordnet an, dass jeder
mannliche Nachkomme am Fleisch der Vorhaut beschnitten wird — als Zeichen des Bundes. Diese
duBerliche Handlung soll die geistliche Zugehorigkeit sichtbar machen. Die Beschneidung ist nicht
Heilsbedingung, sondern Bundeszeichen. Sie symbolisiert Absonderung, Reinheit und Zugehorigkeit
zu Gottes Volk. Wer sich diesem Zeichen entzieht, wird aus dem Bundesvolk ausgeschlossen. Spater
wird betont, dass die wahre Beschneidung am Herzen geschieht — duferliches Zeichen und innerer
Glaube gehoren zusammen. (1. Mose 17,9-14; 5. Mose 10,16; Romer 2,28-29)

Gott grenzt Ismael ab und verheif3it den Bundessohn durch Sara. Abraham bittet fiir Ismael: ,,4Ach,
dass Ismael mochte leben vor dir!* Doch Gott antwortet, dass die VerheiBung durch einen Sohn

kommen wird, den Sara selbst gebdren wird — Isaak. Damit wird der menschlich-gezeugte Ismael klar

Seite 86 von 131



vom gottlich-verheilenen Isaak unterschieden. Ismael wird gesegnet und zu einem groBlen Volk
werden, aber der Bund wird ausschlieBlich mit Isaak aufgerichtet. Gott handelt nicht nach
menschlicher Logik, sondern nach souverdner Gnadenwahl. Die Linie der Verheilung ist geistlich
bestimmt, nicht biologisch automatisch. (1. Mose 17,15-22; Galater 4,28-31; Romer 9,7-9)

6.2.3. Die Verheiflung fiir Sara und Abrahams Fiirbitte fiir Sodom
(18,1-15)

Gott begegnet Abraham personlich in vertrauter Niahe. Der HERR erscheint Abraham in der Hitze
des Tages bei den Terebinthen von Mamre — in Gestalt dreier Madnner. Abraham eilt ihnen entgegen,
ladt sie ein, wiéscht ihre Fiile und bewirtet sie. Die Szene zeigt tiefe Ehrfurcht, aber auch herzliche
Gastfreundschaft. Gott offenbart sich nicht nur in Visionen, sondern kommt dem Glaubenden in
menschlich verstdndlicher Weise nahe. Die Begegnung betont: Gottes Gemeinschaft ist nicht
distanziert, sondern liebevoll, konkret und beziehungsorientiert. (1. Mose 18,1-8; Hebrder 13,2;
Offenbarung 3,20)

Die Verheilung eines Sohnes wird zeitlich prizise bestiitigt. Einer der Ménner — offenbar der
HERR selbst — kiindigt an, dass Sara ,,um diese Zeit im néchsten Jahr einen Sohn haben wird. Die
gottliche VerheiBung wird nicht nur wiederholt, sondern nun mit einem konkreten Zeitrahmen
versehen. Die Verheifung ist nicht vage, sondern terminiert. Gottes Wort ist zuverldssig und exakt. Die
Ankiindigung stellt Sara in den Mittelpunkt — obwohl sie biologisch langst jenseits der Gebarfahigkeit
ist. Doch Gott begriindet seine Zusage nicht mit Umsténden, sondern mit seiner Allmacht. (1. Mose
18,9-10; Rémer 4,17-21; Lukas 1,37)

Sara lacht ungliubig — Gottes VerheilBung iibersteigt menschliche Logik. Als Sara im Zelt mithort,
lacht sie innerlich {iber die Ankiindigung, dass sie einen Sohn gebdren werde. Sie zweifelt an der
Moglichkeit, dass in threm Alter noch neues Leben entstehen konnte. Der HERR kennt ihre Gedanken
und stellt sie zur Rede: ,,Warum lacht Sara? Sollte dem HERRN etwas unmoglich sein?* Diese
rhetorische Frage ist ein Schliisselvers zur biblischen Gotteserkenntnis. Sie zeigt: Gottes Verheiflung
ist nicht abhédngig von menschlicher Vorstellungskraft. Wo der Glaube an Grenzen st68t, beginnt
Gottes Wirken. (1. Mose 18,11-14; Jeremia 32,17; Markus 10,27)

Gott richtet den Blick auf den Glauben, nicht auf den Moment des Zweifels. Sara leugnet
erschrocken ihr Lachen, doch Gott spricht die Wahrheit aus: ,,Doch, du hast gelacht.* Er verwirft sie

nicht, sondern offenbart ihre innerste Haltung — nicht zur Verurteilung, sondern zur Erneuerung des

Seite 87 von 131



Vertrauens. Spéter wird sie in Hebrder 11 ausdriicklich als Glaubensvorbild genannt, weil sie ,,den fiir
treu hielt, der es verheifsen hatte*. Gottes Gnade liberwindet Zweifel, korrigiert mit Wahrheit und fiihrt
zum Glauben. Der Weg zum Glauben ist oft ein Prozess, nicht ein Moment. (1. Mose 18,15; Hebréer
11,11; Psalm 103,14)

6.3. Gericht iiber Sodom - Rettung Lots (18,16-19,38)

6.3.1. Abrahams Fiirbitte und Gottes Gerechtigkeit (18,16-33)

Gott offenbart Abraham seinen Plan — Beziehung schlieft Offenheit ein. Als die Mianner sich
aufmachen in Richtung Sodom, sagt Gott: ,,Sollte ich vor Abraham verbergen, was ich tun will?*
Damit stellt Gott klar: Wer in Bundesbeziehung mit ithm lebt, erhilt Einblick in seine Pldne. Abraham
ist nicht nur ein passiver Empfianger, sondern ein Vertrauter Gottes. Diese Offenheit griindet nicht in
Abrahams Verdienst, sondern in Gottes souverdaner Entscheidung, ihn zum Werkzeug seines Segens zu
machen. Gottes Kommunikation mit Abraham zeigt die Tiefe geistlicher Beziehung. (1. Mose
18,17-19; Psalm 25,14; Johannes 15,15)

Gott kiindigt Gericht iiber Sodom an — seine Gerechtigkeit duldet keine anhaltende Bosheit. Gott
offenbart Abraham, dass der ,,Schrei iiber Sodom und Gomorra“ sehr grof3 ist und ihre Siinde sehr
schwer. Der Ausdruck ,,Schrei* deutet auf das Leiden unschuldiger Opfer hin — es ist ein Hilferuf, der
Gottes Eingreifen herausfordert. Das gottliche Gericht ist nicht willkiirlich, sondern Antwort auf
moralische Grenziiberschreitung. Gott kiindigt an, dass er ,,hinabgehen‘ wird, um selbst zu sehen — ein
Bild fiir sorgfaltige Priifung. Seine Gerechtigkeit ist aktiv, priifend und begriindet. (1. Mose 18,20-21;
Klagelieder 3,34-36; Psalm 9,8)

Abraham tritt als Fiirsprecher auf — echter Glaube bringt andere vor Gott. Als Gott das Gericht
ankiindigt, beginnt Abraham mit seiner Fiirbitte. Er fragt: ,,Willst du den Gerechten mit dem Gottlosen
wegraffen? Abraham erkennt Gottes Heiligkeit, aber auch seine Barmherzigkeit. In zehnfacher
Riickfrage bittet er um Verschonung Sodoms, wenn auch nur zehn Gerechte darin sind. Diese Bitte ist

kein Versuch, Gottes Urteil zu dndern, sondern ein Ausdruck des Vertrauens in Gottes Gerechtigkeit.

Seite 88 von 131



Glaube zeigt sich nicht nur im Vertrauen fiir das eigene Leben, sondern auch im Eintreten fiir andere.
(1. Mose 18,22-33; Hesekiel 22,30; 1. Timotheus 2,1)

Gottes Gerechtigkeit unterscheidet zwischen Schuldigen und Gerechten. Abrahams Frage
impliziert: Wird Gott den Gerechten mit dem Gottlosen richten? Gottes Antwort durch seine Geduld in
der Fiirbitte zeigt: Er ist bereit, ein ganzes Gebiet zu verschonen, wenn nur wenige Gerechte darin
sind. Diese Aussage unterstreicht den Charakter Gottes als gerechter Richter, der nicht kollektiv,
sondern differenziert handelt. Gottes Gericht ist nicht blind, sondern unterscheidend. Er sieht das
Einzelne inmitten des Grofen. (1. Mose 18,25-32; Psalm 34,16; 2. Petrus 2,9)

Gottes Geduld ist grofl, doch nicht unbegrenzt — Fiirbitte ersetzt keine Umkehr. Obwohl Gott
bereit ist, Sodom bei Vorhandensein von zehn Gerechten zu verschonen, endet das Gespréach — die Zahl
wird nicht erreicht. Damit zeigt sich: Gottes Geduld ist grol3, aber Umkehr ist ndtig. Fiirbitte ist
kraftvoll, aber sie ersetzt nicht personliche BuBle. Abraham geht zuriick, ohne dass Gott ihm den
genauen Ausgang offenbart. Der Glaubende handelt im Vertrauen, auch wenn die Antwort offenbleibt.
Gottes Wege sind gerecht — auch wenn nicht alle Erklarungen gegeben werden. (1. Mose 18,33; Jesaja
55,8-9; Romer 11,33)

6.3.2. Die Rettung Lots und das Gericht iiber Sodom (19,1-38)

Lot empfingt die Boten Gottes, doch seine Stellung in Sodom ist schwach. Zwei Engel kommen
nach Sodom, und Lot lidt sie in sein Haus ein — &hnlich wie Abraham in Mamre. Er zeigt
Gastfreundschaft und Fiirsorge, besteht darauf, dass sie unter sein Dach kommen. Doch als die Ménner
der Stadt erscheinen und die Fremden missbrauchen wollen, zeigt sich Lots Ohnmacht. Er nennt sie
,meine Briider — ein Zeichen seiner zu groBBen Anpassung. Lots Leben in Sodom hat ihn zwar
materiell gesichert, aber geistlich geschwicht. Seine Stellung als Gerechter wird von der Umgebung
kaum anerkannt. (1. Mose 19,1-9; 2. Petrus 2,7-8; Spriiche 14,12)

Die Bosheit Sodoms zeigt sich in kollektiver und radikaler Verdorbenheit. Die gesamte Stadt —
jung und alt — kommt zusammen, um Gewalt gegen die Fremden zu iiben. Die Siinde ist nicht nur
individuell, sondern gesellschaftlich verwurzelt. Es herrscht eine verdrehte Moral: Gerechtigkeit wird
verspottet, Gastrecht wird gebrochen, Gewalt wird normalisiert. Die Blindheit der Manner nach dem
Eingreifen der Engel ist ein Bild fiir geistliche Blindheit. Gottes Gericht liber Sodom ist nicht
iiberzogen, sondern gerecht — die Bosheit ist vollstandig entfaltet. (1. Mose 19,4-11; Jesaja 3,9; Romer
1,26-32)

Seite 89 von 131



Gottes Gnade ruft Lot zur Rettung — er wird fast widerwillig hinausgefiihrt. Die Engel fordern
Lot auf, alle seine Angehorigen zu sammeln — Schwiegers6hne, Tochter, Frau. Doch seine Warnung
wird verspottet. Als der Morgen anbricht, zogert Lot, und die Engel ,,ergreifen ihn, seine Frau und
seine Tochter bei der Hand“. Diese Rettung ist reine Gnade — nicht Lots geistliche Stirke. Gottes
Erbarmen handelt, auch wenn der Gerechte schwach ist. Lot wird nicht wegen seines Verdienstes

gerettet, sondern wegen Gottes Barmherzigkeit. (1. Mose 19,12-16; Judas 1,23; Titus 3,5)

Die Zerstorung Sodoms ist total — doch sie erfolgt unter gottlicher Kontrolle. Gott 14sst Schwefel
und Feuer vom Himmel regnen und vernichtet Sodom und die umliegenden Stiddte. Der Text betont:
,Gott gedachte an Abraham® — und rettete darum Lot. Das Gericht ist vollstindig, aber nicht
chaotisch. Gott richtet nach Maf3stab und Erinnerung an seine Verheilungen. Die Stiddte der Ebene
werden zum bleibenden Zeichen fiir Gottes Gericht iiber kollektive Rebellion. Doch der Fokus bleibt
nicht auf der Zerstérung, sondern auf Gottes Treue. (1. Mose 19,17-29; 5. Mose 29,22-23; Lukas
17,28-32)

C. I Scofield, der Bibellehrer, erkldrt zu 1. Mose 19,28, dass die Stddte Sodom und Gomorra
bis heute nicht eindeutig durch archdologische Funde oder geologische Hinweise lokalisiert
werden konnten. Verschiedene Orte wurden vorgeschlagen, darunter auch das Gebiet unterhalb
des heutigen Toten Meeres. In Bab ed-Dhra im heutigen Jordanien wurde ein grofles
Graberfeld mit etwa 20.000 Grdbern entdeckt, das auf eine sehr alte und dauerhafte
Besiedlung hinweist. Dennoch konnte keiner der vorgeschlagenen Orte sicher mit der
biblischen Chronologie in Ubereinstimmung gebracht werden. Zudem bleibt die grundsdtzliche
Frage offen, ob nach der umfassenden Vernichtung durch Gott tiberhaupt archdologische

Uberreste zu erwarten wiren und, wenn ja, in welcher Form sie erhalten sein kénnten.
(Scofield, 2015, S. 1)

Lots Frau wird zum warnenden Beispiel fiir Halbherzigkeit. Trotz klarer Anweisung blickt Lots
Frau zuriick — und wird zur Salzsdule. Ihr Riickblick steht symbolisch fiir ein geteiltes Herz: dulerlich
auf dem Weg der Rettung, innerlich noch mit Sodom verbunden. Jesus greift sie spiter als warnendes
Beispiel auf. Die Rettung verlangt vollstindige Umkehr — nicht nur duBerlich, sondern im Herzen. Wer
Gott folgt, darf nicht an der alten Welt hangen. (1. Mose 19,26; Lukas 17,32; Hebréer 10,38-39)

Seite 90 von 131



Lots Nachkommen stammen aus einem fragwiirdigen Ursprung, doch Gott handelt souverin.
Nachdem Lot sich in eine Hohle zuriickgezogen hat, fiirchten seine Tochter das Aussterben der
Familie. Sie betrunken ihren Vater und schlafen mit ihm — ohne sein Wissen. Aus diesen Verbindungen
entstehen Moab und Ammon. Obwohl die Umsténde siindhaft sind, lasst Gott spéater dennoch Gnade
daraus erwachsen: Aus Moab wird Ruth geboren, eine Vorfahrin Davids — und somit des Messias.
Gottes souverdne Gnade kann selbst menschliches Versagen in seinen Heilsplan einfiigen. (1. Mose
19,30-38; Ruth 4,13-17; Matthéus 1,5)

6.4. Erfullung der Verheillung - Isaak wird geboren (20,1-21,34)

6.4.1. Abrahams erneuter Fall mit Abimelech (20,1-18)

Abraham wiederholt seinen alten Fehler — menschliche Schwiche bleibt Realitit im
Glaubensleben. Abraham zieht nach Gerar und stellt erneut Sarai als seine Schwester vor. Damit
wiederholt er dieselbe Strategie wie in Agypten. Diese Wiederholung zeigt, dass Glaubende trotz
fritherer Erfahrungen immer wieder mit denselben Schwichen kdmpfen. Abraham handelt nicht aus
Glauben, sondern aus Angst vor dem Tod. Obwohl er Triger gottlicher VerheiBungen ist, versucht er,
sein Leben mit menschlicher Klugheit zu sichern. Der Text beschreibt ehrlich, dass geistliche Reife
nicht bedeutet, frei von Fehlern zu sein. (1. Mose 12; 20,1-2; Romer 7,18-19; Galater 2,11-14)

Gott schiitzt Sarai trotz Abrahams Versagen — seine Verheilung ist unantastbar. Abimelech
nimmt Sarai in seinen Palast, doch Gott greift unmittelbar ein: Er erscheint Abimelech im Traum und
warnt ihn mit deutlichen Worten. Damit wird deutlich, dass die VerheiBung des kommenden Sohnes —
durch Sarai — unter gottlichem Schutz steht. Gott greift souverdn ein, um seinen Plan nicht durch
menschliches Versagen gefdhrden zu lassen. Sarai ist kein Spielball menschlicher Politik, sondern Teil
eines heiligen Plans. Gottes Eingreifen offenbart seine Treue, selbst wenn der Glaubende versagt. (1.
Mose 20,3-7; Psalm 105,14-15; 2. Timotheus 2,13)

Abimelech zeigt mehr Integritit als Abraham — Gott schiitzt auch durch Auflenstehende.
Abimelech rechtfertigt sich vor Gott mit reinem Gewissen — er wusste nichts von der wahren
Beziehung. Gott bestitigt seine Unwissenheit, betont jedoch, dass sein Eingreifen die Ursache war,
dass nichts Schlimmeres geschah. Diese Szene macht deutlich, dass Gottes Gnade nicht nur auf

Glaubige beschrinkt ist — er wirkt auch im Leben von AuBenstehenden zur Bewahrung seiner Ziele.

Seite 91 von 131



Der moralische Kontrast zwischen Abimelech und Abraham ist auffillig — doch Gott verwirft Abraham
nicht, sondern handelt durch ihn weiter. (1. Mose 20,4-7; Spriiche 21,1; 1. Mose 12,17-20)

Johannes Chrysostomos, der Kirchenvater, erkldrt in seinen Homilien zu 1. Mose (45,16) zu 1.
Mose 20,9, dass die Gerechtigkeit Abrahams an der verdnderten Haltung Abimelechs deutlich
wird. Zuvor wurde Abraham wie ein Fremder und Heimatloser behandelt, beinahe wie jemand
ohne Bedeutung oder Ansehen. Doch nun wird er mit grofiem Respekt vor den Konig gebracht
und in offentlicher Weise geehrt. Chrysostomos hebt hervor, dass Gottes Wirken oft darin
sichtbar wird, dass die Gerechten, die zundchst verachtet erscheinen, schliefflich in Ehren
erhoben werden und selbst Kénigen gegeniiber Gewicht haben. (Chrysostom, ca. 400, in: Bell,
2019, S. 30)

Abraham wird wiederhergestellt und Sarai unversehrt zuriickgegeben — Gottes Gnade bleibt
wirksam. Abimelech gibt Sarai zuriick, gibt Abraham Geschenke und bittet ihn sogar, fiir ihn zu beten.
Gott heilt Abimelech und sein Haus von Unfruchtbarkeit. Abraham wird wieder in seine geistliche
Rolle als Fiirbitter eingesetzt, obwohl er kurz zuvor versagt hatte. Dies zeigt: Gott handelt nicht
aufgrund von Perfektion, sondern durch Berufung. Wiederherstellung ist moglich — nicht durch
Verdienst, sondern durch Gnade. Sarai bleibt bewahrt, und der Weg fiir die Erfiillung der Verheiflung
bleibt offen. (1. Mose 20,14-18; Rémer 11,29; 1. Johannes 1,9)

6.4.2. Geburt Isaaks und Gottes Treue (21,1-21)

Gott erfiillt seine Verheilung zur festgesetzten Zeit — seine Zusagen sind unwiderruflich. ,,Der
HERR suchte Sara heim* — diese Formulierung zeigt, dass Gott aktiv eingreift und sein Wort umsetzt.
Sara wird schwanger und gebiert Abraham einen Sohn zur bestimmten Zeit, wie Gott es mehrfach
angekiindigt hatte. Die Geburt Isaaks ist kein biologisches Wunder allein, sondern ein Beweis
gottlicher Treue. Der Glaube Abrahams findet nun sichtbare Bestitigung. Gottes Wort erweist sich als
zuverléssig, auch wenn es menschlich unméglich erscheint. (1. Mose 21,1-2; Romer 4,20-21; Hebraer
10,23)

Die Namensgebung und Beschneidung Isaaks sind Ausdruck des Glaubensgehorsams. Abraham
nennt seinen Sohn ,,Isaak, was ,,Er wird lachen® bedeutet — ein Hinweis auf das frithere Lachen Saras
und die nun verwandelte Freude. Am achten Tag wird Isaak beschnitten, gemél Gottes Befehl. Die

Beschneidung ist Zeichen des Bundes und Ausdruck von Abrahams Gehorsam. Die Einhaltung dieses

Seite 92 von 131



Gebots zeigt, dass Abraham gelernt hat, Gottes Anweisungen treu umzusetzen — selbst in scheinbar
kleinen Dingen. Glaube zeigt sich in Taten, nicht nur in Bekenntnissen. (1. Mose 21,3-5; 1. Mose
17,12; Romer 4,11)

Saras Freude bekennt offentlich: Gott hat mein Lachen verwandelt. Saras Reaktion ist von
Staunen und Dank erfiillt: ,,Gott hat mir ein Lachen bereitet; jeder, der es hort, wird mit mir lachen.*
Die vormals ungldubige, zweifelnde Sara bekennt nun 6ffentlich Gottes Eingreifen. Aus Zweifel wird
Freude, aus Verzagtheit wird Anbetung. Gott wird nicht nur im Verborgenen geehrt, sondern inmitten
der Menschen gepriesen. Dieses Zeugnis macht deutlich: Gottes Handeln will verkiindet werden —
auch durch Schwache. (1. Mose 21,6-7; Psalm 126,1-3; Lukas 1,46-49)

Ismaels Spott iiber Isaak offenbart den Gegensatz zwischen Fleisch und Verheiflung. Als Isaak
entwohnt wird, feiert Abraham ein Fest. Doch Ismael, der Sohn der Magd Hagar, verspottet Isaak. Sara
erkennt die geistliche Gefahr und fordert seine Entlassung. Diese Begebenheit wird im Neuen
Testament aufgegriffen als Sinnbild fiir den Konflikt zwischen Gesetz (Ismael) und VerheiBung
(Isaak). Ismael wird nicht verworfen, aber von der Bundeslinie getrennt. Gottes Plan ist klar: Der Erbe
kommt nicht durch menschliche Anstrengung, sondern durch gottliche Gnade. (1. Mose 21,8-10;
Galater 4,22-30; Johannes 1,13)

Gott sorgt fiir Hagar und Ismael — seine Gnade reicht auch iiber die Bundeslinie hinaus.
Abraham ist betriibt iiber Saras Forderung, doch Gott bestétigt ihr Wort: ,,/n Isaak soll dir ein Same
genannt werden.* Dennoch verspricht er, auch aus Ismael ein Volk zu machen. Hagar irrt mit dem
Jungen in der Wiiste, bis ihr das Wasser ausgeht. In ihrer Verzweiflung hort Gott ihr Weinen — wie
beim ersten Mal. Ein Engel zeigt ihr einen Brunnen, und Ismael wird bewahrt. Gottes Gnade gilt nicht
nur den Erwihlten, sondern auch den AusgestoBenen. Er vergisst niemanden, der unter seinem Blick
steht. (1. Mose 21,11-21; 1. Mose 16,13; Matthdus 5,45)

6.4.3. Abrahams Bund mit Abimelech (21,22-34)

Abrahams Leben wird als gottgesegnet erkannt — Glaube wirkt auch nach aufien. Abimelech und
sein Heerflihrer Pichol kommen zu Abraham und sagen: ,,Gott ist mit dir in allem, was du tust.* Diese
Aussage zeigt, dass Abrahams Lebenswandel und Gottes Segen auch fiir AuBenstehende sichtbar sind.
Seine Gottesfurcht, seine Integritdt und die Erfiillung gottlicher VerheiBungen hinterlassen Spuren. Der

Glaube wirkt nicht im Verborgenen, sondern strahlt aus. Gottes Gegenwart im Leben eines Glaubigen

Seite 93 von 131



wird auch von der Welt wahrgenommen — manchmal klarer als vom Glaubenden selbst. (1. Mose
21,22-23; Matthdus 5,16; 1. Petrus 2,12)

Abraham handelt aufrichtig und regelt Konflikte mit Weisheit. Als Abimelech ithn auffordert,
einen Eid der Loyalitét zu schworen, willigt Abraham ein — doch er spricht auch einen Missstand an:
Einen von Abimelechs Leuten geraubten Brunnen. Abraham bleibt friedfertig, aber nicht
konfliktscheu. Er klirt die Angelegenheit transparent und setzt sieben Lammer als Zeugnis fiir seinen
Rechtsanspruch. Der Bund von Beerscheba (,,Brunnen des Eides*) entsteht als Zeichen geregelter
Verhéltnisse. Glaube schlieft Gerechtigkeit und Ordnung nicht aus, sondern ein. (1. Mose 21,24-31;
Romer 12,18; Micha 6,8)

Abraham pflanzt einen Baum und ruft den Namen des HERRN an — Gott wird offentlich
verehrt. Am Ende des Kapitels heil}t es: ,,Und Abraham pflanzte eine Tamariske in Beerscheba und
rief dort den Namen des HERRN, des ewigen Gottes, an.“ Der Glaube bleibt nicht nur in Beziechungen
sichtbar, sondern miindet in Anbetung. Das Pflanzen des Baumes ist ein Zeichen der Bestdandigkeit, der
Altar des Gebets ist Ausdruck seines Vertrauens. Abraham bekennt Gott offen — in einer heidnischen

Umgebung. Auch inmitten fremder Kultur hélt er an seinem Gott fest und verehrt ihn treu. (1. Mose
21,32-34; Josua 24,15; Psalm 113,3)

6.5. Die Priifung Abrahams - Opferung Isaaks (22,1-24)

Gott priift Abraham — echter Glaube zeigt sich in Gehorsam, nicht nur in Uberzeugung. Gott
fordert Abraham auf, seinen geliebten Sohn Isaak zu opfern — den Sohn der Verheiung, den er mit
Sara empfangen hatte. Die Formulierung ,.nimm deinen Sohn, deinen einzigen* unterstreicht die
emotionale und geistliche Tiefe dieser Priifung. Abraham wird nicht iiber seine Gefiihle, sondern iiber
seinen Gehorsam gepriift. Der Text beginnt mit: ,,Gott priifte Abraham® — das Ziel ist nicht Zerstérung,
sondern Offenbarung des Glaubens. Echte Treue zeigt sich dann, wenn Gott etwas verlangt, das
menschlich unverstandlich erscheint. (1. Mose 22,1-2; Jakobus 2,21-22; Hebraer 11,17)

Abraham gehorcht ohne Zogern — seine Tat bezeugt volliges Vertrauen auf Gottes Verheiflung.
Am nichsten Morgen steht Abraham friih auf und macht sich mit Isaak auf den Weg. Er sagt zu seinen
Knechten: ,,Wir werden anbeten — und wir werden wieder zu euch zuriickkehren.* Diese Aussage zeigt,

dass er fest daran glaubte, dass Gott Isaak wiederherstellen wiirde — notfalls durch Auferstehung. Der

Seite 94 von 131



Gehorsam ist nicht mechanisch, sondern vom Glauben getragen. Abraham glaubt, dass Gott seine
VerheiBung nicht widerruft — selbst wenn der Weg dorthin durch das scheinbare Ende fiihrt. (1. Mose
22,3-5; Hebrder 11,19; Romer 4,20-21)

Isaak trigt das Holz — ein prophetischer Hinweis auf das Lamm Gottes. [saak fragt seinen Vater:
»Wo ist das Lamm zum Brandopfer?* Abraham antwortet: ,,Gott wird sich selbst ein Lamm zum
Brandopfer ersehen.” Diese Worte enthalten eine doppelte Bedeutung: Sie beziehen sich zunéchst auf
den unmittelbar bevorstehenden Eingriff Gottes, aber sie tragen auch eine prophetische Linie bis zu
Christus. Isaak triagt das Holz auf seinem Riicken — wie spiter Jesus das Kreuz. Der Berg Moriah, auf
dem dieses Opfer stattfinden soll, liegt im Gebiet des spdteren Jerusalems. (1. Mose 22,6-8; Johannes
1,29; 2. Chronik 3,1)

Gott greift im entscheidenden Moment ein — Gehorsam 6ffnet Raum fiir gottliches Eingreifen.
Als Abraham das Messer hebt, ruft der Engel des HERRN vom Himmel: ,,7u dem Knaben nichts!*
Gott bestdtigt, dass Abraham ihn fiirchtet und bereit war, seinen einzigen Sohn nicht zuriickzuhalten.
Im gleichen Moment sieht Abraham einen Widder, der sich im Gestriipp verfangen hat — er opfert ihn
anstelle von Isaak. Dies ist ein Bild fiir die stellvertretende Erlosung. Gott versorgt genau im richtigen
Moment. Er ist der HERR, der sieht — Jehova-Jireh. (1. Mose 22,9-14; Johannes 3,16; Romer 8,32)

Gott erneuert und erweitert seine VerheiBung — Gehorsam wird iiberreich belohnt. Nach
Abrahams Gehorsam schwort Gott bei sich selbst, dass er Abraham segnen und seine Nachkommen
mehren wird ,,wie die Sterne am Himmel*. Der Bund wird nicht neu gegriindet, aber in seiner
Tragweite bestdtigt und erweitert. Die Nachkommen Abrahams sollen Besitz nehmen von den Toren
ihrer Feinde — ein Hinweis auf konigliche Autoritét. In ,,deinem Samen sollen alle Volker der Erde
gesegnet werden — eine klare Linie zum Messias. Gehorsam o6ffnet Segen — nicht als Verdienst,
sondern als gottliche Antwort auf Glaubenstreue. (1. Mose 22,15-19; Galater 3,16; Philipper 2,8-9)

6.6. Saras Tod und Begribnis (23,1-20)

Saras Tod ist ein markanter Einschnitt — der Tod gehort zur Glaubensgeschichte. Sara stirbt im
Alter von 127 Jahren in Kirjat-Arba (Hebron). Sie ist die einzige Frau in der Bibel, deren Alter bei
threm Tod genannt wird — ein Hinweis auf ihre besondere Stellung. Der Text hélt inne: Abraham
beklagt und beweint sie. Thre Lebensgeschichte — von ungldubigem Lachen zur Glaubensmutter —

endet nicht in der Verborgenheit, sondern im Licht der VerheiBung. Der Tod wird nicht ausgeblendet,

Seite 95 von 131



sondern mit Wiirde behandelt. Er ist Teil des Lebenswandels mit Gott, kein Widerspruch zur
VerheiBung. (1. Mose 23,1-2; Hebrder 11,11-13; Prediger 7,2)

Abraham erwirbt ein Erbbegribnis im verheiflenen Land — ein Akt lebendigen Glaubens.
Abraham bittet um eine Grabstétte, um Sara zu begraben — nicht in Haran oder Ur, sondern im Land
Kanaan. Obwohl er das Land noch nicht besitzt, kauft er von den Hetitern die Hohle Machpela bei
Mamre. Der Kaufvertrag wird offentlich, offiziell und vollstindig dokumentiert. Damit setzt Abraham
ein sichtbares Zeichen des Glaubens: Er glaubt Gottes VerheiBung, dass dieses Land seiner
Nachkommenschaft gehdrt, und handelt danach. Der Besitz des Grabes ist ein Unterpfand der
kiinftigen Erfiillung. (1. Mose 23,3-18; Hebréer 11,9-10; Apostelgeschichte 7,5-6)

Der Glaube an Gottes Verheilung duflert sich in Weitsicht und geistlicher Zielstrebigkeit.
Abraham hétte ein Grab als Geschenk erhalten konnen, doch er besteht darauf, es zu kaufen. Diese
Entscheidung zeigt seine Entschlossenheit, nicht abhéngig zu sein, sondern ein dauerhaftes Zeugnis zu
hinterlassen. Er investiert in das Land der VerheiBung, nicht in Bequemlichkeit. Sein Handeln ist
Ausdruck eines Glaubens, der iiber den Tod hinausblickt. Die Hohle Machpela wird zur Familiengruft
— auch Isaak, Rebekka, Jakob und Lea werden dort spéter beigesetzt. Der Glaube zielt nicht nur auf
das Heute, sondern auf das Kommende. (1. Mose 23,19-20; 1. Mose 49,29-31; Philipper 3,14)

6.7. Isaaks Frau - Rebekka wird gefiihrt (24,1-67)

Abraham handelt vorausschauend und treu zur Bundesverheilung — Isaak soll keine heidnische
Frau heiraten. Abraham erkennt, dass die Wahl von Isaaks Frau entscheidend fiir die Fortfiihrung des
Bundes ist. Er beauftragt seinen Knecht mit einem Eid: Isaak soll keine Frau aus Kanaan nehmen,
sondern eine aus Abrahams Verwandtschaft. Der Glaube achtet auf geistliche Trennung, nicht aus
Stolz, sondern aus Verantwortung. Abraham vertraut darauf, dass ,,der HERR seinen Engel vor dir her
senden wird“. Diese Uberzeugung zeigt: Geistliche Entscheidungen sollen nicht dem Zufall iiberlassen
bleiben, sondern dem souverdnen Wirken Gottes unterstellt sein. (1. Mose 24,1-9; 2. Korinther 6,14;
Spriiche 3,5-6)

Der Knecht Abrahams betet um konkrete Fiihrung — echte Leitung beginnt mit Abhiingigkeit.
Am Brunnen auflerhalb der Stadt Haran bittet der Knecht um ein eindeutiges Zeichen: Die richtige
Frau soll ihm Wasser geben und auch seinen Kamelen zu trinken. Sein Gebet ist klar, konkret und
voller Vertrauen auf Gottes Eingreifen. Diese Haltung zeigt, dass geistliche Entscheidungen im Gebet

vorbereitet werden miissen. Er sucht keine dullere Schonheit oder Position, sondern ein Zeichen von

Seite 96 von 131



Herzensqualitit und goéttlicher Bestdtigung. Gott antwortet auf ein Herz, das abhéngig fragt. (1. Mose
24,10-14; Psalm 37,5; Jakobus 1,5)

Rebekkas Handeln bestitigt Gottes Fithrung — sie handelt mit Freundlichkeit, Mut und
Entschlossenheit. Rebekka erscheint, noch bevor das Gebet beendet ist — ein Zeichen fiir Gottes
schnelles Handeln. Sie tut genau das, worum der Knecht gebeten hatte, und zeigt damit
Gastfreundschaft, Demut und Bereitschaft zur Hilfe. Thre Haltung bestétigt nicht nur das Gebet,
sondern zeigt, dass Gott Herzen vorbereitet. Der Knecht beugt sich anbetend vor dem HERRN. Der
Mensch kann planen, aber Gottes Fithrung ist entscheidend. Rebekka wird durch ihr Verhalten nicht
nur zur Braut [saaks, sondern zum Werkzeug gottlicher Geschichte. (1. Mose 24,15-27; Spriiche 19,14;
Romer 8,28)

Rebekkas Familie erkennt Gottes Handeln — Berufung wird gemeinsam bestitigt. Als der Knecht
Rebekkas Familie von seiner Mission erzihlt, erkennen Laban und Bethuel: ,,Das ist vom HERRN
ausgegangen. IThre Zustimmung zeigt, dass geistliche Berufung auch Raum fiir zwischenmenschliche
Bestétigung braucht. Der Knecht bleibt demiitig, dankbar und zielgerichtet. Er verliert nicht den Blick
fiir das Wesentliche: die Erfiillung des Auftrags. Berufung ist kein bloBes Gefiihl, sondern wird durch
Gottes Wort, Gebet, Umstdnde und die Zustimmung anderer Glaubiger bestitigt. (1. Mose 24,28-51;
Apostelgeschichte 13,2-3; 2. Korinther 13,1)

Rebekka entscheidet sich im Glauben — Isaak empfingt sie mit Liebe und Trost. Trotz der
emotionalen Schwere trennt sich Rebekka von ihrer Familie und folgt dem Knecht — ohne Isaak vorher
gesehen zu haben. Thre Entscheidung ist ein Ausdruck von Vertrauen. Als sie Isaak erblickt, verhiillt sie
sich, und er nimmt sie in sein Zelt. Isaak liebt sie und wird durch sie getrostet nach dem Tod Saras.
Diese Begegnung ist keine romantische Idealgeschichte, sondern ein geistlich gefiihrter Neuanfang.
Sie verbindet Berufung, Vertrauen und Gottes Segen. (1. Mose 24,52-67; Hebréder 11,1; Psalm 32,8)

6.8. Abrahams Tod (25,1-11)

Abraham bleibt bis ins hohe Alter gesegnet — Gottes Gnade trigt durch das ganze Leben.
Abraham heiratet nach Saras Tod Ketura und hat mit ihr mehrere S6hne. Dennoch bleibt Isaak der
alleinige Erbe der VerheiBung. Abraham gibt den S6hnen der Nebenfrauen Geschenke und sendet sie
weg, wihrend Isaak das Zentrum der Bundeslinie bleibt. Diese Unterscheidung zeigt: Gott segnet

breit, aber verheift konkret. Abrahams Lebensende ist gepridgt von Ordnung, Segen und geistlicher

Seite 97 von 131



Klarheit. Die Gnade Gottes endet nicht mit einer Lebensphase — sie begleitet bis zum letzten Atemzug.
(1. Mose 25,1-6; Psalm 92,13-15; Jesaja 46,4)

Abraham stirbt ,,alt und lebenssatt* — ein Ausdruck erfiillten Glaubenslebens. Abraham stirbt im
Alter von 175 Jahren und wird als ,,alt und lebenssatt* beschrieben — eine Formulierung, die nur bei
wenigen Glaubigen vorkommt. Sie driickt aus, dass sein Leben nicht durch dulleren Reichtum, sondern
durch die Erfiillung in Gottes Plan geprigt war. Zufriedenheit entsteht nicht durch Umsténde, sondern
durch Vertrauen auf Gottes Wege. Sein Tod ist kein tragisches Ende, sondern ein vollendeter
Abschluss. Er wird zu seinen Vitern versammelt — ein Hinweis auf Hoffnung iiber den Tod hinaus. (1.
Mose 25,7-8; Hebrder 11,13-16; Psalm 73,24)

Isaak iibernimmt die VerheiBung — Gottes Bundeslinie wird treu weitergefiihrt. Abraham wird
neben Sara in der Hohle Machpela beigesetzt. Nach seinem Tod segnet Gott Isaak — der nun sichtbar in
die Rolle des Bundesempfingers eintritt. [saak wohnt bei Be’er-Lachai-Roi, einem Ort, der mit Hagar
und Ismael verbunden ist — ein Hinweis auf Gottes umfassende Fiirsorge. Die Kontinuitdt der
VerheiBBung zeigt sich nicht im Menschen, sondern in Gottes Treue. Der Glaube wird weitergegeben —
nicht nur in Worten, sondern im Segen und Leben. (1. Mose 25,9-11; 1. Mose 17,19; Romer 9,7-8)

Seite 98 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 11.27-25.11)

Zusammenfassung:

Die Geschichte Abrahams beginnt mit Gottes souverdner Berufung aus einer heidnischen Umgebung.
Gott fordert Abraham auf, sein Land und seine Verwandtschaft zu verlassen, um ihm ein neues Land
zu zeigen. Mit dieser Berufung verbindet Gott eine dreifache Verheilung: Nachkommen, Land und
Segen fiir alle Volker. Abraham gehorcht, obwohl er die Erfiillung nicht sofort sieht. Auf seinem Weg
erlebt er Glaubenspriifungen, Umwege und Gottes Eingreifen. Trotz menschlicher Schwéche — wie im
Fall der Agyptenreise oder Hagar — bleibt Gott seinen Zusagen treu. Die Erneuerung des Bundes, die
Beschneidung als Bundeszeichen und die konkrete Ankiindigung Isaaks Geburt zeigen Gottes Geduld
und Gnade. Besonders die Opferung Isaaks offenbart den Glaubensgehorsam Abrahams und dient als
Bild fiir das stellvertretende Opfer. Die Geschichte endet mit Abrahams letzter Lebensphase: dem Tod
Saras, dem Erwerb eines Grabfeldes und der Versorgung Isaaks mit einer Frau. Abrahams Leben wird
als Glaubensvorbild dargestellt, das den Weg der Rechtfertigung durch Glauben markiert und den

Rahmen fiir die weitere Heilsgeschichte bildet.

Anwendungen:

Glaube bedeutet Gehorsam ohne vollstindiges Verstehen. Abraham verldsst seine Heimat, ohne das
Ziel zu kennen — auf Gottes Wort hin allein. Vertrauen zeigt sich nicht im Wissen, sondern im Gehen.

Geistliches Wachstum geschieht auf dem Weg des Gehorsams, nicht in der Sicherheit der Kontrolle.

Gottes VerheiBungen stehen iiber menschlicher Schwiche. Abraham erlebt Riickschlige, Zweifel
und eigene Fehler, doch Gottes Plan bleibt bestehen. Der Bund héngt nicht an Leistung, sondern an

gottlicher Treue. Das zeigt, dass Gnade stirker ist als Versagen.

Gott priift den Glauben, um ihn zu festigen — nicht um ihn zu zerstéren. Die Opferung Isaaks war
keine Willkiir, sondern eine Priifung mit geistlicher Tiefe. Abraham lernt, dass Gott selbst fiir das
Opfer sorgt. Solche Priifungen offenbaren die Ernsthaftigkeit des Glaubens und fiihren zur Vertiefung
der Gottesbeziehung.

Seite 99 von 131



7. Isaak - Der verheiflene Sohn (25,12-28,9)

7.1. Ismaels Nachkommen (25,12-18)

Gott erfiillt auch seine Verheilung an Ismael — seine Nachkommen werden zu einem grofien
Volk. Der Text nennt zwolf Sohne Ismaels — Fiirsten iiber eigene Stimme —, genau wie Gott es in 1.
Mose 17,20 angekiindigt hatte. Die Liste zeigt: Auch wenn Ismael nicht der Sohn der VerheiBBung ist,
bleibt Gottes Zusage an Hagar bestehen. Ismaels Nachkommen bilden eigenstdndige Volker und leben
ostlich von Agypten bis nach Assur. Gottes Treue gilt nicht nur der Bundeslinie, sondern auch denen,
die auBlerhalb stehen. Seine Zusagen werden zuverldssig erfiillt — in Gericht und Gnade. (1. Mose
25,12-16; 1. Mose 17,20; Psalm 145,13)

Ismaels Tod markiert das Ende einer Nebenlinie — die Heilsgeschichte verliuft iiber Isaak. Ismael
stirbt im Alter von 137 Jahren, und seine Nachkommen leben ,,im Angesicht aller ihrer Briider — wie
Gott es vorausgesagt hatte. Doch obwohl ihre Existenz gesichert ist, treten sie aus dem Zentrum der
biblischen Geschichte heraus. Die VerheiBungslinie fiihrt nicht iiber Ismael, sondern iiber Isaak. Gottes
Plan ist nicht universalistisch, sondern zielgerichtet. Die Erwdhlung Isaaks hebt Gottes souverdne
Gnadenwahl hervor, ohne Ismael zu vernachlédssigen. (1. Mose 25,17-18; 1. Mose 16,12; Galater
4,22-23)

7.2. Jakob und Esau - Zwei Volker im Mutterleib (25,19-34)

Isaaks Ehe mit Rebekka fiihrt zur Fortsetzung der Verheilungslinie. Der Abschnitt beginnt mit
einem Riickblick auf Isaaks Herkunft und seiner Ehe mit Rebekka. Wie bei Sara bleibt auch Rebekka
zunichst unfruchtbar. Isaak betet ausdriicklich zu Gott — und Gott erhort ithn. Die Fortsetzung des
Segens geschieht nicht automatisch, sondern im Glauben und durch Gebet. Gottes VerheiBung braucht
geistliches Vertrauen und géttliches Eingreifen. Kindersegen wird hier nicht als biologischer
Normalfall beschrieben, sondern als Frucht gottlicher Gnade. (1. Mose 25,19-21; Psalm 127,3;
Hebréer 11,11)

Zwei Volker ringen bereits im Mutterleib — Gottes Erwihlung steht iiber menschlicher
Ordnung. Rebekka spiirt ein ungewohnliches Ringen in ihrem Leib und sucht den HERRN. Gottes
Antwort ist prophetisch: ,,Zwei Vélker sind in deinem Leib... der Altere wird dem Jiingeren dienen.*

Diese Aussage zeigt, dass Gottes Wahl nicht der natiirlichen Reihenfolge folgt. Die Erwdhlung liegt

Seite 100 von 131



allein bei ihm — sie ist nicht willkiirlich, aber souverdn. Noch vor der Geburt entscheidet Gott, wie die
Geschichte verlaufen wird. Der Fokus liegt nicht auf menschlichem Verdienst, sondern auf gottlicher
Gnadenwahl. (1. Mose 25,22-23; Romer 9,10-13; Jesaja 55,8-9)

Jakob und Esau stehen fiir zwei geistliche Haltungen — Fleisch gegen Verheiflung. Esau wird als
Erstgeborener geboren, Jakob folgt dicht danach — seine Hand hilt Esaus Ferse. Schon bei der Geburt
wird angedeutet, dass hier ein Kampf um Vorrang besteht. In der weiteren Geschichte verkorpert Esau
den Menschen des Fleisches — impulsiv, irdisch, unbedacht. Jakob hingegen, obwohl keineswegs
fehlerfrei, steht fiir das Interesse an Gottes Segen. Die beiden Briider symbolisieren zwei geistliche
Wege: Eigenwille oder Gottes Weg, Selbstbehauptung oder Gnade. (1. Mose 25,24-26; Hebréer 12,16;
Galater 4,29)

Esaus Geringschitzung des Erstgeburtsrechts offenbart geistliche Kurzsichtigkeit. Als Esau
erschopft vom Feld kommt, verkauft er sein Erstgeburtsrecht fiir ein Linsengericht. Er sagt: ,,Was soll
mir das Erstgeburtsrecht?* Diese Aussage ist nicht nur pragmatisch, sondern offenbart eine tiefe
geistliche Gleichgiiltigkeit. Das Erstgeburtsrecht steht fiir Stellung, Segen und Verheilung — aber Esau
handelt aus dem Moment heraus. Der Text urteilt klar: So verachtete Esau das Erstgeburtsrecht.
Kurzfristige Befriedigung ersetzt ewige Perspektive — ein Merkmal geistlicher Unreife. (1. Mose
25,29-34; Hebréder 12,16-17; Spriiche 23,23)

Jakob sucht den Segen — nicht mit reinen Mitteln, aber mit geistlichem Instinkt. Jakob handelt
listig — er nutzt die Schwiche Esaus aus. Doch hinter diesem Vorgehen steht ein tiefes Verlangen nach
dem Segen. Der Text verurteilt nicht das Ziel, wohl aber das Mittel. Jakob erkennt den Wert des
Erstgeburtsrechts — wenn auch auf menschliche Weise. Im weiteren Verlauf wird Gott ithn formen und
lehren, auf gottliche Weise zu empfangen. Jakob steht am Anfang seiner geistlichen Reise — ein
Mensch mit Ecken, aber mit Sehnsucht nach Gott. (1. Mose 25,31-34; Hosea 12,4-6; Philipper 1,6)

7.3. Isaaks Glaubensreise und Gottes Schutz (26,1-35)

Gott bestiitigt Isaak die VerheiBlungen seines Vaters — der Bund gilt weiter. In einer Hungersnot
zieht Isaak nach Gerar zu Abimelech, dem Konig der Philister. Dort erscheint ihm der HERR und
spricht: ,,Bleibe in diesem Land... ich will dich segnen.* Gott bekriftigt die VerheiBung, die er
Abraham gegeben hatte: Land, Nachkommen und Segen fiir alle Volker. Die Berufung gilt nicht nur

Abraham, sondern wird an Isaak personlich weitergegeben. Glaube ist nicht erblich, aber Gott setzt

Seite 101 von 131



seinen Plan fort — durch individuelle Begegnung, nicht bloBe Tradition. (1. Mose 26,1-5; Psalm
105,9-11; Hebréer 11,9)

Isaak wiederholt Abrahams Fehler — aber Gott bleibt treu. Aus Angst um sein Leben gibt Isaak
seine Frau Rebekka als seine Schwester aus — ein direkter Riickgriff auf Abrahams Verhalten (1. Mose
20). Abimelech erkennt jedoch die Wahrheit und konfrontiert Isaak. Trotz dieser Schwiche greift Gott
nicht mit Gericht ein, sondern schiitzt. Diese Wiederholung zeigt: Auch Glaubenserben haben eigene
Priifungen. Gott bleibt treu, auch wenn der Mensch strauchelt. Seine Geduld mit Isaak ist ein Zeichen
fortgesetzter Gnade. (1. Mose 26,6-11; 2. Timotheus 2,13; Psalm 103,13-14)

Gottes Segen ruht sichtbar auf Isaak — doch Segen ruft auch Neid hervor. Isaak sit im Land und
erhdlt im selben Jahr hundertfiltig zuriick. Der Text betont: ,,Der HERR segnete ihn.* Dieser sichtbare
Erfolg ruft Neid und Ablehnung bei den Philistern hervor — sie verstopfen seine Brunnen und dringen
thn zur Abwanderung. Segen bedeutet nicht immer Akzeptanz, sondern oft auch Widerstand.
Geistlicher Erfolg kann Ablehnung mit sich bringen — doch Isaak reagiert nicht kdmpferisch, sondern
mit Ausweichen und Demut. Er ldsst Gott fiir sich wirken. (1. Mose 26,12-16; Johannes 15,18-20;
Romer 12,21)

Isaak folgt dem Weg des Friedens — und erlebt Gottes Versorgung. Trotz mehrfacher Konflikte
tiber Wasserquellen zieht Isaak weiter, bis er bei Rechobot endlich einen unangefochtenen Brunnen
graben kann. Dort sagt er: ,,Nun hat uns der HERR Raum gemacht.* Isaak sucht nicht Streit, sondern
weicht aus, vertraut auf Gottes Versorgung und lasst sich nicht auf Feindseligkeit ein. Seine Haltung
wird mit Segen belohnt. Die Bereitschaft, zu verzichten, wird zur geistlichen Stirke. Frieden zu
suchen, ist kein Zeichen von Schwiche, sondern von Reife. (1. Mose 26,17-22; Matthédus 5,9; Romer
14,19)

Gott bestiitigt seinen Segen erneut — Isaak antwortet mit Anbetung. In Beerscheba erscheint Gott
Isaak erneut: ,,Fiirchte dich nicht, ich bin mit dir.*“ Isaak baut dort einen Altar, ruft den Namen des
HERRN an und ldsst ein Zelt aufschlagen. Die geistliche Entwicklung Isaaks wird sichtbar: aus dem
Nachfolger wird ein eigenstindig Glaubender. Er griindet sein Leben auf Gottes Zusage, nicht auf
Besitz oder Position. Die Brunnen werden gedffnet, der Bund mit Abimelech erneuert — und Isaaks
Geschichte wird zu einer Geschichte des Glaubens. (1. Mose 26,23-33; Jesaja 26,3; 1. Petrus 2,5)

Seite 102 von 131



7.4. Der Segen an Jakob - Betrug und Berufung (27,1-28,9)

Isaak plant, Esau zu segnen — doch er ignoriert Gottes urspriingliche VerheiBung. Als Isaak alt
wird und sein Augenlicht verliert, will er Esau segnen — den Erstgeborenen. Doch Gott hatte bereits
vor der Geburt gesagt: ,,Der Altere wird dem Jiingeren dienen®. Isaak handelt hier nicht aus boser
Absicht, sondern aus menschlicher Vorliebe — Esau ist sein Lieblingssohn. Doch er setzt damit den
Segen iiber Gottes Willen. Der Text zeigt: Selbst geistlich Berufene konnen sich tduschen, wenn sie
sich von Gefiihlen statt von VerheiBungen leiten lassen. (1. Mose 27,1-4; 1. Mose 25,23-28; Spriiche
3,5-6)

Rebekka und Jakob handeln mit List — doch Gottes Plan setzt sich trotzdem durch. Rebekka hort
von Isaaks Vorhaben und greift ein. Sie schmiedet mit Jakob einen Plan, um den Segen fiir ihn zu
sichern — durch Téuschung. Obwohl die Mittel fragwiirdig sind, erfiillt sich Gottes urspriinglicher
Wille: Jakob erhilt den Segen. Gott billigt nicht die Tauschung, aber er ldsst sich davon nicht
aufhalten. Seine Souverinitdt {iberragt menschliche Schwichen. Der Weg ist nicht vorbildlich, aber das
Ziel bleibt gottlich. (1. Mose 27,5-29; Romer 9,10-13; Psalm 33,11)

Der Segen, den Isaak Jakob unwissend ausspricht, hat bleibende Wirkung. I[saak segnet Jakob mit
den Worten: ,,Gott gebe dir vom Tau des Himmels... du sollst Herr iiber deine Briider sein. Dieser
Segen ist nicht nur ein Wunsch, sondern eine prophetische Auswirkung. Als Esau spéter den Betrug
entdeckt, kann Isaak den Segen nicht mehr riickgingig machen. Das zeigt: Worte, die unter gottlicher
Leitung ausgesprochen wurden, entfalten bleibende Realitdt. Der gottliche Segen ist kein beliebiges
Gut, sondern Ausdruck geistlicher Autoritét. (1. Mose 27,27-37; Hebrder 11,20; 4. Mose 23,20)

Esau reagiert mit Bitterkeit und Hass — menschliche Krinkung kann geistliche Trennung
vertiefen. Esau erkennt, dass er durch Jakobs List den Erstgeburtssegen verloren hat. Er bittet zwar
um einen zweiten Segen, doch der geistliche Vorrang ist vergeben. Seine Reaktion ist Trauer, Wut und
Mordgedanke. Der Text macht deutlich: Wer Gottes Gnade verachtet (wie in Kapitel 25), kann sie
nicht nachtrdglich aus menschlicher Reue zuriickfordern. Bitterkeit fiihrt zu Spaltung — es sei denn,
Gott greift durch Verdnderung des Herzens ein. (1. Mose 27,38-41; Hebrder 12,16-17; 1. Johannes
3,12-15)

Jakob wird nach Haran gesandt — Gottes Plan mit ihm beginnt trotz seiner Fehler. Rebekka
erkennt die Gefahr und dréngt Isaak, Jakob nach Haran zu schicken, um eine glédubige Frau zu finden.
Isaak segnet Jakob erneut — diesmal bewusst — und bestdtigt die Linie Abrahams. Jakob bricht auf,

doch nicht aus geistlichem Eifer, sondern wegen Gefahr und Flucht. Trotzdem wird dieser Schritt zum

Seite 103 von 131



Anfang seiner geistlichen Formung. Gottes Erwdhlung wirkt nicht durch perfekte Menschen, sondern
durch seine Gnade. (1. Mose 27,42-28,9; Hosea 12,4-6; Romer 11,29)

Seite 104 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 25.12-28.9)

Zusammenfassung:

Dieser Abschnitt beleuchtet die Generation nach Abraham und zeigt, wie Gottes VerheiBung durch
Isaak weitergefiihrt wird. Zundchst wird Ismaels Nachkommenschaft dokumentiert, wobei die Linie
der VerheilBung klar von der Linie der natiirlichen Nachkommenschaft unterschieden wird. Isaaks Ehe
mit Rebekka steht unter dem Zeichen gottlicher Fithrung, doch ihre Kinderlosigkeit zeigt erneut, dass
Gottes Plan nicht automatisch verldauft. Die Geburt von Esau und Jakob macht deutlich, dass Gottes
Erwihlung nicht auf menschlicher Leistung beruht: ,,Der Altere wird dem Jiingeren dienen. Die
Zwillinge sind in Wesen und Berufung verschieden, was sich besonders in der Geschichte um das
Erstgeburtsrecht zeigt. Jakob handelt berechnend, Esau leichtsinnig — beides offenbart menschliche
Schwiche. Isaak erfahrt in Kapitel 26, wie Gott ihn trotz duBlerer Bedréngnis segnet. Die Parallelen zu
Abrahams Weg zeigen Kontinuitit, aber auch Wiederholungen von Fehlern. Die Erschleichung des
Segens durch Jakob im Kapitel 27 entfaltet die Spannung zwischen gottlicher Souverdnitit und
menschlichem Fehlverhalten. Isaak segnet Jakob und erkennt nachtriglich Gottes Fiigung. Die
Geschichte endet mit dem Bruch zwischen den Briidern und Jakobs Weggang, zugleich aber mit dem

Fortgang der VerheiBung durch den gesegneten Sohn.

Anwendungen:

Gottes Erwihlung folgt seiner Gnade — nicht menschlichen MaBstiben. Jakob wird erwihlt, bevor
er etwas Gutes oder Boses getan hat. Gottes Plan richtet sich nicht nach menschlicher Erwartung.

Erwiahlung ist Ausdruck gottlicher Freiheit und dient letztlich seiner Verherrlichung.

Geistliche Segnungen werden oft geringgeschiitzt, wenn der Blick auf das Sichtbare dominiert.
Esau verachtet das Erstgeburtsrecht zugunsten eines kurzfristigen Vorteils. Wo geistliche Priorititen

dem Irdischen weichen, verliert der Mensch das Wesentliche. Der Text warnt vor geistlicher
Oberflachlichkeit.

Gottes Plan setzt sich auch durch menschliche Schwiiche hindurch durch. Jakob erschleicht sich
den Segen — doch Gott gebraucht selbst fehlerhafte Wege zur Ausfiihrung seines Willens. Das mindert
nicht die Schuld, aber es zeigt Gottes Souverinitdt. Seine Verheilung steht iiber menschlichem

Versagen.

Seite 105 von 131



8. Jakob - Der geformte Gottesmann (28,10-36,43)

8.1. Jakobs Traum und Gottes Zusage (28,10-22)

Jakob ist auf der Flucht — doch Gottes Gnade begegnet ihm in seiner Unruhe. Jakob verldsst
Beerscheba und zieht in Richtung Haran. Er flieht nicht nur vor Esaus Zorn, sondern triagt auch die
Last seines eigenen Betrugs. In dieser Zwischenzeit — ohne Zuhause, ohne klares Ziel — begegnet ihm
Gott. Gerade in der Unsicherheit offenbart sich Gottes Gnade. Der Ort ist unscheinbar, der Zeitpunkt
menschlich ungiinstig, doch genau dort beginnt Gott mit Jakob personlich zu reden. Gottes Wege
beginnen oft nicht im Triumph, sondern im Bruch. (1. Mose 28,10-11; Psalm 139,7-10; 1. Mose
27,41-43)

Der Himmel ist offen — Gott stellt die Verbindung zwischen Himmel und Erde wieder her. Jakob
sieht im Traum eine Leiter, die auf der Erde steht und mit der Spitze bis zum Himmel reicht. Engel
steigen auf und nieder, und oben steht der HERR selbst. Dieses Bild symbolisiert Gottes Offenbarung,
Nédhe und Versorgung. Es zeigt: Der Himmel ist nicht verschlossen — Gott greift aktiv ins
Weltgeschehen ein. Jesus greift dieses Bild spiter auf und wendet es auf sich selbst an — er ist die
wahre Verbindung zwischen Himmel und Erde. (1. Mose 28,12-13; Johannes 1,51; Hebréer 1,14)

Gott erneuert die Verheilung — Jakob wird Triger des Bundes, trotz seines Versagens. Gott
spricht direkt zu Jakob und bekréftigt die VerheiBung Abrahams und Isaaks: Land, zahlreiche
Nachkommen und Segen fiir alle Vilker. Jakob erhilt diese Zusagen nicht wegen seiner Taten, sondern
aus reiner Gnade. Gott verspricht ihm: ,,/ch bin mit dir... ich werde dich nicht verlassen.* Diese Worte
sind voller Trost und tragen Jakob in seiner Unsicherheit. Der Bund ruht nicht auf Leistung, sondern
auf Gottes Treue. (1. Mose 28,13-15; Romer 9,11-13; 5. Mose 7,6-8)

Jakob erkennt Gottes Gegenwart — und beginnt seine personliche Glaubensantwort. Am Morgen
erwacht Jakob erschrocken: ,,Fiirwahr, der HERR ist an diesem Ort, und ich wusste es nicht.“ Er nennt
den Ort Bethel — ,,Haus Gottes* — und stellt einen Gedenkstein auf. Noch ist Jakobs Glaube tastend: Er
macht ein Geliibde, dass der HERR sein Gott sein soll, wenn er ithn bewahrt. Diese Worte zeigen einen
Anfang, kein vollendetes Vertrauen. Aber Gott beginnt hier, Jakob zu formen — nicht durch Strafe,
sondern durch Offenbarung. (1. Mose 28,16-22; Hosea 12,4-6; Philipper 1,6)

Seite 106 von 131



8.2. Jakobs Dienst bei Laban - Ehe und Nachkommen (29,1-30,43)

8.2.1. Jakobs Ehe mit Lea und Rahel (29,1-30)

Gott fiihrt Jakob an sein Ziel — auch iiber unscheinbare und alltigliche Wege. Jakob kommt nach
Haran und begegnet an einem Brunnen Rahel, der Tochter Labans. Die Szene erinnert an die
Brunnenbegegnung von Abrahams Knecht mit Rebekka. Doch diesmal geschieht keine direkte
gottliche Weisung — Jakob handelt eigenstindig, aber Gottes Hand ist im Hintergrund wirksam. Die
Fithrung geschieht nicht spektakulér, sondern durch Umstdnde, Begegnungen und Beziehungen. Auch
wenn Gott im Text nicht ausdriicklich spricht, ist er gegenwartig. (1. Mose 29,1-14; Psalm 32.,8;
Spriiche 16,9)

Jakob verliebt sich in Rahel — doch Gottes Weg fiihrt nicht durch Romantik allein. Jakob liebt
Rahel von Anfang an und bietet an, sieben Jahre fiir sie zu dienen. Die sieben Jahre erscheinen ithm
wie wenige Tage — ein Ausdruck echter Liebe und Hingabe. Doch diese starke emotionale Bindung
wird nicht automatisch zum Segen. Gottes Geschichte mit Jakob ist nicht romantisch verklart, sondern
realititsnah: tiefe Gefiihle, aber auch Enttduschungen. Liebe allein sichert keine geistliche Reife —
Gottes Formung geschieht auf anderen Wegen. (1. Mose 29,15-20; Hohelied 8,7; Epheser 5,25)

Laban betriigt Jakob — was Jakob gesiit hat, erntet er jetzt. In der Hochzeitsnacht tauscht Laban
Rahel gegen Lea aus — Jakob erkennt es erst am Morgen. Der Betrug Labans spiegelt Jakobs eigenen
Betrug an Isaak und Esau. Was er seinem Vater mit List nahm, wird ihm nun durch List entzogen.
Dieser Moment ist eine Wendung in Jakobs Charakterentwicklung: Er erfihrt, wie schmerzhaft
Téuschung ist. Gott straft nicht, aber er erzieht. Das Prinzip von Saat und Ernte wirkt auch im Leben
der Erwéhlten. (1. Mose 29,21-25; Galater 6,7-8; 1. Mose 27,18-35)

Jakob bleibt, dient weiter — und Gott gebraucht sogar menschliche Intrigen fiir seinen Plan.
Laban bietet Jakob Rahel zusétzlich an, unter der Bedingung, dass er weitere sieben Jahre dient. Jakob
willigt ein. So beginnt eine komplizierte Familienstruktur mit zwei Ehefrauen und kiinftigen
Rivalititen. Dennoch: Durch Lea und Rahel wird das Volk Israel geformt. Gottes Plan lduft nicht
1dealisiert, sondern durch echte Geschichte mit Licht und Schatten. Auch in zerbrochenen Strukturen
wirkt Gottes souverdne Hand. (1. Mose 29,26-30; Romer 8,28; 1. Mose 49,31)

Seite 107 von 131



8.2.2. Jakobs Familie wichst — Gottes Segen trotz menschlicher
Spannungen (29,31-30,43)

Gott sieht das Ungesehene — Lea wird trotz Zuriickweisung zur Mutter vieler Sohne. Lea wird
von Jakob weniger geliebt als Rahel, doch Gott sieht ihr Leid. In seiner Barmherzigkeit 6ffnet er ihren
Mutterleib, wahrend Rahel kinderlos bleibt. Lea gebiert Ruben, Simeon, Levi und Juda — ausgerechnet
sie, die ungeliebte Frau, wird zur Mutter des priesterlichen Stammes Levi und des messianischen
Stammes Juda. Gottes Erwéhlung richtet sich nicht nach menschlicher Zuneigung, sondern nach
seinem gnédigen Blick. Der Herr vergisst niemanden, der im Schatten steht. (1. Mose 29,31-35; Psalm
113,7-9; 1. Samuel 16,7)

Familidre Konkurrenz fithrt zu geistlichem Ringen — Gottes Hand bleibt dennoch wirksam.
Rahel, durch Leas Fruchtbarkeit gekriankt, gibt Jakob ihre Magd Bilha zur Frau, um durch sie Kinder
zu bekommen. Lea antwortet spéter mit derselben Strategie und gibt ihre Magd Silpa. So entsteht ein
Wettstreit um Anerkennung und Einfluss durch Nachkommen. Doch trotz dieser menschlichen
Rivalitdt gebraucht Gott alle zwdlf Sohne als Stamme Israels. Die Geschichte zeigt: Auch aus
unvollkommenen Motiven kann Gottes heiliger Plan hervorgehen. (1. Mose 30,1-13; Romer 9,16;
Jesaja 55,8-9)

Gott 6ffnet auch Rahel den Mutterleib — Joseph wird geboren, der Triger gottlicher Vorsehung.
Gott erhort Rahel und schenkt ihr einen Sohn: Joseph. Sein Name bedeutet ,,Er fiige hinzu* — ein
Ausdruck der Hoffnung auf weiteres Wachstum. Joseph wird spiter eine Schliisselperson in der
Heilsgeschichte. Rahels langes Warten und ihr Ringen finden in Gottes Zeit Erfiillung. Die Geburt
Josephs markiert nicht nur einen familiiren Wendepunkt, sondern die Vorbereitung auf Gottes
souverdnes Handeln durch Rettung, Bewahrung und Versorgung in der Zukunft. (1. Mose 30,22-24;
Psalm 105,17-19; 1. Mose 50,20)

Jakob wird reich — Gottes Segen wirkt trotz Labans Manipulation. Jakob bittet um Entlassung,
doch Laban versucht, ihn durch neue Abmachungen zu binden. Jakob nimmt die weniger vorteilhaften
Tiere als Lohn — doch durch Gottes Segen vermehren sich gerade diese. Obwohl Laban Jakob
mehrfach tibervorteilt, fiihrt Gott Jakobs Herde zu iibernatiirlichem Wachstum. Die gottliche
Versorgung iibertrifft jede menschliche Berechnung. Erfolg ist nicht das Ergebnis von List, sondern
das Geschenk des Segens. (1. Mose 30,25-43; 1. Mose 31,6-9; Spriiche 10,22)

Seite 108 von 131



Gottes Bund beginnt, sich in konkretem Besitz und Einfluss zu zeigen. Jakob, einst ein mittelloser
Fliichtling, wird nun zum wohlhabenden Patriarchen. Seine grofle Familie, seine Herden und sein
wachsender Einfluss bezeugen, dass Gottes VerheiBungen Gestalt annehmen. Was Gott Abraham
verheifen hatte — Nachkommen, Land und Segen — beginnt, sichtbar zu werden. Doch dieser Reichtum
ist nicht Ziel, sondern Mittel: ein Beweis gottlicher Treue. Gottes Plan mit Israel nimmt Form an —
trotz und durch menschliches Ringen. (1. Mose 30,43; 1. Mose 12,2; 5. Mose 8,17-18)

8.3. Riickkehr und Gottes Eingreifen (31,1-33,20)

8.3.1. Jakob flieht mit seiner Familie — Gottes Schutz inmitten der
Trennung (31,1-55)

Jakob erkennt die Verinderung — Gottes Segen ruft auch Widerstand hervor. Jakob bemerkt,
dass sich Labans Haltung verdndert hat: ,,Das Angesicht Labans war gegen mich nicht mehr wie
friiher* Trotz seines aufrichtigen Dienstes begegnet ihm Misstrauen und Neid. Doch gerade dieser
Wandel ist Teil von Gottes Fiihrung — er lidsst Jakob nicht im Wohlstand verharren, sondern ruft ihn zur
Riickkehr. Gottes Segen kann Spannungen hervorrufen, doch sie dienen oft als AnstoB fiir notwendige
Schritte im Glauben. (1. Mose 31,1-3; Johannes 15,19-20; Psalm 121,7-8)

Gott spricht zu Jakob — der Weg der Verheiflung verlangt Gehorsam und Aufbruch. Gott sagt zu
Jakob: ,,Kehre zuriick in das Land deiner Viter... ich will mit dir sein.” Diese Anweisung ist kein
Vorschlag, sondern ein Ruf zur Erfiillung der VerheiBung. Jakob gehorcht, obwohl der Aufbruch mit
Risiken verbunden ist. Er ruft seine Frauen aufs Feld und erklirt die Lage offen. Die Entscheidung zur
Umkehr bedeutet Loslosung von Gewohntem, aber auch neues Vertrauen auf Gottes Gegenwart. (1.
Mose 31,3-16; Hebrider 11,8; 2. Mose 3,12)

Laban verfolgt Jakob — aber Gott selbst setzt die Grenze des Zugriffs. Laban jagt Jakob sieben
Tage lang nach. Doch Gott erscheint ihm im Traum und warnt ihn: ,,Hiite dich, mit Jakob weder Gutes
noch Béses zu reden.” Diese gottliche Grenze schiitzt Jakob vor willkiirlicher Vergeltung. Die
Souverdnitit Gottes zeigt sich darin, dass er nicht nur fiihrt, sondern auch beschiitzt. Selbst in
Bedrohung bleibt der Verheiungstriager unter Gottes Hand. Kein Mensch kann Gottes Plane authalten.
(1. Mose 31,17-29; Spriiche 21,1; Jesaja 54,17)

Seite 109 von 131



Laban konfrontiert Jakob — die verborgenen Gotzen machen geistliche Spannungen sichtbar.
Laban klagt Jakob an, ohne sich der wahren Ursache bewusst zu sein: Rahel hat heimlich die
Hausgotzen gestohlen. Die Goétzen stehen flir alte Bindungen und menschliche Sicherheiten. Rahel
versteckt sie — eine Handlung, die spétere Folgen haben wird. Obwohl Jakob siebzehn Jahre bei Laban
gedient hat, bleibt geistlich gesehen eine Trennung. Gottes Weg fordert klare Trennung von
Gotzendienst und vollstindige Hinwendung zu seiner Fiihrung. (1. Mose 31,30-35; Josua 24,2; 1.
Johannes 5,21)

Ein Bund beendet den Konflikt — Gottes Hand ist iiber der Verséhnung. Am Ende schlieBen Jakob
und Laban einen Bund bei Gal-Ed (Zeugenhiigel). Beide verpflichten sich, einander nicht zu schaden.
Jakob schwort beim ,,Furcht seines Vaters Isaak® — eine bewusste Formulierung, die seine Gottesfurcht
ausdriickt. Der Bund ist du8erlich politisch, geistlich aber ein Ausdruck der Trennung zwischen Gottes
Volk und der Welt. Jakob kehrt zuriick unter dem Schutz eines gottlich gesetzten Rahmens. (1. Mose
31,43-55; Psalm 121,1-2; 2. Korinther 6,17)

8.3.2. Begegnung mit Esau — Versohnung unter Gottes Leitung
(32,1-33,20)

Gott sendet Engel — Jakob wird daran erinnert, dass er nicht allein geht. Auf dem Riickweg ins
verheilene Land begegnen Jakob Engel Gottes. Er nennt den Ort ,,Mahanaim* (,,Doppelheer) — ein
Zeichen, dass Gottes himmlische Heerscharen ihn begleiten. Diese Begegnung ermutigt ihn, aber sie
bereitet ihn auch auf den néchsten entscheidenden Schritt vor: die Versohnung mit Esau. Jakob steht
zwischen Angst und Vertrauen. Die Engel zeigen: Gottes Schutz ist real, auch wenn die Bedrohung
noch bevorsteht. (1. Mose 32,1-3; Psalm 34,8; 2. Konige 6,16-17)

Jakob bereitet sich menschlich vor — und ringt gleichzeitig geistlich im Gebet. Jakob hort, dass
Esau ihm mit 400 Mann entgegenkommt — er fiirchtet sich und handelt: Er teilt sein Lager, plant
Geschenke und organisiert seine Familie. Doch parallel dazu sucht er im Gebet Gottes Hilfe. Seine
Worte zeigen Demut: ,,Ich bin zu gering fiir alle Gnade... rette mich, ich fiirchte mich.* Jakobs Gebet
basiert auf Gottes Verheilung — es ist ehrlich, bittend und hoffend zugleich. Geistlicher Wandel
geschieht oft im Spannungsfeld zwischen Handlung und Abhidngigkeit. (1. Mose 32,4-21; Psalm
50,15; Philipper 4,6)

Seite 110 von 131



Jakob ringt mit Gott — geistliche Identitiit entsteht im Kampf. In der Nacht bleibt Jakob allein
zuriick, und ein Mann ringt mit ihm, bis die Morgenrote anbricht. Es ist der HERR selbst — eine
Erscheinung Gottes. Jakob wird an der Hiifte getroffen, hélt aber fest: ,,Ich lasse dich nicht los, es sei
denn, du segnest mich.* Der HERR dndert seinen Namen in Israel: ,,Gottesstreiter. Diese Begegnung
ist der Wendepunkt: Aus Jakob, dem Listigen, wird Israel, der von Gott Geformte. Geistliche Reife
entsteht nicht im Riickzug, sondern im Ringen mit Gott. (1. Mose 32,22-32; Hosea 12,4-6; 2.
Korinther 12,9-10)

Die Versohnung mit Esau ist ein Geschenk Gottes — echte Umkehr 6ffnet Herzen. Jakob beugt
sich siebenmal vor Esau — aus Demut, nicht aus Angst. Esau aber umarmt ihn, kiisst ihn und weint. Die
Begegnung verlduft ganz anders, als Jakob befiirchtet hatte. Gott hat Esau vorbereitet, genauso wie
Jakob. Diese Szene zeigt: Versohnung ist moglich, wenn Gott Herzen lenkt. Jakob erkennt die Gnade:
»Ich habe dein Angesicht gesehen, wie man das Angesicht Gottes sieht.* Gott, der Ringer, ist auch der
Versohner. (1. Mose 33,1-11; Spriiche 16,7; Matthaus 5,9)

Jakob bekennt Gott 6ffentlich — er errichtet einen Altar im Land der Verheilung. Nachdem er
Esau begegnet ist, zieht Jakob weiter nach Sichem, kauft ein Grundstiick und errichtet einen Altar. Er
nennt ihn ,,El-Elohe-Israel” — ,,Gott, der Gott Israels*. Zum ersten Mal bekennt Jakob Gott unter
seinem neuen Namen. Der Altar markiert einen Wendepunkt: aus dem Fliichtenden ist ein Bekenner
geworden. Der Glaube ist nicht mehr nur privat, sondern 6ffentlich. Der neue Name wird sichtbar in
Handlung, Standort und Anbetung. (1. Mose 33,18-20; Josua 24,1; Psalm 116,17)

8.4. Dina, Sichem und die Vergeltung (34,1-31)

Dinas Vergewaltigung offenbart die Gefahren ungeschiitzter Niihe zur gottlosen Welt. Dina, die
Tochter Leas, geht aus, um ,,die Tochter des Landes zu sehen*. Dort wird sie von Sichem, dem Sohn
des Stadtoberhauptes, gesehen, ergriffen, vergewaltigt — und dann liebt er sie. Der Text schildert die
Tat klar als Schande. Die Verbindung mit der kanaandischen Umwelt wird hier nicht als Integration,
sondern als Gefahr dargestellt. Das geistliche Prinzip lautet: Ndhe zur Welt birgt geistliche und
moralische Risiken, besonders ohne geistliche Wéchter. (1. Mose 34,1-4; Spriiche 4,14-15; 2.
Korinther 6,17)

Jakob reagiert passiv — seine Sohne iibernehmen die Initiative mit falscher Leidenschaft. Jakob
hort von der Tat, aber bleibt still, bis seine S6hne vom Feld zuriickkehren. Diese wiederum sind

»betriibt und sehr zornig® — verstandlich, aber nicht geistlich kontrolliert. Thre Reaktion basiert auf

Seite 111 von 131



Ehre und Vergeltung, nicht auf Gerechtigkeit vor Gott. Die Familie Jakobs zeigt hier einen Mangel an
geistlicher Leitung. Die patriarchale Autoritit Jakobs scheint geschwécht — ein Warnzeichen fiir jede
geistliche Verantwortungstragerschaft, die sich in der Krise zuriickzieht. (1. Mose 34,5-7; Spriiche
29,11; 1. Mose 35,2-3)

Die Beschneidung wird zweckentfremdet — Heiliges wird fiir menschliche Rache missbraucht.
Sichem und sein Vater Hemohr schlagen eine Allianz durch Heirat vor. Die S6hne Jakobs stimmen
scheinbar zu — unter der Bedingung, dass sich alle Mianner beschneiden lassen. Sie benutzen ein
geistliches Zeichen des Bundes fiir einen unheiligen Zweck. Am dritten Tag nach der Beschneidung
erschlagen Simeon und Levi alle Ménner der Stadt. Die Heiligkeit der Beschneidung wird pervertiert —
aus einem Zeichen des Bundes wird ein Werkzeug der Tduschung und Gewalt. (1. Mose 34,8-29; 1.
Mose 17,10-11; Rémer 2,25)

Jakobs Name wird entehrt — geistliche Autoritiit leidet unter ungeziigelter Rache. Jakob reagiert
entsetzt iiber das Vorgehen seiner S6hne: ,,/hr habt mich ins Ungliick gebracht.* Doch er hatte zuvor
keine klare Fiihrung gezeigt. Die S6hne rechtfertigen sich: ,,Sollte man mit unserer Schwester wie mit
einer Hure handeln?* Die Antwort ist menschlich verstindlich, aber geistlich nicht legitim. Der Ruf
Jakobs leidet, sein Zeugnis unter den Volkern ist beschiddigt. Diese Episode zeigt: Gewalt im Namen
der Gerechtigkeit entstellt Gottes Ehre. Nur Gottes Gericht ist vollkommen. (1. Mose 34,30-31; Romer
12,19; Jakobus 1,20)

8.5. Riickkehr nach Bethel und Gottes Bestitigung (35,1-29)

Gott ruft Jakob zur Riickkehr — geistliche Erneuerung beginnt mit Gehorsam. Nach dem
moralischen Einbruch in Sichem spricht Gott zu Jakob: ,,Mache dich auf, zieh hinauf nach Bethel...
und errichte dort einen Altar** Bethel war der Ort von Jakobs erster Gottesbegegnung. Nun ruft Gott
thn zuriick — sowohl geografisch als auch geistlich. Jakob gehorcht und fordert seine Familie auf,
fremde Gotter abzulegen und sich zu reinigen. Er iibernimmt Verantwortung. Geistliche
Wiederherstellung beginnt mit BuB3e, Reinigung und bewusster Neuausrichtung. (1. Mose 28; 35,1-5;
Offenbarung 2,4-5; Josua 24,14)

Gott offenbart sich erneut — der Bund wird mit Jakob ausdriicklich bestitigt. Nachdem Jakob den
Altar in Bethel errichtet hat, erscheint ihm Gott und erneuert die BundesverheiBung: Nachkommen,
Land, ein Volk und Kd&nige sollen aus ihm hervorgehen. Gott wiederholt die Namensénderung: ,,Dein

Name ist Jakob... aber Israel soll dein Name sein.* Diese Bekriftigung zeigt, dass Gott trotz Jakobs

Seite 112 von 131



Fehler zu seiner VerheiBung steht. Der Bund ruht nicht auf menschlicher Perfektion, sondern auf
gottlicher Gnade und Treue. (1. Mose 35,6-15; Psalm 89,30-34; Romer 11,29)

Rahels Tod beim Gebiiren erinnert daran, dass Segen und Schmerz oft nah beieinander liegen.
Rabhel stirbt bei der Geburt ihres zweiten Sohnes. Sie nennt ihn ,,Benoni‘ (,,Sohn meines Schmerzes*),
doch Jakob nennt ihn ,,Benjamin® (,,Sohn der Rechten*). Diese Szene zeigt, wie Leben und Tod, Segen
und Leid im Spannungsfeld gottlicher Fithrung stehen. Benjamin wird zum zwolften Stamm Israels —
sein Name steht fiir Hoffnung trotz Verlust. Gottes Wirken hebt Schmerz nicht immer auf, aber er
durchdringt ihn mit seiner Verheiung. (1. Mose 35,16-20; Johannes 16,20-22; Psalm 30,6)

Rubens Fehltritt beschéidigt seine Erstgeburtsstellung — Siinde hat langfristige Folgen. Ruben, der
Erstgeborene, liegt bei Bilha, der Nebenfrau seines Vaters. Der Text nennt das Ereignis knapp, aber es
hat weitreichende Folgen: Reuben verliert spdter das Erstgeburtsrecht. Diese Begebenheit macht
deutlich, dass geistliche Verantwortung nicht nur empfangen, sondern auch durch Charakter getragen
werden muss. Verborgene Siinde bleibt nicht folgenlos — auch nicht in leitender Stellung. (1. Mose
35,21-22; Galater 6,7; 1. Chronik 5,1-2)

Isaaks Tod markiert das Ende einer Ara — Gottes Verheilung geht iiber Generationen weiter.
Am Ende des Kapitels stirbt Isaak im Alter von 180 Jahren. Jakob und Esau begraben ihn gemeinsam
— ein Zeichen von versohnter Familie trotz unterschiedlicher Wege. Isaaks Leben war gepriagt von
Weitergabe, Glauben und Bestandigkeit. Mit seinem Tod wird deutlich: Gottes VerheiBung ist nicht an
eine Person gebunden, sondern an seine Zusage. Der Glaubensweg geht weiter — nun durch Jakob als
Trager der VerheiBBung. (1. Mose 35,27-29; Hebréder 11,9; 1. Mose 26,24)

8.6. Das Geschlechtsregister Esaus (36,1-43)

Esau wird ein eigenstindiges Volk — Gottes Segen wirkt auch auflerhalb der Bundeslinie. Das
Kapitel listet die Nachkommen Esaus auf, der nun in Seir wohnt und zum Stammvater der Edomiter
wird. Obwohl Esau nicht der Triger der BundesverheiBung ist, empfingt er dennoch Reichtum,
Nachkommen und Herrschaft. Er baut ein eigenes Gebiet auf, unabhingig von Jakob. Diese
Entwicklung zeigt: Gottes Segen beschrinkt sich nicht auf die Erwihlten. Auch die nicht-
bundesméfigen Linien werden von Gottes Vorsehung mitgetragen — allerdings ohne geistlichen
Mittelpunkt. (1. Mose 36,1-19; 1. Mose 17,20; Matthius 5,45)

Seite 113 von 131



Die Linie Edoms entwickelt sich friith zur Konigsstruktur — irdische Macht ersetzt geistliche
Berufung. Im Unterschied zu Israel, das erst spater Konige erhélt, haben die Edomiter bereits vor
Israel eine Konigsfolge. Die Edomiter bauen ihre Identitét frith auf politischer Struktur auf. Doch es
fehlt jede gottliche VerheiBBung, jedes prophetische Reden, jede geistliche Tiefe. Diese Linie zeigt den
Kontrast zwischen duferer Stirke und innerem Ruf. Die Linie Esaus steht fiir Erfolg in der Welt, aber
ohne Anteil am ewigen Heil. (1. Mose 36,31-43; Obadja 1,10-16; Maleachi 1,2-3)

Seite 114 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 28.10-36.43)

Zusammenfassung:

Jakobs Weg ist geprigt von Gottes Fiihrung, aber auch von Umwegen und personlichen
Reifungsprozessen. Auf der Flucht vor Esau begegnet ihm Gott in einem Traum bei Bethel und
erneuert dort die VerheiBung, die schon Abraham und Isaak gegeben wurde. Jakob erkennt, dass Gott
ihn begleitet, auch auflerhalb des Verheilenen Landes. In der Zeit bei Laban wird Jakob sowohl
gesegnet als auch durch viele Spannungen geformt. Seine Ehen mit Lea und Rahel entstehen unter
schwierigen Umstdnden und spiegeln sowohl personliche als auch familidre Konflikte wider. Trotz
menschlicher Intrigen und Ungleichgewichte wéchst Jakobs Familie zur Keimzelle Israels heran.
Durch Gottes Segen nimmt seine Nachkommenschaft deutlich zu. Nach Jahren der Arbeit und
Auseinandersetzung mit Laban kehrt Jakob mit seiner Familie ins Land zuriick — eine Riickkehr, die
unter Gottes Schutz steht. Die Versohnung mit Esau, die Erfahrung von Gottes Bewahrung und die
Riickkehr nach Bethel markieren entscheidende Wendepunkte in Jakobs Leben. Zugleich zeigt die
Episode um Dina und das Verhalten seiner S6hne, dass Jakobs Familie noch geistlich unreif ist.

Trotzdem fiihrt Gott seine VerheiBBungslinie weiter und bestétigt Jakob als Triger des Bundes.

Anwendungen:

Gott begegnet Menschen oft in Zeiten der Unsicherheit. Jakobs Erfahrung bei Bethel geschieht auf
der Flucht — nicht im Erfolg. Gottes VerheiBung ist nicht an duBlere Sicherheit gebunden. Seine

Gegenwart zeigt sich oft gerade in der Fremde und im Bruch.

Personliche Reife entsteht durch Prozesse, nicht durch Abkiirzungen. Jakob wird nicht iiber Nacht
zum Glaubensvorbild, sondern durch Jahre der Herausforderung und Auseinandersetzung geformt.
Gottes Fiihrung schlieft Umwege ein. Geistliches Wachstum entsteht oft durch Spannungen und

Demut.

Gottes Treue iiberdauert familidire Briiche und personliche Fehler. Jakobs Leben und Familie sind
nicht fehlerfrei, aber Gottes VerheiBung bleibt bestehen. Der Segen entfaltet sich trotz innerer Kémpfe

und duBlerer Konflikte. Die Geschichte zeigt, dass Gottes Plan nicht an menschlicher Perfektion héngt.

Seite 115 von 131



9. Josef - Gottes Vorsehung in Priifung und Erh6hung
(37,1-50,26)

9.1. Josefs Traume und Briiderhass (37,1-36)

Josef wird von Jakob bevorzugt — Liebe ohne Weisheit weckt Eifersucht. Josef ist der
Erstgeborene von Rahel und Jakobs Lieblingssohn. Jakob macht ihm ein buntes Gewand — ein Zeichen
besonderer Wertschitzung. Diese Bevorzugung geschieht jedoch offen und ohne weises
Fingerspitzengefiihl gegeniiber den anderen Briidern. Das Ergebnis ist wachsender Neid und Hass. Die
Familie ist zwar Trager der VerheiBung, aber nicht frei von Spannungen. Ungleichgewicht in
Beziehungen kann auch unter Glaubenden geistlichen Schaden anrichten. (1. Mose 37,1-4; Spriiche
18,19; Jakobus 2,1)

Gott gibt Josef prophetische Triume — Berufung beginnt mit Offenbarung, nicht mit Leistung.
Josef traumt zwei Trdume: einmal beugen sich die Garben seiner Briider vor seiner Garbe, dann
verneigen sich Sonne, Mond und Sterne vor ihm. Diese Trdume sind nicht Produkte seines Ehrgeizes,
sondern Offenbarungen Gottes. Doch Josef erzihlt sie offen, vielleicht unbedacht, was den Hass der
Briider weiter verstirkt. Gott beginnt oft mit Berufung, bevor Charakter und Reife voll ausgebildet
sind. Die Berufung steht fest — ihre Formung liegt noch vor dem Berufenen. (1. Mose 37,5-11; Daniel
2,28; Apostelgeschichte 2,17)

Die Briider reagieren mit Hass — Gottes Erwihlung ruft oft Widerstand hervor. Als Josef seine
Briider auf Geheil3 des Vaters besucht, fassen sie den Plan, ihn zu téten. Ruben versucht, ihn zu retten,
doch die Briider werfen Josef in eine Zisterne. Schlieflich wird er auf Judas Vorschlag hin an
ismaelitische Héndler verkauft. Gottes Erwahlung ruft oft Ablehnung hervor — besonders, wenn sie mit
Eifersucht und ungeklirten Beziehungen verbunden ist. Doch selbst Ablehnung kann unter Gottes
Kontrolle stehen. (1. Mose 37,12-28; Johannes 15,18-20; Romer 8,28)

Josef wird verkauft, doch Gott verliert ihn nicht aus den Augen. Josef wird nach Agypten gebracht
und an Potiphar verkauft. Von auflen betrachtet scheint seine Berufung zerbrochen — verraten, verkauft,
fremd. Doch die Bibel zeigt: Der Weg in die Tiefe ist Teil von Gottes Plan zur Erhdhung. Gottes
Vorsehung beginnt oft im Verborgenen, durch Wege, die unverstindlich erscheinen. Der Glaubende
darf wissen: Gott wirkt durch Umwege hindurch. (1. Mose 37,28-36; Psalm 105,17-19; Jesaja 55,8-9)

Seite 116 von 131



Jakob wird getiuscht — was er einst Esau antat, trifft ihn nun selbst. Die Briider tduschen Jakob
mit dem blutgetrankten Gewand Josefs. Jakob glaubt, ein wildes Tier habe ihn zerrissen, und trauert
tief. Die Ironie des Textes ist offensichtlich: Jakob, der seinen Vater einst mit einem Fell tauschte, wird
nun durch ein Tierfell selbst getduscht. Die Prinzipien von Saat und Ernte gelten auch fiir die Triger
der Verheilung. Doch Gottes Gnade bleibt wirksam, auch durch Schmerz und Verlust. (1. Mose
37,29-35; Galater 6,7; 1. Mose 27,18-23)

9.2. Juda und Tamar - Gottes Linie bleibt erhalten (38,1-30)

Juda entfernt sich geistlich — Distanz zum Volk Gottes fiihrt zu moralischem Abstieg. Juda zieht
sich von seinen Briidern zuriick und lebt bei einem Adullamiter. Er heiratet eine Kanaaniterin und
bekommt mit ihr drei S6hne. Diese Entscheidung zeigt eine schrittweise Entfernung von Gottes
Ordnungen: Ehe mit einer Ungldubigen, soziale Anpassung, geistlicher Abstieg. Juda, aus dessen Linie
spéter der Messias kommen soll, lebt hier nach seinen eigenen Maf3stdben. Die Bibel verschweigt nicht
die Schattenseiten geistlicher Fiihrer — gerade um die Grof3e der Gnade sichtbar zu machen. (1. Mose
38,1-5; 1. Mose 24,3; 2. Korinther 6,14)

Gott richtet unheilige Nachkommenschaft — er schreitet auch in der Erwihlung ein. Die beiden
dlteren Sohne Judas, Er und Onan, handeln bose in den Augen Gottes: Er ist gottlos, Onan verweigert
seiner Schwigerin Tamar Nachkommenschaft. Beide sterben durch das Gericht Gottes. Diese klaren
Eingriffe zeigen: Gottes Geduld ist lang, aber nicht unbegrenzt. Erwéhlung ist kein Freibrief zur
Gesetzlosigkeit. Auch unter den Nachkommen Israels gilt: Heiligkeit zéhlt mehr als Herkunft. (1.
Mose 38,6-10; 3. Mose 20,21; Psalm 89,30-32)

Tamar handelt mit Entschlossenheit — Gottes Plan setzt sich trotz menschlichem Versagen durch.
Tamar wird von Juda iiber Jahre hinweg vertrostet und bleibt kinderlos, obwohl sie rechtméBig zur
Familienlinie gehort. Verkleidet als Prostituierte fordert sie Juda zur Verantwortung — mit dem Siegel,
der Schnur und dem Stab als Pfand. Thr Vorgehen ist nicht moralisch vorbildlich, aber von tiefer
Entschlossenheit geprigt, ihren Platz in der VerheiBungslinie einzunehmen. Gott handelt durch ihre
Initiative, nicht weil sie slindlos ist, sondern weil er seinen Plan nicht durch menschliches Versagen
authalten ldsst. (1. Mose 38,11-26; Matthdus 1,3; Jesaja 46,10)

Perez wird geboren — Gottes messianische Linie fiihrt durch Gnade, nicht durch Leistung. Tamar
gebiert Zwillinge: Perez und Serach. Perez wird Stammuvater der Linie, aus der spater Konig David

und schlieBlich Jesus Christus hervorgehen. Die Geburt geschieht auf unerwartetem Weg, durch eine

Seite 117 von 131



verdrehte Familiengeschichte. Doch genau darin wird Gottes souverdne Gnade sichtbar: Der Messias
kommt nicht aus reiner, menschlicher Leistung, sondern durch gottliche Erwéhlung und Erbarmen.
Diese Linie ist Zeugnis dafiir, dass Gottes Plan stirker ist als menschliche Fehler. (1. Mose 38,27-30;
Ruth 4,18-22; Matthaus 1,3-6)

9.3. Josef in Agypten - Gedemiitigt und erhoht (39,1-41,57)

9.3.1. Josef in Potiphars Haus und Gefiangnis (39,1-40,23)

Gott ist mit Josef — selbst in der Fremde bleibt Gottes Gegenwart spiirbar. Josef wird nach
Agypten verkauft und dient im Haus Potiphars, eines dgyptischen Hauptmanns. Trotz seiner #uBeren
Erniedrigung heilit es: ,,Der HERR war mit Josef.* Diese Aussage wiederholt sich mehrfach und
durchzieht den ganzen Abschnitt. Gottes Néhe ist nicht an Ort oder Ansehen gebunden — sie gilt im
Haus der Sklaverei wie im Land der VerheiBung. Josef wird gesegnet und zum Haushalter gemacht,
weil Gottes Hand auf ihm ruht. (1. Mose 39,1-6; Psalm 105,17; Jesaja 41,10)

Josef widersteht der Versuchung — Treue zu Gott zdhlt mehr als Momentgewinn. Potiphars Frau
wirbt tdglich um Josef, doch er lehnt ihre Anndherungen entschieden ab: ,,Wie konnte ich dieses grofie
Ubel tun und gegen Gott siindigen?* Josef erkennt: Siinde betrifft nicht nur Menschen, sondern in
erster Linie Gott. Er bleibt standhaft, obwohl er dadurch in Gefahr gerdt. Diese Szene zeigt:
Gottesfiirchtige Entscheidungen fiihren nicht immer sofort zu Anerkennung, aber sie zeigen geistliche
Reife. (1. Mose 39,7-12; Spriiche 1,10; 1. Korinther 10,13)

Unrecht trifft Josef — doch Gott bleibt mit ihm im Gefingnis. Josef wird durch falsche
Anschuldigung ins Geféngnis geworfen. Potiphars Zorn entlddt sich — und Josef verliert seine Stellung.
Doch auch hier gilt: ,,Der HERR war mit Josef.* Er findet Gunst beim Gefangnisverwalter und wird
wiederum zum Verwalter iiber das Gefangnis erhoben. Die duBBeren Umsténde dndern sich nicht sofort,
aber Gottes Segen bleibt konstant. Der Weg der Tiefe ist oft der Weg der Vorbereitung. (1. Mose
39,13-23; 1. Petrus 2,19-20; Romer 8,28)

Josef dient treu im Verborgenen — Gottes Werk reift im Stillen. Im Gefangnis begegnet Josef dem

Mundschenk und dem Béacker des Pharao. Als sie Trdume haben, erkennt Josef: ,,Die Deutung gehért

Seite 118 von 131



Gott.* Er hort ihnen zu, dient ihnen und deutet ihre Traume korrekt. Josef bleibt treu in kleinen Dingen
— ohne Bitterkeit, ohne Riickzug. Seine Gabe entfaltet sich nicht auf der Biihne, sondern im Geféangnis.
Gott bereitet seinen Erwéhlten nicht durch Ehre, sondern durch Treue im Verborgenen vor. (1. Mose
40,1-19; Lukas 16,10; Spriiche 3,3-4)

Josef wird vergessen — doch Gottes Plan lduft weiter. Der Mundschenk wird, wie Josef gedeutet
hatte, wieder eingesetzt. Josef bittet ihn, an ihn zu denken — doch der Mundschenk vergisst ihn. Diese
scheinbare Verzogerung ist Teil von Gottes Zeitplan. Josef bleibt noch zwei Jahre im Gefdngnis, aber
nicht aus Zufall. Die Geschichte lehrt: Vergessen bei Menschen bedeutet nicht Vergessen bei Gott.
Gottes Timing ist vollkommen, auch wenn es verborgen bleibt. (1. Mose 40,20-23; Prediger 3,11;
Psalm 13,2-6)

9.3.2. Josefs Erhohung durch Gottes Eingreifen (41,1-57)

Gottes Stunde schligt — der Pharao hat Triume, die niemand deuten kann. Zwei Jahre nach der
Begegnung mit Josef traumt der Pharao von sieben fetten und sieben mageren Kiihen, dann von sieben
vollen und sieben diirren Ahren. Die Triume erschrecken ihn, doch keiner seiner Weisen kann sie
deuten. Diese Ohnmacht der dgyptischen Weisheit zeigt die Begrenztheit menschlicher Erkenntnis.
Gott bringt seinen Diener genau in dem Moment in Erinnerung, als menschliche Systeme versagen.
Der Zeitpunkt ist kein Zufall, sondern gottlich festgelegt. (1. Mose 41,1-8; Daniel 2,27-28; Psalm
75,6-8)

Josef wird aus dem Gefingnis geholt — Demut bereitet den Weg zur Erhéhung. Der Mundschenk
erinnert sich an Josef, und dieser wird eilends aus dem Gefangnis geholt. Josef macht sich bereit, wird
dem Pharao vorgestellt — doch er beansprucht keine Ehre: ,,Nicht ich, Gott wird dem Pharao eine
Antwort geben.“ Diese Haltung zeigt seine geistliche Reife. Er steht nicht im Zentrum, sondern
verweist auf Gott. Die tiefen Jahre der Demiitigung haben aus dem trdumenden Jungen einen
gottesfiirchtigen Mann gemacht. (1. Mose 41,9-16; 1. Petrus 5,6; Spriiche 3,34)

Gott offenbart durch Josef seine Weisheit — die Triume deuten auf kommende Not. Josef erklart,
dass die beiden Triume dieselbe Botschaft haben: sieben Jahre Uberfluss werden von sieben Jahren
schwerer Hungersnot gefolgt. Diese Deutung ist prizise, niichtern und strategisch. Josef empfiehlt dem

Pharao, einen weisen Mann einzusetzen, um Vorrite anzulegen. Seine Weisheit ist nicht spekulativ,

Seite 119 von 131



sondern ldsungsorientiert. Gott offenbart nicht nur das Kommende, sondern auch den Weg zur
Vorbereitung. (1. Mose 41,17-36; Amos 3,7; Jakobus 1,5)

Der Pharao erkennt Gottes Geist in Josef — gottliche Weisheit wird 6ffentlich anerkannt. Pharao
sagt: ,,Konnen wir einen Mann finden wie diesen, in dem der Geist Gottes ist?* Er setzt Josef als
Verwalter iiber ganz Agypten ein — zweitmichtigster Mann im Reich. Josef erhiilt den Namen Zafenat-
Paneach (,,Gott spricht, er lebt*) und wird durch Heirat in die Oberschicht eingefiihrt. Die Erhdhung
geschieht nicht durch Eigeninitiative, sondern durch gottliche Erwéhlung und Gunst. Gottes Weisheit
triumphiert im Zentrum einer heidnischen Welt. (1. Mose 41,37-45; Spriiche 21,1; Daniel 2,48)

Josef handelt treu — Gottes Plan der Rettung nimmt konkrete Form an. Josef verwaltet die sieben
fetten Jahre mit Weitsicht: Er sammelt Vorrdte ,,wie Sand am Meer*. Als die Hungersnot beginnt,
offnet er die Speicher fiir die Menschen. Auch aus anderen Lindern kommen sie nach Agypten, um
Brot zu kaufen. Gottes VerheiBung an Abraham — ,,durch dich sollen alle Volker gesegnet werden* —
beginnt, greifbar zu werden. Josef wird zum Werkzeug des Segens in einer hungernden Welt. (1. Mose
41,46-57; 1. Mose 12,3; Psalm 105,20-22)

9.4. Die Bewahrung Israels in der Hungersnot (42,1-47,31)

9.4.1. Die Briider kommen nach Agypten — Priifung und
Wiederherstellung (42,1-45,28)

Gott gebraucht die Hungersnot, um Josef und seine Briider einander niherzubringen. Jakob
sendet seine Sohne nach Agypten, um Getreide zu kaufen — auBer Benjamin. Die Briider begegnen
Josef, erkennen ihn jedoch nicht, wihrend er sie sofort erkennt. Die Hungersnot zwingt sie an den Ort,
wo Gott bereits fiir sie vorgesorgt hat. Diese Begegnung geschieht nicht zufillig: Gott lenkt Geschichte
und Umstdnde, um Beziehungen zu heilen und geistliche Reifung zu ermdglichen. (1. Mose 42,1-8;
Psalm 105,16-17; Spriiche 16,9)

Josef priift das Herz seiner Briider — Wahrheit und Umkehr gehen vor Versohnung. Josef
begegnet seinen Briidern hart, beschuldigt sie als Spione und verlangt, Benjamin zu sehen. Er will

nicht Rache, sondern Gewissheit iiber ihre Reue. Als sie sich iiber ihre Schuld an Josef beklagen, zeigt

Seite 120 von 131



sich ein erster Wandel. Ruben erinnert an seine frithere Warnung. Die Briider erkennen: Gott fiihrt sie
zur Verantwortung. Echte Wiederherstellung beginnt mit Einsicht {iber vergangene Schuld. (1. Mose
42,9-24; 1. Johannes 1,8-9; Hosea 6,1)

Jakob ringt mit dem Verlust — Gottes Wege sind oft verborgen, aber treu. Simeon bleibt in
Agypten zuriick, und die anderen kehren mit Getreide heim. Als Jakob erfihrt, dass Benjamin
mitkommen soll, weigert er sich. Fiir ihn scheint alles gegen ihn zu laufen: Josef tot, Simeon gefangen,
Benjamin gefahrdet. Doch Gottes Plan ist im Hintergrund aktiv. Was menschlich nach Verlust aussieht,
dient in Wahrheit der Rettung. Glauben bedeutet, Gottes Treue auch im Verborgenen zu vertrauen. (1.
Mose 42,25-38; Jesaja 55,8-9; Romer 11,33)

Judah iibernimmt Verantwortung — geistliche Reife zeigt sich in Opferbereitschaft. Beim zweiten
Besuch bietet sich Judah personlich an, fiir Benjamin zu biirgen. Im Gegensatz zur Vergangenheit, wo
er Josef in die Sklaverei verkauft hatte, zeigt er nun Verantwortung und Fiirsorge. Als Benjamin in
Agypten festgehalten wird, bittet Judah eindringlich darum, selbst als Sklave zu bleiben. Diese
Haltung markiert seinen geistlichen Wandel. Umkehr zeigt sich nicht nur in Worten, sondern in
Bereitschaft zur Selbsthingabe. (1. Mose 43,1-44,34; Lukas 15,21; Johannes 15,13)

Josef offenbart sich — Vergebung triumphiert iiber Vergeltung. Josef kann seine Gefiihle nicht
langer zurlickhalten: ,,Ich bin Josef!* Die Briider erschrecken, doch Josef spricht Trost: ,./hr habt mich
zwar verkauft, aber Gott hat mich vor euch hergesandt, um Leben zu erhalten.” Josef sieht Gottes
souverdne Fithrung tiber dem Unrecht. Er vergibt nicht oberflichlich, sondern auf der Grundlage
gottlicher Perspektive. Wahre Versohnung ist moglich, wenn Gottes Wirken {iber menschliches
Versagen gestellt wird. (1. Mose 45,1-28; Romer 8,28; Kolosser 3,13)

9.4.2. Jakob zieht nach Agypten — Gottes Versorgung im Exil (46,1—
47,31)

Gott bestitigt Jakob seinen Weg — die VerheiBung gilt auch im Exil. Bevor Jakob nach Agypten
zieht, bringt er in Beerscheba Opfer dar. Dort erscheint ihm Gott in einer Nachtvision und sagt:
WFiirchte dich nicht, nach Agypten hinabzuziehen.“ Gott verspricht, mit ihm zu gehen, ihn wieder
zuriickzubringen und ihn zu einem groB3en Volk zu machen. Diese Zusage zeigt: Der Weg ins Ausland
ist nicht das Ende der Verheiung, sondern Teil von Gottes Plan. Auch im Exil bleibt Gottes
Gegenwart bei seinem Volk. (1. Mose 46,1-4; Jesaja 41,10; Hebréer 13,5)

Seite 121 von 131



Jakobs Familie wird geziihlt — Gott bewahrt seine Verheilung konkret in Generationen. Der Text
zihlt alle Nachkommen Jakobs, die mit ihm nach Agypten ziehen — insgesamt 70 Personen. Diese Zahl
markiert einen Ubergang: Aus einer Familie wird ein Volk. Die detaillierte Aufzihlung zeigt: Gott
verliert keine seiner VerheiBungstrager aus dem Blick. Jeder Name, jede Linie wird bewahrt. Gottes
Plan ist nicht abstrakt, sondern tief in der Geschichte und in konkreten Menschen verwurzelt. (1. Mose
46,5-27; 2. Mose 1,5-7; Psalm 105,24)

Josef empfingt Jakob mit Ehre — Gottes Treue zeigt sich in familifirer Wiederherstellung. Josef
bereitet seinen Briidern und seinem Vater einen ehrvollen Empfang. Als Jakob Josef endlich sieht, sagt
er: ,Jetzt will ich gerne sterben, nachdem ich dein Angesicht gesehen habe.” Die jahrelange Trennung
endet in tiefer Freude. Gottes Wege fithren oft durch Schmerz, aber sie enden in Wiederherstellung.
Auch in einer fremden Umgebung bleibt der Segen sichtbar — durch Ehre, Einheit und geistliche
Dankbarkeit. (1. Mose 46,28-34; Psalm 30,6; Jesaja 61,7)

Gottes Volk wird im Exil versorgt — geistliche Identitéit bleibt trotz iuflerer Anpassung. Pharao
gibt Jakobs Familie das Land Gosen — fruchtbares Weideland abseits der dgyptischen Zentren. Josef
instruiert seine Briider, sich als Viehhirten zu bekennen — eine ehrliche und identititswahrende
Haltung. Jakob segnet Pharao und wird vom Pharao geehrt. Die Familie lebt nun in Agypten, aber
getrennt genug, um geistlich eigenstindig zu bleiben. Gottes Versorgung geht mit geistlicher
Unterscheidung einher. (1. Mose 47,1-31; 3. Mose 20,26; 2. Korinther 6,17)

9.5. Jakobs Segen iiber die Stamme (48,1-49,28)

9.5.1. Jakobs Segen iiber Ephraim und Manasse (48,1-22)

Jakob nimmt Josefs Sohne als seine eigenen an — Gottes Erbe wird erweitert. Als Josef hort, dass
sein Vater krank ist, bringt er seine beiden S6hne Ephraim und Manasse zu Jakob. Jakob erklart, dass
diese beiden nun als seine eigenen gelten sollen — gleichberechtigt mit Ruben und Simeon. Damit
verleiht er Josef ein doppeltes Erbteil, wie es dem Erstgeborenen zusteht. Diese Handlung ist kein blof

familidrer Akt, sondern Ausdruck geistlicher Weitsicht: Jakob erkennt Gottes Fiihrung in Josefs Leben

Seite 122 von 131



an und bindet dessen Nachkommen in den Bundessegen ein. (1. Mose 48,1-7; 1. Chronik 5,1-2;
Hebréer 11,21)

Jakob segnet die Jiingeren vor den Alteren — Gottes Wahl folgt nicht menschlicher Ordnung.
Beim Segnen legt Jakob bewusst seine rechte Hand auf Ephraim, den Jiingeren, und die linke auf
Manasse, den Erstgeborenen. Josef versucht, es zu korrigieren, doch Jakob bleibt dabei: ,,/Ich weif es,
mein Sohn... doch sein jiingerer Bruder wird grofer sein.” Diese Entscheidung entspricht einem
wiederkehrenden Muster in der Heilsgeschichte: Gottes Erwédhlung richtet sich nicht nach
Geburtsrecht, sondern nach gottlicher Bestimmung. Der Geist entscheidet, nicht die Natur. (1. Mose
48,8-20; Romer 9,10-12; 1. Korinther 1,27-29)

Jakob bezeugt Gottes Treue — der Segen griindet auf personlicher Glaubenserfahrung. Jakob
blickt im Segen auf Gottes Treue zuriick: ,,Der Gott, vor dem meine Viter wandelten... der mich
gefiihrt hat von Jugend an bis auf diesen Tag.“ Er nennt Gott ,,den Engel, der mich erldst hat von allem
Bosen — eine frithe messianische Andeutung. Jakobs Glaube ist nicht Theorie, sondern gelebte
Erfahrung. Aus dieser Begegnung mit Gott heraus spricht er den Segen weiter. Gelebter Glaube wird

zum Fundament fiir kommende Generationen. (1. Mose 48,15-22; Psalm 23,1-6; Jesaja 46,4)

9.5.2. Jakobs prophetische Segensworte an die zwolf Stimme
(49,1-28)

Jakob spricht prophetisch iiber die Zukunft seiner Sohne — der Segen offenbart geistliche
Wirklichkeit. Jakob ruft seine zwolf S6hne zusammen und sagt: ,,/ch will euch verkiinden, was euch
begegnen wird in kiinftigen Tagen.* Diese Worte sind mehr als viterlicher Zuspruch — sie sind géttlich
inspirierte Prophetie. Jakob sieht nicht nur Personlichkeitsmerkmale, sondern geistliche Linien und
historische Entwicklungen voraus. Die Segensworte markieren eine Ubergabe geistlicher
Verantwortung. Sie griinden auf Beobachtung, aber werden durch Offenbarung geprigt. (1. Mose
49,1-2; 5. Mose 33,1; Hebréer 11,21)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer, erklirt zu 1. Mose 49,1, dass hier erstmals der Ausdruck ,,in
kiinftigen Tagen* oder ,,in letzten Tagen“ begegnet, ein zentraler Begriff der biblischen
Prophetie. Das hebrdische Wort acharit (,letzte”) bezeichnet im Allgemeinen eine
Endzeitphase, in der Gottes Absichten mit einer bestimmten Gruppe von Menschen oder

Nationen zur Vollendung kommen. Im Alten Testament bezieht sich dieser Ausdruck oft auf das

Seite 123 von 131



Ende der heidnischen Weltreiche (Daniel 2,28; 10,14) oder auf Israels letzten Abfall von Gott
(5. Mose 31,29), der die Zeit der groflen Bedrdngnis einleiten wird (5. Mose 4,30; Hesekiel
38,16). Danach wird jedoch Israels Umkehr zum Herrn folgen (Hosea 3,5), was schliefslich zur
weltweiten Herrschaft Gottes mit Jerusalem als Zentrum fiihrt, von wo aus die Nationen das

Gesetz des Herrn empfangen (Micha 4,1).

Im Neuen Testament wird der Ausdruck in zweifacher Weise gebraucht: Einerseits
beschreibt er die Zeitspanne, die mit dem ersten Kommen Christi begonnen hat (Hebrder 1,2;
1. Petrus 1,20), andererseits kennzeichnet er das Ende der Zeit der Gemeinde, das von
Glaubensabfall, zunehmender Siinde und Gefahr geprdgt sein wird (2. Timotheus 3,1; Jakobus
5,3; 2. Petrus 3,3). Schlieflich spricht der Herr selbst im Johannesevangelium vom ,, letzten
Tag* in Verbindung mit der Auferstehung und dem Gericht (Johannes 6,39—-40.44.54; 11,24,
12,48). Scofield weist darauf hin, dass 1. Mose 49 besonders auf die zweite und dritte dieser
Bedeutungen zu verweisen scheint: auf Israels zukiinftigen Abfall und auf die anschlieffende
Umbkehr, die zur Errichtung von Gottes Konigsherrschaft fiihrt. (Scofield, 2015, S. 1)

Ruben, Simeon und Levi verlieren Vorrang — geistliche Instabilitit und Gewalt haben
Konsequenzen. Ruben, der Erstgeborene, wird als ,erstes meiner Kraft“ bezeichnet, doch er ist
Hunstet wie Wasser*. Sein sexueller Fehltritt mit Bilha kostet ihn das Erstgeburtsrecht. Auch Simeon
und Levi verlieren ihren Anteil wegen der Gewalttat in Sichem. Jakob verflucht ihren Zorn, nicht sie
selbst. Diese Segensabschnitte zeigen: Erwéhlung bedeutet Verantwortung — geistlicher Vorrang kann
durch Unreife verspielt werden. (1. Mose 35,22; 49,3-7; 1. Chronik 5,1-2; Galater 6,7)

Juda wird zum koniglichen Stamm — der Messias wird aus seinem Haus kommen. Juda wird
hervorgehoben: ,,Dich werden deine Briider preisen... der Stab wird nicht von Juda weichen, bis der
Schilo kommt.*“ Juda, einst Mitverantwortlicher fiir Josefs Verkauf, ist durch Umkehr gewachsen und
wird nun Trager der Konigslinie. ,,Schilo* wird als Hinweis auf den kommenden Friedensbringer, den
Messias, verstanden. Aus Juda stammen David und Christus. Die VerheiBung der Herrschaft und des
Segens gipfelt in Jesus. (1. Mose 49,8-12; Psalm 78,67-72; Offenbarung 5,5)

Josef empfingt den Fruchtbarkeitssegen — Treue im Leiden fiihrt zu Erhohung. Josef wird mit
einem fruchtbaren Baum verglichen, dessen Zweige iiber die Mauer reichen. Jakob beschreibt Josefs
Leidensweg: ,,.Die Bogenschiitzen bekdmpften ihn... aber seine Hdinde blieben stark.” Der Segen auf
Josef ist umfassend: gottlich, iibernatiirlich, véterlich. Er erhélt den Erstgeburtssegen materiell und
geistlich. Josef wird nicht nur Erhalter, sondern auch Vorbild: treu, widerstandsfahig und gesegnet trotz
vieler Wunden. (1. Mose 49,22-26; Psalm 105,17-22; Romer 5,3-5)

Seite 124 von 131



Die Stimme haben unterschiedliche Berufungen — Einheit entsteht durch Vielfalt unter Gottes
Fithrung. Jakob beschreibt die {ibrigen Stimme mit kurzen, aber bedeutsamen Worten: Sebulon als
Seefahrer, Issaschar als Lasttrdger, Dan als Richter, Gad als Kdmpfer, Asser als Versorger, Naftali als
frei Bewegter, Benjamin als ungestiimer Kémpfer. Diese Vielfalt zeigt, dass Gottes Volk nicht
einheitlich, aber geeint ist. Jeder Stamm hat seine Rolle. Die Geschichte Israels wird durch
unterschiedliche Gaben getragen — in der Einheit der gottlichen Berufung. (1. Mose 49,13-21,27-28; 1.
Korinther 12,4-7; Epheser 4,16)

9.6. Jakobs Tod und Josefs letzte Worte (49,29-50,26)

Jakob stirbt im Glauben — sein Blick bleibt auf Gottes Verheilung gerichtet. Bevor Jakob stirbt,
weist er seine Sohne an, ihn in der Hohle Machpela zu begraben — bei Abraham, Sara, Isaak, Rebekka
und Lea. Damit bekennt er: Das verheiBene Land ist ihre eigentliche Heimat, nicht Agypten. Sein
Wunsch ist kein Zeichen von Nostalgie, sondern Ausdruck seines Glaubens. Auch im Sterben bleibt

Jakob verankert in Gottes Zusage. Der Tod wird nicht als Niederlage gesehen, sondern als Ubergang
unter der VerheiBung. (1. Mose 49,29-33; Hebréder 11,13-16; Psalm 116,15)

Josef ehrt seinen Vater — Treue im Leben zeigt sich auch im Umgang mit dem Tod. Josef ldsst
Jakob nach kanaanitischer Weise einbalsamieren, organisiert eine grofle Trauerprozession und beerdigt
ihn mit Ehren im Land Kanaan. Selbst Pharaos Hof beteiligt sich an der Trauer. Diese Handlung zeigt
Josefs Demut und Liebe — trotz seiner hohen Stellung ehrt er seinen Vater mit Hingabe. Der Tod wird
nicht verdringt, sondern durch bewusstes Gedenken in die VerheiBBung eingebunden. (1. Mose 50,1-14;
Epheser 6,2-3; Prediger 7,2)

Die Briider fiirchten Vergeltung — doch Josef antwortet mit Gnade und Gottesfurcht. Nach
Jakobs Tod fiirchten die Briider, Josef konne sich nun riachen. Sie senden eine Botschaft, in der sic um
Vergebung bitten. Josef aber weint und spricht: ,,Bin ich etwa an Gottes Stelle?* Er erkennt Gottes
souverdnes Wirken hinter ihrem Unrecht: ,,/hr gedachtet mir Boses zu tun, aber Gott gedachte es zum
Guten.* Josef iibt keine Vergeltung, sondern lebt aus Gnade. Vergebung flieft aus der Einsicht in
Gottes Handeln. (1. Mose 50,15-21; Romer 12,19; Kolosser 3,13)

Josef stirbt im Vertrauen — Gottes Verheillung reicht iiber das Grab hinaus. Josef lebt noch viele

Jahre in Agypten, doch am Ende seines Lebens bekennt er: ,,Gott wird euch gewiss heimsuchen und

Seite 125 von 131



euch aus diesem Land hinauffiihren.* Er ldsst schworen, dass seine Gebeine aus Agypten
hinausgetragen werden sollen. Dieses Zeugnis zeigt: Glaube endet nicht mit dem Tod. Josef stirbt in
der Erwartung, dass Gottes Wort sich erfiillt — ein Glaube, der bis ins zukiinftige Handeln Israels
reicht. (1. Mose 50,22-26; 2. Mose 13,19; Hebréer 11,22)

Seite 126 von 131



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Mose 37.1-50.26)

Zusammenfassung:

Die Josefsgeschichte bildet den Abschluss des 1. Buches Mose und zeigt auf eindriickliche Weise
Gottes souverine Vorsehung. Josef wird von seinen Briidern aus Eifersucht verkauft und nach Agypten
gebracht. Trotz tiefgreifender Ungerechtigkeit, Demiitigung und Leid bleibt Josef Gott treu. In
Agypten wird er durch Gottes Gnade erhdht, nachdem er Triume deutet und sich als weiser Verwalter
wihrend der Hungersnot bewidhrt. Gottes Handeln wird besonders im Riickblick sichtbar: Was
Menschen zum Bosen planten, hat Gott zum Guten gewendet. Die Vers6hnung zwischen Josef und
seinen Briidern steht im Zentrum der Erzéhlung. Josef erkennt in allem das Wirken Gottes, das Leben
erhilt und seinen Plan mit Israel weiterfiihrt. Jakob zieht mit seiner Familie nach Agypten, wo sie
bewahrt werden. Am Ende segnet Jakob prophetisch seine S6hne und deutet die weitere Entwicklung
Israels an. Das Buch endet mit dem Tod Jakobs und Josefs, aber auch mit der Hoffnung, dass Gott sein
Volk nicht in Agypten lassen wird. Die Geschichte zeigt, dass Gottes Treue durch menschliches

Versagen, Leid und Umwege hindurch konsequent bleibt.

Anwendungen:

Gottes Vorsehung wirkt durch Priifungen und Umwege. Josefs Weg ist nicht gradlinig, aber klar
gefiihrt. Was wie Scheitern aussieht, wird zur Vorbereitung auf seine Berufung. Gottes Handeln ist oft

verborgen, aber vollkommen weise.

Vergebung iiberwindet Schuld und ermdoglicht Wiederherstellung. Josef begegnet seinen Briidern
nicht mit Rache, sondern mit Gnade. Die Heilung familidrer Briiche beginnt mit einem verdnderten

Herzen. Wo Schuld bekannt und Gnade angenommen wird, entsteht neues Vertrauen.

Gott bleibt treu, auch wenn Menschen scheitern. Jakob, seine Sohne und selbst Josef machen
Fehler — doch Gottes VerheiBungslinie geht weiter. Nicht menschliche Stédrke, sondern géttliche Treue

tragt die Geschichte. Diese Zuverldssigkeit gibt Hoffnung tiber Generationen hinweg.

Seite 127 von 131



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 128 von 131



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Karrer, M. und Kraus, W. (Hrsg.) (2009) Septuaginta Deutsch: Das griechische Alte Testament in
deutscher Ubersetzung: Text. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft.

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

Luther, M. (2017) Die Bibel nach Martin Luthers Ubersetzung, revidiert 2017 mit Lemmatisierung.
revidierten Fassung. Herausgegeben von Evangelischen Kirche in Deutschland. Stuttgart: Deutsche
Bibelgesellschatft.

Luther, M. (1984) Die Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers (1984); Bible. German. Die
Bibel nach der Ubersetzung Martin Luthers (1984). Deutsche Bibelgesellschaft.

Seite 129 von 131



MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Menge, H. (2024) Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments. Bellingham: Logos.

Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies” Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament. an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Ross, A.P. (1985) ,,Genesis*, in Walvoord, J.F. und Zuck, R.B. (Hrsg.) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

Seite 130 von 131



The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 131 von 131



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1. Die Urgeschichte - Gottes Anfang mit der Menschheit (1. Mose 1-11)
	1. Die Schöpfung: Gottes guter Anfang (1,1-2,25)
	1.1. Die sechs Schöpfungstage (1,1-31)
	1.1.1. Der erste Tag: Schöpfung von Licht, Trennung von Licht und Finsternis (1,1-5)
	1.1.2. Der zweiter Tag: Schöpfung des Himmelsgewölbes (1,6-8)
	1.1.3. Der dritte Tag: Land, Meer und Pflanzenwelt (1,9-13)
	1.1.4. Der vierte Tag: Sonne, Mond und Sterne (1,14-19)
	1.1.5. Der fünfte Tag: Vögel und Meerestiere (1,20-23)
	1.1.6. Der sechste Tag: Landtiere und Mensch (1,24-31)

	1.2. Die Erschaffung des Menschen im Ebenbild Gottes (1,26-31)
	1.3. Der siebte Tag und Gottes Ruhe (2,1-3)
	1.4. Der Garten Eden und die erste Ordnung (2,4-25)
	1.4.1. Der Mensch im Garten, Auftrag und Gebot (2,4-17)
	1.4.2. Die Erschaffung der Frau und die Stiftung der Ehe (2,18-25)


	2. Der Sündenfall und seine Folgen (3,1-24)
	2.1. Die Versuchung und der Fall (3,1-7)
	2.2. Gottes Gericht über Schlange, Frau und Mann (3,8-19)
	2.3. Der Ausschluss aus dem Paradies (3,20-24)

	3. Die Ausbreitung der Sünde und die Linie des Glaubens (4,1-5,32)
	3.1. Kain und Abel - Falscher und rechter Gottesdienst (4,1-16)
	3.2. Kultur und Rebellion in Kains Nachkommenschaft (4,17-24)
	3.3. Die Hoffnung durch Set und Enosch (4,25-26)
	3.4. Das Geschlechtsregister von Adam bis Noah (5,1-32)

	4. Die Sintflut - Gericht und Gnade (6,1-9,29)
	4.1. Der moralische Verfall der Menschheit (6,1-8)
	4.2. Noahs Erwählung und Gehorsam (6,9-22)
	4.3. Die Flut und die Bewahrung in der Arche (7,1-24)
	4.4. Gottes Gedenken an Noah und die Rettung (8,1-22)
	4.5. Der neue Anfang und der Noah-Bund (9,1-17)
	4.6. Noahs Nachkommen und das Versagen (9,18-29)

	5. Die Völkerwelt und Babel (10,1-11,26)
	5.1. Die Völkertafel - Ursprung der Nationen (10,1-32)
	5.2. Der Turmbau zu Babel und Gottes Eingreifen (11,1-9)
	5.3. Die Linie von Sem bis Abraham (11,10-26)

	Teil 2. Die Patriarchengeschichte - Gottes Anfang mit Israel (1. Mose 11,27-50,26)
	6. Abraham - Erwählung, Verheißung und Prüfung (11,27-25,11)
	6.1. Abrahams Berufung und Bund (11,27-15,21)
	6.1.1. Abrams Herkunft und Berufung (11,27-12,9)
	6.1.2. Abrams Umwege in Ägypten (12,10-13,4)
	6.1.3. Abrams Trennung von Lot und göttliche Verheißung (13,5-18)
	6.1.4. Abrams Rettung Lots und Begegnung mit Melchisedek (14,1-24)
	6.1.5. Gottes Bund mit Abram (15,1-21)

	6.2. Hagar, Ismael und Gottes Verheißung (16,1-18,15)
	6.2.1. Abrams und Sarais Irrweg mit Hagar (16,1-16)
	6.2.2. Gottes Bundeszeichen und Abrams Namensänderung (17,1-27)
	6.2.3. Die Verheißung für Sara und Abrahams Fürbitte für Sodom (18,1-15)

	6.3. Gericht über Sodom - Rettung Lots (18,16-19,38)
	6.3.1. Abrahams Fürbitte und Gottes Gerechtigkeit (18,16-33)
	6.3.2. Die Rettung Lots und das Gericht über Sodom (19,1-38)

	6.4. Erfüllung der Verheißung - Isaak wird geboren (20,1-21,34)
	6.4.1. Abrahams erneuter Fall mit Abimelech (20,1-18)
	6.4.2. Geburt Isaaks und Gottes Treue (21,1–21)
	6.4.3. Abrahams Bund mit Abimelech (21,22-34)

	6.5. Die Prüfung Abrahams - Opferung Isaaks (22,1-24)
	6.6. Saras Tod und Begräbnis (23,1-20)
	6.7. Isaaks Frau - Rebekka wird geführt (24,1-67)
	6.8. Abrahams Tod (25,1-11)

	7. Isaak - Der verheißene Sohn (25,12-28,9)
	7.1. Ismaels Nachkommen (25,12-18)
	7.2. Jakob und Esau - Zwei Völker im Mutterleib (25,19-34)
	7.3. Isaaks Glaubensreise und Gottes Schutz (26,1-35)
	7.4. Der Segen an Jakob - Betrug und Berufung (27,1-28,9)

	8. Jakob - Der geformte Gottesmann (28,10-36,43)
	8.1. Jakobs Traum und Gottes Zusage (28,10-22)
	8.2. Jakobs Dienst bei Laban - Ehe und Nachkommen (29,1-30,43)
	8.2.1. Jakobs Ehe mit Lea und Rahel (29,1-30)
	8.2.2. Jakobs Familie wächst – Gottes Segen trotz menschlicher Spannungen (29,31-30,43)

	8.3. Rückkehr und Gottes Eingreifen (31,1-33,20)
	8.3.1. Jakob flieht mit seiner Familie – Gottes Schutz inmitten der Trennung (31,1-55)
	8.3.2. Begegnung mit Esau – Versöhnung unter Gottes Leitung (32,1-33,20)

	8.4. Dina, Sichem und die Vergeltung (34,1-31)
	8.5. Rückkehr nach Bethel und Gottes Bestätigung (35,1-29)
	8.6. Das Geschlechtsregister Esaus (36,1-43)

	9. Josef - Gottes Vorsehung in Prüfung und Erhöhung (37,1-50,26)
	9.1. Josefs Träume und Brüderhass (37,1-36)
	9.2. Juda und Tamar - Gottes Linie bleibt erhalten (38,1-30)
	9.3. Josef in Ägypten - Gedemütigt und erhöht (39,1-41,57)
	9.3.1. Josef in Potiphars Haus und Gefängnis (39,1-40,23)
	9.3.2. Josefs Erhöhung durch Gottes Eingreifen (41,1-57)

	9.4. Die Bewahrung Israels in der Hungersnot (42,1-47,31)
	9.4.1. Die Brüder kommen nach Ägypten – Prüfung und Wiederherstellung (42,1-45,28)
	9.4.2. Jakob zieht nach Ägypten – Gottes Versorgung im Exil (46,1–47,31)

	9.5. Jakobs Segen über die Stämme (48,1-49,28)
	9.5.1. Jakobs Segen über Ephraim und Manasse (48,1-22)
	9.5.2. Jakobs prophetische Segensworte an die zwölf Stämme (49,1-28)

	9.6. Jakobs Tod und Josefs letzte Worte (49,29-50,26)

	Quellen

