2. Mose

Gottes Erlosungsweg mit seinem Bundesvolk

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 106



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 106



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 8
1. Titel und Art des Buches 8
2. Autor, Zeit und Abfassung 9
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 10
4. Historische und theologische Themen 11
4.1. Historische Themen 11
4.2. Theologische Themen 12
5. Biblische Lehre des Buches 14
5.1. Die Schrift 14
5.2. Gott der Vater 14
5.3. Gott der Sohn 15
5.4. Gott der Heilige Geist 15
5.5. Der Mensch und die Siinde 15
5.6. Die Erlosung 16
5.7. Das Volk Israel und die Nationen 16
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 17
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 17
6. Grobgliederung 19
7. Zusammenfassung und Anwendungen 21
7.1. Zusammenfassung 21
7.2. Anwendungen 21
8. Studienfragen zum Weiterdenken 22
Kommentierung 24
Teil 1: Israels Befreiung aus Agypten (2. Mose 1-18) 24
1. Israels Unterdriickung in Agypten (1,1-22) 24
1.1. Wachstum des Volkes trotz Bedriangnis (1,1-7) 24

Seite 4 von 106



1.2. Pharaos Maflnahmen zur Unterdriickung (1,8-22) 25

2. Die Berufung des Retters Mose (2,1-4,31) 29
2.1. Geburt und Bewahrung Moses (2,1-25) 29

2.2. Gottes Offenbarung im brennenden Dornbusch (3,1-22) 30

2.3. Beauftragung und Ausriistung Moses (4,1-31) 32

3. Der Widerstand des Pharao und Gottes Macht (5,1-11,10) 36
3.1. Erste Begegnung mit Pharao - Verscharfung der Lage (5,1-23) 36

3.2. Gottes Zusage der Erlosung (6,1-13) 37

3.3. Stammbaum Moses und Aarons (6,14-27) 39

3.4. Zeichen und Wunder vor dem Pharao (6,28-7,13) 39

3.5. Die ersten neun Plagen iiber Agypten (7,14-11,10) 41

3.5.1. Die erste Plage — Wasser wird zu Blut (7,14-24) 42

3.5.2. Die zweite Plage — Frosche (8,1-15) 43

3.5.3. Die dritte Plage — Stechmiicken (8,16-19) 44

3.5.4. Die vierte Plage — Hundsfliegen (8,20-32) 44

3.5.5. Die fiinfte Plage — Viehseuche (9,1-7) 45

3.5.6. Die sechste Plage — Geschwiire (9,8-12) 46

3.5.7. Die siebte Plage — Hagel (9,13-35) 46

3.5.8. Die achte Plage — Heuschrecken (10,1-20) 47

3.5.9. Die neunte Plage — Finsternis (10,21-29) 48

4. Der Auszug durch Gottes Gericht und Erlosung (12,1-15,21) 50
4.1. Einsetzung des Passahfestes (12,1-28) 50

4.2. Die zehnte Plage und der Auszug Israels (12,29-51) 52

4.3. Heiligung der Erstgeburt (13,1-22) 53

4.4, Durchzug durchs Schilfmeer - Sieg durch Gottes Macht (14,1-31) 54

4.5. Lobgesang der Erlosten (15,1-21) 56

5. Die Wiistenreise bis zum Sinai (15,22-18,27) 59
5.1. Versorgung in Mara und Elim (15,22-27) 59

5.2. Gottes Versorgung mit Manna und Wachteln (16,1-36) 59

Seite 5 von 106



5.3. Wasser aus dem Felsen und Sieg iiber Amalek (17,1-16) 61

5.4. Jethros Besuch und weiser Rat zur Leitung (18,1-27) 62
Teil 2: Gottes Bund mit Israel am Sinai (2. Mose 19-40) 65
6. Gottes Offenbarung am Sinai (19,1-25) 65
6.1. Berufung Israels als Bundesvolk (19,1-8) 65
6.2. Vorbereitung auf die Gottesbegegnung (19,9-25) 68
7. Die Gabe des Gesetzes - Der Bundesabschluss (20,1-24,18) 71
7.1. Die Zehn Gebote - Grundlage des Bundes (20,1-21) 71

7.1.1. Erstes Gebot — ,,Du sollst keine anderen Gotter neben mir haben
(20,2-3) 72

7.1.2. Zweites Gebot — ,,Du sollst dir kein Bildnis machen ...“ (20,4-6)72
7.1.3. Drittes Gebot — ,,Du sollst den Namen des HERRN, deines Gottes,

nicht missbrauchen* (20,7) 73
7.1.4. Viertes Gebot — ,,Gedenke des Sabbattages, dass du ihn heiligst*
(20,8-11) 73
7.1.5. Fiinftes Gebot — ,,Ehre deinen Vater und deine Mutter (20,12) 74
7.1.6. Sechstes Gebot — ,,Du sollst nicht toten* (20,13) 75
7.1.7. Siebtes Gebot — ,,Du sollst nicht ehebrechen* (20,14) 75
7.1.8. Achtes Gebot — ,,Du sollst nicht stehlen* (20,15) 76
7.1.9. Neuntes Gebot — ,,Du sollst kein falsches Zeugnis reden wider
deinen Néchsten* (20,16) 76
7.1.10. Zehntes Gebot — ,,Du sollst nicht begehren* (20,17) 77
7.2. Weitere Rechtsbestimmungen - Anwendung des Bundes (20,22-23,33) 77
7.2.1. Gottesfurcht und kultische Reinheit (20,22-26) 77
7.2.2. Soziale Gerechtigkeit und Verantwortung (21,1-11) 78
7.2.3. Schutz des Lebens, Eigentums und Rechts (21,12-22,15) 79
7.2.4. Soziale Heiligkeit und gottliche MalBstibe (22,16-23,9) 80
7.2.5. Feste, Sabbate und BundesverheiBungen (23,10-33) 81
7.3. Der Bund wird geschlossen und bestitigt (24,1-18) 82
8. Anweisung zum Heiligtum und zum Priesterdienst (25,1-31,18) 84

Seite 6 von 106



8.1. Der Auftrag zum Bau der Stiftshiitte (25,1-27,21) 84
8.1.1. Die Bundeslade, der Gnadenthron und der Tisch der Schaubrote

(25,1-30) 84
8.1.2. Der Leuchter und das Zelt (25,31-26,37) 85
8.1.3. Der Brandopferaltar und der Vorhof (27,1-19) 86
8.1.4. Ol fiir den Leuchter (27,20-21) 87
8.2. Kleidung und Weihe der Priester (28,1-29,46) 88
8.2.1. Die priesterliche Kleidung — Ehre, Schonheit und Heiligkeit
(28,1-43) 88
8.2.2. Die Weihe und Salbung der Priester (29,1-37) 89
8.2.3. Das tdgliche Brandopfer und Gottes VerheiBung der Gegenwart
(29,38-46) 90
8.3. Weitere Vorschriften zum heiligen Dienst (30,1-31,18) 91
9. Der Abfall des Volkes und Gottes Gnade (32,1-34,35) 94
9.1. Das goldene Kalb - Bundesbruch Israels (32,1-35) 94
9.2. Moses Fiirbitte und Gottes Erneuerung des Bundes (33,1-34,35) 95
10. Der Bau der Stiftshiitte - Gehorsam und Erfiillung (35,1-40,38) 98
10.1. Die Sammlung und Ausfiihrung durch das Volk (35,1-39,43) 98
10.1.1. Der Ruf zur Mitarbeit und die freiwillige Gabe (35,1-29) 98
10.1.2. Die Berufung und Ausstattung der Arbeiter (35,30-36,7) 99
10.1.3. Die Ausfiihrung aller Anweisungen zum Heiligtum (36,8-39,43)99
10.2. Vollendung und Einweihung des Heiligtums (40,1-38) 101
Quellen 104

Seite 7 von 106



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

Der Titel ,,Exodus“ betont das zentrale Erlosungsereignis: den Auszug Israels aus Agypten. Der
Name stammt vom griechischen ,,Exodos* und bezeichnet das entscheidende Thema des Buches - die
Befreiung aus der Sklaverei. In der hebréischen Tradition gehort das Buch zur Tora und beginnt mit
,»Und diese sind die Namen®, was die Verbindung zu 1. Mose betont. Es handelt sich also nicht um
einen Neubeginn, sondern um die Fortsetzung der Heilsgeschichte Gottes mit seinem Volk. (2. Mose
1,1; 2. Mose 3,7-10)

2. Mose ist ein historisch-theologisches Buch iiber Erlosung, Gesetzgebung und Gottes
Gegenwart. Es verbindet die Geschichte der Befreiung mit der Offenbarung des gottlichen Willens am
Sinai und der Anweisung zum Bau der Stiftshiitte. Die dargestellten Ereignisse haben
heilsgeschichtliche Bedeutung und zeigen Gottes Handeln als Retter, Richter und Bundespartner. Es
geht nicht nur um Geschichte, sondern um das Wesen Gottes und die Berufung Israels. (2. Mose
12,1-28; 2. Mose 19-24; 2. Mose 25-40)

Seite 8 von 106



2. Autor, Zeit und Abfassung

Mose gilt als von Gott berufener Verfasser, der das Geschehen des Exodus selbst miterlebt hat.
Als Fiihrer Israels, Prophet und Mittler des Bundes war Mose unmittelbar an den Ereignissen beteiligt.
Die Schrift verweist mehrfach auf ihn als denjenigen, der Gottes Worte aufschrieb und an das Volk
weitergab. Seine Rolle als Augenzeuge und geistlicher Leiter macht ihn zum authentischen und
glaubwiirdigen Verfasser. (2. Mose 17,14; 2. Mose 24,4; 5. Mose 31,9)

Die Abfassung erfolgte wiahrend der Wiistenwanderung als gottlich inspirierte
Zusammenfassung zentraler Heilstat. Zwischen dem Auszug aus Agypten und dem Einzug ins
verheil3ene Land verfasste Mose das Buch, vermutlich zwischen 1445 und 1405 v. Chr. Ziel war es,
dem Volk die Bedeutung der Erlosung, der Gesetzgebung und der Bundesgemeinschaft mit Gott
schriftlich zu vermitteln. Die Schrift diente zur Erinnerung, Belehrung und als Grundlage des
gemeinsamen Lebens. (4. Mose 33,1-2; 5. Mose 6,1-9)

Seite 9 von 106



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

2. Mose richtet sich an das befreite Volk Israel und erklirt seine Identitit, Berufung und
Beziehung zu Gott. Die unmittelbaren Empfinger waren die Israeliten, die gerade aus der
Knechtschaft in Agypten befreit worden waren. Sie standen am Anfang ihres Weges als Volk unter der
Leitung Gottes. Das Buch sollte ihnen zeigen, wer ihr Gott ist, wer sie selbst sind und welche
Bestimmung sie haben. Diese Selbsterkenntnis war notwendig, um als heiliges Volk unter Gottes
Fithrung zu leben. (2. Mose 3,7-12; 2. Mose 19,5-6)

Die geschichtliche Situation ist geprigt von Erlosung, Bundesoffenbarung und Gottes
Gegenwart. Nach der Unterdriickung in Agypten hatte Israel Gottes Eingreifen erfahren - durch die
Plagen, den Auszug und die Durchquerung des Schilfmeers. Am Sinai offenbarte sich Gott in Macht
und Heiligkeit, gab das Gesetz und rief das Volk in eine Bundesbeziehung. Die Errichtung der
Stiftshiitte unterstreicht, dass Gott mitten unter seinem Volk wohnen wollte. Dieser Hintergrund erklért
die zentrale Bedeutung von Gehorsam, Heiligkeit und Gottesnihe. (2. Mose 14,30-31; 2. Mose 19-24;
2. Mose 40,34-38)

Seite 10 von 106



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Die Unterdriickung Israels in Agypten markiert den Ausgangspunkt fiir Gottes
Rettungshandeln. Israel lebte iiber Jahrhunderte hinweg in Agypten, wo es zu einem grofen Volk
heranwuchs. Mit einem neuen Pharao begann die systematische Unterdriickung, die das Volk in harte
Zwangsarbeit und Verzweiflung flihrte. Diese Not wurde zum Ausloser fiir das Eingreifen Gottes, der
das Elend sah, die Klage horte und einen Retter berief. Der Exodus begann mit einem Ruf zur
Befreiung aus tiefer Bedrangnis. (2. Mose 1,8-14; 2. Mose 2,23-25; 2. Mose 3,7-10)

Die zehn Plagen und der Auszug offenbaren Gottes Macht iiber Agypten und seine Treue zu
Israel. Gott sandte Mose mit der Botschaft der Befreiung, doch Pharao verweigerte den Gehorsam.
Daraufhin folgten zehn Gerichtsplagen, die nicht nur Agyptens Natur und Leben trafen, sondern auch
seine Gotter entlarvten. Der Auszug Israels in der Nacht des Passahfestes wurde so zu einem Triumph
tiber Unterdriickung und Gotzendienst. Gott offenbarte sich als der wahre Herr aller Volker und als
Erloser seines Volkes. (2. Mose 7-12; 2. Mose 12,51; 2. Mose 14,30-31)

Die Wiistenwanderung zeigt Gottes Treue in Versorgung, Leitung und Bewahrung. Nach dem
Auszug flihrte Gott sein Volk durch die Wiiste - ein Ort der Priifung und Abhédngigkeit. Wasser, Manna
und Wachteln wurden tiglich bereitgestellt, und die sichtbare Gegenwart Gottes in der Wolken- und
Feuersdule leitete das Volk. Trotz Murren und Ungehorsam bewahrte Gott sein Volk und lehrte es, auf
ihn zu vertrauen. Die Wiiste wurde zur Schule des Glaubens. (2. Mose 15-18; 5. Mose 8,2-5)

Die Gesetzgebung am Sinai bildet den geistlichen Hohepunkt von 2. Mose. Gott offenbarte sich
dem Volk auf dem Berg Sinai mit Macht, Herrlichkeit und Heiligkeit. Dort gab er die Zehn Gebote als
Ausdruck seines Willens und Grundlage des Bundes mit Israel. Das Gesetz war nicht Mittel zur
Erlosung, sondern Ausdruck der Beziehung zu einem heiligen Gott. Der Bundesschluss machte Israel
zu einem Volk mit besonderer Berufung und Verantwortung. (2. Mose 19-24; 2. Mose 20,1-17; 2.
Mose 24,7-8)

Die Stiftshiitte wurde als sichtbares Zeichen von Gottes Gegenwart im Volk errichtet. Nach der
Gesetzgebung gab Gott genaue Anweisungen fiir den Bau der Stiftshiitte - dem Ort, an dem er unter

seinem Volk wohnen wollte. Materialien, Ma3e und Abldaufe waren Ausdruck von Heiligkeit, Ordnung

Seite 11 von 106



und goéttlicher Nédhe. Mit der Einweihung erfiillte die Herrlichkeit des Herrn die Stiftshiitte und zeigte,
dass Gott seine VerheiBung der Gemeinschaft wahrmacht. (2. Mose 25-31; 2. Mose 35-40; 2. Mose
40,34-38)

4.2. Theologische Themen

Gottes Selbstoffenbarung als ,,Ich bin* zeigt sein ewiges, treues und unverinderliches Wesen. Als
Mose Gott nach seinem Namen fragt, antwortet dieser: ,,/ch bin, der ich bin.* Diese Offenbarung zeigt,
dass Gott nicht abhidngig von Zeit, Raum oder Menschen ist. Er ist der Seiende, der immer ist, der war
und der sein wird. Diese Selbstaussage betont Gottes Treue, Unverfiigbarkeit und Souverénitét. Sie
wird zur Grundlage fiir das Vertrauen Israels und prigt das Gottesbild durch die gesamte Schrift
hindurch. (2. Mose 3,13-15; Johannes 8,58)

Erlosung geschieht durch das Blut - das Passahlamm als Bild fiir stellvertretendes Opfer. Beim
Auszug aus Agypten wurde jedes Haus verschont, das mit dem Blut des Lammes gekennzeichnet war.
Dieses Opfer wurde nicht aus Verdienst, sondern auf Gottes Wort hin dargebracht. Das Blut wurde
zum Zeichen der Verschonung im Gericht - ein Bild fiir Christus als das wahre Passahlamm. Erl6sung
ist damit von Anfang an an stellvertretende Rettung durch Blutvergieen gebunden. (2. Mose 12,1-28;
1. Korinther 5,7; Hebrder 9,22)

Heiligkeit und Bundesbeziehung sind Kernbegriffe der Identitit Israels. Gott erwihlt Israel nicht
wegen seiner Grofe oder Stirke, sondern aus Gnade. Die Berufung zum heiligen Volk bringt
Verpflichtung mit sich: Gehorsam, Reinheit und Treue im Bund. Die Zehn Gebote und der
Bundesschluss zeigen, dass Erlosung zur Heiligung fiihrt - nicht nur zur Befreiung, sondern zur
Hingabe. Die Beziehung ist personlich, aber an Bedingungen gekniipft. (2. Mose 19,5-6; 2. Mose
24,3-8)

Gottes Gegenwart unter seinem Volk ist Geschenk und Herausforderung zugleich. Die Stiftshiitte
als Ort gottlicher Wohnung ist Ausdruck von Nihe, aber auch von Heiligkeit. Gott will unter seinem
Volk wohnen, doch seine Gegenwart erfordert Reinheit, Ordnung und Gehorsam. Die sichtbare
Herrlichkeit bei der Einweihung zeigt: Gott ist gegenwdrtig - nicht symbolisch, sondern real.
Gemeinschaft mit ihm ist Ziel, aber auch Verantwortung. (2. Mose 25,8; 2. Mose 29,43-46; 2. Mose
40,34-38)

Seite 12 von 106



Gottes Fiihrung geschieht durch seinen Mittler und setzt Gehorsam voraus. Mose wird von Gott
berufen, das Volk zu fiihren - nicht aus eigener Kraft, sondern in gottlichem Auftrag. Die Zeichen in
Agypten, die Leitung in der Wiiste und die Offenbarung am Sinai zeigen, dass Gott sein Volk leitet.
Doch diese Fiihrung verlangt Vertrauen und Gehorsam. Der Segen ist an das Horen auf Gottes Stimme
und an das Handeln nach seinem Wort gebunden. (2. Mose 3,10-12; 2. Mose 15,25-26; 2. Mose
19,3-8)

Seite 13 von 106



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Gottes Wort wird in 2. Mose als autoritative Offenbarung seines Willens sichtbar. Besonders in
der Gesetzgebung zeigt sich, dass Gottes Reden nicht relativ oder vage ist, sondern verbindlich und
heilig. Die Zehn Gebote sind kein menschlicher Moralkodex, sondern géttliche Weisung fiir das Leben
in Gemeinschaft mit ihm. Die Schrift hat Autoritdt, weil sie von Gott stammt und seine Heiligkeit
widerspiegelt. (2. Mose 20,1-17; 2. Mose 24,4)

Die schriftliche Festhaltung des Gesetzes dient als Grundlage fiir Identitit, Lehre und
Erinnerung. Mose schrieb die Worte des Bundes nieder, damit das Volk Gottes Willen nicht vergisst.
Das geschriebene Wort wurde zum Bezugspunkt fiir Gehorsam, Gottesdienst und das kollektive
Gedichtnis Israels. Die Schrift war nicht nur fiir die damalige Generation bestimmt, sondern sollte
weitergegeben und gelehrt werden. (2. Mose 24,4-7; 5. Mose 6,6-9)

5.2. Gott der Vater

Gott offenbart sich als der barmherzige Erloser, gerechte Richter und treue Bundesgott. Er hort
das Schreien seines Volkes, sieht ihr Leid und greift in Gnade ein, um sie zu befreien. Gleichzeitig
richtet er Agypten mit Macht und Gerechtigkeit, um seine Herrlichkeit zu zeigen. In seiner
Bundeszusage an Israel tritt er als personlicher, treuer Gott auf, der nicht nur rettet, sondern auch in
Beziehung tritt. Sein Handeln ist immer gerecht, gniddig und zielgerichtet. (2. Mose 3,7-8; 2. Mose
6,6-7)

Gottes Vaterherz zeigt sich in seiner Fiirsorge und Geduld wiahrend der Wiistenzeit. Trotz
wiederholtem Murren und Unglauben des Volkes versorgt Gott sie mit allem, was sie brauchen:
Wasser, Nahrung, Fiihrung. Seine Geduld offenbart eine véterliche Langmut, die nicht gleich richtet,
sondern zur Umkehr ruft. Er bleibt gegenwirtig, selbst wenn das Volk seinen Weg nicht versteht. (2.
Mose 15-17; Nehemia 9,16-21)

Seite 14 von 106



5.3. Gott der Sohn

Christus ist im Passahlamm vorgebildet - das Opfer zur Erlosung und Verschonung. Das
Passahlamm musste makellos sein, geschlachtet werden und sein Blut wurde zum Zeichen des
Schutzes im Gericht. Dieses alttestamentliche Bild verweist deutlich auf das stellvertretende Opfer
Jesu, der als wahres Passahlamm fiir die Schuld der Welt starb. Der Auszug Israels ist damit nicht nur
ein historisches Ereignis, sondern ein prophetischer Hinweis auf das Kreuz. (2. Mose 12,5-13;
Johannes 1,29; 1. Korinther 5,7)

Mose als Mittler des Alten Bundes weist typologisch auf Christus als Mittler des Neuen Bundes
hin. Mose tritt zwischen Gott und das Volk, empfingt das Gesetz, spricht mit Gott und bittet fiir das
Volk. In seiner vermittelnden Rolle wird er zu einem Bild fiir Christus, der im Neuen Bund zwischen
Gott und Mensch tritt - nicht mit dem Gesetz, sondern mit Gnade und Wahrheit. Die Parallelen zeigen,
dass der Dienst Moses das kommende Wirken Jesu vorbereitete. (2. Mose 32,11-14; Hebrder 3,1-6; 1.
Timotheus 2,5)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Heilige Geist wirkt schopferisch und befihigend im Dienst am Heiligtum. Gott erfiillt Bezalel
mit seinem Geist, um ihn mit Weisheit, Verstand und handwerklicher Begabung auszustatten. Dieses
Wirken zeigt, dass geistliche Aufgaben nicht allein durch natiirliche Féhigkeiten gelingen, sondern
durch gottliche Befahigung. Der Geist Gottes wirkt gezielt und zweckorientiert, um Gottes Ordnungen
sichtbar werden zu lassen. (2. Mose 31,2-5; 2. Mose 35,30-35)

Der Geist Gottes ist auch in der sichtbaren Fiihrung und Gegenwart Gottes implizit wirksam.
Die Wolken- und Feuersdule, durch die Gott Israel leitete, kann als Zeichen seines gegenwartigen,
lenkenden Wirkens verstanden werden. Wéhrend der Geist im 2. Mose nicht hiufig direkt erwihnt
wird, ist seine Funktion als Trager gottlicher Ordnung, Leitung und Heiligkeit dennoch erkennbar. Der
Geist steht hinter der erfahrbaren Gegenwart Gottes im Volk. (2. Mose 13,21-22; Jesaja 63,11-14)

5.5. Der Mensch und die Siinde

Der Mensch zeigt auch nach der Erlosung eine Neigung zur Untreue und zum Géotzendienst.
Trotz der erfahrenen Rettung aus Agypten wandte sich Israel schon bald von Gott ab. Das goldene

Kalb ist ein drastisches Beispiel flir menschliche Rebellion und geistliche Kurzsichtigkeit. Es zeigt,

Seite 15 von 106



dass duBlere Wunder nicht automatisch zu innerer Treue fiihren. Siinde entsteht dort, wo Gottes Wort

verlassen und menschliche Vorstellungen an seine Stelle gesetzt werden. (2. Mose 32,1-6)

Gottes Gnade iibersteigt das Mafl menschlichen Versagens und erneuert den Bund. Obwohl das
Volk das Biindnis gebrochen hatte, blieb Gott nicht fern. Auf Moses Fiirbitte hin offenbarte Gott seine
Barmherzigkeit, vergab dem Volk und bestitigte den Bund erneut. Dieses Handeln zeigt, dass
Vergebung und Wiederherstellung moglich sind, wenn Umkehr und Fiirsprache geschehen. Gott ist
geduldig, aber nicht gleichgiiltig gegentiber der Siinde. (2. Mose 32,30-34; 2. Mose 34,6-10)

5.6. Die Erlosung

Die Erlosung Israels aus Agypten ist das zentrale Befreiungsgeschehen des Alten Testaments.
Gott greift machtvoll ein, um sein Volk aus Sklaverei und Unterdriickung zu fiihren - nicht durch
menschliche Kraft, sondern allein durch sein Wort und seine Macht. Die Befreiung ist nicht blo ein
politisches Ereignis, sondern ein geistliches Zeichen: Gott rettet, weil er treu ist und seinen Bund hilt.
Erlosung beginnt bei Gott, nicht beim Menschen. (2. Mose 6,6; 2. Mose 12,51; 2. Mose 14,30)

Das Blut des Lammes steht im Zentrum der gottlichen Rettung und weist auf Christus hin. Ohne
das Blut des Passahlammes wire kein Haus verschont geblieben. Dieses Opfer zeigt: Erlosung
geschieht durch stellvertretendes BlutvergieBen. Das Passah ist ein Urbild neutestamentlicher
Erlosung, in dem Gott Siinde richtet, aber in Gnade verschont. Es verbindet Gericht und Gnade auf
einzigartige Weise. (2. Mose 12,13; Hebrder 9,22; 1. Petrus 1,18-19)

5.7. Das Volk Israel und die Nationen

Israel wird in 2. Mose als priesterliches Volk mit heilsgeschichtlicher Berufung unter allen
Nationen eingesetzt. Am Sinai erklart Gott, dass Israel thm gehdren soll als Eigentumsvolk, ein
heiliges Volk und eine priesterliche Nation. Diese Berufung ist nicht nur ein Privileg, sondern eine
Verantwortung: Israel soll Gott repriasentieren und seine Wahrheit unter den Voélkern sichtbar machen.

Die Erwéhlung ist daher dienstorientiert, nicht nationalistisch. (2. Mose 19,5-6)

Die Erwihlung Israels ist Ausdruck gottlicher Gnade und hat Einfluss auf die gesamte
Volkerwelt. Gottes Handeln an Israel dient zugleich als Zeichen fiir alle anderen Nationen. Die

Gerichte iiber Agypten, der Auszug und die Gesetzgebung zeigen der Welt: Es gibt nur einen wahren

Seite 16 von 106



Gott. Israel wird so zum Zeugnis unter den Volkern - durch sein Dasein, sein Gehorsam und seine
Geschichte. (2. Mose 9,16; 2. Mose 34,10)

5.8. Engel, Satan und Damonen

Engel treten in 2. Mose als schiitzende und leitende Boten Gottes auf. Sie erscheinen, um das Volk
Israel wihrend der Befreiung zu begleiten, etwa als unsichtbare Fiihrer, die das Volk vor Gefahren
schiitzen. Ihre Rolle wird besonders deutlich bei der Durchquerung des Schiltmeers, wo sie als Teil der
Wolken- und Feuersédule agieren und Gottes Gegenwart sichtbar machen. Engel handeln stets im
Auftrag Gottes und verdeutlichen, dass seine Fiihrung auch jenseits menschlicher Wahrnehmung wirkt.
Durch ihr Wirken wird die Souveranitit Gottes als oberste Macht in allen Situationen unterstrichen. (2.
Mose 14,19-20; 2. Mose 13,21-22)

Die Konfrontation mit Pharaos Zauberern offenbart den geistlichen Kampf zwischen Gottes
Macht und den Kriften des Bosen. Die Zauberer des Pharao versuchen, Gottes Macht zu imitieren,
scheitern jedoch kldglich an der iiberragenden Autoritit Gottes. Dieses Scheitern zeigt, dass jede
versuchte Nachahmung gottlichen Wirkens letztlich dem eigentlichen Schopfer unterlegen ist. Die
Auseinandersetzung verdeutlicht, dass dem Bdsen - symbolisiert durch satanische Einfliisse oder
ddmonische Aktivititen - keine echte Grundlage gegentibersteht. Der geistliche Kampf wird damit als
fortwdhrende Realitdt dargestellt, die in Gottes triumphaler Rettung Israels ihren Sieg findet. (2. Mose
7,11-12; 2. Mose 14,30)

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

2. Mose enthiilt prophetische Hinweise auf das zukiinftige Reich Gottes und seine himmlische
Ordnung. Die Stiftshiitte wird nach dem ,,Vorbild eines himmlischen Heiligtums gebaut, wie es
spater im Hebréerbrief beschrieben wird. Dadurch bekommt das gesamte kultische Geschehen eine
eschatologische Dimension: Es verweist auf das kommende Reich Gottes, in dem er dauerhaft unter
seinem Volk wohnen wird. Die Anweisungen fiir das Heiligtum sind damit nicht nur irdische Ordnung,
sondern himmlisches Abbild. (2. Mose 25,9; Hebréer 8,5; Offenbarung 21,3)

Gottes Gericht iiber Agypten steht exemplarisch fiir sein kiinftiges Gericht iiber die Welt. Die
Plagen sind nicht nur historische Ereignisse, sondern typologische Vorausbilder kommender Gerichte,

wie sie in der Offenbarung beschrieben werden. Sie zeigen, dass Gott iiber alle Volker Gericht hilt,

Seite 17 von 106



aber gleichzeitig einen Ausweg fiir diejenigen schafft, die ihm vertrauen. Das Exodus-Geschehen wird
damit zu einem Vorbild fiir das endzeitliche Eingreifen Gottes zugunsten seines Volkes. (2. Mose 7-12;
Offenbarung 16; 2. Thessalonicher 1,7-10)

Seite 18 von 106



6. Grobgliederung

2. Mose - Gottes Erlosungsweg mit seinem Bundesvolk

Teil 1: Israels Befreiung aus Agypten (2. Mose 1-18)
1. Israels Unterdriickung in Agypten (1,1-22)
1.1. Wachstum des Volkes trotz Bedringnis (1,1-7)

1.2. Pharaos Maflnahmen zur Unterdriickung (1,8-22)

2. Die Berufung des Retters Mose (2,1-4,31)
2.1. Geburt und Bewahrung Moses (2,1-25)
2.2. Gottes Offenbarung im brennenden Dornbusch (3,1-22)

2.3. Beauftragung und Ausriistung Moses (4,1-31)

3. Der Widerstand des Pharao und Gottes Macht (5,1-11,10)
3.1. Erste Begegnung mit Pharao - Verschérfung der Lage (5,1-23)
3.2. Gottes Zusage der Erlosung (6,1-13)
3.3. Stammbaum Moses und Aarons (6,14-27)
3.4. Zeichen und Wunder vor dem Pharao (6,28-7,13)

3.5. Die ersten neun Plagen iiber Agypten (7,14-11,10)

4. Der Auszug durch Gottes Gericht und Erlosung (12,1-15,21)
4.1. Einsetzung des Passahfestes (12,1-28)
4.2. Die zehnte Plage und der Auszug Israels (12,29-51)
4.3. Heiligung der Erstgeburt (13,1-22)
4.4. Durchzug durchs Schilfmeer - Sieg durch Gottes Macht (14,1-31)
4.5. Lobgesang der Erlosten (15,1-21)

5. Die Wiistenreise bis zum Sinai (15,22-18,27)

5.1. Versorgung in Mara und Elim (15,22-27)

Seite 19 von 106



5.2. Gottes Versorgung mit Manna und Wachteln (16,1-36)
5.3. Wasser aus dem Felsen und Sieg iiber Amalek (17,1-16)

5.4. Jethros Besuch und weiser Rat zur Leitung (18,1-27)

Teil 2: Gottes Bund mit Israel am Sinai (2. Mose 19-40)
6. Gottes Offenbarung am Sinai (19,1-25)
6.1. Berufung Israels als Bundesvolk (19,1-8)

6.2. Vorbereitung auf die Gottesbegegnung (19,9-25)

7. Die Gabe des Gesetzes - Der Bundesabschluss (20,1-24,18)
7.1. Die Zehn Gebote - Grundlage des Bundes (20,1-21)
7.2. Weitere Rechtsbestimmungen - Anwendung des Bundes (20,22-23,33)
7.3. Der Bund wird geschlossen und bestitigt (24,1-18)

8. Anweisung zum Heiligtum und zum Priesterdienst (25,1-31,18)
8.1. Der Auftrag zum Bau der Stiftshiitte (25,1-27,21)
8.2. Kleidung und Weihe der Priester (28,1-29,46)

8.3. Weitere Vorschriften zum heiligen Dienst (30,1-31,18)

9. Der Abfall des Volkes und Gottes Gnade (32,1-34,35)
9.1. Das goldene Kalb - Bundesbruch Israels (32,1-35)
9.2. Moses Fiirbitte und Gottes Erneuerung des Bundes (33,1-34,35)

10. Der Bau der Stiftshiitte - Gehorsam und Erfiillung (35,1-40,38)
10.1. Die Sammlung und Ausfiihrung durch das Volk (35,1-39,43)
10.2. Vollendung und Einweihung des Heiligtums (40,1-38)

Seite 20 von 106



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

2. Mose beschreibt die machtvolle Erlosung Israels aus der Sklaverei und begriindet seine Identitdt als
Bundesvolk Gottes. Das Buch verbindet Geschichte, Theologie und Gesetzgebung zu einem
einheitlichen Zeugnis liber Gottes Treue, Heiligkeit und Néhe. Die Offenbarung am Sinai, das Passah
und die Stiftshiitte pragen das Gottesbild des Alten Testaments nachhaltig. Gleichzeitig zeigt 2. Mose
prophetische Linien, die auf Christus als Erloser und Mittler hinweisen. Gottes Ziel ist nicht nur

Befreiung, sondern Gemeinschaft mit seinem Volk.

7.2. Anwendungen

Gott befreit, um Gemeinschaft zu stiften. Erlosung ist kein Selbstzweck, sondern 6ffnet den Weg in
eine lebendige Beziehung zu Gott. Die Befreiung Israels miindet im Gottesdienst, nicht im Eigenleben.
Jeder, der erl6st ist, ist auch zur Nachfolge und Anbetung berufen. Gottes Néhe ist das Ziel jeder
Rettung.

Gehorsam folgt auf Gnade. Die Gesetzgebung am Sinai folgt auf die Rettung aus Agypten - nicht
umgekehrt. Gnade kommt zuerst, und daraus erwéchst Verantwortung. Dieses Prinzip pragt auch das
neutestamentliche Verstidndnis von Jiingerschaft: Gehorsam ist Antwort auf empfangene Gnade, nicht

Voraussetzung fiir sie.

Gottes Gegenwart verindert alles. Wo Gott gegenwirtig ist, geschieht Leitung, Lauterung und
Heiligung. Die Stiftshiitte war sichtbares Zeichen gottlicher Néhe und forderte das Volk zur Reinheit
und Ordnung heraus. Auch heute bedeutet Gemeinschaft mit Gott, sich seinem heiligen Wesen zu

stellen und ihm mit Ehrfurcht zu begegnen.

Seite 21 von 106



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Warum spielt der Auszug aus Agypten eine so zentrale Rolle in der Geschichte Israels?

Antwort: Weil er das grundlegende Erlosungsereignis des Alten Testaments darstellt und

Israels Identitit als Gottes Volk begriindet.

2. Inwiefern ist das Passah ein prophetisches Bild auf das Werk Christi?

Antwort: Es zeigt, dass Rettung durch das Blut eines stellvertretenden Opfers geschieht - ein

Hinweis auf Jesus als das wahre Passahlamm.

3. Welche Bedeutung hat Gottes Selbstoffenbarung als ,,Ich bin* fiir das Gottesbild der Bibel?

Antwort: Sie betont Gottes Ewigkeit, Unverdnderlichkeit und personliche Nihe - er ist immer

gegenwértig und verlésslich.

4. Was zeigt die Wiistenwanderung iiber das Wesen Gottes und den Zustand des menschlichen

Herzens?

Antwort: Sie offenbart Gottes Treue trotz menschlichem Murren und Ungehorsam, und die

standige Neigung des Menschen zur Rebellion.

5. Warum steht das Gesetz im Alten Bund nicht am Anfang, sondern folgt der Erlosung?

Antwort: Weil Gehorsam eine Antwort auf Gnade ist - das Gesetz wurde gegeben, nachdem

Gott bereits aus Gnade gerettet hatte.

6. Wie wird die Stiftshiitte zum Sinnbild fiir Gottes Gegenwart unter seinem Volk?

Antwort: Sie ist sichtbarer Ausdruck von Gottes Nédhe und Heiligkeit und zeigt, dass

Gemeinschaft mit Gott Ordnung, Reinheit und Gehorsam erfordert.

7. In welcher Weise ist Mose ein Typus fiir Christus?

Antwort: Er vermittelt zwischen Gott und dem Volk, steht in der Fiirbitte, gibt das Gesetz

weiter - dhnlich wie Christus als Mittler des Neuen Bundes.

Seite 22 von 106



8. Welche Rolle spielen die Engel im Zusammenhang mit dem Auszug aus Agypten?

Antwort: Sie handeln schiitzend und leitend im Auftrag Gottes und begleiten Israel als

sichtbarer Ausdruck seiner Gegenwart.

9. Wie spiegelt der Kampf mit den agyptischen Zauberern die Realitit geistlicher

Auseinandersetzungen wider?

Antwort: Er macht deutlich, dass okkulte Krifte existieren, aber Gottes Macht ihnen weit

iiberlegen ist.

10. Was lehrt 2. Mose iiber Gottes Ziel mit Erlosung - iiber die blo3e Befreiung hinaus?

Antwort: Dass Erlosung zur Anbetung, Bundesgemeinschaft und Gehorsam fiihren soll - Gott

befreit, um mit seinem Volk zu wohnen.

Seite 23 von 106



Kommentierung

Teil 1: Israels Befreiung aus Agypten (2. Mose 1-18)

1. Israels Unterdriickung in Agypten (1,1-22)

1.1. Wachstum des Volkes trotz Bedrangnis (1,1-7)

Gottes VerheiBung an die Erzviter trigt Frucht — auch in der Fremde. Die Nachkommen Jakobs
sind nun ein eigenstiindiges Volk, das sich in Agypten stark vermehrt hat. Diese Entwicklung ist nicht
zufillig, sondern Ausdruck der Erfiillung goéttlicher VerheiBungen, wie sie Abraham, Isaak und Jakob
gegeben wurden. Die Formulierung ,.sie wuchsen, wurden iiberaus zahlreich und mdchtig* erinnert an
1. Mose 17,6 und zeigt, dass Gottes Pldne nicht durch geographische oder politische
Rahmenbedingungen begrenzt werden. Die Tatsache, dass dieses Wachstum auferhalb Kanaans
geschieht, betont die Treue Gottes trotz vorldufiger Ortsverlagerung. Das verheilene Volk wéchst
bereits im Exil — getragen von Gottes souverdnem Wirken. (2. Mose 1,7; 1. Mose 17,6; 2. Mose
2,24-25)

Jan Schaper, der Alttestamentler, erkldrt zu 2. Mose 1,5, dass anstelle der im masoretischen
Text (MT) iiberlieferten Zahl siebzig in der Septuaginta (LXX) die Zahl fiinfundsiebzig genannt
wird. Diese Angabe der LXX geht auf 1. Mose 46,27 LXX zuriick, wo ebenfalls fiinfundsiebzig
Mitglieder des Hauses Jakobs erwdhnt werden. Schaper weist darauf hin, dass vermutlich auch
der urspriingliche hebrdische Text diese Zahl enthielt, sie jedoch spdter durch eine
Schreiberkorrektur an 5. Mose 10,22 angeglichen wurde, um beide Stellen zu harmonisieren.
Die LXX bewahrt somit eine dltere Textform, die noch vor dieser Vereinheitlichung bestand.
Damit zeigt sich, dass die abweichende Zdhlung nicht auf inhaltliche Differenzen, sondern auf

textgeschichtliche Entwicklungen zuriickgeht (Schaper, 2011, S. 277).

Seite 24 von 106



Der Ubergang vom Familienverband zum Volk geschieht unter Gottes Segen. Der Text stellt nicht
nur die genealogische Verbindung zur Genesis her, sondern zeigt den Ubergang von einer Sippe zu
einem Volk. Die Aufzéhlung der Sohne Jakobs betont die historische und heilsgeschichtliche
Kontinuitidt. Obwohl Josef und seine Generation gestorben sind, bleibt Gottes Plan nicht stehen. Die
Betonung liegt nicht auf der politischen Umgebung, sondern auf dem Wachstum der Israeliten. Gottes
Wirken zeigt sich darin, dass aus einem kleinen Kern ein grofes Volk wird — eine notwendige
Voraussetzung fiir die kommende Befreiung. Die Entwicklung zum Volk Gottes erfolgt somit bereits
vor dem Exodus, nicht erst durch ihn. (2. Mose 1,1-6; 1. Mose 46,8-27; 2. Mose 12,37)

Gottlicher Segen wirkt sich sichtbar und unumkehrbar aus. Die starke Vermehrung der Israeliten
kann nicht durch natiirliche Umsténde allein erkldrt werden. Sie ist Ausdruck iibernatiirlicher
Segenswirkung, wie sie in der Schopfungsordnung ,,Seid fruchtbar und mehret euch* grundgelegt und
in den ErzvaterverheiBungen konkretisiert wurde. Dass dieser Segen trotz der kulturellen Fremde und
zukiinftiger Unterdriickung wirksam ist, zeigt, dass Gottes Segen nicht an duflere Stabilitdt gebunden
ist. Es handelt sich um eine geistliche Realitdt mit sichtbarer Wirkung. Das Wachstum Israels ist ein
Fingerzeig auf Gottes Handeln — unerkldrbar, aber unaufhaltbar. (2. Mose 1,7; 1. Mose 1,28; 1. Mose
26,4; Apostelgeschichte 7,17)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erkldrt zu 2. Mose 1,7, dass die Zahl der Israeliten zur Zeit
des Auszugs bemerkenswert gewachsen war. Die Volkszdhlung am Sinai (4. Mose 1) ergab
603.000 Mdnner iiber 20 Jahren, was etwa ein Viertel der Gesamtbevolkerung ausmachte.
Daraus ldsst sich eine Gesamtzahl von rund zwei Millionen Israeliten schliefsen. Ryrie weist
darauf hin, dass bei einer jihrlichen Wachstumsrate von nur fiinf Prozent eine solche
Entwicklung innerhalb von etwa 215 Jahren moglich wdre — also von den 70 Nachkommen
Jakobs beim Eintritt in Agypten (1. Mose 46,27) bis zum Auszug unter Mose (2. Mose 12,41).
Dieses Wachstum belegt die Erfiillung von Gottes Verheiffung an Abraham, seine Nachkommen
zu einem grofien Volk zu machen (Ryrie, 1995, S. 91).

1.2. Pharaos Maflnahmen zur Unterdriickung (1,8-22)

Furcht vor Gottes Volk fiihrt zu irrationaler Machtausiibung. Der neue Pharao kennt Josef nicht
mehr und handelt aus politischem Kalkiil und unterschwelliger Angst. Die bloBe Existenz und das
Wachstum Israels werden als Bedrohung empfunden — nicht wegen kriegerischer Handlungen, sondern
wegen der gottlichen Segenslinie. Anstelle niichterner Einschitzung steht strategische Panik. Diese

Angst ist ein geistlicher Reflex gegen Gottes Wirken. Sie offenbart, dass weltliche Macht Gottes

Seite 25 von 106



VerheiBBung nicht einordnen kann und deshalb zur Unterdriickung greift. Die Entfremdung von Gottes
Geschichte mit seinem Volk flihrt zur willkiirlichen Machtausiibung. (2. Mose 1,8-10; Psalm 83,4-5;
Apostelgeschichte 7,18-19)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 1,8, dass der in diesem Vers erwdihnte
, heue Konig, der Josef nicht kannte“, wahrscheinlich einer der friihen Pharaonen der 18.
Dynastie war. Historisch kommen insbesondere Ahmose 1. (etwa 1570-1546 v. Chr.), der die
Hyksos-Herrscher aus Agypten vertrieb, oder noch wahrscheinlicher Amenhotep I. (etwa
15461525 v. Chr) bzw. Thutmosis I. (etwa 1525-1512 v. Chr) in Betracht. Mit dem
Regierungsantritt dieses neuen Herrschers begann fiir die Nachkommen Jakobs eine neue
politische und soziale Phase: die Zeit der Unterdriickung Israels in Agypten. Der neue Pharao
hatte keine Erinnerung mehr an Josefs Verdienste oder wollte diese bewusst ignorieren, um
seine Machtpolitik zu festigen und das wachsende hebrdische Volk als Bedrohung zu behandeln
(Ryrie, 1995, S. 91).

Systematische Unterdriickung ist ein geistlicher Angriff auf Gottes Heilsplan. Pharaos
MafBnahmen zielen darauf, das Volk Israel innerlich und &uBerlich zu brechen. Arbeitszwang,
wirtschaftliche Ausbeutung und psychische Zermiirbung sind Ausdruck eines gezielten Versuchs,
Gottes Volk unsichtbar zu machen. Doch das gottliche Prinzip bleibt bestehen: Je mehr das Volk
bedringt wird, desto mehr vermehrt es sich. Die Gegnerschaft gegen Gottes Plan kann das Wachstum
nicht stoppen, sondern verstidrkt nur den Kontrast zwischen gottlichem Segen und menschlicher
Rebellion. Die Bedrédngnis fiihrt nicht zur Vernichtung, sondern zur Bestitigung gottlicher Treue. (2.
Mose 1,11-12; Jesaja 54,17; 2. Timotheus 2,9)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 1,12, dass das Leiden Israels in Agypten
mit einem ,, glithenden Ofen * verglichen wird (vgl. 5. Mose 4,20). Diese bildhafte Beschreibung
betont die Schwere der Unterdriickung, durch die Gott jedoch sein Volk lduterte und bereitete.
Ryrie ordnet die Ereignisse historisch ein und stellt die Verbindung zwischen den Pharaonen
und den biblischen Begebenheiten her: Unter Sesostris Ill. (1878—1843 v. Chr.) zog Jakob mit
seiner Familie nach Agypten, um der Hungersnot zu entkommen. Amenemhat III. (1843-1797
v. Chr.,) regierte zur Zeit von Josefs Tod. Der ,, Pharao, der Josef nicht kannte* (2. Mose 1,8),
war wahrscheinlich Ahmose 1. (1570-1546 v. Chr.), wihrend Amenhotep 1. (1546—1525 v. Chr.)
vermutlich der Herrscher war, der Israels Bevilkerungszahl zu verringern suchte (2. Mose

1,15).

Seite 26 von 106



Zur Zeit von Thutmosis I. (1525-1512 v. Chr.) wurde Mose geboren, und Thutmosis I11.
(1482—1450 v. Chr.) war der Pharao, der Israel besonders hart bedriickte (2. Mose 2,23).
Schlieplich identifiziert Ryrie Amenhotep 1I. (1450—1423 v. Chr.) als den Pharao des Auszugs,
der im Jahr 1445 v. Chr. stattfand. Damit zeigt Ryrie, dass die biblische Chronologie historisch
stimmig ist und Gottes Heilsplan inmitten politischer Machtwechsel zielgerichtet fortgefiihrt
wurde (Ryrie, 1995, S. 91).

Menschliche Machtprojekte richten sich letztlich gegen Gott selbst. Die Zwangsarbeit in Pitom
und Ramses dient nicht nur der Kontrolle des Volkes, sondern dem Machtausbau Agyptens. Pharao
nutzt Gottes Volk, um eigene Grof3e zu sichern — ein Muster, das sich durch die Geschichte zieht. Doch
was weltlich als kluger Machtplan erscheint, ist geistlich gesehen ein Angriff auf Gottes
Eigentumsvolk. Die Erwéhlung Israels wird zum AnstoB fiir die Rebellion des Menschen gegen Gottes
Herrschaft. Politische Systeme, die Gottes Volk instrumentalisieren oder unterdriicken, geraten

unweigerlich in Konflikt mit dem lebendigen Gott. (2. Mose 1,11; Psalm 2,1-5; Sacharja 2,12)

Gottes Segen iiberdauert selbst morderische Befehle. Mit dem Befehl zur Totung méannlicher
Kinder tiberschreitet Pharao die Schwelle zur offenen Vernichtung. Der Versuch, die Zukunft Israels zu
zerstoren, trifft direkt das Zentrum goéttlicher Verheilung. Doch selbst dieser letzte Schritt der
Rebellion wird durch den Gehorsam zweier gottesfiirchtiger Frauen untergraben. Die Geschichte der
Hebammen zeigt, dass Gottesfurcht stérker ist als politische Anordnung. Inmitten staatlich
sanktionierter Grausamkeit bleibt Raum fiir moralisches Handeln. Gott greift nicht spektakulér ein — er
segnet den schlichten Gehorsam. (2. Mose 1,15-17; Spriiche 29,25; Apostelgeschichte 5,29)

Gottes Gunst ruht auf denen, die ihn mehr fiirchten als Menschen. Die Weigerung der Hebammen,
den Befehl des Pharao auszufiihren, wird vom Text ausdriicklich als Gottesfurcht bezeichnet. Ihr Mut
wird nicht moralisch oder politisch bewertet, sondern geistlich: Sie handeln, weil sie Gott mehr
fiirchten als den Konig. Diese Haltung wird nicht nur erwéhnt, sondern belohnt — Gott gibt ihnen
Hauser, ein Zeichen fiir Anerkennung und Besténdigkeit. Die Geschichte zeigt: Gott steht zu denen,
die seinem Willen mehr vertrauen als der Macht der Welt. Thre Entscheidung tragt zur Erhaltung der
messianischen Linie bei, obwohl sie scheinbar nur eine Randnotiz in der Weltgeschichte sind. (2. Mose
1,17-21; Psalm 27,1; Matthdus 10,28)

Seite 27 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 1.1-22)

Zusammenfassung:

Der Bericht beginnt mit einem Riickblick auf die Nachkommen Jakobs, die nach Agypten gekommen
waren. Mit dem Tod Josephs und seiner Generation beginnt eine neue Epoche, in der das Volk Israel
sich stark vermehrt. Diese Entwicklung ruft die Angst eines neuen Pharaos hervor, der Joseph nicht
kannte. Aus Furcht vor einem Machtzuwachs Israels zwingt der Pharao das Volk zu harter
Zwangsarbeit, doch je mehr sie unterdriickt werden, desto mehr wachsen sie. Die &gyptische
Unterdriickung eskaliert, als der Konig die hebrdischen Hebammen auffordert, ménnliche
Neugeborene zu toten. Die Hebammen jedoch flirchten Gott und widersetzen sich diesem Befehl. Gott
segnet ithren Gehorsam mit Nachkommen und Segen. Der Pharao reagiert schlieBlich mit einem
landesweiten Befehl, alle hebrdischen Jungen bei der Geburt in den Nil zu werfen. Der Abschnitt zeigt
den Ubergang von einer geschiitzten Minderheit hin zu einem unterdriickten Volk und leitet die

Befreiungsgeschichte Israels ein.

Anwendungen:

Gott wirkt selbst in Zeiten der Unterdriickung weiter an seinem Plan. Trotz dullerer Bedrdngnis
wichst das Volk Gottes und erfiillt Gottes Verheilung der Vermehrung. Menschliche Strategien der
Kontrolle konnen Gottes Absichten nicht authalten. In dunklen Zeiten bleibt Gottes Segen verborgen

wirksam.

Gottesfurcht ist wichtiger als menschlicher Gehorsam. Die Hebammen handeln entgegen
koniglicher Anordnung, weil sie Gottes Autoritidt hoher achten als die des Menschen. Thr Mut zeigt,
dass wahre Ehrfurcht vor Gott konkrete Entscheidungen fordert. Gottesfurcht zeigt sich in treuem
Handeln — selbst unter Gefahr.

Die Geschichte Gottes mit seinem Volk beginnt oft in der Tiefe des Leids. Der Weg zur Befreiung
Israels nimmt nicht mit Sieg, sondern mit Leid und Ungerechtigkeit seinen Anfang. Gott formt ein
Volk im Schmelzofen der Bedrangnis. Die tiefsten Krisen konnen der Beginn seiner groBten Eingriffe

sein.

Seite 28 von 106



2. Die Berufung des Retters Mose (2,1-4,31)

2.1. Geburt und Bewahrung Moses (2,1-25)

Gottes Wirken beginnt oft verborgen und unscheinbar. Die Geburt Moses wird in einem einfachen,
niichternen Ton berichtet — ohne spektakuldre Zeichen oder iibernatiirliche Ereignisse. Dennoch
beginnt hier Gottes Handeln zur Befreiung seines Volkes. In einer Zeit groffter Bedridngnis schenkt
Gott Leben — verborgen in einem Haus aus dem Stamm Levi. Der Anfang der gottlichen Rettung
erfolgt nicht auf politischer oder militdrischer Biihne, sondern in einer Familie, die Gott vertraut. Der
scheinbar kleine Anfang ist der Beginn eines iibernatiirlichen Plans. (2. Mose 2,1-2; Sacharja 4,10;
Lukas 1,78-79)

Elterlicher Glaube handelt mutig im Vertrauen auf Gottes Schutz. Die Entscheidung der Eltern,
das Kind zu verbergen, ist kein Akt der Angst, sondern des Glaubens. Der Hebréerbrief nennt sie
ausdriicklich als Vorbilder des Glaubens, weil sie sahen, dass das Kind ,,schén* war — ein Ausdruck fiir
eine besondere Bestimmung. Sie vertrauten Gottes Plan mehr als dem Befehl des Pharao. Ihr mutiges
Handeln zeigt, dass echter Glaube konkrete Schritte wagt, auch wenn die dufleren Umstidnde feindlich
sind. Die Familie wird zum Ort des Gehorsams, obwohl das Umfeld von Todesdrohung geprigt ist. (2.
Mose 2,2; Hebrder 11,23; Psalm 112,7)

Gott lenkt die Wege seiner Erwiihlten souverin — auch durch Feinde. Das Aussetzen Moses im
Schilf ist menschlich gesehen ein letzter verzweifelter Versuch zur Rettung. Doch Gott gebraucht
genau diese Situation, um seinen kiinftigen Diener in den Schutzbereich des Gegners zu bringen.
Ausgerechnet die Tochter Pharaos wird zum Werkzeug der Bewahrung. Der Text zeigt, dass Gottes
Fiihrung nicht an fromme Orte oder Personen gebunden ist — er wirkt souverén, auch durch diejenigen,
die thn nicht kennen. Die Wege Gottes entziehen sich menschlicher Kontrolle, sind aber immer
zielgerichtet. (2. Mose 2,3-6; Spriiche 21,1; Romer 11,33)

Gott gebraucht Beziehungen, um seinen Plan weiterzufithren. Die Einbindung der Schwester
Moses, die Vermittlung zwischen Mutter und Prinzessin, und das Stillen des Kindes durch seine
leibliche Mutter zeigen, wie Gott zwischenmenschliche Beziehungen nutzt, um seine Wege zu
verwirklichen. Diese Verkniipfung von Familie, Fiirsorge und koniglichem Haushalt ist nicht Zufall,

sondern Vorsehung. Das Kind, das gerettet wird, wichst in zwei Welten auf: in der Geborgenheit seiner

Seite 29 von 106



Herkunft und in der Bildung des Palastes. Gott formt ihn durch beides fiir seine kiinftige Berufung. (2.
Mose 2,7-10; Psalm 139,16; Apostelgeschichte 7,20-22)

Gottes Berufene gehen durch Briiche, bevor sie gebraucht werden. Mose handelt in eigener Kraft
und erschligt den Agypter. Dieser Versuch, Rettung zu bringen, fiihrt nicht zur Befreiung, sondern zur
Flucht. Der Bruch mit Agypten und die Abweisung durch das eigene Volk markieren einen tiefen
Einschnitt. Doch gerade diese Phase wird zum Weg der Vorbereitung. Gott gebraucht nicht
menschliche Initiative, sondern formt seine Werkzeuge durch Wiistenjahre, Einsamkeit und Demut.
Die gottliche Berufung folgt nicht menschlicher Logik. (2. Mose 2,11-15; Apostelgeschichte 7,23-29;
2. Mose 3,1)

Gott sieht, hort, erinnert und nimmt sich seines Volkes an. Die letzten Verse des Kapitels geben
einen entscheidenden theologischen Wendepunkt. Gott wird als aktiv Handelnder vorgestellt: Er hort
das Seufzen, erinnert sich an den Bund, sieht das Volk und erkennt ihre Not. Diese vierfach betonte
Hinwendung zeigt, dass Gott nicht abwesend oder gleichgiiltig ist. Die Erinnerung an den Bund mit
Abraham, Isaak und Jakob ist der Ausgangspunkt fiir das kommende Heilshandeln. Erlésung geschieht
nicht aus menschlicher Initiative, sondern aus gottlicher Treue. (2. Mose 2,23-25; Psalm 106,44-45;
Lukas 1,72-74)

2.2. Gottes Offenbarung im brennenden Dornbusch (3,1-22)

Gott begegnet in der Wiiste — an unscheinbaren Orten mit heiliger Bedeutung. Mose ist nicht
mehr Prinz von Agypten, sondern einfacher Hirt in der Wiiste. Gerade dort, abseits aller &ffentlichen
Bedeutung, offenbart sich Gott durch ein brennendes, aber nicht verbrennendes Gewéchs. Der Ort ist
duBerlich unbedeutend, doch Gott erkldrt ihn zum heiligen Boden. Die Offenbarung am Dornbusch
zeigt, dass Gott sich nicht an Machtzentren bindet, sondern an Menschen, die er vorbereitet hat. Der
Kontrast zwischen Wiiste und Berufung ist kein Widerspruch, sondern Ausdruck gottlicher Paddagogik.
(2. Mose 3,1-5; Jesaja 57,15; 1. Korinther 1,27-29)

Gottes Heiligkeit fordert Ehrfurcht und Abstand. Bevor Mose den Auftrag empfangt, muss er seine
Schuhe ausziehen. Gott stellt sich nicht als abstrakte Kraft oder freundlicher Begleiter vor, sondern als
heiliger Gott, der sich naht, aber nicht vermischt. Die Offenbarung Gottes ist personlich und zugleich
erschiitternd. Der Befehl, sich zu entkleiden, macht deutlich, dass Menschen nicht unvorbereitet vor
Gott treten konnen. Die Heiligkeit Gottes steht im Zentrum jeder Begegnung mit ihm — und wird nie
relativiert. (2. Mose 3,5-6; Jesaja 6,1-5; Hebréer 12,28-29)

Seite 30 von 106



In den textkritischen Anmerkungen zu 2. Mose 3,6 wird darauf hingewiesen, dass die
Septuaginta (LXX) und der Samaritanische Pentateuch (Sam) statt des hebrdischen Singulars
,,deines Vaters* (728, 'avicha) die Mehrzahl , deiner Viiter‘ verwenden. Diese Form steht in
besserer Ubereinstimmung mit der anschliefenden Nennung der drei Patriarchen — Abraham,
Isaak und Jakob — und wird auch in Apostelgeschichte 7,32 iibernommen. Der Unterschied
zeigt, wie Ubersetzer und Uberlieferer des Textes bemiiht waren, die Beziehung zwischen Gott
und den Erzvitern Israels deutlicher hervorzuheben. Beide Lesarten bezeugen dieselbe
theologische Wahrheit: Gott offenbart sich als der Gott der Verheiffung und der Generationen,
der iiber die Zeit hinweg treu bleibt (Brannan & Loken, 2014, S. Ex 3,6).

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erkldrt zu 2. Mose 3,11, dass Mose fiinfmal versuchte, sich
Gottes Berufung zu entziehen (vgl. 2. Mose 3,13; 4,1.10.13). Trotz seiner Einwdnde versprach
Gott ihm seine bleibende Gegenwart und die Gewissheit, dass Israel nach der Befreiung an
eben diesem Berg Gott anbeten wiirde. Dadurch machte Gott deutlich, dass die Kraft zur
Erfiillung des Auftrags nicht in Mose selbst lag, sondern in der gottlichen Gegenwart, die ihn
begleitete (Ryrie, 1995, S. 94).

Gottes Mitgefiihl ist der Ausgangspunkt fiir sein Handeln. Die Worte ,,/ch habe das Elend meines
Volkes gesehen... ich habe ihr Geschrei gehort... ich kenne ihre Schmerzen...* zeigen, dass Gott kein
ferner Beobachter ist. Sein Eingreifen beginnt nicht mit einem Plan, sondern mit einer tiefen
Wahrnehmung des Leids. Dieses Mitleid ist kein schwaches Gefiihl, sondern Ausdruck seiner
Bundestreue. Der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs erweist sich als gegenwirtiger, handelnder
Bundesgott — nicht als abstrakte Idee. Die Erlosung Israels beginnt im Herzen Gottes. (2. Mose 3,7-9;
Psalm 103,13-14; Lukas 1,78)

Gottes Berufung stellt nicht die Qualifikation, sondern die Sendung in den Mittelpunkt. Mose
wird nicht deshalb berufen, weil er stark, bereit oder fahig wiére. Gottes Sendung lautet: ,,/ch will dich
senden.” Die Grundlage der Berufung ist nicht das Selbstverstindnis des Menschen, sondern das
souverdne Handeln Gottes. Mose erkennt seine Unfdhigkeit und stellt die Frage: ,,Wer bin ich?* — doch
Gott antwortet nicht mit einer Charakterbeschreibung Moses, sondern mit der Zusage seiner
Gegenwart. Der Auftrag ist keine Auszeichnung, sondern ein Akt gottlicher Autoritdt. (2. Mose
3,10-12; 2. Korinther 3,5-6; Johannes 15,16)

Seite 31 von 106



Gott offenbart seinen ewigen Namen als Ausdruck seines Wesens. Mit der Selbstbezeichnung ,,/ch
bin, der ich bin‘ offenbart sich Gott als der Seiende, der in sich selbst existiert. Dieser Name ist keine
theologische Formel, sondern die Beschreibung seines Wesens: ewig, treu, unverénderlich. Gott hangt
von nichts und niemandem ab — er ist, der er ist. Die Offenbarung des Namens ist zugleich Trost fiir
das Volk und Autoritdt fiir den Boten. Mose trigt nicht seine Botschaft, sondern den Namen dessen,
der immer ist. Diese Namensoffenbarung trigt durch die gesamte Heilsgeschichte bis zu Christus. (2.
Mose 3,13-15; Johannes 8,58; Offenbarung 1,8)

Gottes Plan umfasst Rettung, Gericht und Anbetung. Die VerheiBung eines Landes, das von Milch
und Honig flieBt, steht am Ende einer dreifachen Bewegung: Herausfiihrung, Gericht iiber Agypten,
und Opfer fiir den Herrn. Gottes Handeln ist ganzheitlich: Es umfasst Befreiung, Gerechtigkeit und
Gemeinschaft. Der Exodus ist nicht Selbstzweck, sondern Weg zur Anbetung. Gottes Ziel ist nicht nur,
Israel aus Agypten zu fiihren, sondern es in seine Gegenwart zu bringen. Erldsung fiihrt zur Anbetung
— das ist der rote Faden des gesamten Buches. (2. Mose 3,16-22; 2. Mose 5,1; 2. Mose 19,4-6)

2.3. Beauftragung und Ausriistung Moses (4,1-31)

Gott begegnet dem Zweifel seines Dieners mit iibernatiirlichen Zeichen. Mose stellt infrage, ob
das Volk Israel seiner Sendung Glauben schenken wird. Seine Unsicherheit richtet sich nicht primir
gegen Gott, sondern gegen die menschliche Resonanz auf goéttliche Autoritit. Gott antwortet darauf
nicht mit Tadel, sondern mit der Gabe dreier Zeichen. Der verwandelte Stab, die geheilte Hand und das
Wasser, das sich in Blut verwandelt, bezeugen, dass Mose im Namen des lebendigen Gottes spricht.
Diese Zeichen sind nicht bloBe Wunder, sondern symbolische Offenbarungen: Der Stab steht fiir
gottliche Macht iiber das Bose, die Hand fiir Wiederherstellung, das Blut fiir Gericht. Gott begegnet
dem Zweifel seines Knechtes mit sichtbarer Bestdtigung, um seine Berufung glaubwiirdig zu machen.
Er erwartet keinen blinden Gehorsam, sondern schenkt Beweise seiner Treue. (2. Mose 4,1-9;
Johannes 10,38; Hebréer 2,4)

Menschliche Schwiiche disqualifiziert nicht vom Dienst, sondern offenbart Gottes Kraft. Mose
weist in seinem Einwand auf seine mangelnde Sprachfdhigkeit hin. Er fiirchtet, den Anforderungen des
Auftrags nicht gewachsen zu sein — weder rhetorisch noch psychologisch. Doch Gott erinnert ihn
daran, dass auch die Sprache selbst ein Geschenk des Schopfers ist. Die Berufung Gottes
beriicksichtigt die Schwiche des Menschen nicht als Hindernis, sondern als Moglichkeit géttlicher
Offenbarung. Die Schwiche wird nicht aufgehoben, sondern von Gottes Gegenwart iiberstrahlt. Der

Dienst geschieht nicht in menschlicher Kraft, sondern in Abhédngigkeit von dem, der sendet. Gott

Seite 32 von 106



gebraucht nicht die Redegewandten, sondern die, die bereit sind, ihm zu vertrauen. (2. Mose 4,10-12;
2. Korinther 12,9-10; Jeremia 1,6-9)

Gott reagiert auf Unglauben nicht nur mit Geduld, sondern auch mit Zorn. Als Mose nach allen
Zusicherungen dennoch bittet, nicht selbst gesandt zu werden, entbrennt Gottes Zorn. Dieser Zorn ist
nicht willkiirlich, sondern Ausdruck gottlicher Heiligkeit, die dem Misstrauen seiner Berufenen nicht
gleichgiiltig gegeniibersteht. Dennoch bleibt Gottes Zorn begrenzt und fiihrt nicht zur Disqualifikation,
sondern zur Korrektur des Weges. Aron wird als Sprecher hinzugefiigt — nicht als Ersatz, sondern als
Ergdnzung. Der Zorn Gottes ist nicht destruktiv, sondern ordnend. Er fiihrt Mose in eine dienende
Zusammenarbeit und unterstreicht zugleich die Ernsthaftigkeit der Berufung. (2. Mose 4,13-16; Psalm
106,32-33; Hebrider 3,15-19)

Gott sorgt vor der offentlichen Sendung fiir eine klare Autorititsstruktur. Aron wird von Gott
nicht zufillig ausgewihlt, sondern gezielt berufen, Mose zu unterstiitzen. Die Rollenverteilung wird
dabei klar geregelt: Mose bleibt der von Gott beauftragte Mittler, Aron wird sein Sprachrohr. Diese
Struktur verhindert Verwirrung und betont, dass der Auftrag letztlich bei Mose bleibt, auch wenn er
Unterstiitzung erhdlt. Gottes Ordnung ist nicht starr, aber eindeutig. Die Autoritdt des Dieners liegt
nicht in seiner natiirlichen Begabung, sondern in seinem Gehorsam gegeniiber dem gottlichen Wort. So
entsteht geistliche Leitung nicht aus menschlicher Initiative, sondern aus gottlicher Delegation. (2.
Mose 4,14-17; 4. Mose 12,6-8; 1. Korinther 12,28)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 4,21, dass das ,, Verhdirten des Herzens
des Pharao sowohl dem menschlichen Willen als auch dem gottlichen Handeln zugeschrieben
wird. Zehnmal heifst es, dass Pharao sein Herz selbst verhdrtete, und ebenso oft, dass Gott es
verhdrtete. Ryrie betont, dass Pharao zundchst siebenmal eigenwillig handelte, bevor Gott
diese Verstockung gerichtlich bestdtigte. Paulus greift dieses Beispiel in Romer 9,14—18 auf,
um die unergriindliche Verbindung zwischen Gottes Souverdnitit und seiner Barmherzigkeit

gegeniiber den Menschen zu verdeutlichen (Ryrie, 1995, S. 96).

Geistlicher Dienst erfordert Heiligkeit im personlichen Leben. Auf dem Riickweg nach Agypten
kommt es zur dramatischen Szene, in der Gott Mose toten will, weil dessen Sohn nicht beschnitten ist.
Die Situation macht deutlich: Gottes Diener konnen den gottlichen Auftrag nicht unabhingig von
personlichem Gehorsam erfiillen. Der Mangel an Bundesgehorsam gefdhrdet die geistliche Autoritit.
Zippora greift ein und nimmt die Beschneidung selbst vor — ein Akt des Gehorsams, der Gottes Zorn

wendet. Diese Episode betont, dass der Dienst fiir Gott eine innere Ubereinstimmung mit seinem

Seite 33 von 106



Willen voraussetzt. Berufung schiitzt nicht vor Verantwortung. (2. Mose 4,24-26; Josua 5,2-9; 1. Petrus
1,14-16)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erkldrt zu 2. Mose 4,24-26, dass Mose offenbar die
Beschneidung seines Sohnes versdumt hatte und damit gegen Gottes ausdriickliches Gebot aus
1. Mose 17,10 verstiefs — moglicherweise auf Drdngen seiner Frau Zippora. Dadurch geriet er
selbst unter Gottes Zorn und musste erkennen, dass Ungehorsam gegeniiber Gott schwerer
wiegt als jede Bedrohung durch den Pharao. Der Herr wollte ihn deshalb téten, doch Zippora
nahm das Messer und vollzog die Beschneidung, wodurch Moses Leben verschont blieb.
Danach lief3 Gott von ihm ab, was zeigt, dass Gehorsam gegeniiber Gottes Bund unverzichtbar

ist (Ryrie, 1995, S. 96).

Gott bestiitigt seine Berufenen durch Mitfreude der Berufenen. Die erste Begegnung zwischen
Mose und Aron sowie zwischen Mose und dem Volk verlduft positiv. Aron kommt Mose entgegen, wie
es Gott angekiindigt hatte. Das Volk glaubt der Botschaft und beugt sich in Anbetung. Diese Reaktion
zeigt, dass Gott bereits vor Mose her gewirkt hat. Berufene miissen nicht allein den Boden bereiten —
Gott selbst bewegt die Herzen. Die erste Resonanz ist nicht Ablehnung, sondern Freude iiber Gottes
Eingreifen. Berufung miindet nicht in Isolation, sondern in gemeinsames Erkennen der Gnade Gottes.
(2. Mose 4,27-31; Johannes 4,38; Apostelgeschichte 13,48)

Seite 34 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 2.1-4.31)

Zusammenfassung:

Die Geburt Moses erfolgt unter dem tddlichen Erlass des Pharaos, doch durch Gottes Vorsehung wird
er im Haus des Feindes grogezogen. Seine Mutter vertraut ihn in einem Korb dem Nil an, wo ihn die
Tochter des Pharaos findet und aufnimmt. Mose wichst in Agypten heran, wird sich jedoch seiner
Herkunft bewusst und tétet einen Agypter — was ihn zur Flucht nach Midian zwingt. Dort lebt er als
Hirte, heiratet Zippora und scheint sich von seiner Berufung entfernt zu haben. Doch Gott sieht das
Elend seines Volkes und offenbart sich Mose im brennenden Dornbusch. Er beauftragt Mose, Israel
aus Agypten zu fiihren. Mose begegnet diesem Auftrag mit Zuriickhaltung, Zweifeln und Ausreden,
doch Gott begegnet ihm mit Geduld, Zeichen und VerheiBBung seiner Gegenwart. Aaron wird ihm als
Sprecher zur Seite gestellt. SchlieBlich macht sich Mose auf den Weg nach Agypten, gesandt von Gott,
ausgeriistet mit seiner Botschaft und Zeichen. Die Berufung des Mose zeigt Gottes souverdne
Initiative, seine Treue zu seinen VerheiBungen und seine Bereitschaft, schwache Menschen zu

gebrauchen.

Anwendungen:

Gottes Berufung erreicht Menschen auch in der Verborgenheit. Mose war aus dem Zentrum der
Macht verschwunden und lebte im Verborgenen, als Gott ihn rief. Die Wiiste wurde zum Ort der
Vorbereitung fiir den Dienst. Gottes Wege fithren oft durch Riickzug und Stillstand — als Teil seiner
Schulung.

Gott beruft nicht die Fihigen, sondern befihigt die Berufenen. Mose brachte viele Einwénde vor,
doch Gott antwortete mit VerheiBung, Gegenwart und Versorgung. Berufung basiert nicht auf
menschlicher Stirke, sondern auf gottlicher Sendung. Schwiche disqualifiziert nicht, sondern macht
Raum fiir Gottes Wirken.

Gott sieht das Leid seines Volkes und handelt zur rechten Zeit. Der brennende Dornbusch ist
Zeichen fiir Gottes Aufmerksamkeit und Initiative. Er bleibt nicht fern, sondern steigt herab, um zu

retten. Leid ist nie verborgen vor Gott — er kennt, sieht, hort und greift ein.

Seite 35 von 106



3. Der Widerstand des Pharao und Gottes Macht (5,1-11,10)

3.1. Erste Begegnung mit Pharao - Verschirfung der Lage (5,1-23)

Gehorsam gegeniiber Gottes Wort fithrt oft nicht sofort zur Erleichterung, sondern zur
Konfrontation. Mose und Aaron treten im Auftrag Gottes vor Pharao und iibermitteln die gottliche
Forderung, Israel ziehen zu lassen, um dem Herrn zu opfern. Diese erste Begegnung stellt einen
entscheidenden Schritt des Gehorsams dar, der nicht zu einer Verbesserung, sondern zu einer
sofortigen Verschlechterung der Lage fiihrt. Der Text macht deutlich, dass wahrer Gehorsam nicht
nach kurzfristigem Erfolg bemessen werden kann. Der Widerstand des Pharao war vorhersehbar, doch
aus menschlicher Sicht enttduschend. Gerade in den Anfangen gottlicher Auftrage kommt es hiufig zu
Spannungen zwischen gottlicher Fithrung und sichtbarem Ergebnis. Das Vertrauen muss sich nicht auf
Erfolge, sondern auf das gesprochene Wort Gottes stiitzen. (2. Mose 5,1-5; Johannes 16,33; 2.
Korinther 4,17-18)

Die Ablehnung gottlicher Autoritiit ist Ausdruck geistlicher Verblendung. Pharao reagiert nicht
nur mit politischer Hérte, sondern mit theologischer Arroganz. Die Frage ,,Wer ist der HERR, dass ich
auf seine Stimme hdren sollte?* zeigt eine bewusste Ablehnung des Gottes Israels. In den Augen
Pharaos besitzt dieser Gott keine Relevanz, da er nicht zu den bekannten Gottern Agyptens gehort.
Diese Haltung ist nicht bloB Unkenntnis, sondern eine selbstgewéhlte Blindheit gegeniiber der
Offenbarung. Der Stolz des Menschen, der Gottes Herrschaft nicht anerkennt, zieht immer geistliche
Konsequenzen nach sich. Die kommende Auseinandersetzung ist nicht blof8 ein Konflikt zwischen
Menschen, sondern ein Kampf zwischen Gott und dem gottlosen Selbstanspruch. (2. Mose 5,2; Romer
1,21-23; Psalm 14,1)

Menschliche Herrschaft versucht, Gottes Pline durch Kontrolle und Belastung zu ersticken. Die
Antwort des Pharao besteht in einer doppelten Strategie: Er entzieht dem Volk die nétigen Mittel zur
Arbeit und verschérft gleichzeitig die Anforderungen. Dadurch will er die Aufmerksamkeit der
Israeliten von der Verheilung Gottes ablenken und sie in ihren tdglichen Sorgen binden. Diese Taktik
ist zeitlos: Wer unter Druck steht, verliert leicht die geistliche Perspektive. Das Ziel der Bedriickung ist
nicht nur physische Schwichung, sondern geistliche Ldhmung. Doch Gottes Wort bleibt auch dann
wahr, wenn die dulleren Umstidnde es zu widerlegen scheinen. (2. Mose 5,6-14; Matthdus 13,21-22;
Nehemia 4,7-10)

Seite 36 von 106



Gehorsam gegeniiber Gottes Wort kann voriibergehend Ablehnung durch das eigene Umfeld
auslosen. Die Vorarbeiter der Israeliten geraten in Bedringnis und wenden sich gegen Mose und
Aaron. Sie sehen in ihnen nicht den Kanal der Befreiung, sondern den Grund fiir ihre zusétzliche Last.
Das Volk, das zuvor glaubte und anbetete, wird nun zum Kritiker. Diese Reaktion zeigt die
Herausforderung geistlicher Leitung: Wer Gottes Wort verkiindet, muss mit Widerstand aus der
eigenen Mitte rechnen. Die kurzfristige Verscharfung der Situation fiihrt leicht zu Missverstindnissen
iiber Gottes Wege. Doch geistliche Leiter diirfen sich nicht von der Zustimmung oder Ablehnung
anderer abhidngig machen. (2. Mose 5,15-21; Galater 1,10; 2. Mose 4,31)

Die erste Krise im Dienst erfordert eine Riickkehr zum HERRN, nicht Riickzug aus dem
Auftrag. Mose bringt seine Klage direkt vor den HERRN. Er fragt nach dem Sinn der
Verschlimmerung und sieht sich selbst als Teil des Problems. Diese ehrliche Anrede Gottes zeigt, dass
geistlicher Dienst auch von Enttduschung begleitet sein kann. Doch Mose geht nicht in Resignation,
sondern in das Gespriach mit Gott. Die Berufung bleibt bestehen, auch wenn der Erfolg ausbleibt. Die
Beziehung zum HERRN ist der Ort, an dem Entmutigung verwandelt und der Auftrag neu bestétigt
wird. Geistliche Fiihrung bedeutet nicht, keine Fragen zu haben — sondern mit ithnen zu Gott zu gehen.
(2. Mose 5,22-23; Psalm 73,16-17; Jesaja 40,27-31)

3.2. Gottes Zusage der Erlosung (6,1-13)

Gottes Handeln orientiert sich nicht an den Reaktionen der Menschen, sondern an seinem
eigenen Willen. Gott begegnet der Verzweiflung Moses mit einer klaren Perspektive auf das, was er
tun wird. Die Formulierung ,,jetzt wirst du sehen* zeigt, dass Gottes Eingreifen nicht auf menschlichen
Erfolg oder Misserfolg angewiesen ist. Der Plan der Erlosung steht fest, unabhingig davon, wie
Menschen darauf reagieren. Die souverdne Macht Gottes wird besonders darin deutlich, dass selbst der
Widerstand des Pharao Teil des gottlichen Plans ist. Gott wird nicht iiberrascht, sondern fiihrt seine
Absicht bewusst durch die Harte des Gegners hindurch zum Ziel. Erlosung beginnt bei Gott, nicht
beim Menschen. (2. Mose 6,1; Psalm 115,3; Daniel 4,32)

Gott offenbart sich seinem Volk immer klarer im Lauf der Heilsgeschichte. Die Aussage, dass
Gott sich den Vitern als ,,El Schaddai* offenbarte, nun aber seinen Namen JHWH kundtut, zeigt eine
fortschreitende Offenbarung seines Wesens. Es geht nicht um eine neue Erkenntnis Gottes im
Widerspruch zum bisherigen Bild, sondern um eine Vertiefung seiner Identitét als der, der seinen Bund
ausfiihrt. Gott ist nicht nur der Allméichtige, sondern der treue Bundesgott, der aktiv eingreift. Die

geschichtliche Situation dient als Biihne fiir eine tiefere Offenbarung seiner Treue. Gott bleibt

Seite 37 von 106



derselbe, aber er zeigt sich seinem Volk in immer neuen Tiefen. (2. Mose 6,2-3; Hebrder 1,1-2; Jesaja
43,10-13)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Bibellehrer, erkldirt zu 2. Mose 6,3, dass die
unterschiedlichen Gottesnamen in der Tora jeweils verschiedene Eigenschaften und
Wirkweisen Gottes offenbaren. Der Name El Schaddai betont Gottes Macht und Fiirsorge,
wdhrend der Name JHWH (Jud-Heh-Waw-Heh, ,,Adonai*) seine Treue und Wundertitigkeit
hervorhebt. Rashi weist darauf hin, dass die Patriarchen — Abraham, Isaak und Jakob — Gott
zwar unter dem Namen El Schaddai kannten, aber die wunderwirkende Offenbarung des
Namens JHWH noch nicht in derselben Weise erfahren hatten wie Mose und seine Generation.
Erst durch die Ereignisse des Exodus offenbarte sich Gott in seiner ganzen Macht als der, der
seine Verheifsungen sichtbar erfiillt (Rubin, 2016, S. 77).

Gottes Bundestreue ist die Grundlage fiir jede Hoffnung auf Erlosung. Gott betont seine
Verbindung zu den Erzvitern und die Zusage des Landes Kanaan. Diese Erinnerung ist keine
Wiederholung um der Information willen, sondern eine Bekréftigung, dass der aktuelle Zustand nicht
das Ende ist. Die Grundlage fiir Gottes Handeln ist nicht das Verhalten der Menschen, sondern sein
Bund. Die Erwidhnung des Bundes mit Abraham, Isaak und Jakob stellt sicher, dass der Exodus nicht
zufdllig oder isoliert steht, sondern eingebettet in einen heilsgeschichtlichen Zusammenhang ist.
Hoffnung entsteht nicht aus verdnderten Umstdnden, sondern aus Gottes Verheiung. (2. Mose 6,4-5;
1. Mose 15,18; Psalm 105,8-11)

Gottes Heil umfasst nicht nur fiuflere Befreiung, sondern Beziehung und Identitit. Die Zusage
,Ich will euch zu meinem Volk nehmen und euer Gott sein® iibersteigt die reine Befreiung aus Agypten.
Gott zielt auf eine Bundesbeziehung, die Identitit und Gemeinschaft stiftet. Der Auszug ist nicht
Selbstzweck, sondern der Beginn einer neuen Beziehung zwischen Gott und seinem Volk. Diese
Formulierung greift auf das spétere Bundesverstindnis am Sinai voraus. Erlésung bedeutet nicht nur
Freiheit von, sondern auch Berufung zu. Gott fiihrt sein Volk in die Ndhe zu sich selbst — als
Gegenstand seines Bundeswillens. (2. Mose 6,6-7; 2. Mose 19,4-6; Jeremia 31,33)

Gottliche Zusagen verlieren ihre Giiltigkeit nicht durch menschlichen Unglauben. Die Israeliten
horen nicht auf Mose, weil sie durch Bedringnis und harte Arbeit innerlich zerbrochen sind. Thr
Unglaube dndert jedoch nichts an Gottes Plan. Auch Mose reagiert erneut mit Zweifel und verweist auf
seine mangelnde Redefdhigkeit. Doch Gott handelt weiter. Die VerheiBung bleibt bestehen, selbst

wenn ihre Adressaten im Moment nicht glauben konnen. Gottes Treue ist groBer als die Schwankungen

Seite 38 von 106



des menschlichen Herzens. Er erfiillt seine Zusagen trotz, nicht wegen der Menschen. (2. Mose 6,9-13;
Romer 3,3-4; 2. Timotheus 2,13)

3.3. Stammbaum Moses und Aarons (6,14-27)

Gottes Berufung griindet auf klarer geschichtlicher und priesterlicher Verankerung. Der
eingeschobene Stammbaum hebt bewusst nicht alle zwdlf Stimme Israels hervor, sondern fokussiert
sich auf die Linie Levis — und darin besonders auf Mose und Aaron. Der Text ordnet die Berufung der
beiden Briider nicht im luftleeren Raum ein, sondern betont ihre genealogische Einbindung in das Volk
Gottes. Mose ist nicht ein religioser Einzelgénger, sondern fest verwurzelt in der Heilsgeschichte
Israels. Die Erwdhnung von Amram, Jochebed, Aaron, Eleasar und spéter Pinehas bildet eine Linie, die
sowohl prophetische als auch priesterliche Funktion trdgt. Die Berufung erfolgt nicht zufillig, sondern
ist geistlich, geschichtlich und kultisch legitimiert. Damit wird deutlich: Gottes erwihlte Werkzeuge
stehen nicht neben der Geschichte, sondern mitten in ihr. (2. Mose 6,14-25; 1. Chronik 6,1-3; Hebraer
5,1-4)

Gott bestiitigt seinen Diener 6ffentlich durch Abstammung und Auftrag. Der Stammbaum endet
mit einer nochmaligen Hervorhebung Moses und Aarons als diejenigen, ,,zu denen der HERR sprach®.
Durch die Formulierung ,.dieser Aaron und dieser Mose* wird betont, dass genau diese beiden
Mainner, deren Herkunft nun bekannt ist, die Beauftragten Gottes sind. Thre Sendung ist nicht nur
durch Zeichen und Wunder beglaubigt, sondern auch durch ihre Stellung im Volk und ihre Verbindung
zum priesterlichen Stamm. Der Text verweist damit auf die Einheit von Berufung, Herkunft und
gottlicher Bestitigung. Inmitten von Widerstand und Zweifeln wird deutlich, dass Gottes Werk durch
klar bestimmte Ménner weitergefiihrt wird — mit gottlichem Auftrag, menschlicher Herkunft und
schriftlicher Einordnung. (2. Mose 6,26-27; Hebrier 3,1-2; 4. Mose 16,1-5)

3.4. Zeichen und Wunder vor dem Pharao (6,28-7,13)

Gottes Berufung bleibt bestehen, auch wenn sie erneut in Frage gestellt wird. Der Text beginnt
mit einer Wiederholung von Moses Einwand, dass er ,,unbeschnittene Lippen‘ habe. Diese Riickkehr
zur Berufung unterstreicht, dass Berufene immer wieder mit ihrer eigenen Schwéche ringen. Doch
Gott wiederholt seinen Auftrag nicht nur, sondern bestdtigt ihn erneut. Die gottliche Berufung hingt
nicht an der Klarheit des Selbstbildes, sondern an der Treue Gottes. Mose soll nicht aus eigener Kraft

sprechen, sondern in der Autoritdt dessen, der ihn sendet. Die Wiederholung der Sendung unterstreicht

Seite 39 von 106



die Giiltigkeit des gottlichen Auftrags — auch nach Zweifeln und Riickschldgen. (2. Mose 6,28-30;
Jesaja 6,5-8; 1. Korinther 1,27-29)

Gott handelt durch Menschen, bleibt aber der eigentliche Handelnde. In der Begegnung mit
Pharao wird deutlich, dass Mose und Aaron zwar sprechen und handeln, doch Gott selbst steht hinter
jedem Wort. Er verspricht, Mose wie einen Gott fiir den Pharao zu machen, wihrend Aaron dessen
Prophet ist. Diese Formulierung betont die geistliche Autoritét, die dem Auftrag innewohnt. Gott legt
seine Worte in ihren Mund, doch die Macht liegt bei ihm allein. Das Zusammenspiel zwischen
gottlichem Auftrag und menschlichem Gehorsam zeigt, dass geistlicher Dienst immer durch Gott

initiiert und getragen wird. (2. Mose 7,1-2; Jeremia 1,9; Johannes 12,49-50)

Gott lenkt auch den Widerstand zur Erfiillung seiner Absichten. Die Verstockung des Pharaos ist
keine Schwiéche im Plan Gottes, sondern Teil seiner Strategie, um seine Macht zu offenbaren. Gott
kiindigt an, dass der Pharao nicht horen wird — nicht als Reaktion, sondern als eingeplante Realitét.
Der Widerstand wird zum Anlass, Gottes Macht in Agypten sichtbar zu machen. Die Zeichen und
Wunder sind kein verzweifelter Versuch zur Uberzeugung, sondern Mittel zur Offenbarung. Gott
gebraucht sogar die Ablehnung, um seinen Namen grof3 zu machen. In der Verstockung offenbart sich
sowohl Gericht als auch Herrlichkeit. (2. Mose 7,3-5; Romer 9,17-18; 2. Mose 9,16)

Gottes Macht iibersteigt jede religiose Nachahmung. Das Wunder mit dem Stab, der zur Schlange
wird, bildet die erste Offentliche Konfrontation zwischen Gottes Macht und dgyptischer Zauberei.
Zwar gelingt es den Magiern, das Wunder &uflerlich zu imitieren, doch Aarons Stab verschlingt die
anderen. Diese Handlung ist mehr als ein Zeichen — sie ist eine symbolische Demonstration, dass
Gottes Macht jede menschliche oder ddmonische Gegenmacht iiberwindet. Die Imitation kann das
Wirken Gottes oberflachlich nachahmen, doch sie ist letztlich machtlos gegen seine Wahrheit. Die
Uberlegenheit Gottes zeigt sich nicht nur im Wunder selbst, sondern in dessen Bedeutung: Die
falschen Méachte werden verschlungen vom Wort des lebendigen Gottes. (2. Mose 7,10-13; 2.
Timotheus 3,8-9; 1. Johannes 4,4)

John F. MacArthur, der Bibellehrer, erkldirt zu 2. Mose 7,11, dass Magie und Zauberei eine
zentrale Rolle in der pantheistischen Religion Agyptens spielten. Alte dgyptische Texte
berichten von den Tdtigkeiten solcher Zauberer, die besonders fiir das Beschwdren von
Schlangen bekannt waren. Diese Mdnner wurden auch als ,, Weise “ und ,, Zauberer *“ bezeichnet
— Gelehrte, die sowohl religiose als auch magische Autoritdit besafien. Das hebrdische Wort fiir

., Zauberei“ leitet sich von einem Begriff ab, der , Gebete darbringen‘ bedeutet, was den

Seite 40 von 106



religiosen Charakter dieser Praktiken unterstreicht. Zwei dieser Zauberer werden im Neuen
Testament mit Namen genannt: Jannes und Jambres (2. Timotheus 3,8). MacArthur betont, dass
jede scheinbar itibernatiirliche Macht, die sie besafsen, letztlich vom Satan stammte und nicht
von Gott, was den geistlichen Gegensatz zwischen gottlicher Wahrheit und ddmonischer
Tduschung deutlich macht (MacArthur, 2005, S. Ex 7,11).

3.5. Die ersten neun Plagen iiber Agypten (7,14-11,10)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erklirt zu den Plagen in 2. Mose 7—12, dass jede einzelne
Plage nicht nur ein Gericht iiber Agypten, sondern zugleich eine gezielte Blofstellung seiner
Gétter war. In diesen Ereignissen zeigte sich die Uberlegenheit des Gottes Israels iiber die
falschen Gottheiten der Agypter. Die Reihenfolge und Bedeutung der zehn Plagen

verdeutlichen den umfassenden Charakter dieses gottlichen Eingreifens:

Die erste Plage (2. Mose 7,14-24) verwandelte den Nil in Blut. Sie traf den Gott Hapi,
den ,, Geist des Nils “, und Khnum, den ,, Hiiter des Nils “, und machte deutlich, dass die Quelle
dgyptischen Lebens unter Gottes Gericht stand.

Die zweite Plage (7,25-8,15) brachte Frésche in Ubermaf3 — eine Demiitigung der
Gottin Heqt, die in Gestalt eines Frosches verehrt wurde, und des Hapi, des Geistes des Nils.
Israel war auch bei dieser Plage noch nicht ausgenommen. Durch sie offenbarte Gott seine
Souveridnitdt iiber die Fruchtbarkeit des Landes und die religiosen Mcchte, die Agypten mit

dem Nil verband, und setzte die Entthronung seiner Gotter fort.

Die dritte Plage (8,16—19) lief3 Miicken iiber das Land kommen und traf vermutlich die

dgyptischen Priester, die sich durch rituelle Reinheit auszeichneten.

Die vierte Plage (8,20-32) brachte Fliegenschwdirme, von denen Israel erstmals

verschont blieb. Sie stellte den Gott Uatchit, der sich in Fliegen offenbarte, als machtlos blofs.

Die fiinfie Plage (9,1-7) lief3 das Vieh der Agypter sterben und traf so die Verehrung
des Apis-Stiers und der Gotter Ptah, Mnevis und Hathor.

Die sechste Plage (9,8—12) brachte Geschwiire iiber Menschen und Tiere — ein Schlag
gegen die Heilgottin Sachmet und den Heilgott Serapis.

Die siebte Plage (9,13-35) lies Hagel die Ernte vernichten und richtete sich gegen

Seth, den vermeintlichen Beschiitzer der Felder, und die Himmelsgottin Nut.

Die achte Plage (10,1-20) brachte Heuschrecken, die die letzten Pflanzen fraf3en, und

traf Isis, die Gottin des Lebens, sowie erneut Seth, den Fruchtbarkeitsschiitzer.

Seite 41 von 106



Die neunte Plage (10,21-29) brachte tiefe Finsternis iiber Agypten — ein direktes

Gericht iiber den Sonnengott Re und Atum, den Gott des Sonnenuntergangs.

Die zehnte Plage (11,1-12,36) traf schlief3lich die Erstgeburt und richtete sich gegen
Osiris, den ,, Geber des Lebens “, und den Pharao selbst, der als géttlich galt. Nur jene, die das

Blut des Passahlammes an ihre Tiirpfosten strichen, blieben verschont.

Ryrie fasst zusammen, dass diese Plagen nicht nur Strafgerichte waren, sondern
Offenbarungen der Macht Gottes iiber jede Form menschlicher und religioser Anmafsung. Sie
fiihrten zu Israels Befreiung und offenbarten den Herrn als den allein wahren Gott, der iiber
alle Schopfung und alle Gétter herrscht (Ryrie, 1995, S. 101).

3.5.1. Die erste Plage — Wasser wird zu Blut (7,14-24)

Gott richtet zuerst dort, wo Menschen sich am sichersten fiihlen. Der Nil galt in Agypten als
Quelle des Lebens, Fruchtbarkeit und Wohlstands. Indem Gott das Wasser in Blut verwandelt, richtet
er sein erstes Gericht genau gegen das, was das Volk fiir unerschiitterlich hielt. Die Plage trifft das
Fundament der dgyptischen Gesellschaft, ohne dass es zu einem direkten Angriff auf Menschen
kommt. Das Gericht ist symbolisch und zugleich real: Der Gott des Wassers wird entthront, das
Lebenssystem Agyptens beginnt zu wanken. Gott macht deutlich, dass er allein Quelle des Lebens ist
und nicht die Gotter der Nationen. Durch das Zeichen wird sichtbar, dass kein Bereich des Lebens
unabhéngig vom Schopfer bestehen kann. (2. Mose 7,14-18; Hesekiel 29,3-5; Offenbarung 16,3-6)

Gott wirkt sichtbar durch seine Boten, aber der Widerstand bleibt bestehen. Aaron streckt den
Stab auf Befehl Gottes iiber die Gewésser aus, und das Wunder geschieht sofort. Damit bestitigt Gott
erneut die Autoritdt seines Wortes durch seine Diener. Die Umsetzung erfolgt exakt wie angekiindigt,
was den prophetischen Charakter des Zeichens unterstreicht. Dennoch reagiert Pharao nicht mit Reue
oder Umkehr, sondern mit innerer Verhirtung. Die Magier Agyptens imitieren das Zeichen teilweise,
wodurch der Eindruck entsteht, es handle sich nur um eine Machtfrage. Doch Nachahmung ersetzt
keine Umkehr. Gottes Zeichen zwingen nicht zur BuBle — sie fordern Glauben. (2. Mose 7,19-22;
Matthéus 12,38-41; Johannes 12,37-40)

Gericht verindert nicht automatisch das Herz — es offenbart es. Trotz der Schwere der Plage, die
das Trinkwasser unbrauchbar macht und die Ordnung des Lebens stort, bleibt Pharao hart. Der Text
betont, dass er sich abwandte und nicht einmal das Wunder beachtete. Die Reaktion des Herzens ist
nicht das Resultat der Intensitit eines Zeichens, sondern Ausdruck seiner inneren Verfassung. Gericht

wirkt nie neutral — es vertieft entweder die Umkehr oder die Verstockung. In Pharaos Reaktion wird

Seite 42 von 106



deutlich, dass menschliche Hérte nicht durch duBlere Umstinde gebrochen wird, sondern nur durch
Gottes Gnade. (2. Mose 7,22-24; Romer 2,4-5; Spriiche 29,1)

3.5.2. Die zweite Plage — Frosche (8,1-15)

Gott zeigt seine Uberlegenheit durch Gericht iiber das Alltigliche. Frosche waren in Agypten nicht
nur verbreitet, sondern auch religios verehrt, insbesondere durch die Gottin Heket, die mit
Fruchtbarkeit und Leben verbunden war. Die zweite Plage verwandelt dieses scheinbar harmlose Tier
in eine Quelle von Ekel und Belastung. Frosche dringen in die Héauser, Betten, Kiichen und
personlichen Raume ein — nichts bleibt unberiihrt. Das, was als gottlich verehrt wurde, wird zur Plage.
Gott entlarvt die nutzlose Macht der Gotzen, indem er ihre Verehrung ins Absurde fiihrt. Seine
Souverénitit zeigt sich nicht nur im GroBen, sondern auch im scheinbar Geringen. (2. Mose 8,1-6;
Jesaja 19,1-3; Psalm 135,15-18)

Der Druck des Gerichts fiihrt zur Bitte um Fiirbitte, nicht zur Umkehr. Pharao bittet Mose darum,
die Frosche zu entfernen, erkennt aber Gott nicht wirklich an. Seine Worte sind eine taktische
Reaktion, kein Ausdruck echter BuB3e. Er gesteht die Plage als iibernatiirliches Eingreifen ein, bezieht
aber weder sich selbst noch sein Volk in eine echte Sinnesdanderung ein. Mose gewéhrt ihm sogar die
Freiheit, den Zeitpunkt der Beseitigung zu bestimmen, was Gottes Kontrolle noch deutlicher macht.
Doch selbst dieses Zeichen bewirkt keine bleibende Verdnderung. Die Bitte um Gebet ersetzt nicht die
Bereitschaft zur Umkehr. (2. Mose 8,8-11; Lukas 18,11-14; 2. Korinther 7,10)

Widerstand gegen Gott kehrt oft zuriick, sobald dufierer Druck nachlisst. Als die Frosche entfernt
sind, verfestigt sich die Hérte Pharaos erneut. Der Text sagt ausdriicklich, dass Pharao ,,sein Herz
verhdrtete, wie der HERR gesagt hatte*. Damit wird deutlich: Die Reaktion ist kein einmaliger Affekt,
sondern Teil eines sich vertiefenden Prozesses. Solange das Gericht spiirbar war, zeigte sich ein
gewisses MaB an Bereitschaft — aber nicht aus Uberzeugung, sondern aus Kalkiil. Sobald die
Belastung nachlisst, fallt Pharao in sein altes Muster zuriick. Die Plagen offenbaren nicht nur Gottes
Macht, sondern auch das Wesen menschlicher Verweigerung. (2. Mose §,12-15; Hebréer 3,7-10;
Offenbarung 9,20-21)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Bibellehrer, erkldrt zu 2. Mose 8,15, dass der Ausdruck
,das ist der Finger Gottes* ein hebrdisches Idiom ist, das auf die iiberwdltigende Macht

Gottes hinweist. Diese Redewendung betont, dass die dgyptischen Zauberer die Plagen nicht

Seite 43 von 106



durch menschliche oder magische Mittel erkliren konnten, sondern sie als unmittelbares
Wirken Gottes anerkennen mussten. Rubin weist darauf hin, dass auch Jeschua (Jesus) diesen
Ausdruck aufgriff, als er sagte: , Wenn ich aber die Ddmonen durch den Finger Gottes
austreibe, so ist ja das Reich Gottes zu euch gekommen* (Lukas 11,20). Damit zeigt sich die
durchgdngige biblische Linie, dass Gottes Eingreifen durch seinen ,, Finger® die sichtbare

Manifestation seiner souverdnen Herrschaft bedeutet (Rubin, 2016, S. 80).

3.5.3. Die dritte Plage — Stechmiicken (8,16-19)

Gott handelt souverin — auch ohne Vorwarnung. Im Gegensatz zu den ersten beiden Plagen erfolgt
die dritte ohne Ankiindigung. Dies zeigt, dass Gott nicht an menschliche Dialogbereitschaft oder
Verhandlungen gebunden ist. Der Staub der Erde wird auf Gottes Befehl hin zu Stechmiicken — eine
Demonstration seiner Macht {iber die kleinsten Elemente der Schopfung. Damit greift Gott erneut die
Grundlagen des Lebens in Agypten an. Der Schdpfungsstaub, aus dem der Mensch gemacht wurde,
wird zum Mittel des Gerichts. Diese Umkehr der Ordnung offenbart die Unverfiigbarkeit gottlichen
Handelns. Gericht geschieht nicht nach menschlichem Malstab, sondern aus Gottes souverdnem
Willen. (2. Mose 8,16-17; Psalm 50,3; Jesaja 45,9)

Gottes Wirken lésst sich nicht dauerhaft imitieren. Die dgyptischen Magier sind nicht mehr in der
Lage, dieses Zeichen nachzuahmen. Sie erkennen 6ffentlich an, dass es sich um ,,den Finger Gottes*
handelt. Diese Aussage ist bemerkenswert, weil sie ein Eingestdndnis geistlicher Grenzen darstellt.
Doch obwohl diese Einsicht ausgesprochen wird, verdndert sich am Verhalten des Pharao nichts. Der
Text stellt klar, dass Gott Pharaos Herz verstockt hat. Damit wird deutlich: Die blo3e Erkenntnis iiber
Gottes Macht reicht nicht zur Umkehr. Echte Verdnderung geschieht nicht durch Einsicht allein,
sondern durch gottliches Eingreifen am Herzen. (2. Mose 8,18-19; Lukas 11,20; 1. Korinther 2,14)

3.5.4. Die vierte Plage — Hundsfliegen (8,20-32)

Gottes Gericht macht den Unterschied zwischen seinem Volk und der Welt sichtbar. Mit der
vierten Plage beginnt eine neue Phase im gottlichen Handeln: Zum ersten Mal wird ausdriicklich
betont, dass das Land Goschen verschont bleibt. Diese Unterscheidung ist nicht auf Verdienst oder
Leistung zuriickzufiihren, sondern auf die Erwéhlung Israels. Gott handelt nicht willkiirlich, sondern

unterscheidet in seiner Gnade zwischen denen, die zu ihm gehoéren, und denen, die sich seinem Willen

Seite 44 von 106



widersetzen. Die Plage wird dadurch nicht nur ein Zeichen des Gerichts, sondern auch ein Zeichen der
Bewahrung. Diese selektive Wirksamkeit zeigt, dass Gottes Gericht priazise und zielgerichtet ist. (2.
Mose 8,20-24; Maleachi 3,18; Psalm 91,7-10)

Pharaos Zugestindnisse sind taktisch, nicht glaubensbasiert. Angesichts der Not erklart Pharao
seine Bereitschaft, dem Volk das Opfern zu gestatten — allerdings nur innerhalb Agyptens. Diese
Einschrinkung zeigt, dass er nicht bereit ist, Gottes Forderung vollstindig anzuerkennen. Er will die
Kontrolle behalten, wiahrend er duBlerlich Zustimmung signalisiert. Mose lehnt das Angebot ab und
betont, dass wahre Anbetung nicht durch Kompromisse verwiassert werden darf. Anbetung nach Gottes
MafBstiben duldet keine politischen Bedingungen. Die gottliche Forderung nach Trennung und
Gehorsam bleibt unverhandelbar. (2. Mose 8,25-27; Matthéus 4,10; Johannes 4,24)

Halbherziger Gehorsam fiihrt zu erneuter Verhirtung. Pharao bittet um Fiirbitte und verspricht,
das Volk ziehen zu lassen — doch sobald die Plage endet, widerspricht sein Verhalten dem zuvor
Gesagten. Der Text betont erneut die Verhiartung seines Herzens. Diese Dynamik zeigt, dass duflere
Eindriicke und kurzfristiger Druck keinen nachhaltigen Gehorsam erzeugen. Wo der Wille zur Umkehr
fehlt, wird jedes Nachlassen des Gerichts zur Gelegenheit, erneut den eigenen Weg zu wihlen. Gott
lasst diese Muster zu, um das wahre Ausmall der Verstockung zu offenbaren. (2. Mose 8,28-32;
Hebréer 4,7; 2. Mose 9,34-35)

3.5.5. Die fiinfte Plage — Viehseuche (9,1-7)

Gottes Gericht trifft gezielt die wirtschaftliche Grundlage der Weltmacht. Die flinfte Plage richtet
sich gegen das Vieh auf den Feldern — eine zentrale Stiitze der dgyptischen Wirtschaft, ihrer
Landwirtschaft, Mobilitdit und religidsen Symbolik. Gott trifft das Leben nicht unmittelbar am
Menschen, sondern an dem, was die Existenz sichert und den Wohlstand trdgt. Durch den Tod der
Tiere offenbart sich seine Macht iiber Besitz, Versorgung und Sicherheit. Wieder wird Goschen
ausgenommen — der Unterschied zwischen Gottes Volk und der Welt wird immer sichtbarer. Die
wirtschaftliche Dimension dieser Plage macht deutlich, dass Gott seine Gerichtsschlige nicht
willkiirlich verteilt, sondern tief in die Ordnungen eingreift, auf die Menschen ihr Vertrauen setzen. (2.
Mose 9,1-6; Spriiche 11,28; Haggai 1,9-11)

Gottliche Klarheit geniigt nicht, wenn das Herz sich weigert zu glauben. Obwohl Mose die

Auswirkungen der Plage exakt voraussagt und sie ebenso exakt eintritt, bleibt Pharaos Herz

Seite 45 von 106



verschlossen. Der Text betont, dass er selbst nach Uberpriifung der Lage in Goschen nicht zur Umkehr
bereit ist. Seine innere Haltung bestimmt seine Auslegung der Ereignisse — nicht umgekehrt. Diese
Blindheit ist keine Folge mangelnder Information, sondern Ausdruck moralischer Verweigerung.
Erkenntnis allein verdndert nicht das Herz. Wo kein Wille zur Demut ist, wird jede gottliche

Bestitigung ignoriert oder rationalisiert. (2. Mose 9,7; Johannes 3,19-20; 2. Thessalonicher 2,10-12)

3.5.6. Die sechste Plage — Geschwiire (9,8-12)

Gottes Gericht trifft nun den Menschen selbst — und léisst keine Ausweichmaoglichkeit mehr. Mit
der sechsten Plage erreicht das gottliche Gericht eine neue Dimension: Erstmals wird der menschliche
Korper selbst unmittelbar geschlagen. Die Geschwiire treffen alle — vom einfachen Volk bis zu den
Zauberpriestern — und legen jede duBlere Wiirde und kultische Reinheit bloB. Selbst die religiosen
Reprisentanten Agyptens, die bisher Gottes Macht zu imitieren suchten, stehen ohnmichtig da. Ihre
Hautkrankheiten entlarven die Hilflosigkeit eines Glaubenssystems, das sich gottlich nannte, aber im
Gericht zerbricht. Der Staub, den Mose in die Luft wirft, wird zum Ausloser dieser Plage — ein
Zeichen, dass Gott Gericht aus der vergénglichen Substanz des Irdischen hervorgehen lisst. (2. Mose
9,8-10; Jesaja 1,5-6; Hiob 2.7)

Gottes Herrschaft wird auch im Gericht souverin bestiitigt — selbst durch Schweigen. Der Text
erwéahnt kein weiteres Wort Pharaos, kein Flehen, keine Reaktion — nur die Verhértung seines Herzens.
Die Magier sind nicht mehr fahig, aufzutreten, und der Konig reagiert nicht. Das Schweigen der
menschlichen Seite verstirkt den Eindruck gottlicher Erhabenheit. Gott setzt seine Gerichte fort, auch
wenn kein Dialog mehr stattfindet. Die Unbeweglichkeit Pharaos offenbart sich nun in vdlliger innerer
Starre, die nicht mehr durch Vernunft oder Furcht aufgebrochen werden kann. Doch auch diese
Verstockung liegt unter Gottes Kontrolle — nicht aulerhalb seiner Macht. (2. Mose 9,11-12; Romer
9,17-18; 1. Mose 6,3)

3.5.7. Die siebte Plage — Hagel (9,13-35)

Gottes Gericht zielt auf Erkenntnis seiner Einzigartigkeit und Herrschaft. Bevor der Hagel fillt,
sendet Gott eine eindriickliche Botschaft an Pharao: Er hitte das Recht, ihn bereits vollig zu
vernichten, doch er ldsst das Gericht gestuft erfolgen, um seine Macht zu zeigen und seinen Namen zu

verherrlichen. Gott verfolgt mit den Plagen nicht nur Vergeltung, sondern Offenbarung — damit die

Seite 46 von 106



Welt erkenne, dass niemand ihm gleicht. Die Eskalation der Plagen dient nicht dem Zufall, sondern
dem padagogischen Handeln Gottes. Der Herr der ganzen Erde richtet nicht blind, sondern mit Ziel:
Ehre fiir seinen Namen, Gerechtigkeit gegeniiber dem Bdsen und Erkenntnis bei den Vdlkern. (2.
Mose 9,13-16; Romer 9,17; Jesaja 45,5-7)

Gottes Gericht ist michtig — und zugleich gerecht differenzierend. Der Hagel trifft Menschen,
Tiere, Pflanzen und Bdume — aber nicht wahllos. Wer das Wort Gottes ernst nimmt und sich in
Sicherheit bringt, bleibt verschont. Zum ersten Mal wird berichtet, dass auch unter den Agyptern
manche Gottes Wort flirchten und handeln. Diese Beobachtung zeigt, dass selbst im Gericht Gnade
moglich ist — wenn Ehrfurcht vor Gott und Vertrauen auf sein Wort vorhanden sind. Die Plage
offenbart Gottes Macht, aber auch seine Barmherzigkeit gegeniiber denen, die horen. Kein Mensch
muss hilflos unter Gottes Zorn stehen, wenn er sich seinem Wort unterordnet. (2. Mose 9,18-21;
Nahum 1,7; Hebréer 11,7)

Halbe Einsicht ohne wahre Bufle fiihrt nicht zur Befreiung. Pharao bekennt, dass er ,,diesmal
gesiindigt™ habe und dass ,,der HERR gerecht* sei. Doch sein Eingestdndnis ist rein taktisch, nicht
geistlich. Sobald der Donner und Hagel authoéren, verhértet er erneut sein Herz. Die Formulierung ,.er
stindigte weiterhin® zeigt, dass Erkenntnis ohne Umkehr nicht geniigt. Wahre Bule zeigt sich nicht im
Moment der Erschiitterung, sondern in der Verdnderung danach. Der Text macht deutlich, dass Gottes
Langmut nicht zur Verachtung seiner Geduld fiihren darf. Wo das Herz nicht gebrochen ist, bleibt auch
das schonste Bekenntnis folgenlos. (2. Mose 9,27-35; Jesaja 29,13; 2. Korinther 7,9-10)

3.5.8. Die achte Plage — Heuschrecken (10,1-20)

Gottes Gericht dient auch der Weitergabe seiner Taten an kommende Generationen. Gott macht
Mose deutlich, dass die Zeichen in Agypten nicht nur der Auseinandersetzung mit Pharao dienen,
sondern als Grundlage fiir das spitere Zeugnis an die Kinder und Enkel Israels. Die Erinnerung an das
gottliche Handeln soll das Volk iiber Generationen hinweg pragen. Gottes Gericht und Gnade sind
nicht nur historische Ereignisse, sondern heilsgeschichtliche Offenbarung, die im Gedichtnis des
Volkes bleiben soll. Der Exodus ist nicht nur Befreiung, sondern Lehrstiick — ein géttlich intendierter
Meilenstein zur Erziehung des Glaubens. (2. Mose 10,1-2; Psalm 78,4-7; 1. Korinther 10,11)

Pharaos Stolz isoliert ihn — sogar vor den eigenen Ratgebern. Als Mose erneut mit Gottes Wort vor
den Pharao tritt, wenden sich seine eigenen Knechte gegen ihn. Sie erkennen die Ausweglosigkeit der

Situation und fordern ein Entgegenkommen. Pharao steht nun nicht nur dem lebendigen Gott

Seite 47 von 106



gegeniiber, sondern auch seiner schwindenden Autoritdt im eigenen Haus. Doch selbst angesichts
wachsender innerer Isolation klammert er sich an Macht und Kontrolle. Er will nur die Ménner ziehen
lassen — ein halbherziges Zugestdndnis, das Gottes Auftrag erneut verwéssert. Der Herr aber verlangt
den ganzen Gehorsam. (2. Mose 10,3-11; Spriiche 16,18; Apostelgeschichte 26,14)

Gottes Gericht zerstort die Frucht des Stolzes — aber nicht ohne Warnung. Die Heuschrecken
verwiisten das Land vollstindig, nachdem Mose sie angekiindigt und Pharao die Warnung ignoriert
hat. Was vom Hagel iibrig geblieben war, wird nun durch die Heuschrecken vernichtet. Der Stolz
Agyptens — seine Fruchtbarkeit, seine Acker, seine Palmen — wird ausradiert. Die Zerstdrung ist nicht
willkiirlich, sondern folgerichtig: Wer Gottes Wort wiederholt zuriickweist, verliert das, worauf er
vertraut. Auch hier bittet Pharao um Vergebung, doch wieder nur oberfldchlich. Sobald das Gericht
endet, kehrt sein Herz zur alten Verstockung zuriick. (2. Mose 10,12-20; Joel 1,4-12; Romer 2,5)

3.5.9. Die neunte Plage — Finsternis (10,21-29)

Gottes Gericht durch Finsternis entlarvt die Leere falscher Sicherheit. Drei Tage lang liegt
undurchdringliche Finsternis iiber Agypten — ein Zustand, der nicht nur das Licht raubt, sondern
Bewegung, Orientierung und Gemeinschaft ldhmt. Der Sonnengott Re galt als einer der hdchsten
Gotter Agyptens, doch seine ,,Gegenwart wird nun vollkommen ausgeldscht. Die Finsternis ist mehr
als ein Naturphdnomen — sie ist ein Symbol fiir das geistliche Gericht {iber ein Volk, das das Licht
verworfen hat. Im Gegensatz dazu herrscht in den Wohnungen der Israeliten Licht — ein Zeichen fiir
Gottes bleibende Nihe zu seinem Volk. Die neunte Plage ist eine ernste Vorbereitung auf das letzte
Gericht. (2. Mose 10,21-23; Johannes 3,19-21; Amos 5,18-20)

Die Grenzen menschlicher Macht werden angesichts gottlicher Heiligkeit endgiiltig sichtbar.
Pharao willigt ein, das Volk ziehen zu lassen — diesmal auch mit den Kindern —, doch er will die
Herden zuriickhalten. Mose widerspricht entschieden: Ohne Opfergabe kann keine Anbetung
geschehen. Die Reaktion Pharaos ist ein Ausdruck der Ohnmacht: Er bricht das Gespréch ab, verbietet
weiteres Erscheinen und droht mit dem Tod. Die Begegnung endet nicht mit einer Losung, sondern mit
dem vollstdndigen Offenbarwerden der Rebellion. Gott hat den Stolz Pharaos blofgelegt, das Gericht
ist bereit, und der Auszug steht unmittelbar bevor. (2. Mose 10,24-29; Offenbarung 16,10-11; 2. Mose
11,1)

Seite 48 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 5.1-11.10)

Zusammenfassung:

Mose und Aaron treten im Auftrag Gottes vor den Pharao und fordern die Freilassung Israels, doch
dieser lehnt briisk ab und verschirft die Arbeit der Hebréer. Die erste Reaktion auf Gottes Auftrag fiihrt
nicht zur Befreiung, sondern zu gréBerem Leid. Gott bekréftigt daraufhin seinen Bund, erinnert an
seine Verheilungen und verspricht, mit starker Hand einzugreifen. Trotz dieser Zusicherung stof3t
Mose auf Ablehnung — sowohl beim Pharao als auch beim eigenen Volk. In der Folge beginnt die Serie
der zehn Plagen, durch die Gott seine Macht iiber Agypten und die Ohnmacht der dgyptischen Gotter
offenbart. Jede Plage stellt eine gerichtliche Auseinandersetzung zwischen Gott und dem Pharao dar.
Der Pharao reagiert mit Hérte oder scheinbarem Einlenken, doch sein Herz bleibt verstockt — teils
durch eigene Entscheidung, teils durch Gottes Gericht. Die Plagen steigern sich in Intensitdt und
treffen zunehmend das gesamte Land. Am Ende kiindigt Gott die schwerste Plage an: den Tod der
Erstgeburt. Der gesamte Abschnitt zeigt, wie Gottes Macht, Geduld und Gericht zur Entfaltung

kommen, um sein Volk zur Freiheit zu fithren und seine Herrschaft zu offenbaren.

Anwendungen:

Gottes Weg zur Befreiung verliduft oft durch Verschirfung der Umstinde. Die ersten Schritte im
Gehorsam fithrten nicht zur sofortigen Erleichterung, sondern zu groBerem Druck. Gott fiihrt
manchmal durch Leid, bevor er rettet. Der Glaubensweg braucht Vertrauen, auch wenn die dulere

Situation sich zunichst verschlechtert.

Gott handelt treu nach seinem Bund, auch wenn es zeitlich verzégert scheint. Obwohl das Volk
murrt und der Pharao sich widersetzt, bleibt Gottes Zusage bestehen. Er vergisst seinen Bund nicht und
fiihrt ihn durch jede Opposition hindurch aus. Die VerheiBungen Gottes ruhen nicht auf menschlichem

Verhalten, sondern auf seiner Treue.

Widerstand gegen Gottes Willen fiihrt zu Gericht, nicht zum Sieg. Der Pharao steht stellvertretend
fiir den Hochmut des Menschen gegen Gott. Jede Verstockung bringt hértere Konsequenzen mit sich.

Am Ende wird offenbar: Kein menschlicher Wille kann sich dauerhaft Gottes Herrschaft widersetzen.

Seite 49 von 106



4. Der Auszug durch Gottes Gericht und Erlosung (12,1-15,21)

4.1. Einsetzung des Passahfestes (12,1-28)

Erlosung beginnt mit einem neuen Anfang, den Gott selbst setzt. Mit der Anordnung des
Passahfestes wird ein neuer Monatsbeginn festgelegt — Israel erhélt einen heilsgeschichtlichen
Kalender, der nicht mehr von dulleren Umstinden, sondern von Gottes Handeln bestimmt ist. Das
Leben des Volkes soll kiinftig nicht nach dgyptischen Zeitordnungen verlaufen, sondern nach der
Erinnerung an die Erlosung. Der Monat des Auszugs wird zum ,.ersten der Monate*, weil in ihm die
Geschichte Gottes mit seinem Volk eine neue Etappe beginnt. Befreiung aus Knechtschaft beginnt mit
einem neuen Ordnungsrahmen — Gott schreibt die Zeit neu. (2. Mose 12,1-2; Jesaja 43,18-19; 2.
Korinther 5,17)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erkldrt zu 2. Mose 12,2, dass Gott mit der Einsetzung des
Passahfestes zugleich den Beginn eines neuen Kalenders fiir Israel bestimmte. Der Monat Abib
(hebrdisch fiir LAhre*, weil das Getreide zu dieser Zeit in der Ahre stand) wurde zum ersten
Monat des Jahres erkldrt. Nach dem babylonischen EXxil erhielt er den Namen Nisan (vgl.
Nehemia 2,1). Damit begann das religiose Jahr Israels im Friihling, etwa zwischen Mdrz und

April.

Ryrie fiihrt aus, dass der hebrdische religiose Kalender im Verhdltnis zum westlichen
Kalender folgendermafien geordnet ist: Nisan (Abib) = Mdrz—April; lyyar (Ziw) = April-Mai,
Sivan = Mai—Juni; Tammus = Juni—Juli; Ab = Juli—-August; Elul = August—September; Tischri
(Etanim) = September—Oktober; Marcheswan (Bul) = Oktober—November, Kislew =
November—Dezember, Tebeth = Dezember—Januar, Schebat = Januar—Februar;, Adar =

Februar—Mdrz.

Durch diese goéttliche Neufestsetzung wurde Israels Geschichte in einen
heilsgeschichtlichen Rhythmus gestellt: Der Monat der Erlosung aus Agypten wurde zum
Anfang des Jahres — ein Ausdruck dafiir, dass wahres Leben und geistlicher Neubeginn immer

mit Gottes Rettungstat beginnen (Ryrie, 1995, S. 107).

Gottes Gericht erfordert personlichen Schutz unter seinem bereitgestellten Opfer. Die
Anordnung, ein fehlerloses Lamm zu schlachten und sein Blut an die Tiirpfosten zu streichen, ist keine
symbolische Geste, sondern gottliche SchutzmafBnahme. In der Nacht des Gerichts wird nicht

ethnische Zugehorigkeit oder moralisches Verhalten retten, sondern allein das Blut. Die Anwendung ist

Seite 50 von 106



personlich — jede Familie muss das Zeichen des Glaubens sichtbar anbringen. Das Passah ist kein
moralisches Fest, sondern ein Fest des Vertrauens auf das stellvertretende Opfer. Wo das Blut ist, geht
das Gericht voriiber. (2. Mose 12,3-13; Hebréder 11,28; 1. Korinther 5,7)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 12,6, dass der Ausdruck ,,am Abend
wortlich ,,zwischen den Abenden* bedeutet. Dieser hebrdische Ausdruck wird unterschiedlich
gedeutet: Einige Ausleger verstehen ihn als die Zeit zwischen Sonnenuntergang und Einbruch
der Nacht (etwa 18—19 Uhr), wihrend andere ihn auf die Phase zwischen dem Sinken der
Sonne und dem eigentlichen Sonnenuntergang beziehen (etwa 15—-17 Uhr). Diese
Unterscheidung war besonders wichtig fiir die Bestimmung des Zeitpunkts der Schlachtung des
Passahlammes, das als Zeichen des gottlichen Schutzes diente. Ryrie weist darauf hin, dass
beide Deutungen im jiidischen Verstindnis vorkamen, was zeigt, dass die Zeitangabe

symbolisch ebenso wie praktisch bedeutsam war (Ryrie, 1995, S. 108).

Erlosung fiihrt in gelebte Gemeinschaft und bewusste Trennung von der Welt. Das Mahl wird in
der Gemeinschaft des Hauses gefeiert — mit bitteren Krdutern, ungeséuertem Brot und in Eile. Die
Speiseordnung und die Haltungen betonen, dass Erlosung nicht in der Bequemlichkeit geschieht,
sondern im Aufbruch. Bitterkeit erinnert an die Knechtschaft, Ungesduertes steht fiir Reinheit und
Absonderung, Eile fiir Bereitschaft. Das Passah ist mehr als Erinnerung — es ist gelebte Theologie.
Gott erldst nicht, um zur Normalitidt zuriickzufithren, sondern um ein neues Leben in heiliger
Gemeinschaft zu begriinden. (2. Mose 12,8-11; 5. Mose 16,3; 1. Petrus 2,9-12)

Gottes Urteil unterscheidet zwischen Glaube und Unglaube — nicht zwischen Herkunft. Der
Schutz des Blutes wird nicht nur Israeliten gewahrt, sondern auch Fremden im Haus, wenn sie sich
dem Gebot Gottes unterstellen. Diese Offenheit deutet bereits an, dass Gottes Erlosung nicht exklusiv
ethnisch, sondern grundsitzlich glaubensbezogen ist. Umgekehrt schiitzt auch die israelitische
Abstammung nicht automatisch, wenn das Zeichen des Gehorsams fehlt. Der HERR geht in der Nacht
selbst durch das Land — nicht ein Engel, nicht Mose, sondern Gott selbst richtet. Dieses Gericht
offenbart seine Heiligkeit, seine Treue und seine Unterscheidungskraft. (2. Mose 12,12-13; 2. Mose
12,48-49; Romer 2,28-29)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 12,29, dass bei der zehnten Plage der
Erstgeborene des Pharao starb, was die gottliche Macht iiber das Leben selbst offenbarte.
Historisch ordnet Ryrie das Ereignis in die Zeit des Pharaos Amenhotep Il. ein, den er als den

Pharao des Auszugs identifiziert. Sein Nachfolger war Thutmosis 1V, der jedoch nicht sein

Seite 51 von 106



Erstgeborener war. Dies bestitigt die biblische Aussage, dass der Erstgeborene des Pharao in
jener Nacht starb, und zeigt zugleich die historische Genauigkeit des Berichts: Gottes Gericht
traf genau, wie verheifsen, und bekrdftigte die Ernsthaftigkeit der géttlichen Forderung nach
Gehorsam gegeniiber seinem Wort (Ryrie, 1995, S. 109).

Erlosung muss erinnert, weitergegeben und wiederholt werden. Gott gibt den Auftrag, das Passah
als feste Ordnung jéhrlich zu feiern — als Gedenken und als Erziehung. Kinder sollen nach dem Sinn
fragen, Eltern sollen erkldren, und das Volk soll jedes Jahr erneut das Blut und das Brot sehen,
schmecken und bedenken. Die Weitergabe der Heilstat ist Teil der Erlosung selbst. Israel bleibt durch
Erinnerung und Ritual im Bewusstsein der Gnade verwurzelt. Die Ordnung des Passahfestes wird zum
didaktischen Mittel fiir kommende Generationen. Gnade wird nicht nur geglaubt, sondern gefeiert. (2.
Mose 12,24-28; Psalm 78,5-7; Lukas 22,19-20)

4.2. Die zehnte Plage und der Auszug Israels (12,29-51)

Gottes Gericht ist gerecht, endgiiltig und durch nichts aufzuhalten. In der Nacht des Gerichts
schligt der HERR alle Erstgeburt in Agypten — vom Palast bis zur Gefingniszelle, vom Menschen bis
zum Vieh. Diese umfassende Ausfiihrung macht deutlich, dass kein gesellschaftlicher Rang und kein
Ort Schutz vor Gottes Zorn bieten kann. Die Plage trifft die personliche Hoffhung jeder Familie, das
Fortbestehen der Linie, den Stolz und die Zukunft. Pharaos frilhere Verachtung der gottlichen
Warnungen wird nun durchdringend beantwortet. Das Schweigen Gottes weicht seinem Handeln, und
niemand kann sich entziehen. (2. Mose 12,29-30; Psalm 76,7-10; Offenbarung 16,5-7)

Gott befreit mit Macht — und zwar plétzlich, vollstindig und unaufhaltsam. Noch in derselben
Nacht fordert Pharao Mose und Aaron auf, das Volk samt Kindern, Vieh und Besitz zu fiihren. Die
jahrzehntelange Knechtschaft endet in einem Moment, nicht schrittweise. Der Exodus geschieht nicht
als Flucht, sondern als von Gott gelenkter Auszug — offentlich, unwiderruflich, vollstdndig. Auch die
Agypter selbst dringen das Volk zum Verlassen, weil sie erkennen, dass ihr Uberleben auf dem Spiel
steht. Was Menschen nicht erzwingen konnten, vollzieht Gott in einer einzigen Nacht. Seine Macht

kennt keine Verzogerung, wenn der festgesetzte Zeitpunkt gekommen ist. (2. Mose 12,31-33; Jesaja
46,10-11; Galater 4,4-5)

Gottes Versorgung ist mit der Erlosung untrennbar verbunden. Das Volk zieht aus mit Silber,
Gold und Kleidung — Gaben, die sie von den Agyptern erbitten durften. Diese Entschidigung erfolgt

nicht durch Gewalt, sondern durch gottliches Wirken an den Herzen der Agypter. Was vorher als

Seite 52 von 106



Unterdriickung diente, wird nun zur Quelle des Uberflusses. Gottes Plan umfasst nicht nur Befreiung
aus der Knechtschaft, sondern auch Ausriistung fiir den Weg. Der Gott der Erlosung ist auch der Gott
der Versorgung. Kein Bediirfnis bleibt unbeachtet, kein Mangel bleibt zuriick. (2. Mose 12,35-36; 5.
Mose 6,10-11; 2. Korinther 9,8)

Gottes Handeln ist eingebettet in Treue zu seinem Wort und zu seinem Volk. Die Erwéhnung der
Zeitspanne von 430 Jahren verankert den Auszug in der Geschichte. Was Gott Abraham bereits
verheiflen hatte, erfiillt sich exakt — bis auf den Tag. Diese Prizision ist kein Zufall, sondern Ausdruck
absoluter Verlisslichkeit. Das Volk verlisst Agypten als ,,Heer des HERRN* — nicht als Haufen
Fliichtlinge, sondern als geordnete Schar unter gottlicher Leitung. Die Erinnerung daran soll kiinftige
Generationen pragen: Die Nacht des Auszugs wird zur Nacht des Wachens fiir den HERRN — ein
Zeichen ewiger Bundestreue. (2. Mose 12,40-42; 1. Mose 15,13-14; Psalm 105,42-44)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erkldrt zu 2. Mose 12,40, dass die Angabe von 430 Jahren
unterschiedlich gedeutet werden kann. Einerseits konne sie die Gesamtzeit der israelitischen
Knechtschaft in Agypten bezeichnen und somit etwa der 400 Jahre entsprechen, die in 1. Mose
15,13 und Apostelgeschichte 7,6 genannt werden. Andererseits konne sie sich auf den Zeitraum

zwischen der letzten Bestdtigung des abrahamitischen Bundes und der Gesetzgebung am Sinai
beziehen (vgl. Galater 3,17).

Ryrie weist zudem darauf hin, dass Apostelgeschichte 13,19 einen Zeitraum von rund
450 Jahren nennt, der vom Beginn der dgyptischen Knechtschaft bis zur Eroberung Kanaans
reicht, einschlieflich der 40 Jahre Wiistenwanderung. Damit zeigt sich, dass die biblischen
Zeitangaben nicht widerspriichlich sind, sondern verschiedene heilsgeschichtliche
Bezugspunkte markieren — alle innerhalb des Rahmens von Gottes treuem Handeln mit seinem

Volk (Ryrie, 1995, S. 110).

4.3. Heiligung der Erstgeburt (13,1-22)

Gottes Erlosung schafft Anspruch auf das Erstgeborene — als Zeichen volliger Zugehorigkeit. Die
Erstgeburt gehort dem HERRN, weil er sie in der Nacht des Gerichts verschont hat. Gott beansprucht
nicht nur die &uBere Freiheit Israels, sondern auch dessen erste Frucht — als Symbol totaler
Zugehorigkeit. Was Gott verschont, beansprucht er zugleich. Die Heiligung der Erstgeburt ist kein
willkiirliches Ritual, sondern eine bestindige Erinnerung an Gottes rettendes Handeln. Die

Aussonderung ist dabei nicht nur symbolisch, sondern kultisch und lebenspraktisch bindend. Gott

Seite 53 von 106



erlost nicht, um neutralen Raum zu schaffen, sondern um Menschen zu sich zu ziehen — mit allem, was
sie sind. (2. Mose 13,1-2; 4. Mose 3,13; Romer 12,1)

Erinnerung an Erlosung muss in konkrete Praxis umgesetzt werden. Die Einsetzung des Festes
der ungesduerten Brote ist nicht nur ein liturgischer Akt, sondern ein paddagogischer. Die Praxis des
Essens, des Verzichts und der Erklarung gegeniiber den Kindern schafft einen geistlichen Raum, in
dem Geschichte lebendig wird. Was Gott getan hat, soll nicht bloB erinnert, sondern durch Handlungen
verankert werden. Indem das Volk bewusst auf Gesduertes verzichtet und sich auf die Eile des Auszugs
bezieht, wird aus Vergangenem Gegenwart. Gottes Geschichte wird zur Identitét, und seine Taten zur
Lebensordnung. (2. Mose 13,3-10; 5. Mose 6,20-25; Psalm 78,6-7)

Gott fordert das Wertvollste — stellt aber ein Erlosungsmittel bereit. Die Erstgeburt der Menschen
wird nicht geopfert, sondern durch ein Tier losgekauft. Auch Esel — als unreine Tiere — diirfen nicht
geopfert, aber ebenfalls ausgeldst werden. Diese Ordnungen zeigen: Gottes Anspruch ist real, aber er
stellt ein Mittel zur Erlésung bereit. Der Mensch wird nicht durch Leistung, sondern durch
stellvertretende Gabe befreit. Die Loskaufpraxis ist eine frithe Form geistlicher Padagogik, die auf das
spitere Verstindnis von Erlosung durch Ersatz hinweist. Gottes Gerechtigkeit fordert — und seine
Gnade deckt. (2. Mose 13,11-16; 3. Mose 27,26-27; Hebréer 10,1-4)

Gottes Fithrung beginnt mit Umwegen — aber nie ohne Ziel. Der Text hebt hervor, dass Gott das
Volk nicht auf dem kiirzesten Weg nach Kanaan fiihrte, obwohl dieser geografisch nahe lag. Der Grund
ist seelsorgerlich: Das Volk war noch nicht bereit fiir den Kampf. Gottes Fiihrung beriicksichtigt nicht
nur das Ziel, sondern auch den inneren Zustand seines Volkes. Er leitet weise, nicht bequem. Der Weg
durch die Wiiste mag lidnger sein, doch er dient der Formung und Bewahrung. Die Wolken- und
Feuersdule unterstreichen: Gottes Gegenwart bleibt sichtbar, selbst wenn der Weg unverstindlich
erscheint. (2. Mose 13,17-22; Psalm 32,8; Spriiche 3,5-6)

4.4. Durchzug durchs Schilfmeer - Sieg durch Gottes Macht
(14,1-31)

Gottes Fiihrung schliefit auch scheinbar widerspriichliche Wege ein. Der Weg, den Gott sein Volk
fiihrt, scheint menschlich unlogisch: zuriick ans Meer, statt direkt ins verheilene Land. Doch genau
dieser Umweg ist Teil des gottlichen Plans, um seine Macht zu offenbaren. Die scheinbare Sackgasse
dient der Verherrlichung Gottes, nicht der Verwirrung des Volkes. Die Verfolgung durch Pharao ist

nicht aufler Kontrolle geraten, sondern bewusst von Gott zugelassen, um an ihm Gericht zu iiben. Was

Seite 54 von 106



wie eine strategische Schwiche aussieht, ist in Wahrheit ein gottlich gefiihrtes Szenario zur
endgiiltigen Entmachtung Agyptens. (2. Mose 14,1-4; Jesaja 55,8-9; Rémer 11,33)

Gottes Volk neigt dazu, in der Krise zuriickzublicken statt voranzugehen. Als die Israeliten den
Pharao mit seinem Heer heranriicken sehen, geraten sie in Panik. Trotz aller bisherigen Zeichen und
Wunder ist ihr erster Impuls nicht Vertrauen, sondern Angst. Sie werfen Mose vor, sie in den Tod
gefiihrt zu haben, und sehnen sich zuriick nach Agypten. Diese Haltung offenbart die tief sitzende
Sklavenmentalitét, die noch nicht durch das Wort Gottes erneuert wurde. Erlosung befreit zwar aus der
duBeren Knechtschaft, doch der innere Wandel geschieht oft langsamer. Gott antwortet nicht mit
Vorwiirfen, sondern mit Handeln. (2. Mose 14,10-12; Psalm 106,7-8; Hebréer 3,12-14)

Gottes Rettung geschieht nicht durch menschliche Mittel, sondern durch sein Eingreifen allein.
Mose wird aufgefordert, das Volk zur Ruhe und zum Vertrauen zu fiihren. Der Herr selbst wird fiir sie
kdmpfen, ohne dass sie eingreifen miissen. Diese Grundhaltung — stillzuhalten, zu sehen, zu glauben —
steht im Zentrum der gottlichen Rettung. Der Durchzug durch das Meer geschieht nicht durch
militdrische Stirke, sondern durch das Ausstrecken eines Stabes. Gott rettet nicht durch Anstrengung,
sondern durch sein Wort. Die Rettung Israels ist ein reiner Gnadenakt, sichtbar, kraftvoll,
unumkehrbar. (2. Mose 14,13-18; Psalm 46,11; Jesaja 30,15)

C. I Scofield, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 14,30, dass das hier verwendete Wort
,rettete” vom hebrdischen Verb jascha“ stammt, das die Grundform des Namens Josua
(Jehoschua ') bildet und ,,Jahwe ist Rettung‘ bedeutet. Derselbe Name erscheint im Neuen
Testament in seiner griechischen Form lIésous — , Jesus“. Damit besteht eine direkte
sprachliche und heilsgeschichtliche Verbindung zwischen der alttestamentlichen Rettung
Israels und der neutestamentlichen Erlosung durch Christus. So wie Gott Israel aus der Macht
A:gyptens befreite, so rettet Christus sein Volk aus der Macht der Siinde. Scofield betont, dass
diese gottliche Befreiung im Alten Testament ein eindriickliches Bild fiir die vollkommene
Erlosung ist, die im Messias Jesus Christus vollendet wurde (Scofield, 2015, S. 83).

Gottes Macht trennt Gericht und Gnade — durch dasselbe Mittel. Das Meer 6ffnet sich fiir das
Volk Gottes und schlie3t sich iliber die Feinde. Dieselbe Wassermasse, die zum Weg fiir Israel wird,
wird zum Grab fiir die Agypter. Gott trennt auf vollkommene Weise zwischen seinem Volk und denen,
die ihn bekdmpfen. Seine Gnade und sein Gericht sind keine Gegenséitze, sondern zwei Seiten seiner

Heiligkeit. Die Feinde ertrinken nicht zufillig, sondern durch gezieltes Handeln Gottes. Der Exodus

Seite 55 von 106



durch das Meer ist nicht nur Rettung, sondern auch Gerichtstag — in einer einzigen Tat. (2. Mose
14,21-28; Psalm 136,13-15; 2. Thessalonicher 1,6-10)

Gottes Rettung ruft zu Anbetung, Ehrfurcht und Vertrauen. Als die Israeliten sehen, wie Gott ihre
Feinde vernichtet hat, erfiillt sie Furcht und Glauben zugleich. Sie erkennen zum ersten Mal in vollem
Umfang, dass der HERR fiir sie kdmpft. Der Text beschreibt eine Umkehr in der Haltung: vom
Misstrauen zur Ehrfurcht, vom Vorwurf zur Anbetung. Der Glaube richtet sich nicht nur auf Mose als
Mittler, sondern auf den HERRN selbst. Diese Reaktion ist keine emotionale Erleichterung, sondern
die angemessene Antwort auf gottliches Heilshandeln. (2. Mose 14,29-31; 2. Mose 15,2; Hebréer
11,29)

4.5. Lobgesang der Erlosten (15,1-21)

Anbetung ist die erste Reaktion auf erfahrene Erlosung. Der Lobgesang in 2. Mose 15 ist nicht ein
geplantes Ritual, sondern die spontane Antwort auf Gottes rettendes Eingreifen. Mose und das Volk
besingen nicht sich selbst oder ihren Weg, sondern ausschlieSlich den HERRN und seine Macht. Die
personliche und gemeinschaftliche Erfahrung der Rettung fiihrt zur Ehre Gottes. Anbetung ist nicht
emotionales Beiwerk, sondern theologisches Bekenntnis in musikalischer Form. Wer Gottes Handeln
erkennt, kann nicht schweigen — er muss bekennen, preisen und staunen. (2. Mose 15,1-2; Psalm 40,4;
Lukas 1,46-49)

Gottes Macht richtet und rettet — beides gehort zu seinem Wesen. Der Gesang preist die Kraft des
HERRN, der das Meer teilte und die Feinde vernichtete. Gottes Gericht iiber die Agypter wird nicht
verschwiegen, sondern als Teil seiner Heiligkeit bejubelt. Die Rettung Israels ist untrennbar mit dem
Untergang Agyptens verbunden. Diese Spannung zwischen Gnade und Gericht gehort zum biblischen
Gottesbild. Der Lobpreis feiert nicht nur das, was Gott getan hat, sondern auch, wie er es getan hat:
gerecht, michtig, heilig. Die Hand Gottes wird nicht nur als rettend, sondern auch als richtend
gepriesen. (2. Mose 15,3-10; Psalm 98,1-3; Offenbarung 15,3-4)

Gottes Grofie besteht nicht nur in seiner Tat, sondern in seinem Wesen. Die Mitte des Liedes fragt:
»Wer ist dir gleich, HERR, unter den Gottern?* Diese rhetorische Frage hebt Gottes Einzigartigkeit
hervor. Seine Taten offenbaren sein Wesen: Er ist herrlich in Heiligkeit, furchtbar an Ruhm,
wundervoll in Werken. Der Lobpreis geht damit iiber das Historische hinaus und beriihrt das Wesen

Gottes selbst. Die Anbetung griindet sich nicht nur auf das, was er tut, sondern auf das, wer er ist. So

Seite 56 von 106



wird Lobpreis zur theologischen Aussage — nicht nur zur Dankesrede. (2. Mose 15,11-13; Psalm
86,8-10; Jesaja 40,18)

Gottes Erloste sind ein Volk mit Zukunft und Ziel. Der Lobgesang endet nicht in der Vergangenheit,
sondern weist nach vorn: Gott wird sein Volk ins verheilene Land fiihren und es auf dem Berg seines
Erbteils pflanzen. Die Rettung aus Agypten ist nicht das Ende, sondern der Anfang einer Reise in die
Gegenwart Gottes. Der HERR selbst wird als Konig gepriesen — nicht nur iiber Agypten, sondern in
Ewigkeit. Der Lobpreis verbindet Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einem einzigen
Bekenntnis der Hoffnung. Erldste leben nicht im Riickblick, sondern in Erwartung. (2. Mose 15,17-18;
Psalm 74,12; Hebrder 12,28)

Seite 57 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 12.1-15.21)

Zusammenfassung:

Gott setzt das Passah als bleibendes Erinnerungsfest ein, das den Auszug Israels aus Agypten begleiten
und fiir kommende Generationen verankern soll. Das Passahlamm wird zum Symbol fiir
stellvertretendes Opfer und gottlichen Schutz, denn in der Nacht der zehnten Plage werden die
Erstgeborenen Agyptens getdtet, wihrend die mit Blut gekennzeichneten Hiuser Israels verschont
bleiben. Nach dieser letzten Plage gibt der Pharao die Israeliten frei, und sie brechen in Eile auf. Der
Auszug erfolgt nach gottlichem Plan und unter gottlicher Leitung. Die Israeliten ziehen nicht allein
hinaus, sondern in groer Zahl mit allem Besitz, begleitet von Gottes sichtbarer Fithrung durch die
Wolken- und Feuersédule. Als der Pharao seine Entscheidung bereut und Israel verfolgt, greift Gott
erneut machtvoll ein: Am Schilfmeer teilt er das Wasser, das Volk zieht trockenen Fulles hindurch, und
die dgyptische Armee kommt darin um. Der rettende Durchzug wird zum Hoéhepunkt gottlicher
Machterweisung. In 2. Mose 15 erhebt das Volk ein Lob- und Siegeslied, das Gottes GroB3e, Treue und

Macht iiber Feinde preist. Es ist das erste gemeinsame Glaubensbekenntnis des befreiten Volkes.

Anwendungen:

Gottes Rettung griindet auf stellvertretendem Opfer, nicht auf eigener Leistung. Das Passahlamm
ist ein gottlich eingesetztes Zeichen des Schutzes durch Blut, nicht durch Verdienst. Rettung erfolgt
nicht durch menschliche Anstrengung, sondern durch Gottes Gnade. Dieses Prinzip bleibt grundlegend

fiir jedes wahre Heilshandeln Gottes.

Gottes Macht offenbart sich dort am stirksten, wo menschlich nichts mehr méglich ist. Die
Teilung des Meeres geschieht, als Flucht und Rettung unmdglich erscheinen. Gott schafft Wege, wo es
keine gibt. Seine Kraft ist nicht von Umstinden abhéngig, sondern zeigt sich besonders in

aussichtslosen Situationen.

Anbetung ist die angemessene Antwort auf erfahrene Rettung. Nach dem Durchzug antwortet das
Volk mit einem Lied, das Gottes GroBle und Treue rithmt. Lobpreis entspringt nicht aus Stimmung,

sondern aus Erkenntnis seiner Taten. Wer Gottes Eingreifen erlebt, wird zum Zeugen seiner Ehre.

Seite 58 von 106



5. Die Wiistenreise bis zum Sinai (15,22-18,27)

5.1. Versorgung in Mara und Elim (15,22-27)

Gottes Volk wird in der Wiiste gepriift — nicht verlassen. Kaum ist das Lied der Erlosung
verklungen, fiihrt Gott sein Volk in die Wiiste — an einen Ort ohne Wasser. Die Freude des Sieges wird
durch das Schweigen der Landschaft auf die Probe gestellt. Die drei Tage ohne Wasser stellen keine
Verzégerung im Plan Gottes dar, sondern eine geistliche Lektion: Erldoste bleiben auf Gnade
angewiesen. Die Rettung durch das Meer garantiert keine sofortige Versorgung, sondern ruft zur
taglichen Abhidngigkeit. Der Mangel ist nicht Zeichen gottlicher Abwesenheit, sondern Ort des
Vertrauens. (2. Mose 15,22; 5. Mose 8,2-3; Jakobus 1,2-4)

Gottes Antwort auf Bitterkeit ist kein Ausweg, sondern eine Verwandlung. In Mara wird das
Wasser gefunden — aber es ist bitter. Die Reaktion des Volkes ist Klage, nicht Gebet. Doch Gott
antwortet dennoch in Gnade. Er zeigt Mose ein Holz, das ins Wasser geworfen wird und es siil macht.
Dieses Bild verweist symbolisch auf das Handeln Gottes, das Bitteres in Heilsames verwandelt. Gott
nimmt die Bitterkeit nicht einfach weg, sondern verandert sie durch sein Wort und seinen Eingriff. Der
Ort der Not wird zur Stétte der Erkenntnis. Gottes Wege 16sen Probleme nicht auf menschliche Weise,
sondern durch gottliche Umgestaltung. (2. Mose 15,23-25; 2. Konige 2,19-22; Romer 8,28)

Gottes Erprobung fiihrt zur Erkenntnis seines Wesens und Willens. Am Ende des Abschnitts
offenbart sich Gott unter dem Namen ,,Ich bin der HERR, dein Arzt“. Die Priifung in Mara dient nicht
nur der physischen Versorgung, sondern geistlicher Schulung. Wer auf Gottes Stimme hort und seinen
Weg geht, wird Heil erfahren — nicht nur duBerlich, sondern innerlich. Die Bedingungen der Wiiste
werden zum Ort der Bundeserziehung. Die anschliefende Versorgung in Elim mit zwolf Wasserquellen
und siebzig Palmbdumen ist keine Belohnung, sondern ein Zeugnis von Gottes Mall und Gnade. Die
Wiiste ist kein Ende — sondern Zwischenstation zur Begegnung mit Gott. (2. Mose 15,25-27; Psalm
103,3; Offenbarung 7,17)

5.2. Gottes Versorgung mit Manna und Wachteln (16,1-36)

Gottes Volk lernt in der Wiiste, dass Versorgung allein von ihm kommt. Kaum einen Monat nach
dem Auszug beginnt das Volk erneut zu murren — diesmal wegen Hunger. Die Klage ist nicht

differenziert, sondern pauschal: Die Zeit in Agypten erscheint riickblickend als besser. Der Text zeigt,

Seite 59 von 106



wie schnell Menschen in Not das Vergangene verkldren und Gottes Handeln vergessen. Doch Gott
antwortet nicht mit Gericht, sondern mit Gnade: Er verheif3t Brot vom Himmel. Die Wiiste wird zum
Klassenzimmer, in dem Gott sein Volk lehren will, dass Nahrung — wie Leben — aus seinem Wort
hervorgeht. (2. Mose 16,1-4; 5. Mose 8,3; Matthéus 4,4)

Gottes tigliche Versorgung will Vertrauen fordern — nicht Vorratshaltung. Das Manna wird
taglich neu gegeben — nur so viel, wie jeder flir den Tag braucht. Wer mehr sammelt, erlebt, dass das
UbermalB verdirbt. Damit lehrt Gott, dass Vertrauen nicht darin besteht, mdglichst viel zu horten,
sondern tdglich zu empfangen. Abhéngigkeit von Gott ist kein Mangel, sondern Ausdruck echter
Beziehung. Die Wiiste wird zum Ort des Lernens: Gottes Versorgung ist zuverldssig, aber nicht
automatisierbar. Wer ihm vertraut, darf Tag fiir Tag mit seiner Treue rechnen. (2. Mose 16,16-21;
Klagelieder 3,22-23; Matthéus 6,11)

Der siebte Tag ist Zeichen von Gottes Ruhe — und Priifstein des Gehorsams. Am Sabbat wird kein
Manna gegeben — der doppelte Anteil am sechsten Tag dient zur Ruhe. Diese Regelung ist ein Test des
Herzens: Wer Gottes Wort ernst nimmt, erfahrt Ruhe; wer misstraut, geht leer aus. Die Sabbatregel
steht nicht nur fiir kérperliche Entlastung, sondern fiir geistliches Vertrauen. Gottes Rhythmus lehrt,
dass das Leben nicht in standiger Anstrengung, sondern in regelméBiger Hingabe besteht. Der Sabbat
ist nicht eine Einschriankung, sondern ein Zeichen der Heiligung und Abhéngigkeit. (2. Mose 16,22-30;
2. Mose 20,8-11; Hebréer 4,9-10)

Das Manna ist mehr als Nahrung — es ist ein Zeugnis der Treue Gottes. Gott befiehlt Mose, ein
Gomer voll Manna in einem Gefill aufzubewahren — als Erinnerung an seine Versorgung. Dieses
sichtbare Zeichen wird Teil des Bundeszeugnisses und der geistlichen Geschichte Israels. Gottes Treue
soll nicht nur geglaubt, sondern auch erinnert werden. Die tdgliche Erfahrung wird zur bleibenden
Mahnung fiir kommende Generationen: Der Gott, der speist, ist auch der Gott, der bewahrt. Glauben
lebt nicht nur von aktuellen Erfahrungen, sondern auch vom Gedichtnis der Gnade. (2. Mose
16,32-34; Hebréer 9,4; Psalm 78,23-25)

Gottes Wege sind einfach — aber voller geistlicher Bedeutung. Das Manna erscheint wie feine
Korner — einfach, unscheinbar, aber ausreichend. Es muss gesammelt, zubereitet und gegessen werden.
Seine Form erinnert daran, dass Gottes Gaben keine Spektakel sind, sondern stille Zeichen seiner
Fiirsorge. Die Frage ,,Was ist das? zeigt, dass Gottes Handeln nicht immer erkldrbar, aber doch

erfahrbar ist. Das Manna verweist prophetisch auf das wahre Brot des Lebens, das vom Himmel kam —

Seite 60 von 106



nicht nur zur Nahrung, sondern zum ewigen Leben. (2. Mose 16,14-15; Johannes 6,31-35; 1. Korinther
10,3)

C. I. Scofield, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 16,35, dass das Wort ,,Man* — griechisch
manna — von der hebrdischen Frage man hu? (,, Was ist das? ) abgeleitet ist, die die Israeliten
stellten, als sie diese Speise zum ersten Mal sahen. In der Schrift wird das Manna als ,, Brot*
(2. Mose 16,4), ,, Himmelsgetreide “ und ,, Brot der Starken* (Psalm 78,24—25) bezeichnet und
wurde in einem Krug in der Stiftshiitte aufbewahrt (Hebrder 9,4). Es wird beschrieben als
dhnlich dem Koriandersamen, mit einer harzdhnlichen Farbe und dem Geschmack von
Olkuchen (4. Mose 11,7-8). Vierzig Jahre lang versorgte Gott Israel tiglich mit diesem Brot
vom Himmel, bis das Volk in Gilgal von dem Getreide des Landes af3 (Josua 5,10—12).

Scofield betont, dass das Manna zwar ein natiirliches, aber zugleich tibernatiirliches
Geschenk war und daher als ,, geistliche Speise (1. Korinther 10,3) bezeichnet wird. Es ist ein
alttestamentliches Vorbild auf Christus in seiner Erniedrigung, der selbst sagt, dass er das
wahre Brot vom Himmel ist. So wie das Manna das physische Leben Israels erhielt, so gibt
Christus sein Fleisch, damit der Glaubende ewiges Leben empfingt (Johannes 6,49-51). Sich
geistlich vom Manna zu ndhren bedeutet, iiber den Herrn Jesus nachzusinnen, der als Mensch
unter den Menschen lebte und vollkommen den Willen des Vaters erfiillte (Johannes 6,38—40)
(Scofield, 2015, S. 83).

5.3. Wasser aus dem Felsen und Sieg iiber Amalek (17,1-16)

Gott bleibt treu, auch wenn sein Volk ihn herausfordert. In Massa und Meriba zeigt sich erneut das
Misstrauen des Volkes gegeniiber Gottes Fiirsorge. Trotz der tiglichen Versorgung mit Manna zweifeln
die Israeliten an seiner Gegenwart, weil Wasser fehlt. Sie fordern Mose heraus und stellen letztlich
Gottes Treue infrage. Doch statt mit Strafe reagiert Gott mit Gnade — Wasser stromt aus dem Felsen.
Die Szene offenbart die Langmut Gottes, der seinem Volk begegnet, obwohl es ihn wiederholt testet.
Die Frage ,,Ist der HERR unter uns oder nicht?* erhilt eine sichtbare, lebensspendende Antwort. (2.
Mose 17,1-7; Psalm 95,8-11; 1. Korinther 10,4)

Gottes Versorgung geschieht nicht unabhingig von seinem Wort und seinem Weg. Mose muss
nicht rufen, sondern nach Gottes Weisung handeln: mit dem Stab, der schon beim Nil verwendet
wurde, schlédgt er auf den Felsen. Die Handlung geschieht nicht spektakulér, sondern geordnet, bewusst
und auf Befehl. Gottes Wirken unterliegt nicht menschlichen Erwartungen, sondern folgt seiner

eigenen Ordnung. Auch das Wunder des Wassers ist nicht losgeldst von Gehorsam und Vertrauen. Der

Seite 61 von 106



Ort der Klage wird zum Ort der Gnade — aber nicht ohne gottliche Anweisung und geistliche
Bedeutung. (2. Mose 17,5-6; Jesaja 48,21; Johannes 7,37-39)

Der Kampf gegen Amalek zeigt: Gottes Volk braucht sowohl Gebet als auch Tat. Als Amalek
Israel angreift, stellt Mose sich auf den Hiigel mit erhobenen Hédnden, wihrend Josua im Tal kdmpft.
Der Text verbindet damit zwei geistliche Ebenen: Sieg kommt durch Gottes Macht, sichtbar im Gebet,
aber auch durch treuen Einsatz im Alltag. Mose kann die Hiande nicht alleine halten — Aaron und Hur
stiitzen ihn. Gemeinschaftliches Gebet und gegenseitige Unterstiitzung werden zum Schliissel des
Sieges. Die Erhebung der Hénde ist kein magisches Mittel, sondern ein Ausdruck volliger
Abhéngigkeit von Gott. (2. Mose 17,8-13; Psalm 20,8; 1. Thessalonicher 5,17)

Gottes Sieg muss erinnert und festgehalten werden — auch als Mahnung. Nach dem Sieg befiehlt
Gott Mose, das Geschehen schriftlich festzuhalten und Josua einzuschirfen, dass Amalek vom
Gedenken vertilgt werden soll. Der Kampf war nicht nur politisch, sondern geistlich: Amaleks Angriff
galt Gottes erwdhltem Volk. Der HERR ist Banner und Feldzeichen — nicht nur militarisch, sondern
geistlich. Der Altar, den Mose baut, erinnert daran, dass der Sieg allein dem HERRN gehort. Israel soll
sich nicht auf die eigene Stdrke verlassen, sondern auf den, der den Arm erhebt und fiir sein Volk
kampft. (2. Mose 17,14-16; 5. Mose 25,17-19; Psalm 60,12)

5.4. Jethros Besuch und weiser Rat zur Leitung (18,1-27)

Gottes Taten bezeugen sich nicht nur dem Volk, sondern auch den Voélkern. Als Jethro, der
midianitische Schwiegervater Moses, von Gottes Taten hort, kommt er mit Zippora und den S6hnen
Moses ins Lager. Die Nachricht iiber den Auszug und Gottes Macht hat bereits iiber Israel hinaus
Wirkung entfaltet. Die Begegnung zwischen Mose und Jethro zeigt, dass Gottes Heilshandeln nicht im
innerisraelitischen Raum bleibt, sondern Anstof3 zur Anbetung unter den Vélkern wird. Jethro bekennt:
»INun weifs ich, dass der HERR grofser ist als alle Gotter, nachdem er die Rettung Israels gehort hat.
Zeugnis wird zur Evangelisation. (2. Mose 18,1-12; Psalm 96,3; Jesaja 45,22)

Gemeinschaft im Glauben stirkt gegenseitig — auch zwischen Generationen und Kulturen. Mose
berichtet Jethro alle Details von Gottes Handeln. Er verschweigt weder Schwierigkeiten noch
Priifungen, sondern erzéhlt ehrlich von allem, was der HERR getan hat. Jethro reagiert mit Freude,
Segensworten und einem Opfer. Die geistliche Reaktion eines nichtisraelitischen Priesters offenbart,

dass Anbetung nicht an Herkunft gebunden ist, sondern an Erkenntnis. Die Szene zeigt, wie

Seite 62 von 106



gegenseitiger geistlicher Austausch und gemeinsame Gotteserkenntnis zu echter Gemeinschaft fiihren.
(2. Mose 18,8-12; 3. Mose 19,34; Epheser 2,13-14)

Leitung im Volk Gottes darf nicht auf Einzelpersonen lasten. Jethro beobachtet, wie Mose den
ganzen Tag das Volk richtet, und fragt ihn: ,,Was tust du da mit dem Volk?* Der Rat, Verantwortung zu
delegieren, ist nicht blo pragmatisch, sondern theologisch: Leitung soll Lasten tragen, nicht
Menschen aufreiben. Mose soll sich auf das Gebet und die Unterweisung im Gesetz konzentrieren.
Geeignete Minner sollen das alltidgliche Recht sprechen — fahig, gottesflirchtig, zuverlédssig, nicht
bestechlich. Geistliche Leitungsstruktur ist ein Akt der Gnade, nicht nur der Organisation. (2. Mose
18,13-23; Apostelgeschichte 6,1-4; 2. Timotheus 2,2)

Gott wirkt durch weise Ratgeber, ohne die Autoritiit seiner Diener zu untergraben. Mose nimmt
Jethros Rat an, priift ihn jedoch zuvor vor dem HERRN. Der Text betont, dass Jethros Vorschlag nur
Bestand hat, wenn Gott ihn bestétigt. Mose bleibt geistlicher Leiter — er ldsst sich beraten, aber nicht
bevormunden. Dies ist ein Beispiel fiir demiitige Leiterschaft: nicht autark, aber auch nicht willenlos.
Gott gebraucht Ratgeber, um Ordnung zu schaffen, aber er bleibt die hochste Autoritit. Fiihrung
geschieht nicht durch personliche GroBe, sondern durch Abhéngigkeit vom géttlichen Willen. (2. Mose
18,24-27; Spriiche 11,14; Jakobus 3,17)

Seite 63 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 15.22-18.27)

Zusammenfassung:

Nach dem triumphalen Durchzug durch das Schilfmeer beginnt fiir Isracl der Weg durch die Wiiste,
der von Herausforderungen, Mangel und goéttlicher Versorgung geprigt ist. Am bitteren Wasser von
Mara, beim Mangel an Nahrung und beim Wassermangel in Massa zeigt sich das Spannungsfeld
zwischen Unglaube und Gottes Treue. Gott gibt Wasser, Manna und Wachteln, um das Volk téglich zu
versorgen und es zu lehren, auf ihn zu vertrauen. Der Sabbat wird erstmals in der Praxis eingefiihrt, als
Zeichen des Gehorsams und der Ruhe im Vertrauen auf Gottes Versorgung. In Rephidim offenbart sich
Gottes Beistand auch im Kampf: Wéhrend Mose betet und seine Hénde erhebt, siegt Israel gegen
Amalek — ein Zeichen geistlicher Abhingigkeit im geistlichen Kampf. AbschlieBend kommt Jethro,
der Schwiegervater Moses, und gibt einen weisen Ratschlag zur Strukturierung der Leitungsarbeit
durch Delegation. Das Volk erlebt Gott als Versorger, Fiihrer, Retter und als den, der geordnete Leitung

einsetzt, um das Miteinander zu stiarken.

Anwendungen:

Gott versorgt in der Wiiste — nicht im Uberfluss, sondern im Vertrauen. Die tigliche Gabe des
Mannas lehrt Abhingigkeit, nicht Vorratshaltung. Gottes Versorgung kommt rechtzeitig, nicht im

Voraus. Wer ihm vertraut, lernt, im Heute zu leben — mit Blick auf seine Treue.

Geistlicher Sieg ist gebunden an Gebet und gottliche Hilfe. Der Sieg gegen Amalek hiangt nicht von
militdrischer Stirke ab, sondern von Moses erhobenen Hinden. Geistlicher Kampf wird nicht durch

menschliche Mittel gewonnen. Anhaltendes Gebet ist oft der Schliissel fiir Gottes Eingreifen.

Gute Leitung erkennt ihre Grenzen und teilt Verantwortung weise. Jethros Rat an Mose zeigt, dass
geistliche Verantwortung auch gesunde Strukturen braucht. Delegation ist kein Zeichen von Schwiche,

sondern von Weisheit. Effektive Leitung dient der Gemeinschaft und bewahrt vor Uberforderung.

Seite 64 von 106



Teil 2: Gottes Bund mit Israel am Sinai (2. Mose 19-40)

6. Gottes Offenbarung am Sinai (19,1-25)

6.1. Berufung Israels als Bundesvolk (19,1-8)

Gottes Erwihlung griindet nicht auf Leistung, sondern auf Gnade und Rettung. Bevor Gott Israel
ein einziges Gebot gibt, erinnert er sie an seine rettende Tat: ,Ich habe euch auf Adlerfliigeln
getragen.” Der Bund basiert nicht auf Verdienst, sondern auf bereits geschehener Erlosung. Die
Berufung Israels zum Bundesvolk ist Ausdruck gottlicher Initiative, nicht menschlicher Qualifikation.
Diese Reihenfolge ist entscheidend: Erst Errettung, dann Berufung, dann Gebot. Israel soll nicht durch
Gesetz erlost werden, sondern durch Erlosung zum Gehorsam gefiihrt werden. Die Grundlage ist
Beziehung, nicht Regelwerk. (2. Mose 19,1-4; 5. Mose 7,6-8; Titus 3,4-5)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 19,1, dass mit der Offenbarung am Sinai die
fiinfte Heilszeit begann, die er als ,,das Gesetz* bezeichnet. Diese Periode reicht von der
Gesetzgebung am Sinai bis zum Opfertod Christi, der alle Vorschriften und Sinnbilder des
Gesetzes erfiillte. In den vorangegangenen Heilszeiten war der Mensch in Glauben und
Gehorsam immer wieder gescheitert — Abraham, Isaak, Jakob und viele andere versagten in
ihren Priifungen, ebenso wie Agypten, das Gottes Warnung missachtete und daher gerichtet
wurde. Dennoch offenbarte Gott seine Gnade, indem er einen Befreier sandte (Mose), ein
Opfer bereitstellte (das Passahlamm) und sein Volk mit mdchtiger Hand aus Agypten

herausfiihrte.

Die Israeliten wurden danach aufgrund ihrer Ubertretungen (Galater 3,19) unter die
strenge Zucht des Gesetzes gestellt. Dieses Gesetz offenbarte mehrere grundlegende
Wahrheiten: Es zeigte die ehrfurchtgebietende Heiligkeit Gottes (2. Mose 19,10-25), die
tiefgreifende Siindhaftigkeit der Siinde (Romer 7,13), die Notwendigkeit des Gehorsams
(Jeremia 7,23-24), die universale Schuld des Menschen (Romer 3,19-20) und schliefilich die
Gnade Gottes, der durch Opfer einen Weg der Anndherung schuf. Diese Opfer waren
Vorschattungen auf Christus, das Lamm Gottes, das die Siinde der Welt hinwegnimmt
(Johannes 1,29), ,,bezeugt durch das Gesetz* (Rémer 3,21).

Scofield betont, dass das Gesetz weder die Zusagen Gottes noch die Verheiffungen des
Bundes mit Abraham aufhob. Es war nie als Weg zur Rechtfertigung gegeben, sondern als

Seite 65 von 106



gottliche Lebensordnung fiir ein Volk, das bereits durch Gnade in den Bund eingeschlossen
war. Eine Hauptabsicht der Gesetzgebung war es, Heiligkeit und Reinheit zu definieren, die das
Leben eines Volkes prigen sollten, das zugleich Gottes Eigentum und Nation war (2. Mose
19,5-6). So sollte das Gesetz Israel in Ordnung und Zucht halten — vergleichbar mit dem
Erzieher (paidagogos) in der griechisch-romischen Welt (Galater 3,24). Es war dazu bestimmt,
das Volk zu bewahren, bis Christus kommen und die Gldubigen zur vollen Kindschaft fiihren
wiirde (Galater 4,1-7).

Doch Israel missverstand den Zweck des Gesetzes. Statt es als Wegweiser zur Gnade zu
erkennen, suchte es Gerechtigkeit durch eigene Werke und rituelle Vorschriften
(Apostelgeschichte 15,1; Romer 9,31-10,3). Die Geschichte Israels in der Wiiste, im Land und
in der Zerstreuung wurde so zu einem fortwdihrenden Zeugnis menschlichen Versagens unter
gottlichem Anspruch. Trotzdem blieb das Gesetz ein unersetzliches Werkzeug der gottlichen
Erziehung, das auf Christus hinwies, der allein die Forderungen des Gesetzes vollkommen
erfiillte und den Gldubigen durch Gnade in die Freiheit der Gotteskindschaft fiihrte (Scofield,
2015, S. 83).

Gottes Bundesangebot ist zugleich Auszeichnung und Verpflichtung. Gott bietet Israel an, sein
Eigentumsvolk zu sein — ein Begriff, der konigliche Néhe und exklusive Zugehorigkeit ausdriickt.
Israel soll ein Konigreich von Priestern und ein heiliges Volk werden — Vermittler und Abgesonderte
zugleich. Diese Identitdt ist keine abstrakte Theologie, sondern eine konkrete Aufgabe: inmitten der
Nationen Gott zu repriasentieren. Heiligkeit bedeutet nicht Riickzug, sondern Hingabe. Gott ruft sein
Volk zu einer Lebensweise, die seine Heiligkeit widerspiegelt. (2. Mose 19,5-6; 3. Mose 20,26; 1.
Petrus 2,9)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer, erkidrt zu 2. Mose 19,5, dass der entscheidende Unterschied
zwischen dem Bund am Sinai und dem neuen Bund in der géttlichen Handlungsweise liegt.
Unter dem Gesetz war der Segen an Bedingungen gekniipft — das ,, Wenn ihr ... kennzeichnete
den Grundton dieses Bundes. Diese Bedingtheit zeigt, warum ,das Gesetz nichts zur
Vollendung gebracht hat* (Hebrder 7,18—19; vgl. Romer 8,3). Das Gesetz offenbarte Gottes
heiligen Mapstab, aber es konnte den Menschen nicht befihigen, diesen Mafistab zu erfiillen.

Im Gegensatz dazu steht der neue Bund, in dem Gott selbst sagt: ,, Ich werde ...“, und damit

den Segen ohne Bedingung jedem Glaubenden zuspricht.

Scofield stellt eine heilsgeschichtliche Parallele her: Bei Abraham kam zuerst die
Verheiffung und dann die Forderung, am Sinai jedoch zuerst die Forderung und danach die
Verheifsung. Der neue Bund folgt wieder der gottlichen Ordnung Abrahams — die Gnade geht

dem Gehorsam voraus. Dieser neue Bund ist daher besser als der mosaische Bund, nicht in

Seite 66 von 106



‘

moralischem Sinn, sondern in seiner Wirksamkeit: Er griindet auf ,, besseren Verheifsungen “,
die nicht von menschlicher Leistung abhdngen. Der Gehorsam entspringt hier nicht der Furcht,

sondern einem erneuerten, willigen Herzen (Hebrder 8,10).

Zudem sichert der neue Bund jedem Gldubigen die personliche Erkenntnis des Herrn
und die vollige Vergebung der Siinden zu (Hebrder 8,11-12; 10,17). Er beruht auf einer
vollbrachten Erlosung, die in Christus geschehen ist (Matthdus 26,27-28; Hebrder 9,11-12).
Schlieflich garantiert dieser Bund auch die zukiinftige Bekehrung Israels und den bleibenden
Segen iiber das Volk, wenn es sich in den letzten Tagen dem Herrn zuwendet (Jeremia 31,31—
40). So zeigt Scofield, dass das Gesetz den Menschen zur Gnade fiihren sollte, wihrend der
neue Bund die vollendete Gnade offenbart, die in Christus Wirklichkeit geworden ist (Scofield,
2015, S. 83).

C. 1. Scofield, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 19,6, dass hier erstmals das Wort
., Konigreich* in der Bibel im Zusammenhang mit der gottlichen Herrschaft erscheint. Es
bezeichnet den Beginn des theokratischen Konigreiches, also der Gottesherrschaft iiber Israel,
durch die Gott seine Regierung auf Erden sichtbar machte. Dieses Konigreich sollte durch
Israel als Mittler allen Nationen den Segen Gottes vermitteln (2. Mose 19,5-6). Scofield betont,
dass Gott selbst der eigentliche Konig blieb, auch wenn er seine Herrschaft durch von ihm
berufene Menschen ausiibte — etwa durch Mose, Josua, die Richter und spdter die Konige
Israels. Diese Fiihrer standen stets in direkter Verantwortung vor Gott, dessen Autoritdt sie nur

vermittelten, niemals ersetzten.

Auch als das Volk in 1. Samuel 8 einen menschlichen Konig forderte, bedeutete dies
nach Scofield nicht das Ende der Theokratie, obwohl es eine teilweise Verwerfung Gottes als
Konig darstellte. Gott blieb weiterhin der souverdne Herrscher und behielt sich das Recht vor,
den Konig selbst zu erwdhlen (1. Samuel 9,17, Hosea 13,11). So blieb die gottliche Regierung

tiber Israel ungebrochen bestehen, selbst wenn sie sich in menschlicher Form zeigte.

Das sichtbare Symbol dieser gottlichen Gegenwart war die Herrlichkeit der Schechina,
die bei der Einsetzung des Konigreiches am Sinai herabkam und die Stiftshiitte erfiillte (2.
Mose 40,34-38). Diese Herrlichkeit leitete das Volk in das verheifiene Land, erfiillte spdter den
Tempel Salomos (2. Chronik 7,1-2) und wich schlieflich, als das Konigreich Israels durch die
babylonische Gefangenschaft sein Ende fand (Hesekiel 11,23). Von da an ging die Herrschaft
tiber die Nationen auf die Weltreiche tiber (Daniel 2,31-38).

Doch Scofield sieht in der Prophetie die Verheifsung, dass dieses Mittler-Konigtum bei

der Wiederkunft des Messias wiederhergestellt wird. Dann wird Christus, der vollkommene
Mittler-Kénig, in Macht und Herrlichkeit iiber die ganze Erde herrschen (Micha 4,1-8). Dieses

zukiinftige Reich ist eine sichtbare Offenbarung des ewigen, allgemeinen Konigreiches Gottes,

Seite 67 von 106



das niemals aufgehort hat zu bestehen und sich auf alle Schopfung, Geschichte und Nationen
erstreckt (Psalm 103,19; Daniel 4,14). So versteht Scofield das theokratische Konigreich
Israels als eine zeitliche Demonstration der ewigen Herrschaft Gottes iiber alle Dinge, die in
Christus ihre endgiiltige Erfiillung findet (Scofield, 2015, S. 83).

Gehorsam ist die angemessene Antwort auf Gottes Gnade — doch er muss innerlich getragen
sein. Das Volk reagiert sofort: ,,Alles, was der HERR gesagt hat, wollen wir tun!* Diese Antwort zeigt
Bereitschaft, aber auch eine gewisse Unterschidtzung der Tiefe des Gehorsams. Die Geschichte Israels
wird zeigen, dass duBerer Konsens allein nicht geniigt. Echter Bundesgehorsam erwéchst nicht aus
spontaner Zustimmung, sondern aus verwurzelter Gottesfurcht. Dennoch wird das Ja Israels nicht
abgelehnt — es ist Teil des Bundesprozesses. Gott spricht weiter mit Mose, und Mose bringt die Worte
des Volkes vor ihn — Zeichen echter Vermittlung. (2. Mose 19,7-8; Matthédus 21,28-31; Jeremia 31,33)

6.2. Vorbereitung auf die Gottesbegegnung (19,9-25)

Gottes Nihe erfordert Heiligung — nicht nur Bereitschaft. Obwohl das Volk seine Zustimmung zum
Bund gegeben hat, ordnet Gott eine Zeit der Vorbereitung an. Die Heiligung geschieht duerlich durch
Waschen der Kleider, aber sie weist auf eine innere Reinigung hin. Gottes Erscheinung ist nicht profan,
sondern heilig, und verlangt angemessene Vorbereitung. Der Zugang zum Berg wird strikt begrenzt,
nicht weil Gott fern bleiben will, sondern weil seine Heiligkeit unvereinbar ist mit unvorbereiteter
Annidherung. Gottes Nihe ist ein Geschenk — aber sie bleibt furchteinflofend und ehrfurchtgebietend.
(2. Mose 19,9-13; Psalm 24,3-6; Hebréer 12,14)

Gottes Offenbarung ist zugleich gnidig und erschiitternd. Am dritten Tag erscheint Gott auf dem
Berg Sinai mit Donner, Blitz, schwerer Wolke und Posaunenschall. Die physische Erschiitterung ist
Ausdruck der geistlichen Realitdt: Der heilige Gott begegnet seinem Volk. Das Erscheinen ist nicht
romantisch, sondern ehrfurchtgebietend. Gott will erkannt werden als der, der Himmel und Erde
bewegt. Seine Gnade entwertet nicht seine Majestit. Die Offenbarung am Sinai zeigt, dass Gottes
Nahe nie banal ist. (2. Mose 19,16-19; Hebrder 12,18-21; 2. Mose 20,18-20)

Gottes Grenzen dienen dem Schutz, nicht der Distanz. Die klare Abgrenzung um den Berg, das
Verbot, ihn zu beriihren, und die Todesstrafe bei Ubertretung machen deutlich: Die Grenzen, die Gott
setzt, sind keine Willkiir, sondern notwendiger Schutz. Wer unvorbereitet Gottes Heiligkeit beriihrt,

stirbt — nicht weil Gott grausam ist, sondern weil seine Heiligkeit tddlich fiir das Ungeheiligte ist. Gott

Seite 68 von 106



schafft Ndhe, aber auf seinen Bedingungen. Er bleibt der Herr — auch im Moment seiner Offenbarung.
(2. Mose 19,12-13; Jesaja 6,5; 3. Mose 10,1-3)

Geistliche Vorbereitung ist kein einmaliger Akt, sondern ein fortwéihrender Prozess. Trotz der
getroffenen Vorkehrungen befiehlt Gott Mose erneut, das Volk zu warnen, damit es nicht durchbricht.
Auch die Priester, die eigentlich zu den Geheiligten zéhlen, miissen sich absondern. Heiligkeit ist nicht
statisch, sondern muss bewahrt und erneuert werden. Geistliche Nidhe zu Gott duldet keine
Nachléssigkeit. Mose wird zum Mittler, der zwischen Volk und Gott steht — ein Bild fiir die
Notwendigkeit vermittelnder Gnade angesichts gottlicher Heiligkeit. (2. Mose 19,21-25; 2. Mose
28,36-38; 1. Petrus 1,15-16)

Seite 69 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 19.1-25)

Zusammenfassung:

Drei Monate nach dem Auszug aus Agypten erreicht Israel den Berg Sinai, wo Gott sich als der Retter
offenbart, der das Volk ,,auf Adlerfliigeln getragen* hat. Er kiindigt an, einen Bund mit Israel zu
schlieBen, der auf Gehorsam und Bundeszusage griindet: Israel soll sein Eigentumsvolk, ein
Konigreich von Priestern und ein heiliges Volk sein. Mose iibermittelt Gottes Worte, und das Volk
verspricht Gehorsam. Daraufhin beginnt eine dreitdgige Vorbereitung, in der sich das Volk reinigen
und zur Begegnung mit Gott bereitmachen soll. Am dritten Tag offenbart sich Gott in Macht und
Heiligkeit: Donner, Blitze, dichte Wolken und Posaunenschall begleiten sein Kommen. Der Berg wird
abgesperrt, um das Volk vor dem tédlichen Zugriff auf das Heilige zu schiitzen. Mose steigt auf den
Berg, um zwischen Gott und dem Volk zu vermitteln. Die Szene zeigt die Erhabenheit Gottes, die

Heiligkeit seines Wesens und die Notwendigkeit von Mittlerschaft, um in Beziehung mit ihm zu treten.

Anwendungen:

Gottes Heiligkeit verlangt Vorbereitung und Ehrfurcht. Die Begegnung mit Gott am Sinai ist kein
beildufiges Ereignis, sondern fordert Reinigung und Abstand. Heiligkeit ist keine religiose Stimmung,
sondern Realitét, die Ehrfurcht verlangt. Wer Gott begegnen will, muss ihn als den ganz Anderen ernst

nehmen.

Gott erwihlt sein Volk zu Identitit und Auftrag, nicht nur zum Segen. Israel wird nicht nur
befreit, sondern berufen, ein priesterliches Volk zu sein. Die Erwidhlung Gottes hat immer eine
missionarische, vermittelnde Dimension. Berufung bedeutet Teilnahme an Gottes Plénen, nicht

Riickzug ins Eigene.

Wahre Gemeinschaft mit Gott braucht Mittlerschaft. Das Volk kann Gott nicht direkt nahen,
sondern braucht Mose als Vermittler. Diese Struktur weist auf die Notwendigkeit eines Mittlers hin,
der zwischen dem Heiligen und dem Menschen steht. Ohne Mittlerschaft bleibt die Kluft bestehen —

mit ihr wird Begegnung moglich.

Seite 70 von 106



7. Die Gabe des Gesetzes - Der Bundesabschluss (20,1-24,18)

7.1. Die Zehn Gebote - Grundlage des Bundes (20,1-21)

C. I. Scofield, der Bibellehrer, erklirt zu 2. Mose 20,1, dass das Gesetz, das Gott Israel am
Sinai gab, in seinem Wesen, Zweck und Empfinger klar umrissen ist. Es offenbart sechs
zentrale Wesensziige, die fiir das Verstindnis der Heilsordnung grundlegend sind. Erstens liegt
der Ursprung des Gesetzes allein in Gott selbst (2. Mose 31,18; Apostelgeschichte 7,53).
Zweitens wurde es durch Mose und unter Mitwirkung der Engel iibermittelt (Johannes 1,17,
Galater 3,19; Hebrder 2,2). Drittens ist das Gesetz nicht Gnade, sondern Ausdruck gottlicher
Heiligkeit, Gerechtigkeit und Geistlichkeit (Romer 7,12—14). Es bildet eine unteilbare Einheit
(Jakobus 2,10—11). Viertens wirkt das Gesetz, indem es alle Menschen schuldig spricht (Romer
3,19), niemanden rechtfertigt (Romer 3,20), keine Lebensgerechtigkeit schaffen kann (Galater
3,21), die Siinde offenbar macht und ihre Macht verstdrkt (Romer 5,20; 7,7—13) und zugleich
als Erzieher dient, der auf Christus hinweist (Galater 3,24).

Fiinftens beschreibt Scofield das Verhdiltnis des Gldubigen zum Gesetz: Der Mensch
wird nicht durch das Gesetz gerettet (Galater 2,21), steht nicht mehr unter seinem Fluch
(Romer 6,14; 8,4), sondern lebt und wdchst in der Gnade (Rémer 5,2; 2. Petrus 3,18).
Sechstens betont er, dass das Gesetz als Bundesoffenbarung allein Israel gegeben wurde (2.
Mose 20,2). Dennoch spiegeln viele seiner moralischen Gebote Prinzipien wider, die im
Gewissen aller Menschen verankert sind und auch in anderen alten Gesetzessystemen

wiederkehren.

Scofield zeigt weiter, dass das Gesetz dreifach gegeben wurde. Zuerst miindlich: Gott
sprach die Zehn Gebote (2. Mose 20,1-17) und ergdnzte sie durch soziale und kultische
Ordnungen (Kapitel 21-23). Diese Worte wurden dem Volk durch Mose iibermittelt und mit
einem Bundesopfer besiegelt (2. Mose 24,3-8). Zweitens empfing Mose auf dem Berg die
steinernen Tafeln, auf denen Gott selbst schrieb, und erhielt zugleich die Anweisungen iiber die
Stiftshiitte, das Priestertum und das Opfer (2. Mose 25-31). Wihrenddessen fiel das Volk in
den Gotzendienst des goldenen Kalbes, worauf Mose die Tafeln zerbrach (2. Mose 32). Drittens
fertigte Mose auf gottlichen Befehl neue Tafeln an, auf die Gott erneut das Gesetz schrieb,
wodurch seine Bestdndigkeit und Heiligkeit bekrdftigt wurde (2. Mose 34,1-29; 5. Mose 10,4).

Damit macht Scofield deutlich, dass das Gesetz als Offenbarung gottlicher Autoritdt
und Heiligkeit zu verstehen ist, das die Siinde aufdeckt, aber nicht rettet. Es weist tiber sich

hinaus auf den, der es vollkommen erfiillt hat — auf Christus, in dem das Gesetz seine
endgiiltige Bestimmung findet (Scofield, 2015, S. §3).

Seite 71 von 106



7.1.1. Erstes Gebot — ,,Du sollst keine anderen Gotter neben mir
haben* (20,2-3)

Gottes Alleinanspruch griindet sich auf seiner erwiesenen Erlosermacht. Bevor das erste Gebot
gesprochen wird, erinnert Gott daran, dass er Israel aus Agypten befreit hat — aus dem Haus der
Knechtschaft. Die Einleitung zeigt, dass der Anspruch auf exklusiven Gehorsam nicht abstrakt ist,
sondern in der Erfahrung der Erlosung wurzelt. Gott fordert keine Treue auf Verdacht, sondern auf
Grundlage seiner bewiesenen Treue. Das erste Gebot beginnt nicht mit einem Verbot, sondern mit
einem Bekenntnis: Der HERR ist Retter und Herr — deshalb duldet er keine anderen Gdtter neben sich.
Gottes Alleinanspruch ist keine willkiirliche Forderung, sondern Ausdruck seines einzigartigen Wesens
und seines heilsgeschichtlichen Handelns. (2. Mose 20,2-3; Jesaja 43,11; 5. Mose 6,4-5)

Echte Anbetung ist unteilbar und schliefit jede Konkurrenz aus. Das Verbot anderer Goétter betrifft
nicht nur offensichtliche Goétzenbilder, sondern jede Form geistlicher Rivalitit. Gott duldet kein
geteiltes Herz — weder im Kult noch im Alltag. Der Ausdruck ,,neben mir zeigt, dass kein Wesen,
keine Macht, kein Gedanke oder Ziel neben dem HERRN bestehen darf. Das erste Gebot ist das
Fundament aller weiteren, denn wer Gott nicht als einzigen Herrn anerkennt, wird auch seine Gebote
relativieren. Der Mensch wurde geschaffen zur Anbetung — und wenn sie nicht dem lebendigen Gott
gilt, wird sie anderen Méchten gehoren. (2. Mose 20,3; Matthius 6,24; 1. Johannes 5,21)

7.1.2. Zweites Gebot — ,,Du sollst dir kein Bildnis machen ...*“
(20,4-6)

Gott darf nicht dargestellt werden, weil seine Herrlichkeit kein Abbild zulisst. Das zweite Gebot
untersagt nicht nur die Verehrung fremder Gétter, sondern auch jede bildhafte Darstellung des wahren
Gottes. Kein Bild aus der Schopfung — weder im Himmel, auf der Erde noch im Wasser — kann sein
Wesen angemessen repriasentieren. Die Gefahr besteht darin, dass durch ein Bild Gottes Unsichtbarkeit
auf eine sichtbare Form reduziert wird. Doch Gott offenbart sich nicht durch Abbilder, sondern durch
sein Wort. Bildverehrung verkehrt das Unsichtbare in das Greifbare und fiihrt in die Irre, weil sie
Gottes Transzendenz auf menschliche Vorstellungen reduziert. (2. Mose 20,4; 5. Mose 4,15-16;
Apostelgeschichte 17,29)

Seite 72 von 106



Gottes Eifersucht schiitzt seine Ehre und offenbart seinen Bundeseifer. Der HERR beschreibt sich
selbst als ,,ein eifernder Gott“, der Schuld heimsucht, aber Gnade denen erweist, die ihn lieben und
seine Gebote halten. Dieser Eifer ist Ausdruck heiliger Liebe, nicht launischer Strenge. Gottes
Eifersucht ist der leidenschaftliche Schutz seiner einzigartigen Beziehung zu seinem Volk. Er duldet
keine geistliche Untreue, weil er das Wohl seines Volkes im Blick hat. Gleichzeitig betont das Gebot
seine Gnade: Die Reichweite seines Segens tibersteigt das Gericht bei weitem. Gottes Heiligkeit zeigt
sich sowohl in Gerechtigkeit als auch in Barmherzigkeit. (2. Mose 20,5-6; Josua 24,19-20; Nahum 1,2)

7.1.3. Drittes Gebot — ,,Du sollst den Namen des HERRN, deines
Gottes, nicht missbrauchen* (20,7)

Gottes Name steht fiir seine Person — und verdient hochste Ehrfurcht. Der Name des HERRN ist
kein neutraler Begriff, sondern Ausdruck seines Wesens, seiner Heiligkeit und seiner Gegenwart. Wer
Gottes Namen gebraucht, tritt in einen geistlichen Raum ein, in dem Wahrheit, Reinheit und Ehrfurcht
geboten sind. Der Missbrauch geschieht nicht nur durch Fliiche oder leere Schwiire, sondern auch
durch gedankenlose Rede, falsches Zeugnis oder manipulative Berufung auf Gott. Dieses Gebot
schiitzt die Heiligkeit Gottes vor menschlicher Vereinnahmung. Wer den Namen Gottes ausspricht, soll

wissen, vor wem er steht. (2. Mose 20,7; Psalm 111,9; Matthaus 6,9)

Gott nimmt den Missbrauch seines Namens nicht leicht — auch wenn Menschen ihn
bagatellisieren. Der Text sagt ausdriicklich, dass der HERR den nicht ungestraft ldsst, der seinen
Namen missbraucht. Das bedeutet nicht, dass jede Siinde sofort geahndet wird, sondern dass keine
Missachtung seiner Heiligkeit unbemerkt bleibt. Gottes Gericht ist nicht willkiirlich, sondern
konsequent. Der Name des HERRN ist kein Werkzeug fiir menschliche Zwecke, sondern Mittelpunkt
der Anbetung. Wo der Name Gottes in den Mund genommen wird, ohne dass das Herz ihn ehrt, wird
Heuchelei sichtbar. Ehrfurcht vor Gott zeigt sich zuerst in der Sprache. (2. Mose 20,7; 3. Mose 19,12;
Jakobus 3,9-10)

7.1.4. Viertes Gebot — ,,Gedenke des Sabbattages, dass du ihn
heiligst* (20,8-11)

Der Sabbat ist ein heiliger Tag zur Erinnerung an Gottes Schopfung und Fiirsorge. Das vierte

Gebot ruft nicht primér zur Ruhe auf, sondern zum Gedenken. Der Sabbat ist ein gesetzter Tag, der

Seite 73 von 106



bewusst an die Vollendung der Schopfung erinnern soll. Gott selbst ruhte am siebten Tag, nicht aus
Erschopfung, sondern als Ausdruck vollendeter Ordnung. Indem Israel den Sabbat hélt, bekennt es:
Gott ist der Schopfer und Versorger — nicht menschliche Leistung erhdlt das Leben, sondern gottliche
Gnade. Die Ruhe am Sabbat ist darum mehr als Erholung: Sie ist ein Zeichen des Vertrauens auf
Gottes Versorgung. (2. Mose 20,8-11; 1. Mose 2,2-3; Hebrider 4,9-10)

Der Sabbat ist Ausdruck heiliger Zeit — und ein Zeichen der Bundesbeziehung. Der Sabbat
unterscheidet die Zeit des Volkes Gottes von der der Welt. Er unterbricht den gewohnlichen Rhythmus
des Alltags und erinnert daran, dass das Leben mehr ist als Arbeit und Produktivitét. Alle sollen ruhen
— auch Knechte, Tiere und Fremdlinge — weil der Segen Gottes allen gilt. Die Heiligung des Tages ist
nicht nur ein Ritual, sondern eine geistliche Haltung. Wer den Sabbat hilt, bezeugt die Herrschaft
Gottes iiber Zeit und Leben. Damit wird der Sabbat zum sichtbaren Zeichen, dass Israel unter dem
Bund steht. (2. Mose 20,10-11; 2. Mose 31,13-17; Hesekiel 20,12)

7.1.5. Funftes Gebot — ,,Ehre deinen Vater und deine Mutter* (20,12)

Eltern zu ehren ist Ausdruck von Gottesordnung und Basis gesellschaftlicher Stabilitit. Das
Gebot, Vater und Mutter zu ehren, steht am Ubergang zwischen der Gottes- und der Nichstenliebe und
bildet damit eine Briicke zwischen geistlichem und sozialem Gehorsam. Eltern sind von Gott
eingesetzte Autoritdten und erste Reprasentanten gottlicher Fiirsorge, Erziehung und Leitung. Die Ehre
betrifft nicht nur Gehorsam, sondern auch Respekt, Dankbarkeit und Fiirsorge. Wer die Autoritit im
Elternhaus verwirft, wird schwerlich Gottes Ordnung in anderen Bereichen anerkennen. Deshalb
beginnt der soziale Teil der Gebote mit dem Herzen des Hauses. (2. Mose 20,12; Spriiche 1,8-9;
Kolosser 3,20)

Gottes Verheilung gilt dem Gehorsam — nicht der perfekten Familie. Das Gebot enthélt eine
VerheiBung: langes Leben im verheilenen Land. Dies ist keine automatische Belohnung, sondern ein
geistliches Prinzip: Wo Gottes Ordnung geehrt wird, entsteht Stabilitdt, Frieden und Dauer. Die
VerheiBBung ist kollektiv — sie gilt dem Volk, nicht nur dem Einzelnen. Das Gebot richtet sich an das
Volk Gottes in jeder Generation, auch wenn familidre Umstdnde unvollkommen sind. Wer in Treue
Gottes Strukturen ehrt, ehrt letztlich ihn selbst — und stellt sich unter seinen Schutz. (2. Mose 20,12;
Epheser 6,1-3; 5. Mose 5,16)

Seite 74 von 106



7.1.6. Sechstes Gebot — ,,Du sollst nicht toten* (20,13)

Das Leben gehort Gott — und darf nicht eigenméchtig beendet werden. Das sechste Gebot schiitzt
das menschliche Leben als heilige Gabe Gottes. Der verwendete hebrédische Begriff bezieht sich auf
das vorsitzliche Toten eines unschuldigen Menschen — nicht auf Krieg, Gerichtsvollstreckung oder
Notwehr. Wer totet, greift in Gottes Herrschaft iiber Leben und Tod ein. Das Leben jedes Menschen ist
kostbar, weil es Abbild des Schopfers ist. Das Gebot erinnert daran, dass der Mensch kein Eigentiimer
des Lebens ist, sondern nur Verwalter — auch im Blick auf das Leben anderer. (2. Mose 20,13; 1. Mose
9,6; Psalm 36,9)

Wahrer Gehorsam erfasst nicht nur die Tat, sondern auch das Herz. Jesus vertieft in der
Bergpredigt die Bedeutung des Gebots: Schon wer seinem Bruder ziirnt oder ihn verachtet, macht sich
am Geist des Mordes schuldig. Damit wird klar, dass das Gebot mehr umfasst als den dueren Akt — es
richtet sich gegen Hass, Feindschaft, Verachtung und Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Leben. Gottes
Malstab betrifft nicht nur die Hande, sondern das Herz. Wer Leben achtet, wird nicht nur nicht toten —
sondern aktiv Frieden und Vers6hnung suchen. (Matthdus 5,21-24; Romer 12,18; 1. Johannes 3,15)

7.1.7. Siebtes Gebot — ,,Du sollst nicht ehebrechen* (20,14)

Die Ehe ist eine von Gott gestiftete Ordnung — und verdient Schutz durch Treue. Das siebte Gebot
schiitzt die Ehe als heilige Institution Gottes. Sie ist nicht bloB ein gesellschaftlicher Vertrag, sondern
eine geistliche Verbindung, die auf Treue, Hingabe und Exklusivitit gegriindet ist. Ehebruch zerstort
Vertrauen, verletzt Personen tief und widerspricht Gottes Schopfungsordnung. Wer die Ehe angreift,
greift zugleich Gottes Ordnungsrahmen fiir das menschliche Miteinander an. Das Gebot richtet sich
nicht nur an Verheiratete, sondern schiitzt die Ehe als gottlich gesetzte Grundlage fiir Familie und
Gesellschaft. (2. Mose 20,14; 1. Mose 2,24; Hebraer 13,4)

Gottes Gebot umfasst nicht nur das Handeln, sondern auch das Verlangen. Jesus erklirt, dass
bereits der begehrliche Blick auf eine andere Person Ehebruch im Herzen bedeutet. Damit wird
deutlich, dass der Wille Gottes tiefer reicht als das dullere Verhalten. Treue beginnt im Denken, Reden
und inneren Ringen — nicht erst im &dulleren Bruch. Der Mallstab der Reinheit Gottes fordert nicht nur
Selbstbeherrschung, sondern auch Umkehr des Herzens. Sexualitit ist nach Gottes Willen heilig — sie
gehort in den Rahmen der Ehe und ist Ausdruck von Hingabe, nicht von Selbstverwirklichung.
(Matthdus 5,27-28; 1. Korinther 6,18-20; Hiob 31,1)

Seite 75 von 106



7.1.8. Achtes Gebot — ,,Du sollst nicht stehlen* (20,15)

Gottes Gebot schiitzt das Eigentum und die Wiirde des Anderen. Das achte Gebot bekriftigt, dass
Besitz nicht einfach verfiigbar ist, sondern geachtet und geschiitzt werden muss. Eigentum ist nach
biblischem Versténdnis eine Gabe Gottes, die zur Verwaltung anvertraut ist. Wer stiehlt, nimmt nicht
nur etwas, das ihm nicht gehort, sondern verletzt auch die Wiirde und Sicherheit des Néchsten. Das
Gebot fordert eine Kultur der Ehrlichkeit, Verantwortung und gegenseitigen Achtung. Wo Eigentum
nicht mehr geschiitzt wird, zerfillt das Vertrauen in das Miteinander. (2. Mose 20,15; 3. Mose 19,11;
Epheser 4,28)

Wahrer Gehorsam zeigt sich im Verzicht auf Selbstbereicherung — und in titiger Nichstenliebe.
Die Bibel ruft nicht nur dazu auf, den Besitz anderer zu achten, sondern aktiv fiir Bediirftige
einzustehen. Wer nicht mehr stiehlt, sondern arbeitet, soll teilen mit dem, der Mangel hat. Gehorsam
ist nicht bloBe Passivitdt, sondern praktische Fiirsorge. Der Gegensatz zum Stehlen ist nicht nur Nicht-
Stehlen, sondern GroBziigigkeit. Das achte Gebot zeigt, dass Gerechtigkeit im Reich Gottes mit titiger
Barmherzigkeit verbunden ist. (Epheser 4,28; Spriiche 11,24-25; Lukas 3,10-11)

7.1.9. Neuntes Gebot — ,,Du sollst kein falsches Zeugnis reden wider
deinen Niichsten* (20,16)

Gottes Ordnung verlangt Wahrhaftigkeit — besonders im Umgang mit dem Nichsten. Das neunte
Gebot schiitzt nicht nur die Wahrheit an sich, sondern vor allem die Integritit und das Ansehen des
Nachsten. Falsches Zeugnis meint urspriinglich Liigen vor Gericht, betrifft aber auch jede Form von
Verleumdung, Téuschung und Rufschddigung. Worte konnen zerstoren — und das Gebot ruft zur
Wabhrhaftigkeit auf, weil Gott selbst die Wahrheit ist. Gerechtigkeit kann nur dort bestehen, wo das
Wort vertrauenswiirdig bleibt. Wer das Wort entheiligt, entwertet auch den Néchsten. (2. Mose 20,16;
Spriiche 12,22; Sacharja 8,16-17)

Wahre Gerechtigkeit beginnt mit einem reinen Herzen und einem bewahrten Mund. Gott
beurteilt nicht nur das gesprochene Wort, sondern auch die Gesinnung, aus der es hervorgeht. Hinter
jedem falschen Zeugnis stehen Stolz, Neid, Angst oder Rache. Das Gebot ruft deshalb nicht nur zur
Zuriickhaltung, sondern zu bewusster Wahrhaftigkeit in Denken, Reden und Handeln. Wahrheitsliebe

ist nicht blof ein ethisches Ideal, sondern Ausdruck der Liebe zum Néchsten. Der Gerechte ist ein

Seite 76 von 106



Mensch, auf dessen Wort Verlass ist — weil er in der Furcht Gottes lebt. (Psalm 15,1-3; Matthdus
12,36-37; Epheser 4,25)

7.1.10. Zehntes Gebot — ,,Du sollst nicht begehren* (20,17)

Gott richtet nicht nur iiber das Handeln, sondern auch iiber das Verlangen. Das zehnte Gebot
verbietet nicht eine dullere Tat, sondern eine innere Haltung: das Begehren dessen, was dem Nichsten
gehort. Damit macht Gott deutlich, dass Siinde nicht erst bei der Handlung beginnt, sondern in
Gedanken, Einstellungen und Wiinschen. Das Herz ist der Ursprung des Lebens — und auch der Ort, an
dem Gehorsam oder Rebellion entsteht. Wer das Verlangen nicht kontrolliert, wird friiher oder spéter
auch im Handeln schuldig. Das Gebot zielt auf die innere Reinheit, nicht blof auf duBere Korrektheit.
(2. Mose 20,17; Spriiche 4,23; Matthdus 5,28)

Wahre Zufriedenheit schiitzt vor zerstorerischem Vergleich und innerer Unruhe. Begehren
entsteht dort, wo Dankbarkeit fehlt und wo der Blick sich nicht auf Gottes Versorgung, sondern auf
den Besitz anderer richtet. Das zehnte Gebot offenbart die Wurzel vieler anderer Siinden — denn Gier
fiihrt zu Liige, Neid, Ehebruch und Diebstahl. Gott ruft zu einem Leben in Geniligsamkeit, das auf
seine Versorgung vertraut. Zufriedenheit ist nicht Stillstand, sondern geistlicher Friede. Wer in Gott
ruht, muss nicht begehren, was dem Nachsten gehort. (Philipper 4,11-13; 1. Timotheus 6,6-10; Hebraer
13,5)

7.2. Weitere Rechtsbestimmungen - Anwendung des Bundes
(20,22-23,33)

7.2.1. Gottesfurcht und kultische Reinheit (20,22-26)

Wahre Gottesverehrung orientiert sich an seiner Offenbarung — nicht an menschlicher
Vorstellung. Gott bekréftigt, dass Israel sich keinen Gott aus Silber oder Gold machen soll. Die
Erinnerung an seine Rede vom Himmel stellt klar: Gottes Stimme, nicht menschliche Gestaltung, ist
Grundlage des Glaubens. Wahre Anbetung entsteht nicht durch symbolische Darstellung, sondern

durch Gehorsam gegeniiber seinem Wort. Die Ablehnung von Gotzen aus Edelmetall ist eine

Seite 77 von 106



Zuriickweisung kultischer Kreativitidt zugunsten heiliger Niichternheit. Gott will angebetet werden,
wie er sich offenbart hat — nicht wie Menschen ihn sich vorstellen. (2. Mose 20,22-23; 5. Mose
4,15-16; Johannes 4,24)

Gott heiligt nicht durch Pracht, sondern durch Schlichtheit und Reinheit. Der Altar des HERRN
soll aus Erde oder unbehauenen Steinen gebaut werden — nicht kunstvoll, sondern schlicht. Kein
Mensch soll durch seine Gestaltung den Altar ,,beriihren®, damit seine Werke ihn nicht verunreinigen.
Auch Stufen sind verboten, damit keine EntbloBung geschieht. Diese Regelungen zeigen, dass
Gottesdienst nicht durch duBlere Erhohung, sondern durch innere Ehrfurcht bestimmt sein soll. Wo der
Mensch sich selbst ins Zentrum stellt, verliert Gott die Ehre. Heiligkeit zeigt sich in Demut, nicht in
Inszenierung. (2. Mose 20,24-26; Jesaja 57,15; Micha 6,6-8)

7.2.2. Soziale Gerechtigkeit und Verantwortung (21,1-11)

Gottes Gesetz schiitzt den Schwicheren — auch im Rahmen bestehender Ordnungen. Die
Regelungen fiir hebrdische Sklaven zeigen, dass Gottes Gerechtigkeit selbst in sozialen Strukturen
wirksam wird, die nicht seinem Ideal entsprechen. Ein Knecht darf hochstens sechs Jahre dienen und
soll im siebten Jahr freigelassen werden — ohne Gegenleistung. Diese Begrenzung der Knechtschaft
dient nicht nur sozialer Gerechtigkeit, sondern auch der Erinnerung an Israels eigene Befreiung aus
Agypten. Gottes Volk soll nie vergessen, dass es selbst erlost wurde — und deshalb selbst
Barmherzigkeit iiben muss. (2. Mose 21,1-2; 5. Mose 15,12-15; Kolosser 4,1)

Freiheit in der Bibel ist nicht die Abwesenheit von Bindung, sondern Ausdruck freiwilliger
Hingabe. Der Knecht, der seinen Herrn liebt und nicht freigelassen werden will, darf freiwillig auf die
Freiheit verzichten. Der Ohrenpfahl wird Zeichen seiner dauerhaften Zugehorigkeit. Diese Regel zeigt,
dass wahre Freiheit nicht im Aufbruch liegt, sondern in der bewussten Bindung an eine Beziehung der
Treue. Sie ist ein Bild geistlicher Hingabe: Wer dem HERRN freiwillig dient, erkennt seine Giite als
Grundlage echter Freiheit. So wird die soziale Regel zum geistlichen Gleichnis. (2. Mose 21,5-6;
Psalm 40,7-9; Romer 6,17-18)

Gottes Gerechtigkeit achtet auf Frauenrechte und fordert Fiirsorge statt Ausnutzung. Wenn ein
Vater seine Tochter als Magd verkauft, soll sie nicht wie ein gewohnlicher Knecht behandelt werden.
Wird sie als Nebenfrau genommen, muss sie versorgt und geehrt werden. Bleibt die Fiirsorge aus, soll

sie frei ausgehen. Diese Bestimmungen zeigen: Gott duldet keine rechtlose Ausbeutung — auch nicht in

Seite 78 von 106



patriarchalischen Strukturen. Frauen stehen unter dem besonderen Schutz des gottlichen Gesetzes.
Gott sieht nicht blo Vertrdge, sondern Personen — und verlangt Verantwortung, Fiirsorge und
Gerechtigkeit. (2. Mose 21,7-11; Spriiche 31,8-9; Galater 3,28)

7.2.3. Schutz des Lebens, Eigentums und Rechts (21,12-22,15)

Gottes Gesetz unterscheidet zwischen Schuld und Absicht — und fordert verantwortliches
Handeln. Die Regelungen zu Totungsdelikten machen deutlich, dass Gottes Gerechtigkeit nicht
pauschal verurteilt, sondern zwischen vorsétzlichem Mord und unbeabsichtigter Totung unterscheidet.
Wer aus Hinterhalt totet, soll sterben; wer unbeabsichtigt Schaden verursacht, kann Zuflucht nehmen.
Diese Differenzierung zeigt, dass Gott sowohl Gerechtigkeit als auch Barmherzigkeit walten ldsst. Der
Tater wird nicht entmenschlicht, aber auch nicht entschuldigt. Schuld bleibt Schuld, doch Absicht
beeinflusst das Mal} der Verantwortung. (2. Mose 21,12-14; 4. Mose 35,9-34; Matthius 5,21-22)

Gottes Maflstab achtet auf das menschliche Miteinander — auch in Familien und unter
Schwachen. Wer seine Eltern schldgt oder verflucht, muss mit dem Tod rechnen. Auch der Schaden an
ungeborenem Leben wird ernst genommen — selbst wenn keine Toétungsabsicht vorliegt. Das Gesetz
schiitzt besonders diejenigen, die leicht iibersehen oder benachteiligt werden: Eltern, Kinder,
Ungeborene, Sklaven. Die hohe Strafandrohung zeigt den Ernst, mit dem Gott das menschliche Leben
und seine Ordnungen betrachtet. Ehre, Fiirsorge und Schutz gelten nicht nur dem Starken, sondern
gerade dem Verwundbaren. (2. Mose 21,15-17; Spriiche 30,11-17; Psalm 139,13-16)

Gottes Ordnungen fordern Wiedergutmachung — nicht nur Strafe. Im Fall von Korperverletzung,
Sachschdden oder Unfillen ordnet das Gesetz Wiedergutmachung an. Wer Schaden verursacht, muss
Verantwortung libernehmen und den entstandenen Verlust ersetzen. Selbst Tiere, die Schaden
anrichten, werden unter das Prinzip der Gerechtigkeit gestellt. Wiederholungstéter haften stirker als
Erstverursacher. Damit fordert Gott keine bloBe Vergeltung, sondern verantwortliches Handeln im
sozialen Miteinander. Die Wiederherstellung steht im Vordergrund — nicht die Vernichtung. (2. Mose
21,18-36; Lukas 19,8; 3. Mose 24,18-21)

Gottes Schutz gilt auch dem Besitz — weil Eigentum Ausdruck von Arbeit und Versorgung ist.
Wer ein Tier stiehlt, muss es mehrfach erstatten; wer etwas entwendet, versteckt oder beschidigt, ist
zur Kompensation verpflichtet. Auch bei verlorenen Gegenstinden, gelichenem Besitz oder

Verwahrung gelten klare Regelungen. Eigentum ist nach Gottes Ordnung nicht absolut, aber geschiitzt.

Seite 79 von 106



Die Missachtung fremden Eigentums verletzt nicht nur den Besitzenden, sondern den gottlichen
Ordnungsrahmen. Recht und Gerechtigkeit stehen unter Gottes Beobachtung — auch im Alltag. (2.
Mose 22,1-15; Spriiche 10,2; Epheser 4,28)

7.2.4. Soziale Heiligkeit und gottliche MaBstibe (22,16-23,9)

Gottes Maflstab fiir Sexualitit ist Heiligkeit — auch im zivilrechtlichen Rahmen. Wer eine
unverméhlte Jungfrau verfiihrt, soll sie heiraten oder eine Entschddigung zahlen. Diese Regel schiitzt
die Frau und wiirdigt die Ehe als von Gott eingesetzte Ordnung. Sexualitét ist nach Gottes Willen nicht
bloB korperlich, sondern mit Bindung und Verantwortung verbunden. Auch im Fall zivilrechtlicher
Konsequenzen bleibt das Ziel: Wiederherstellung, Schutz und Bewahrung der Wiirde. Heiligkeit
beginnt nicht erst im Tempel, sondern im Umgang miteinander. (2. Mose 22,16-17; 3. Mose 18,1-5; 1.
Thessalonicher 4,3-5)

Gott fordert klare Trennung von Goétzendienst, Zauberei und religioser Vermischung. Zauberei,
Gotzendienst, sexueller Kultmissbrauch und Opfer fiir andere Gotter werden mit dem Tod bestraft.
Diese scharfen Bestimmungen zeigen: Gottes Bund duldet keine Vermischung mit heidnischen
Praktiken. Wer geistliche Autoritidt missbraucht oder fremde Gotter ehrt, stellt sich gegen die Heiligkeit
Gottes. Der soziale Raum des Volkes Gottes soll auch geistlich rein bleiben. Wahrheit und Gnade
schlieBen den Einfluss fremder Méachte aus. (2. Mose 22,18-20; 5. Mose 18,10-12; 1. Korinther
10,20-22)

Gottes Herz schligt fiir die Schwachen — und warnt eindringlich vor sozialer Hiirte. Fremdlinge,
Witwen, Waisen und Arme stehen unter besonderem Schutz. Der Umgang mit ihnen ist kein soziales
Nebenthema, sondern Ausdruck geistlicher Reife. Wer sie unterdriickt, ruft Gottes Zorn hervor — denn
er selbst ist ihr Anwalt. Auch Geldverleih und Pfandrecht werden reguliert, damit niemand in Not
entrechtet wird. Barmherzigkeit und Gerechtigkeit gehoren untrennbar zusammen. Soziale
Gerechtigkeit ist keine Option, sondern Gebot. (2. Mose 22,21-27; Psalm 146,9; Jakobus 1,27)

Wahrhaftigkeit, Unparteilichkeit und Gnade sollen das soziale und juristische Leben prigen.
Unwahre Gerlichte, ungerechte Prozesse und Bestechung zerstéren das soziale Gefiige. Gott fordert
sein Volk zur Integritit in Worten und Taten auf. Auch der Feind soll nicht verleumdet oder
benachteiligt werden. Gerechtigkeit kennt keine Sympathie — sie kennt das Recht. Gleichzeitig ruft

Gott zur Riicksicht auf Schwache, auf Tiere, auf den Fremdling. Die Erinnerung an die eigene

Seite 80 von 106



Fremdheit in Agypten soll das Mitgefiihl lebendig halten. Wo Gottes MaBstab gilt, herrscht
Gerechtigkeit mit Barmherzigkeit. (2. Mose 23,1-9; Micha 6,8; Lukas 6,27-36)

7.2.5. Feste, Sabbate und Bundesverheilungen (23,10-33)

Gottes Sabbatordnungen verbinden Ruhe mit sozialer Gerechtigkeit und dkologischer Weisheit.
Das Sabbatjahr und der wochentliche Sabbat dienen nicht nur der geistlichen Erneuerung, sondern
auch der sozialen Entlastung. Felder sollen im siebten Jahr ruhen, damit die Armen und die Tiere
davon profitieren. Ebenso soll der Mensch, sein Knecht und sogar das Vieh am siebten Tag ruhen.
Gottes Ordnung umfasst nicht nur Zeit, sondern auch Besitz, Natur und Mitmenschen. Der Sabbat ist
Ausdruck gottlicher Barmherzigkeit, nicht blof3 religiose Pflicht. (2. Mose 23,10-12; 3. Mose 25,1-7;
Markus 2,27)

Feste erinnern an Gottes Wirken — und rufen zur Dankbarkeit und Weihe. Die drei
Wallfahrtsfeste (Fest der ungesduerten Brote, Erntefest, Laubhiittenfest) strukturieren das Jahr nach der
Heilsgeschichte Gottes. Sie verbinden Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft: Gedenken an den
Auszug, Dank fiir Versorgung, Hoffnung auf Vollendung. Alle Ménner sollen erscheinen — sichtbar,
verbindlich, gemeinschaftlich. Die Feste sind nicht blo Tradition, sondern geistliche Schulung. Wer
feiert, bekennt: Alles kommt von Gott. (2. Mose 23,14-17; 5. Mose 16,1-17; Psalm 100,4-5)

Gottesdienst ist heilig — und duldet keine religiose Gleichgiiltigkeit. Die Opferregelungen verbieten
Mischformen und Halbherzigkeit: Kein Sauerteig, kein Altes, kein Verbleiben von Fett bis zum
Morgen. Gott fordert Hingabe, Ordnung und Reinheit im Gottesdienst. Auch das Verbot, ein Bockchen
in der Milch seiner Mutter zu kochen, grenzt Israel klar gegen heidnische Praktiken ab. Anbetung soll
nicht pragmatisch, sondern heilig sein — bestimmt von Gottes Weisung, nicht von kultureller
Anpassung. (2. Mose 23,18-19; Romer 12,1-2; Johannes 4,23-24)

Gottes Verheilungen verbinden Gegenwart und Zukunft — unter der Bedingung des Gehorsams.
Gott verheifit seinem Volk Schutz, Sieg, Versorgung und Land — doch diese Zusagen sind an Gehorsam
gebunden. Ein Engel wird vorausgehen, aber sein Gehorsam ist entscheidend. Die Vertreibung der
Feinde geschieht nach und nach, nicht sofort — aus Fiirsorge, nicht aus Verzogerung. Gott hat einen
Plan, aber sein Volk muss in Treue leben. Die Bundesverheifung ist real, aber nicht automatisch. Wer
bleibt, wird erleben, dass Gott Wort hélt. (2. Mose 23,20-33; Josua 21,43-45; Hebrder 10,36)

Seite 81 von 106



7.3. Der Bund wird geschlossen und bestatigt (24,1-18)

Gottes Bund griindet auf Offenbarung, Gehorsam und Vermittlung. Mose steigt mit Aaron,
Nadab, Abihu und siebzig Altesten auf den Berg, um Gottes Worte zu horen. Doch nur Mose darf sich
Gott ndhern. Die Bundesbeziehung ist nicht demokratisch, sondern geordnet — vermittelt durch den
von Gott berufenen Diener. Das Volk hort die Worte des Bundes und stimmt zu: ,,4lles, was der HERR
gesagt hat, wollen wir tun.” Die Grundlage ist nicht menschlicher Vertrag, sondern gottliche
Selbstoffenbarung. Gehorsam ist nicht Voraussetzung der Erlosung, sondern Antwort auf empfangene
Gnade. (2. Mose 24,1-3; 5. Mose 5,27; Johannes 1,17)

Gottes Bund wird durch Blut besiegelt — als Zeichen von Leben und Siihne. Mose errichtet einen
Altar, bringt Opfer dar und sprengt die Hélfte des Blutes auf den Altar, die andere auf das Volk. Blut
bedeutet Leben — und Leben gehort Gott. Der Bund ist kein Gedankenkonstrukt, sondern eine
verbindliche, blutbesiegelte Beziehung. Das Blut des Bundes zeigt: Ohne stellvertretende Hingabe gibt
es keine Gemeinschaft mit Gott. Die Handlung deutet prophetisch auf den neuen Bund hin, der durch
das Blut Christi geschlossen wird. (2. Mose 24,4-8; 3. Mose 17,11; Matthius 26,28)

Gottes Heiligkeit schlieBt Begegnung nicht aus — sie macht sie ehrfiirchtig. Die Altesten Israels
»sahen den Gott Israels® — nicht in seiner Fiille, sondern in einer visiondren Erscheinung. Unter seinen
Fiilen war es wie ein klarer Saphir, ein Zeichen himmlischer Herrlichkeit. Doch sie wurden nicht
vernichtet, sondern durften essen und trinken in seiner Gegenwart. Diese Szene zeigt: Gottes
Gegenwart ist nicht zerstorend, wenn sie im Rahmen seines Bundes geschieht. Er bleibt erhaben, aber
zugénglich. Gemeinschaft mit Gott ist moglich — aber nur durch seine Bestimmung. (2. Mose 24,9-11;
Jesaja 6,1-7; Hebréer 12,22-24)

Gottes Offenbarung fiihrt tiefer — aber er bestimmt Ort, Zeit und Weise. Mose wird allein
weitergerufen — auf den Gipfel. Er bleibt sechs Tage in der Wolke, bevor Gott spricht. Die Herrlichkeit
des HERRN erscheint wie verzehrendes Feuer. Doch Mose geht hinein — nicht aus Ubermut, sondern
aus Berufung. Die gottliche Gegenwart ist geheimnisvoll, iiberwiltigend, furchterregend — und
zugleich der Ort der Offenbarung. Wer Gott kennt, wird nicht leichtfertig, sondern ehrfiirchtig. Gott
redet nicht nach menschlichem Zeitplan, sondern in seinem souverdnen Willen. (2. Mose 24,12-18;
Psalm 25,14; Habakuk 2,20)

Seite 82 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 20.1-24.18)

Zusammenfassung:

Am Sinai offenbart Gott dem Volk Israel die Zehn Gebote, die grundlegenden Prinzipien fiir das Leben
in Beziehung zu Gott und untereinander. Sie umfassen Gebote zur Gottesverehrung, zum Umgang mit
dem Namen Gottes, zum Sabbat und zum Verhalten gegeniiber Mitmenschen — darunter das Verbot
von Mord, Ehebruch, Diebstahl, Falschaussage und Begierde. Die Offenbarung erfolgt mit grofer
Furcht und Zittern, sodass das Volk Mose bittet, als Mittler zu fungieren. Es folgen weitere
Rechtsordnungen (Kapitel 21-23), die den Alltag in sozialer, wirtschaftlicher und religioser Hinsicht
regeln: Schutz fiir Schwache, Gerechtigkeit im Gericht, Umgang mit Eigentum und
Feiertagsregelungen. Diese Gebote konkretisieren die Bundesbeziehung. In Kapitel 24 wird der Bund
offiziell geschlossen: Mose berichtet dem Volk alle Worte Gottes, das Volk verspricht Gehorsam, und
ein Opferbund wird durch Blut bestitigt. Mose steigt erneut auf den Berg, um die Gesetzestafeln zu
empfangen. Die Bundesgemeinschaft ist durch Wort, Blut und Vermittlung gestiftet und wird zum

Fundament fiir das Leben Israels als heiliges Volk unter Gottes Herrschaft.

Anwendungen:

Gottes Gebote sind Ausdruck seines heiligen Wesens und seiner Bundesbeziehung. Die Zehn
Gebote sind keine moralischen Vorschldge, sondern géttliche Offenbarung fiir ein Leben unter seinem
Segen. Sie zeigen, was Gott gefillt, und bewahren die Gemeinschaft mit ihm. Wer Gott kennt, nimmt

seine Gebote nicht als Last, sondern als Weg zur Freiheit.

Gottes Bund griindet auf Wort, Blut und Gemeinschaft. Die Bundesstiftung zeigt, dass Beziehung
mit Gott auf Offenbarung, Vergebung und gegenseitigem Bekenntnis beruht. Ohne das Wort gibt es
keine Orientierung, ohne das Blut keine Annahme. Geistliches Leben lebt aus dem, was Gott spricht

und schenkt.

Gott stellt soziale Gerechtigkeit in den Mittelpunkt seines Gesetzes. Die nachfolgenden
Rechtsordnungen betonen Verantwortung fiir Schwache, Gerechtigkeit im Handeln und Schutz des
Nachsten. Heiligkeit betrifft nicht nur den Gottesdienst, sondern auch den Alltag. Gottes Wille formt

eine gerechte und barmherzige Gemeinschatft.

Seite 83 von 106



8. Anweisung zum Heiligtum und zum Priesterdienst
(25,1-31,18)

8.1. Der Auftrag zum Bau der Stiftshiitte (25,1-27,21)

8.1.1. Die Bundeslade, der Gnadenthron und der Tisch der
Schaubrote (25,1-30)

Gottes Wohnung unter seinem Volk ist ein Geschenk seiner Gnade — nicht menschlicher
Initiative. Der Auftrag zum Bau der Stiftshiitte beginnt mit einem freiwilligen Opfer. Das Volk darf
geben — nicht unter Zwang, sondern aus Hingabe. Doch die Plidne stammen allein von Gott. Die
Stiftshiitte ist keine menschliche Idee, sondern Ausdruck gottlichen Willens, mitten unter seinem Volk
zu wohnen. Die Anweisungen zeigen: Gott will Gegenwart schenken, aber auf seine Weise. Heiligkeit
und Gnade gehen Hand in Hand. (2. Mose 25,1-9; Johannes 1,14; Hebréer 8,5)

Die Bundeslade ist das Herzstiick des Heiligtums — Zeichen von Bund, Gericht und Gnade. Die
Lade enthilt das Bundeszeugnis — Gottes Wort an sein Volk. Sie steht im Allerheiligsten, verborgen
und doch zentral. Die goldene Deckplatte mit den Cherubim bildet den Gnadenthron — der Ort, wo
Gott sich offenbart und mit Mose redet. Hier begegnen sich Gesetz und Gnade, Gericht und
Versohnung. Die Lade steht flir Gottes Herrschaft, sein Gericht und seine Nihe. Ohne sie gibt es kein
Heiligtum — nur Raum. (2. Mose 25,10-22; 3. Mose 16,14-15; Romer 3,25)

Der Tisch mit den Schaubroten verkorpert Gottes Gemeinschaft mit seinem Volk. Der Tisch aus
Akazienholz mit den zwdlf Broten steht im Heiligen. Die Brote erinnern an die zwolf Stimme Israels —
immer vor dem HERRN, Woche fiir Woche. Gott teilt nicht nur Gericht, sondern auch Gemeinschatft.
Der Tisch weist auf Versorgung, Erinnerung und Néhe hin. Wer Gott dient, lebt nicht nur vor ihm,
sondern auch von ihm. Der Tisch ist ein Bild fiir Bundesgemeinschaft — im Alltag des Heiligtums. (2.
Mose 25,23-30; 3. Mose 24,5-9; Matthéus 26,26)

Heiligkeit zeigt sich im Detail — auch in Material, Mall und Gestaltung. Die genauen Anweisungen

zu Mallen, Materialien und Verzierungen zeigen, dass Gottes Wohnung nicht willkiirlich gestaltet

Seite 84 von 106



werden darf. Alles ist bedeutungsvoll, nichts nebensdchlich. Gold, Akazienholz, Ringe, Stangen,
Formen — alles hat seine Ordnung. Gott ist nicht beliebig. Wer in seiner Ndhe leben will, muss sich an
seinem Wort orientieren. AuBere Form ist Ausdruck innerer Wahrheit. Ordnung ist keine Nebensache,
sondern Ausdruck von Heiligkeit. (2. Mose 25,10-30; 1. Chronik 28,11-13; 1. Korinther 14,40)

8.1.2. Der Leuchter und das Zelt (25,31-26,37)

Der goldene Leuchter ist Symbol fiir gottliches Licht inmitten heiliger Gemeinschaft. Der
siebenarmige Leuchter wird aus einem Stiick reinen Goldes gefertigt — kunstvoll gearbeitet mit
Knaufen, Kelchen und Bliiten. Sein Licht soll ununterbrochen im Heiligtum brennen. Der Leuchter
symbolisiert Gottes Gegenwart, sein Wort und seine Wahrheit in einer Welt der Finsternis. Licht ist
nicht optionaler Schmuck, sondern wesentlicher Ausdruck gottlicher Ndhe. Die Gestaltung des
Leuchters in Form von Mandelbliiten verweist auf Leben, Reinheit und geistliches Erwachen. (2. Mose
25,31-40; Sacharja 4,1-6; Johannes 8,12)

Gottes Wohnung ist geordnet, bedeckt und durch Vorhinge abgegrenzt — nicht willkiirlich offen.
Die Stiftshiitte ist mit mehreren Lagen bedeckt: feines Leinen, Ziegenhaar, rétlich gefarbte Felle und
Dachsfell. Diese Abdeckungen zeigen, dass Gottes Gegenwart geschiitzt und verborgen ist. Die
Schonheit des Inneren bleibt dem Aufenblick entzogen. Der Zugang ist begrenzt, der Aufbau geordnet.
Heiligkeit bedeutet nicht Verschlossenheit, sondern gottlich bestimmte Zuginglichkeit. Gott ist
gegenwirtig — aber nicht beliebig erfahrbar. (2. Mose 26,1-14; Jesaja 6,1-4; Johannes 1,18)

Das Innere des Heiligtums spiegelt himmlische Realitiit — in Struktur und Symbolik. Der Raum
der Stiftshiitte ist in zwei Teile gegliedert: das Heilige und das Allerheiligste. Der Vorhang zwischen
beiden trennt nicht nur Rdume, sondern symbolisiert die Trennung zwischen Gott und Mensch.
Cherubim auf dem Vorhang erinnern an die Wacht iiber Gottes Heiligkeit. Der Aufbau weist auf eine
himmlische Ordnung hin, in der Gott wohnt und der Mensch nur durch Vermittlung Zugang erhélt. Das
Heiligtum ist ein Abbild, kein Selbstzweck. (2. Mose 26,31-33; Hebréer 9,1-8; Offenbarung 15,5)

Der Eingang zur Begegnung mit Gott ist klar bestimmt — offen, aber nicht beliebig. Der Vorhang
am Eingang des Zeltes soll bunt gewebt, aber geordnet sein. Er ladt ein — doch er begrenzt. Niemand
kann willkiirlich ins Heiligtum eintreten. Es gibt nur einen Zugang — von Gott festgelegt. Die

Offenheit des Eingangs zeigt Gnade, seine Gestaltung betont Wiirde. Der Weg zu Gott ist moglich,

Seite 85 von 106



aber nicht beliebig. Zugang geschieht auf Grundlage gottlicher Offenbarung, nicht menschlicher
Vorstellung. (2. Mose 26,36-37; Johannes 10,9; Hebréer 10,19-20)

8.1.3. Der Brandopferaltar und der Vorhof (27,1-19)

Der Brandopferaltar steht am Eingang — denn ohne Opfer gibt es keine Gemeinschaft mit Gott.
Der erste Gegenstand, dem der Anbeter begegnet, ist der Brandopferaltar. Er steht vor dem Zelt der
Begegnung im offenen Vorhof und zeigt unmissverstindlich: Der Zugang zu Gott ist nur durch ein
Opfer moglich. Der Altar besteht aus Akazienholz und ist mit Bronze iiberzogen — ein Zeichen fiir
Festigkeit, Reinheit und gottliches Gericht. Seine Horner an den vier Ecken symbolisieren Schutz,
Kraft und die universelle Reichweite des Opfers. Die Tatsache, dass dieser Altar im Freien steht, weist
auf die Offenheit des Siihnemittels hin — doch auch auf die Sichtbarkeit des Gerichts. Ohne
BlutvergieBlen gibt es keine Vergebung, und jeder Zugang zu Gott beginnt mit einem stellvertretenden
Opfer. Der Altar ist nicht nur Ort der Darbringung, sondern auch ein Hinweis auf Gottes Gerechtigkeit
und Gnade. Wer Gottes Néhe sucht, muss durch den Weg der Versohnung gehen. (2. Mose 27,1-8; 3.
Mose 17,11; Hebrder 9,22)

Der Vorhof grenzt den heiligen Raum ab und liddt zugleich zur Begegnung ein. Der Vorhof mit
seinen Sdulen, Vorhdngen und Offnungen bildet die Schwelle zwischen der Welt und dem Heiligtum.
Er markiert den Bereich der Vorbereitung, der Sammlung und der Reinigung. Die MaBe sind
festgelegt, die Materialien edel, aber nicht iibertrieben prunkvoll. Der Eingang ist nach Osten
ausgerichtet — zur aufgehenden Sonne, ein Hinweis auf Licht, Hoffnung und neue Anfiange. Der Vorhof
ist offen fiir das Volk, aber klar abgegrenzt: Wer hineingeht, tritt in den Bereich des Bundes und der
Ordnung Gottes. Die Struktur des Vorhofs lehrt, dass Gott nicht beliebig erreichbar ist, sondern durch
vorbereitete Ordnung. Zugleich zeigt der offene Zugang, dass Gott Beziechung will — aber auf seinen
Bedingungen. Die Kombination aus Begrenzung und Einladung ist Ausdruck gottlicher Heiligkeit und
Gnade. (2. Mose 27,9-19; Psalm 100,4; Johannes 14,6)

Heiligkeit zeigt sich im Aufleren — aber sie verweist auf ein inneres, groBeres Ziel. Die Schonheit
des Vorhofs und die Reinheit der Materialien weisen auf die Heiligkeit Gottes hin, die das ganze Lager
priagen soll. Jeder Aspekt des Heiligtums — selbst die Pflocke und Schniire — ist durchdacht, festgelegt
und sinnvoll. Nichts ist zufdllig, nichts iiberfliissig. Gottes Ordnung schafft Orientierung, Halt und
Sicherheit. Die dullere Form bereitet auf die innere Begegnung vor. Gleichzeitig bleibt der Vorhof nur

der Anfang: Er ladt ein zur Weiterfitlhrung, zur inneren Reinigung, zum Durchschreiten bis hin zur

Seite 86 von 106



Stiftshiitte selbst. Heiligkeit beginnt am Eingang, aber sie will ins Innerste fithren. Der &dufere Bereich
ist notwendig — aber nie das Ziel. Wer Gott wirklich begegnen will, muss iiber den Vorhof
hinausgehen, doch er darf nie an ihm vorbeigehen. (2. Mose 27,9—-19; 1. Korinther 14,33; 1. Petrus
1,15-16)

8.1.4. Ol fiir den Leuchter (27,20-21)

Das bestindige Licht im Heiligtum ist sichtbares Zeichen fiir Gottes Gegenwart in der
Finsternis. Das Volk Israel wird beauftragt, reines Ol aus zerstoBenen Oliven bereitzustellen, damit
der Leuchter bestindig brennt. Das Licht soll Tag und Nacht im Heiligtum leuchten — als Zeichen
gottlicher Gegenwart, Wahrheit und Reinheit. Der Leuchter brennt nicht durch ein Wunder, sondern
durch geweihten Dienst und stetige Versorgung. Gott selbst ist das Licht seines Volkes, aber er
gebraucht menschliche Treue zur Aufrechterhaltung des sichtbaren Zeichens. Das Ol muss rein sein —
nicht verunreinigt, nicht billig, nicht vermischt. Das Licht steht im Heiligen, nicht im Allerheiligsten —
es beleuchtet den Raum, in dem das priesterliche Leben geschieht. Wer dem Herrn dient, steht im
Licht, nicht im Schatten. Die Nacht 16scht das Licht nicht aus, wenn es von Gott selbst entziindet und
durch sein Volk gepflegt wird. (2. Mose 27,20-21; Psalm 119,105; Johannes 1,4-5)

Gottesdienst verlangt Bestindigkeit, Hingabe und priesterliche Wachsamkeit. Aaron und seine
Sohne sollen das Licht bestindig vor dem HERRN in Ordnung halten — vom Abend bis zum Morgen.
Der priesterliche Dienst geschieht nicht punktuell, sondern dauerhaft, still und treu. Heiligkeit ist nicht
spektakuldr, sondern verldsslich. Der Ausdruck ,,vor dem HERRN* erinnert daran, dass jeder Dienst
unter seinem Blick geschieht — nicht vor Menschen, sondern vor dem ewigen Konig. Auch in Zeiten
der Dunkelheit muss das Licht brennen — es darf nicht verldschen. Das Licht des Leuchters ist nicht
nur symbolisch, sondern auch geistlich bedeutsam: Es spricht von der Offenbarung Gottes inmitten
menschlicher Begrenztheit. Der priesterliche Dienst beginnt nicht beim Opfer, sondern im Licht. Wo
das Licht fehlt, bleibt das Heilige unzugénglich. (2. Mose 27,20-21; 3. Mose 24,1-4; Offenbarung
1,12-13)

Seite 87 von 106



8.2. Kleidung und Weihe der Priester (28,1-29,46)

8.2.1. Die priesterliche Kleidung — Ehre, Schonheit und Heiligkeit
(28,1-43)

Gottes Berufung zum Priesterdienst ist nicht menschlicher Ehrgeiz, sondern gottliche Auswahl.
Aaron und seine Sohne werden von Gott selbst zum Dienst an seinem Heiligtum erwihlt. Diese
Berufung erfolgt nicht auf Grundlage personlicher Fahigkeiten oder familidrer Leistung, sondern durch
gottliche Entscheidung. Die Auswahl wird nicht diskutiert, sondern bekanntgemacht — als Ausdruck
von Gnade und Ordnung. Die priesterliche Berufung ist ein heiliger Auftrag und stellt den Berufenen
unter besondere Verantwortung. Nicht jeder darf dem HERRN nahen, sondern nur der, den er selbst
dazu eingesetzt hat. Berufung im Alten Bund ist ebenso exklusiv wie gnéddig. Sie griindet in Gottes
souverdnem Willen. (2. Mose 28,1; 3. Mose 8,1-5; Hebréer 5,4)

Die priesterliche Kleidung spiegelt Ehre und Schonheit — im Dienst der Heiligkeit. Die heiligen
Kleider fiir Aaron werden ausdriicklich ,,zur Ehre und zur Zierde* angefertigt. Diese dullere Schonheit
ist nicht eitel, sondern geistlich bedeutungsvoll. Die Kleidung soll die Wiirde und Absonderung des
Dienstes sichtbar machen. Farben, Materialien und Gestaltung entsprechen den Elementen der
Stiftshiitte — ein Hinweis darauf, dass der Priester das Heiligtum nicht nur betritt, sondern selbst Teil
davon ist. Wer Gott dient, steht nicht im Schatten, sondern im Licht gottlicher Berufung. Die Schonheit
dient der Heiligung — nicht der Selbstdarstellung. (2. Mose 28,2-5; Psalm 29,2; Jesaja 61,10)

Das Brustschild des Gerichts verbindet Repriisentation und Verantwortung. Zwolf Edelsteine
symbolisieren die zwolf Stimme Israels, eingetragen auf dem Brustschild, das Aaron auf seinem
Herzen tragen soll. Damit wird der Priester zum Reprisentanten des ganzen Volkes vor Gott. Der
Dienst geschieht nicht im Namen des Einzelnen, sondern stellvertretend fiir die Gemeinschaft.
Gleichzeitig wird das Brustschild als ,,Brustschild des Gerichts* bezeichnet — eine Erinnerung daran,
dass priesterlicher Dienst nicht blof3 trostet, sondern das Volk auch unter Gottes Urteil bringt. Die Nédhe
zum Herzen betont: Geistliche Verantwortung ist personlich, nicht distanziert. (2. Mose 28,15-30;
Hebrider 7,25-27; 2. Korinther 5,20)

Der goldene Stirnreif bezeugt die Heiligkeit Gottes — auch angesichts menschlicher Schwachheit.
An Aarons Turban wird ein goldenes Schild angebracht mit der Inschrift: ,,Heilig dem HERRN".

Dieses sichtbare Zeichen erkldrt: Der Priester tritt nicht in eigener Gerechtigkeit, sondern unter

Seite 88 von 106



gottlichem Anspruch vor den HERRN. Die Schuld der Opfergaben wird symbolisch getragen — der
Stirnreif macht deutlich, dass die priesterliche Annahme auf gottlicher Zuweisung beruht. Selbst die
Gaben Israels brauchen Reinigung. Heiligkeit ist nicht menschliche Leistung, sondern durch Gottes
Ordnung verlichene Stellung. (2. Mose 28,36-38; Sacharja 3,1-5; Hebréer 9,11-14)

Gottesdienst erfordert vollstindige Zudeckung — nichts bleibt ungeordnet oder ungeschiitzt.
Sogar die Unterkleider werden geregelt: Die Priester sollen Leinenhosen tragen, um ihre Blofe zu
bedecken, damit sie beim Dienst nicht sterben. Der Text endet mit dieser ernsten Mahnung, um
klarzustellen: Heiligkeit duldet keine Halbherzigkeit. Es geht nicht um Schamkultur, sondern um
gottliche Ordnung und Reinheit. Wer vor Gott tritt, soll bekleidet sein mit Ehrerbietung, nicht mit
Nachléssigkeit. Die dullere Kleidung spiegelt eine innere Haltung: Furcht, Wiirde, Gehorsam. Der
Dienst im Heiligtum beginnt bei der Kleidung — aber er zielt auf das Herz. (2. Mose 28,42-43; 3. Mose
10,3; 1. Petrus 1,14-16)

8.2.2. Die Weihe und Salbung der Priester (29,1-37)

Die Weihe zum Priesterdienst beginnt mit Reinigung — nicht mit Selbsterhebung. Bevor Aaron
und seine Sohne mit dem priesterlichen Dienst beginnen, miissen sie gewaschen, bekleidet und gesalbt
werden. Diese duBleren Handlungen sind mehr als symbolisch — sie machen sichtbar, dass niemand in
unreinem Zustand vor Gott treten kann. Das Wasserbad steht fiir Reinigung, die Kleidung fiir
Berufung, die Salbung fiir Heiligung. Nichts geschieht aus eigener Initiative, alles wird durch Mose
nach Gottes Befehl durchgefiihrt. Die Weihe macht deutlich: Dienst im Heiligtum ist empfangene
Gnade, kein personlicher Aufstieg. Wer Gott dient, beginnt nicht mit Leistung, sondern mit Reinigung.
(2. Mose 29,1-9; 3. Mose 8,6-12; Titus 3,5)

Der priesterliche Dienst griindet auf stellvertretendem Opfer und personlicher Einsetzung. Zur
Weihe gehoren mehrere Opfer: ein Siindopfer, ein Brandopfer und ein Einsetzungsopfer. Jeder dieser
Akte betont eine andere Dimension des priesterlichen Dienstes. Das Stindopfer zeigt: Auch die Priester
selbst sind Siinder. Das Brandopfer stellt die vollstindige Hingabe dar. Das Einsetzungsopfer verbindet
beide Aspekte — Reinigung und Berufung. Das Blut wird an das rechte Ohr, den Daumen und die gro3e
Zehe Aarons gestrichen — ein Zeichen dafiir, dass Horen, Handeln und Gehen unter Gottes Anspruch
stehen. Ganzheitlicher Gehorsam beginnt mit dem Blut. (2. Mose 29,10-21; 3. Mose 8,14-24; Hebréer
7,27-28)

Seite 89 von 106



Gottesdienst ist nicht nur Opfer, sondern auch Mahl — in heiliger Gemeinschaft. Ein Teil des
Einsetzungsopfers wird Aaron und seinen S6hnen zur Speise gegeben. Sie sollen es essen, zusammen
mit dem Brot aus dem Korb, vor dem HERRN. Diese Handlung ist nicht zufillig, sondern theologisch
bedeutsam: Wer opfert, empfangt auch Anteil. Der Dienst im Heiligtum flihrt zur Gemeinschaft mit
Gott, nicht nur zur Darbringung. Der Tisch Gottes ist kein Ort der Angst, sondern der heiligen
Gemeinschaft. Essen im Heiligtum ist Zeichen der Annahme — aber auch Ausdruck geistlicher
Verantwortung. (2. Mose 29,22-34; 3. Mose 8,25-31; 1. Korinther 10,16-17)

Die Weihe ist kein einmaliger Akt, sondern ein heiliger Prozess mit dauerhafter Bedeutung. Die
Priesterweihe dauert sieben Tage und wird tdglich wiederholt. Jeder Tag ist Teil des gottlichen Plans
zur Vorbereitung der Diener. Die Zahl Sieben steht fiir Vollkommenheit und gottliche Ordnung. Die
Weihe ist nicht optional, sondern unverzichtbar — ohne sie kein Dienst, keine Annahme, kein Zugang.
Gott heiligt durch Wiederholung, durch Ordnung, durch Treue. Am Ende wird der Altar selbst geweiht
— denn auch der Ort des Opfers muss durch Gottes Gnade geheiligt werden. Was Gott heiligt, ist ganz
fiir ithn bestimmt. (2. Mose 29,35-37; 2. Mose 40,12-15; Hebréer 9,21-22)

8.2.3. Das tigliche Brandopfer und Gottes Verheiflung der
Gegenwart (29,38-46)

Gottesdienst ist nicht punktuelle Handlung, sondern taglicher, geregelter Ausdruck der
Beziehung. Die tigliche Darbringung von zwei Limmern — eines am Morgen, eines am Abend — stellt
den kontinuierlichen Rhythmus der priesterlichen Anbetung dar. Dieses Opfer ist nicht
situationsbedingt, sondern dauerhaft geboten. Gott will, dass sein Volk in geregelter Weise vor ihm
erscheint, nicht nur im Ausnahmefall. Das Morgen- und Abendopfer rahmt den ganzen Tag ein — von
der ersten bis zur letzten Stunde steht alles unter Gottes Anspruch. Der regelméBige Dienst zeigt: Die
Beziehung zum HERRN ist nicht von Stimmung oder Umstinden abhingig, sondern Ausdruck
bestindiger Hingabe. Opfer gehoren zum Alltag — nicht zur Ausnahme. (2. Mose 29,38-42; Psalm
141,2; Daniel 6,11)

Gottes Offenbarung geschieht an einem geweihten Ort — aber durch sein Wort und seine
Gegenwart. Der HERR sagt, dass er sich am Brandopferaltar offenbaren will — ,.da werde ich mit dir
reden®. Es ist nicht der Ort an sich, der heilig ist, sondern Gottes personliche Gegenwart, die ihn
heiligt. Das Wort Gottes steht im Zentrum jeder geistlichen Erfahrung. Die Erscheinung des HERRN

ist nicht statisch, sondern kommunikativ. Wo Gott redet, geschieht Offenbarung, Reinigung und

Seite 90 von 106



Ausrichtung. Der Altar wird dadurch nicht nur Ort des Opfers, sondern auch Ort der Begegnung.
Gottes Nihe ist real, aber sie geschieht nach seinem Willen, nicht durch menschliche Kontrolle. (2.
Mose 29,42-43; 5. Mose 4,10-12; Johannes 17,17)

Gottes Ziel ist es, inmitten seines Volkes zu wohnen — aus Gnade, nicht wegen Leistung. Der
Abschnitt endet mit einer umfassenden VerheiBung: Gott will inmitten Israels wohnen, weil er sie aus
Agypten gefiihrt hat. Die Bundesbeziehung ist das Ziel, nicht bloB das System der Opfer. Gott erklrt:
»lch bin der HERR, ihr Gott“ — ein Ausdruck der Zugehorigkeit, Ndhe und Treue. Der Zweck des
Auszugs war nicht Freiheit an sich, sondern Gemeinschaft mit Gott. Seine Wohnung steht fiir seine
Treue, seine Fiirsorge und seine Heiligkeit zugleich. Das tigliche Opfer dient diesem Ziel: stindige
Beziehung in heiliger Gegenwart. (2. Mose 29,44-46; 3. Mose 26,11-12; Offenbarung 21,3)

8.3. Weitere Vorschriften zum heiligen Dienst (30,1-31,18)

Das Riucherwerk ist Symbol stindiger Fiirbitte und heiligen Gottesdienstes im Angesicht des
HERRN. Der goldene Réucheraltar steht im Heiligen, unmittelbar vor dem Vorhang zum
Allerheiligsten. Dort soll tiglich — morgens und abends — wohlriechendes Riucherwerk verbrannt
werden. Der Rauch steigt empor als Zeichen bestdndiger Anbetung, Fiirbitte und gottlicher Nihe. Das
Réaucherwerk darf nicht fremd sein, sondern muss nach géttlichem Rezept zubereitet werden. Das
tagliche Raucheropfer zeigt: Gott will stindigen geistlichen Dienst, nicht nur punktuelle Opfer. Der
Altar ist klein, aber bedeutungsvoll — er steht dort, wo Gebet und Gegenwart sich begegnen. (2. Mose
30,1-10; Psalm 141,2; Offenbarung 8,3-4)

Die Silberabgabe des Volkes erinnert an Erlosung — nicht an Menschenwert. Bei der Volkszdhlung
muss jeder eine halbe Schekel als Losegeld fiir seine Seele geben. Reiche geben nicht mehr, Arme
nicht weniger. Diese Ordnung unterstreicht: Niemand kann sich vor Gott erhdhen, und niemand ist
bedeutungslos. Das Losegeld spricht nicht von menschlicher Leistung, sondern von der Erinnerung an
Gottes Eigentumsanspruch. Die Gabe dient zur Erhaltung des Dienstes im Heiligtum — aber sie steht
unter der Aussage: Jeder gehort dem HERRN. Die Einheit des Volkes vor Gott beginnt mit
gemeinsamer Erlosung. (2. Mose 30,11-16; 3. Mose 27,3-8; 1. Petrus 1,18-19)

Reinigung ist Voraussetzung fiir Begegnung — nicht bloB8 rituelle Pflicht. Zwischen dem
Brandopferaltar und dem Zelt der Begegnung soll ein kupfernes Becken mit Wasser stehen. Aaron und
seine Sohne miissen Hénde und Fiile waschen, bevor sie den Dienst tun. Diese Waschung ist nicht

bloB &uBere Reinigung, sondern Ausdruck innerer Vorbereitung. Wer vor Gott tritt, soll nicht aus

Seite 91 von 106



Gewohnheit handeln, sondern in heiliger Achtsamkeit. Die Heiligkeit des HERRN duldet keine
Nachldssigkeit — auch nicht im vertrauten Dienst. Wo die Reinigung vernachldssigt wird, droht
Gericht, nicht Gemeinschaft. (2. Mose 30,17-21; Psalm 24,3-4; Johannes 13,10)

Salbung und Weihrauch sind Ausdruck gottlicher Absonderung — nicht menschlicher
Kreativitit. Das Salbol und das Rducherwerk werden nach genauen Rezepten hergestellt. Sie diirfen
nicht nachgeahmt oder fiir private Zwecke verwendet werden. Diese Einschrinkung betont: Heiligkeit
ist nicht {ibertragbar, nicht kopierbar, nicht konsumierbar. Was Gott geweiht ist, darf nicht profanisiert
werden. Der Duft des Heiligtums gehort allein Gott — nicht zur Erinnerung, sondern zur Gegenwart.
Wer den Dienst des HERRN entheiligt, verliert die Ehrfurcht. Heiligkeit ist nicht Asthetik, sondern
gottliche Ordnung. (2. Mose 30,22-38; Hesekiel 22,26; 2. Korinther 2,15-17)

Geistliche Arbeit geschieht in menschlicher Begabung — aber durch gottliche Ausriistung. Bezalel
und Oholiab werden mit dem Geist Gottes erfiillt, um die Stiftshiitte und alle heiligen Gerite
anzufertigen. Thre Weisheit, Einsicht und Kunstfertigkeit kommen nicht aus blofem Talent, sondern
durch Gottes Geist. Damit wird deutlich: Auch handwerklicher Dienst ist geistlicher Dienst, wenn er
im Auftrag Gottes geschieht. Gott beruft, ausriistet und sendet — nicht nur Propheten und Priester,
sondern auch Kiinstler, Arbeiter und Gestalter. Heiligkeit geschieht durch gehorsame Hénde, die sich
Gottes Weisung unterordnen. (2. Mose 31,1-11; 2. Mose 35,30-35; 1. Korinther 12,4-6)

Seite 92 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 25.1-31.18)

Zusammenfassung:

Gott gibt Mose detaillierte Anweisungen fiir den Bau der Stiftshiitte, die als heiliger Ort seiner
Gegenwart unter dem Volk dienen soll. Der Bau beginnt mit dem Allerheiligsten, der Bundeslade, die
Gottes Thron symbolisiert. Es folgen der Schaubrottisch, der Leuchter, der Brandopferaltar, das
Waschbecken und weitere Elemente des Heiligtums. Die Stiftshiitte selbst soll nach dem himmlischen
Vorbild gestaltet sein. Gott bestimmt auch die priesterlichen Gewénder und die Einsetzung Aarons und
seiner Sohne zum priesterlichen Dienst. Die Kleidung und Weihe der Priester betonen Reinheit, Wiirde
und Absonderung. Die Anweisungen enden mit dem Hinweis auf den Sabbat als Zeichen des Bundes
zwischen Gott und Israel — ein ewiges Zeichen der Heiligung. Der gesamte Abschnitt betont Gottes
Absicht, mitten unter seinem Volk zu wohnen, jedoch auf der Grundlage seiner Heiligkeit, Ordnung
und Offenbarung. Die Anweisungen sind umfassend, weil der Zugang zu Gott nicht beliebig, sondern

durch gottliche Ordnung geregelt ist.

Anwendungen:

Gott wiinscht Gemeinschaft, aber nach seiner Ordnung und Heiligkeit. Die Stiftshiitte ist
Ausdruck géttlicher Ndhe, aber auch gottlicher Majestit. Wer Gott begegnen will, kann das nicht auf

eigene Weise tun. Gottes Gegenwart braucht Raum, der von ihm selbst bestimmt ist.

Der priesterliche Dienst zeigt, dass Vermittlung und Reinheit nétig sind. Die Priester sind nicht
selbstherrlich, sondern durch Berufung und Heiligung eingesetzt. Thre Kleidung, Salbung und
Aufgaben zeigen: Zugang zu Gott ist kein Recht, sondern ein Geschenk. Geistliche Verantwortung

bedeutet, stellvertretend und rein zu dienen.

Der Sabbat erinnert an Gottes Schopfung, Bund und Heiligung. Am Ende aller Anordnungen steht
der Ruhetag als Zeichen des Vertrauens. Der Sabbat ist nicht nur Ruhe vom Werk, sondern Ausdruck

von Beziehung zu Gott. Wer ruht, bekennt: Gottes Wirken tragt mehr als das eigene Tun.

Seite 93 von 106



9. Der Abfall des Volkes und Gottes Gnade (32,1-34,35)

9.1. Das goldene Kalb - Bundesbruch Israels (32,1-35)

Gotzendienst beginnt dort, wo das Vertrauen in Gottes Gegenwart und Fiihrung schwindet. Als
Mose zu lange auf dem Berg bleibt, verliert das Volk die Geduld — und mit ihr das Vertrauen in Gottes
Handeln. Der Wunsch nach einem sichtbaren Gott entspringt nicht nur Ungeduld, sondern geistlicher
Unsicherheit. Sie fordern ein Standbild, das sie fithren soll — obwohl sie erst kurz zuvor das zweite
Gebot empfangen haben. Aaron lésst sich auf ihre Forderung ein und formt ein Kalb aus Gold. Es wird
nicht als fremder Gott, sondern als ,der Gott, der Israel aus Agypten fiihrte” bezeichnet. Der
Gotzendienst vermischt Wahrheit und Irrtum — und entstellt dadurch Gottes Wesen. (2. Mose 32,1-6; 5.
Mose 9,12-16; Apostelgeschichte 7,39-41)

Der Bruch des Bundes ist nicht blofl formaler Ungehorsam, sondern geistlicher Ehebruch. Gott
beschreibt Israels Verhalten als Verderben, Abkehr und Halsstarrigkeit. Das Volk hat sich schnell von
seinem Retter entfernt. Der Gotzendienst wird nicht relativiert, sondern als vollstindiger Vertragsbruch
gewertet — dhnlich einem Ehebruch im Ehebund. Die Heiligkeit Gottes ertrdgt keine doppelte
Loyalitit. Mose zerschmettert die Tafeln — nicht aus Wut, sondern als symbolischer Akt: Der Bund ist
gebrochen. Israel steht nicht nur unter Gesetzesversto3, sondern unter Gericht. Die Beziehung zu Gott
ist durch Treulosigkeit beschadigt. (2. Mose 32,7-20; Jeremia 31,32; Hosea 2,17-20)

Fiirbitte ist nicht nur Trost, sondern geistlicher Kampf um Gnade und Erneuerung. Mose tritt
zwischen Gott und das Volk und erinnert Gott an seinen Bund mit Abraham, Isaak und Jakob. Er ruft
Gottes VerheiBBungen ins Gedéchtnis und bittet um Umkehr des Zorns. Die Fiirbitte ist nicht blof3
Bitten, sondern Berufung auf Gottes Wesen, Treue und Plan. Gott ldsst sich umstimmen — nicht im
Sinne menschlicher Manipulation, sondern im Rahmen seiner Barmherzigkeit. Mose wird damit zum
Mittler — ein Bild auf den einen wahren Mittler zwischen Gott und Menschen. Fiirbitte bedeutet, im
Riss zu stehen — mit dem Herzen Gottes fiir das Volk. (2. Mose 32,11-14; Psalm 106,23; 1. Timotheus
2,5)

Gotzendienst ist nicht harmlos — er zieht Gericht, Zerbruch und Verantwortung nach sich. Nach
dem Abstieg fordert Mose Rechenschaft. Das goldene Kalb wird verbrannt, zerstampft und ins Wasser
geworfen. Die Leviten treten auf die Seite des HERRN und vollstrecken Gericht im Lager.

Dreitausend Menschen sterben — ein drastisches Zeichen dafiir, dass Gotzendienst nicht ohne Folgen

Seite 94 von 106



bleibt. Gott ist gnddig, aber nicht gleichgiiltig. Heiligkeit ist kein theoretisches Konzept, sondern
ernsthafte Realitdt. Wo Gott verachtet wird, bleibt Gericht nicht aus. Doch selbst im Zorn bewahrt Gott
einen Rest. (2. Mose 32,19-29; 5. Mose 13,6-11; Hebréer 10,26-31)

Gott bleibt bereit zur Vergebung — aber nicht ohne klare Konsequenz. Trotz des schweren
Vergehens bittet Mose nochmals fiir das Volk — sogar unter dem Angebot, selbst ausgeloscht zu
werden. Doch Gott macht deutlich: Jeder ist fiir seine Siinde verantwortlich. Mose darf nicht
stellvertretend verurteilt werden. Dennoch bleibt Gott seinem Plan treu — sein Engel wird Israel fiihren.
Aber seine unmittelbare Gegenwart wird vorerst entzogen. Diese Spannung zwischen Gnade und
Heiligkeit durchzieht den gesamten Abschnitt. Gott bleibt treu — aber er ldsst sich nicht missbrauchen.
(2. Mose 32,30-35; Psalm 103,8-10; Romer 11,22)

9.2. Moses Fiirbitte und Gottes Erneuerung des Bundes
(33,1-34,35)

Gottes Fiihrung ohne seine Gegenwart geniigt nicht — wahre Gemeinschaft ist das Ziel. Gott
kiindigt an, einen Engel vor dem Volk herzuschicken, aber selbst nicht mitzugehen, um das halsstarrige
Volk nicht zu vernichten. Diese Aussage erschiittert das Volk, und sie trauern — denn Gottes Gegenwart
ist das eigentliche Kennzeichen Israels. Moses Reaktion macht deutlich, dass VerheiBung, Schutz und
Landbesitz wertlos sind ohne die personliche Ndhe des HERRN. Es geht nicht nur um Leitung,
sondern um Gemeinschaft. Geistliches Leben zielt nicht auf Segen, sondern auf den Geber des Segens.
(2. Mose 33,1-6; Psalm 73,28; Johannes 14,23)

Die Stiftshiitte aulerhalb des Lagers zeigt Distanz — aber auch Hoffnung auf Wiederherstellung.
Mose errichtet ein Zelt der Begegnung auBlerhalb des Lagers, weil das Volk durch den Goétzendienst
getrennt wurde. Doch wer den HERRN sucht, darf dorthin kommen. Mose tritt ein, die Wolkenséule
kommt herab, und das Volk betet aus der Ferne. Die Szene ist ein Bild der Spannung: Gottes Nihe ist
nicht aufgehoben, aber auch nicht mehr selbstverstindlich. Der Zugang ist begrenzt, aber nicht
verschlossen. Heiligkeit trennt — Gnade 6ffnet. Wer sucht, wird nicht abgewiesen, aber er muss sich
demiitigen. (2. Mose 33,7-11; Jesaja 55,6-7; Hebréer 4,16)

Gottes Gegenwart ist nicht automatisch — sie wird durch Fiirbitte erbeten und durch Gnade
gewihrt. Mose bittet den HERRN, ihn selbst zu lehren, damit er das Volk richtig fiihre. Doch mehr
noch: Er bittet um die Zusicherung, dass Gott selbst mit ihnen zieht. Der HERR antwortet mit Gnade:
,Mein Angesicht soll gehen. Mose erkennt: Ohne Gottes Angesicht fehlt dem Volk Identitét, Schutz

Seite 95 von 106



und Sinn. Er drangt nicht auf Sicherheit, sondern auf Gegenwart. Geistliche Leitung ist nicht Strategie,
sondern Abhéngigkeit vom Angesicht Gottes. Wer Gott kennt, kann nicht ohne ihn leben. (2. Mose
33,12-17; Psalm 80.,4; 2. Mose 13,21-22)

Die Bitte um Gottes Herrlichkeit entspringt nicht Neugier, sondern geistlichem Verlangen. Mose
bittet: ,,Lass mich deine Herrlichkeit sehen.* Doch der HERR antwortet: ,,Du kannst mein Angesicht
nicht sehen, denn kein Mensch kann mich sehen und leben.” Stattdessen stellt Gott Mose in eine
Felsspalte und offenbart ihm seinen Namen. Herrlichkeit zeigt sich in Gnade, Barmherzigkeit, Glite
und Treue — nicht in bloBem Licht oder Macht. Der Ruf Gottes geht an Mose vortiber, aber der Inhalt
bleibt: Gott offenbart sich in seinem Wesen. Wer Gott wirklich kennt, sucht nicht nur Erfahrung,
sondern Wahrheit. (2. Mose 33,18-23; Johannes 1,14-18; 2. Korinther 4,6)

Gott erneuert den Bund auf Grundlage seiner Barmherzigkeit — nicht wegen Israels Wiirde. Die
zweiten Gesetzestafeln werden geschrieben, der Bund wird erneuert — aber die Initiative liegt bei Gott.
Er offenbart seinen Namen: ,,Der HERR, der barmherzig und gnddig ist, langsam zum Zorn und von
grofer Gnade.” Diese Selbstoffenbarung Gottes gehort zu den zentralsten Aussagen des Alten
Testaments. Mose verneigt sich und bittet um Begleitung, Vergebung und Gnade. Gott bekréftigt
seinen Bund, aber nicht ohne Warnung: Er fordert Trennung von heidnischen Vélkern, Ablehnung des
Gotzendienstes und Einhaltung der Feste. Der Bund ist Gnade — aber nicht beliebig. (2. Mose 34,1-35;
Psalm 103,8; Johannes 1,17)

Seite 96 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 32.1-34.35)

Zusammenfassung:

Wihrend Mose sich auf dem Berg in der Gegenwart Gottes befindet, wird das Volk ungeduldig und
fordert Aaron auf, ihnen einen sichtbaren Gott zu machen. Aaron fertigt ein goldenes Kalb an, das als
Gott verehrt wird. Der Abfall geschieht aus Ungeduld, Misstrauen und falschem Gottesbild. Gottes
Zorn entbrennt iiber diesen Gotzendienst, doch Mose tritt als Fiirsprecher ein und erinnert Gott an
seinen Bund mit Abraham, Isaak und Jakob. Die Strafe folgt dennoch: Mose zerstort die
Gesetzestafeln, das goldene Kalb wird zermalmt, die Leviten vollstrecken Gericht, und eine Plage
kommt iiber das Volk. Trotzdem bleibt Mose im Gebet vor Gott und bittet um Vergebung — sogar unter
Bereitschaft, selbst aus dem Buch des Lebens gestrichen zu werden. Gott verspricht, seinen Engel
vorauszuschicken, doch Mose dringt weiter auf Gottes unmittelbare Gegenwart. In Kapitel 34 erneuert
Gott den Bund, gibt neue Tafeln und offenbart Mose seine Herrlichkeit, indem er seinen Namen
verkiindet: Barmherzig, gnidig, langsam zum Zorn und voller Gnade und Wahrheit. Mose bleibt in
enger Gemeinschaft mit Gott, und sein Gesicht leuchtet nach der Begegnung — ein Zeichen der

gottlichen Herrlichkeit.

Anwendungen:

Gotzendienst beginnt oft mit Ungeduld und falschen Erwartungen. Das goldene Kalb entstand
nicht aus offenem Abfall, sondern aus dem Wunsch nach greifbarer Sicherheit. Wenn das Vertrauen auf
Gottes unsichtbare Fiihrung schwindet, wéchst die Versuchung, sich Ersatz-Goétter zu schaffen.

Geistliche Reife zeigt sich in Geduld und Treue zum Unsichtbaren.

Wahre Fiirbitte verbindet Leidenschaft mit Opferbereitschaft. Mose tritt nicht nur als Sprecher,
sondern als Fiirsprecher auf — bis hin zur Bereitschaft, selbst ausgeschlossen zu werden. Diese Haltung
spiegelt das Herz echter geistlicher Verantwortung. Fiirbitte ist kein frommes Ritual, sondern Ausdruck
tiefster Identifikation mit dem Volk.

Gottes Wesen ist die Grundlage fiir Erneuerung trotz Schuld. Die Offenbarung von Gottes Namen
zeigt, dass Vergebung, Geduld und Treue in seinem Charakter verwurzelt sind. Auch nach schwerem
Versagen bleibt die Mdglichkeit zur Umkehr, weil Gott barmherzig ist. Hoffnung griindet nicht auf

menschlicher Leistung, sondern auf géttlicher Gnade.

Seite 97 von 106



10. Der Bau der Stiftshiitte - Gehorsam und Erfiillung
(35,1-40,38)

10.1. Die Sammlung und Ausfiihrung durch das Volk (35,1-39,43)

10.1.1. Der Ruf zur Mitarbeit und die freiwillige Gabe (35,1-29)

Heiligung beginnt mit dem Sabbat — bevor Werk und Opfer ihren Platz haben. Bevor Mose die
Anweisungen zum Bau des Heiligtums wiederholt, erinnert er das Volk an das Sabbatgebot. Das zeigt:
Anbetung beginnt mit Ruhe, nicht mit Leistung. Der Sabbat ist ein heiliger Tag fiir den HERRN, an
dem keine Arbeit getan werden soll — auch nicht fiir das Heiligtum. Damit wird deutlich, dass selbst
der Dienst fiir Gott nicht iiber der Gemeinschaft mit ihm steht. Heiligkeit bedeutet nicht Aktionismus,
sondern gehorsame Ausrichtung. Wer den Sabbat nicht ehrt, verkennt Gottes Vorrang. Vor dem Bau
des Heiligtums steht die innere Ordnung des Herzens. (2. Mose 35,1-3; 2. Mose 31,13-17; Hebréer
4,9-10)

Der Ruf zur Gabe ist ein Ruf zur freiwilligen, freudigen Hingabe — nicht zur gesetzlichen
Erfiillung. Mose richtet an das ganze Volk die Aufforderung, Materialien fiir das Heiligtum zu
bringen. Die Formulierung betont, dass jeder, der willig ist, etwas darbringen soll. Die Gabe ist kein
Zwang, sondern Ausdruck der Herzenshaltung. Gold, Silber, Bronze, Stoffe, Holz und Edelsteine
werden nicht eingefordert, sondern erwartet aus Dankbarkeit. Geistlicher Bau geschieht durch
freiwillige Hingabe, nicht durch dufleren Druck. Die Bereitschaft zu geben ist ein Spiegel innerer
Wertschétzung fiir Gottes Gegenwart. Wer liebt, gibt — nicht aus Pflicht, sondern aus Freude. (2. Mose
35,4-9; 2. Korinther 9,6-7; Psalm 54,8)

Die ganze Gemeinde bringt sich ein — mit dem, was sie haben, sind und kéonnen. Ménner und
Frauen, Fiirsten und Handwerker, Reiche und Begabte — alle tragen bei, was sie haben. Frauen spinnen
Stoffe, Fiirsten bringen Edelsteine, Ménner liefern Materialien. Es ist kein selektiver Dienst, sondern
ein gemeinschaftliches Werk. Die Verschiedenheit der Gaben zeigt, dass im Reich Gottes jeder
gebraucht wird. Niemand hat alles — aber jeder hat etwas. Gott baut sein Heiligtum nicht durch einige
wenige, sondern durch das Ganze seines Volkes. Einheit entsteht dort, wo Hingabe, Demut und Eifer
zusammenkommen. (2. Mose 35,10-29; Romer 12,4-8; 1. Petrus 4,10)

Seite 98 von 106



10.1.2. Die Berufung und Ausstattung der Arbeiter (35,30-36,7)

Berufung zum Dienst geschieht durch Gottes Geist — nicht allein durch menschliche Fahigkeit.
Bezalel und Oholiab werden namentlich von Gott berufen und mit Weisheit, Verstand und Erkenntnis
erfiillt. Thre Aufgabe ist nicht nur praktischer Natur, sondern geistlich begriindet. Sie sollen heilige
Dinge anfertigen — das verlangt nicht blo3 Geschick, sondern geistliche Ausriistung. Der Geist Gottes
wirkt nicht nur im Prophetischen, sondern auch im Handwerk, in der Gestaltung und im Detail. Die
Kunst des Bauens wird hier zur Anbetung. Gott beruft Menschen mit praktischer Gabe und stattet sie
mit geistlicher Kraft aus — damit ihr Tun sein Wesen widerspiegelt. (2. Mose 35,30-35; 2. Mose 31,1-6;
1. Korinther 12,4-6)

Gott gibt nicht nur Begabung, sondern auch die Fihigkeit, andere zu lehren. Die Berufenen sollen
nicht nur selbst arbeiten, sondern auch lehren. Geistlicher Dienst ist nicht auf Einzelpersonen begrenzt,
sondern zielt auf Weitergabe. Wer vom Geist erfiillt ist, dient nicht zur Selbstdarstellung, sondern zur
Erbauung des Ganzen. Lehren ist Teil der geistlichen Berufung — damit andere befdhigt werden,
ebenfalls mitwirken zu konnen. Das Werk Gottes wichst nicht durch Einzelbegabung, sondern durch
Multiplikation von Hingabe. Gottes Geist schafft keine Elite, sondern eine Gemeinschaft von Dienern.
(2. Mose 35,34; 2. Timotheus 2,2; Epheser 4,11-12)

Das Volk gibt mehr als genug — weil der Geist des Gebens sie ergriffen hat. Als das Werk beginnt,
bringen die Israeliten weiterhin freiwillige Gaben. Es ist so viel, dass Mose anordnen muss, nichts
mehr zu bringen — das Werk hat mehr als genug. Diese GrofBziigigkeit ist kein dufleres Ritual, sondern
Ausdruck geistlicher Bewegung. Das Herz des Volkes ist ergriffen vom Wunsch, an Gottes Wohnung
mitzuwirken. Uberfluss entsteht, wenn Hingabe vom Geist getragen ist. Die Fiille an Gaben zeigt:
Gottes Volk kann Grof3es vollbringen, wenn das Herz richtig ausgerichtet ist. Freiwilligkeit fiihrt zu
Uberfluss — und dieser ehrt den HERRN. (2. Mose 36,1-7; 2. Korinther 8,1-5; Spriiche 11,25)

10.1.3. Die Ausfiihrung aller Anweisungen zum Heiligtum
(36,8-39.,43)

Gehorsam zeigt sich in der genauen Ausfiihrung dessen, was Gott geboten hat. Die

Kunsthandwerker beginnen den Bau der Stiftshiitte genau nach den Anweisungen, die Mose vom

Seite 99 von 106



HERRN erhalten hat. Es wird nichts ergénzt, verdndert oder ausgelassen — jedes Detail wird sorgfiltig
umgesetzt. Diese Genauigkeit ist Ausdruck von Ehrfurcht und Treue. Gottesdienst beginnt nicht mit
Kreativitit, sondern mit Gehorsam. Die Schonheit des Heiligtums liegt nicht in menschlicher Idee,
sondern in der getreuen Ausfithrung gottlicher Ordnung. Wer Gott ehrt, verdndert seine Anweisungen
nicht, sondern befolgt sie mit Hingabe. (2. Mose 36,8-38; Hebréer 8,5; Johannes 14,15)

Heiligkeit prigt selbst die verborgensten Gegenstinde im Dienst des HERRN. Ob Vorhénge,
Bretter, Riegel oder Saulen — jedes einzelne Teil wird mit Sorgfalt gefertigt und hat seinen bestimmten
Platz. Nichts ist nebenséchlich, nichts zufallig. Die Prizision zeigt: Auch das Unsichtbare ist vor Gott
von Bedeutung. Die Struktur des Heiligtums erinnert daran, dass der gesamte Dienst — innen wie
auBBen — heilig ist. Es gibt keine unwichtige Arbeit, wenn sie fiir den HERRN geschieht. Das
Unsichtbare tragt das Sichtbare. Gottes Gegenwart ruht auf dem Ganzen, nicht nur auf dem Zentrum.
(2. Mose 36,20-38; 1. Korinther 12,22-25; Kolosser 3,23)

Die Ausstattung des Heiligtums ist ein Abbild himmlischer Realitit — getragen von irdischem
Gehorsam. Die Bundeslade, der Schaubrottisch, der Leuchter, die Altire, das Réaucherwerk, die
Becken und die Priestergewdnder — alle werden genau nach goéttlicher Vorschrift hergestellt. Diese
Gerite sind nicht nur fiir kultische Zwecke, sondern tragen geistliche Bedeutung. Sie spiegeln die
himmlische Ordnung wider, die Gott seinem Volk sichtbar vor Augen fithren will. Der Dienst im
Heiligtum ist Abbild und Vorbereitung zugleich — ein Schatten des Kommenden. Sichtbare Dinge
dienen unsichtbaren Wahrheiten. (2. Mose 37,1-29; Hebréer 9,1-10; Kolosser 2,17)

Gott ehrt den Gehorsam seines Volkes mit seiner Zustimmung — nicht mit menschlichem
Applaus. Als die Arbeit vollendet ist, bringen die Israeliten alles zu Mose. Er priift sorgfiltig jedes
Stiick — und sieht, dass alles genau so gemacht wurde, wie es der HERR geboten hatte. Darauthin
segnet Mose sie. Die Bestitigung kommt nicht durch Zahlen, Erfolg oder dulleren Glanz, sondern
durch Treue. Gehorsam wird von Gott anerkannt — und von seinen Dienern gewlirdigt. Der Segen folgt
der Ausfithrung, nicht dem bloflen Plan. Vollendung geschieht, wenn Menschen sich unter Gottes
Ordnung stellen. (2. Mose 39,32-43; 1. Samuel 15,22; Matthédus 25,21)

Seite 100 von 106



10.2. Vollendung und Einweihung des Heiligtums (40,1-38)

Gottes Anweisungen zur Einweihung zeigen: Ordnung ist Voraussetzung fiir Gegenwart. Der
HERR gibt Mose klare Anweisungen, wie und wann die Stiftshiitte aufgerichtet werden soll. Jeder
Gegenstand wird an seinen Platz gestellt, gesalbt und damit dem HERRN geweiht. Die Einweihung
geschieht nicht willkiirlich, sondern geordnet und vollstidndig nach gottlichem Plan. Erst wenn alles an
seinem Platz ist, wird das Heiligtum zum Ort der Begegnung. Ordnung im Dienst ist keine
biirokratische Last, sondern geistliche Notwendigkeit. Wer Gottes Néhe sucht, muss seine Ordnungen
ehren. (2. Mose 40,1-16; 1. Korinther 14,33; Psalm 119,133)

Heiligkeit umfasst Menschen und Riume — durch Weihe, Salbung und Berufung. Mose salbt
nicht nur Gerdte und Mobel, sondern auch Aaron und seine S6hne. Sie werden in ihre priesterliche
Aufgabe eingesetzt — mit geweihten Kleidern, gesalbten Hiuptern und klarer Funktion. Die
Einweihung macht deutlich: Wer vor Gott tritt, tut dies nicht aus eigener Autoritit, sondern im Rahmen
gottlicher Bevollméchtigung. Heiligkeit ist keine Stimmung, sondern ein Zustand, der durch Gottes
Wort und Geist geschaffen wird. Der Priesterdienst beginnt nicht mit Aktivitdt, sondern mit gottlicher
Aussonderung. (2. Mose 40,12-16; 3. Mose 8,10-13; Hebrier 5,1-4)

Gottes Gegenwart erfiillt den Raum — als Zeichen, dass er das Werk seines Volkes annimmt.
Nachdem Mose das Werk vollendet hat, bedeckt die Wolke das Zelt der Begegnung, und die
Herrlichkeit des HERRN erfiillt die Stiftshiitte. Diese sichtbare Gegenwart ist Bestitigung und Ziel
zugleich: Gott wohnt nun in der Mitte seines Volkes. Mose selbst kann das Heiligtum nicht mehr
betreten — so méchtig ist die Gegenwart des HERRN. Die Wolke und das Feuer begleiten das Volk
fortan auf jeder Reise. Gottes Wohnung ist kein statisches Denkmal, sondern ein lebendiges Zeichen
seiner Flihrung. (2. Mose 40,33-38; 2. Chronik 7,1-3; Johannes 1,14)

Seite 101 von 106



Zusammenfassung und Anwendungen (2. Mose 35.1-40.38)

Zusammenfassung:

Nach der Erneuerung des Bundes bekriftigt Mose erneut das Sabbatgebot und ruft das Volk zur
freiwilligen Gabe fiir den Bau der Stiftshiitte auf. Das Volk reagiert mit GroBziigigkeit und bringt
mehr, als bendtigt wird. Ménner und Frauen, kunstfertige Handwerker und einfache Geber wirken
gemeinsam mit. Bezalel und Oholiab werden von Gott mit Weisheit, Erkenntnis und Fertigkeit erfiillt,
um die Arbeiten am Heiligtum zu leiten. In detaillierter Ausfiihrung werden alle Elemente der
Stiftshiitte, der Altire, der Vorhinge, der Geréte und der priesterlichen Kleidung geméf den gottlichen
Anweisungen angefertigt. Am Ende wird alles Mose vorgelegt, und dieser segnet das Volk. SchlieSlich
richtet Mose die Stiftshiitte auf. Die Einweihung wird durch die sichtbare Herrlichkeit Gottes bestétigt:
die Wolke bedeckt das Zelt, und Gottes Herrlichkeit erfiillt das Heiligtum. Von nun an begleitet die
Wolken- und Feuersdule das Volk auf all seinen Wegen. Der Schluss des Buches zeigt: Gottes
Gegenwart wohnt nun mitten unter seinem Volk — sichtbar, geordnet und durch Gnade mdglich

gemacht.

Anwendungen:

Gottes Gegenwart wohnt dort, wo Gehorsam und Hingabe zusammenkommen. Die Stiftshiitte
wurde nicht nach menschlicher Kreativitdt gebaut, sondern geméf gottlicher Anweisung. Gehorsam im
Detail 6ffnet Raum fiir Gottes Herrlichkeit. Wo Menschen sich unter Gottes Wort stellen, wird seine
Niéhe erlebbar.

Jeder Dienst im Reich Gottes zihlt — ob sichtbar oder unscheinbar. Beim Bau der Stiftshiitte
bringen viele ihre Gaben ein: Handwerker, Spender, Weber, Leiter. Gottes Werk ist gemeinschaftlich,

nicht individualistisch. Geistliche Frucht entsteht, wenn viele in ihrer Berufung wirken.

Gottes Fithrung bleibt sichtbar, auch wenn der Weg ungewiss ist. Die Wolke bei Tag und das Feuer
bei Nacht sind Zeichen der Leitung. Das Volk zieht nur weiter, wenn Gottes Gegenwart sich bewegt.
Geistliches Leben bedeutet, nicht nach eigener Planung zu handeln, sondern im Rhythmus der

gottlichen Fiihrung zu bleiben.

Seite 102 von 106



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 103 von 106



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Seite 104 von 106



Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounces Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament. an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—-1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schaper, J. (2011) ,,EXODOS / EXODUS / DAS ZWEITE BUCH MOSE", in Karrer, M. und Kraus,
W. (Hrsg.) Septuaginta Deutsch: Erlduterungen und Kommentare zum griechischen Alten
Testament. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, S. 258-324.

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Seite 105 von 106



* Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 106 von 106



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Israels Befreiung aus Ägypten (2. Mose 1-18)
	1. Israels Unterdrückung in Ägypten (1,1-22)
	1.1. Wachstum des Volkes trotz Bedrängnis (1,1-7)
	1.2. Pharaos Maßnahmen zur Unterdrückung (1,8-22)

	2. Die Berufung des Retters Mose (2,1-4,31)
	2.1. Geburt und Bewahrung Moses (2,1-25)
	2.2. Gottes Offenbarung im brennenden Dornbusch (3,1-22)
	2.3. Beauftragung und Ausrüstung Moses (4,1-31)

	3. Der Widerstand des Pharao und Gottes Macht (5,1-11,10)
	3.1. Erste Begegnung mit Pharao - Verschärfung der Lage (5,1-23)
	3.2. Gottes Zusage der Erlösung (6,1-13)
	3.3. Stammbaum Moses und Aarons (6,14-27)
	3.4. Zeichen und Wunder vor dem Pharao (6,28-7,13)
	3.5. Die ersten neun Plagen über Ägypten (7,14-11,10)
	3.5.1. Die erste Plage – Wasser wird zu Blut (7,14-24)
	3.5.2. Die zweite Plage – Frösche (8,1-15)
	3.5.3. Die dritte Plage – Stechmücken (8,16-19)
	3.5.4. Die vierte Plage – Hundsfliegen (8,20-32)
	3.5.5. Die fünfte Plage – Viehseuche (9,1-7)
	3.5.6. Die sechste Plage – Geschwüre (9,8-12)
	3.5.7. Die siebte Plage – Hagel (9,13-35)
	3.5.8. Die achte Plage – Heuschrecken (10,1-20)
	3.5.9. Die neunte Plage – Finsternis (10,21-29)


	4. Der Auszug durch Gottes Gericht und Erlösung (12,1-15,21)
	4.1. Einsetzung des Passahfestes (12,1-28)
	4.2. Die zehnte Plage und der Auszug Israels (12,29-51)
	4.3. Heiligung der Erstgeburt (13,1-22)
	4.4. Durchzug durchs Schilfmeer - Sieg durch Gottes Macht (14,1-31)
	4.5. Lobgesang der Erlösten (15,1-21)

	5. Die Wüstenreise bis zum Sinai (15,22-18,27)
	5.1. Versorgung in Mara und Elim (15,22-27)
	5.2. Gottes Versorgung mit Manna und Wachteln (16,1-36)
	5.3. Wasser aus dem Felsen und Sieg über Amalek (17,1-16)
	5.4. Jethros Besuch und weiser Rat zur Leitung (18,1-27)

	Teil 2: Gottes Bund mit Israel am Sinai (2. Mose 19-40)
	6. Gottes Offenbarung am Sinai (19,1-25)
	6.1. Berufung Israels als Bundesvolk (19,1-8)
	6.2. Vorbereitung auf die Gottesbegegnung (19,9-25)

	7. Die Gabe des Gesetzes - Der Bundesabschluss (20,1-24,18)
	7.1. Die Zehn Gebote - Grundlage des Bundes (20,1-21)
	7.1.1. Erstes Gebot – „Du sollst keine anderen Götter neben mir haben“ (20,2-3)
	7.1.2. Zweites Gebot – „Du sollst dir kein Bildnis machen …“ (20,4-6)
	7.1.3. Drittes Gebot – „Du sollst den Namen des HERRN, deines Gottes, nicht missbrauchen“ (20,7)
	7.1.4. Viertes Gebot – „Gedenke des Sabbattages, dass du ihn heiligst“ (20,8-11)
	7.1.5. Fünftes Gebot – „Ehre deinen Vater und deine Mutter“ (20,12)
	7.1.6. Sechstes Gebot – „Du sollst nicht töten“ (20,13)
	7.1.7. Siebtes Gebot – „Du sollst nicht ehebrechen“ (20,14)
	7.1.8. Achtes Gebot – „Du sollst nicht stehlen“ (20,15)
	7.1.9. Neuntes Gebot – „Du sollst kein falsches Zeugnis reden wider deinen Nächsten“ (20,16)
	7.1.10. Zehntes Gebot – „Du sollst nicht begehren“ (20,17)

	7.2. Weitere Rechtsbestimmungen - Anwendung des Bundes (20,22-23,33)
	7.2.1. Gottesfurcht und kultische Reinheit (20,22-26)
	7.2.2. Soziale Gerechtigkeit und Verantwortung (21,1-11)
	7.2.3. Schutz des Lebens, Eigentums und Rechts (21,12-22,15)
	7.2.4. Soziale Heiligkeit und göttliche Maßstäbe (22,16-23,9)
	7.2.5. Feste, Sabbate und Bundesverheißungen (23,10-33)

	7.3. Der Bund wird geschlossen und bestätigt (24,1-18)

	8. Anweisung zum Heiligtum und zum Priesterdienst (25,1-31,18)
	8.1. Der Auftrag zum Bau der Stiftshütte (25,1-27,21)
	8.1.1. Die Bundeslade, der Gnadenthron und der Tisch der Schaubrote (25,1-30)
	8.1.2. Der Leuchter und das Zelt (25,31-26,37)
	8.1.3. Der Brandopferaltar und der Vorhof (27,1-19)
	8.1.4. Öl für den Leuchter (27,20-21)

	8.2. Kleidung und Weihe der Priester (28,1-29,46)
	8.2.1. Die priesterliche Kleidung – Ehre, Schönheit und Heiligkeit (28,1-43)
	8.2.2. Die Weihe und Salbung der Priester (29,1–37)
	8.2.3. Das tägliche Brandopfer und Gottes Verheißung der Gegenwart (29,38-46)

	8.3. Weitere Vorschriften zum heiligen Dienst (30,1-31,18)

	9. Der Abfall des Volkes und Gottes Gnade (32,1-34,35)
	9.1. Das goldene Kalb - Bundesbruch Israels (32,1-35)
	9.2. Moses Fürbitte und Gottes Erneuerung des Bundes (33,1-34,35)

	10. Der Bau der Stiftshütte - Gehorsam und Erfüllung (35,1-40,38)
	10.1. Die Sammlung und Ausführung durch das Volk (35,1-39,43)
	10.1.1. Der Ruf zur Mitarbeit und die freiwillige Gabe (35,1-29)
	10.1.2. Die Berufung und Ausstattung der Arbeiter (35,30-36,7)
	10.1.3. Die Ausführung aller Anweisungen zum Heiligtum (36,8-39,43)

	10.2. Vollendung und Einweihung des Heiligtums (40,1-38)

	Quellen

