3. Mose

Heiligkeit als Lebensmafstab im Bund Gottes

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 77



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 77



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 7
1. Titel und Art des Buches 7
2. Autor, Zeit und Abfassung 8
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 9
4. Historische und theologische Themen 10
4.1. Historische Themen 10
4.2. Theologische Themen 11
5. Biblische Lehre des Buches 12
5.1. Die Schrift 12
5.2. Gott der Vater 12
5.3. Gott der Sohn 13
5.4. Gott der Heilige Geist 13
5.5. Der Mensch und die Siinde 14
5.6. Die Erlosung 14
5.7. Das Volk Israel und die Nationen 15
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 15
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 16
6. Grobgliederung 17
7. Zusammenfassung und Anwendungen 20
7.1. Zusammenfassung 20
7.2. Anwendungen 20
8. Studienfragen zum Weiterdenken 21
Kommentierung 24
Teil 1: Zugang zu Gott durch Opfer und Priestertum (3. Mose 1-10) 24
1. Die Opferordnungen - Gottes Weg zur Annahme (1,1-7,38) 24
1.1. Das Brandopfer - vollige Hingabe an Gott (1,1-17) 24

Seite 4 von 77



1.2. Das Speisopfer - Dienst in Reinheit und Dankbarkeit (2,1-16) 26
1.3. Das Friedensopfer - Gemeinschaft mit Gott durch Versohnung (3,1-17) 27

1.4. Das Siindopfer - Siihne fiir unbewusste Verfehlungen (4,1-5,13) 28
1.5. Das Schuldopfer - Wiederherstellung durch Wiedergutmachung (5,14-6,7)29
1.6. Anweisungen fiir die priesterliche Handhabung (6,8-7,38) 30
2. Die Einsetzung des Priestertums - Vermittler im Heiligtum (8,1-10,20) 33
2.1. Die Weihehandlung - Gehorsam und Symbolik der Heiligung (8,1-36) 33
2.2. Der erste Dienst - Gottes Annahme durch Feuer (9,1-24) 34
2.3. Nadab und Abihu - Gericht {iber unheiligen Gottesdienst (10,1-7) 35
2.4. Die Verantwortung zur Unterscheidung von Heiligem und Unheiligem
(10,8-20) 36
Teil 2: Reinheit und Heiligkeit im personlichen Leben (3. Mose 11-22) 38
3. Reinheitsvorschriften - Gottes Mafistab fiir Alltag und Gemeinschaft
(11,1-15,33) 38

3.1. Reine und unreine Tiere - Trennung als Zeichen des Bundes (11,1-47) 38
3.2. Geburt und Reinigung - Abhédngigkeit von gottlicher Gnade (12,1-8) 39
3.3. Hautkrankheiten und Isolation - Bild der Siinde und Wiederherstellung

(13,1-14,57) 39
3.4. Korperliche Ausfliisse - Reinheit im privaten Bereich (15,1-33) 41

4. Der grofle Versohnungstag - Zugang zum heiligen Gott (16,1-34) 44
4.1. Vorschriften fiir den einmaligen Eintritt ins Allerheiligste (16,1-19) 44
4.2. Siihne durch das Blut und den Siindenbock (16,20-28) 45
4.3. Ein ewiges Gesetz zur Erinnerung an Versohnung (16,29-34) 46

5. Heiligung im praktischen Leben - Gottes Wille fiir das Volk (17,1-20,27) 48
5.1. Der Umgang mit Blut und Opfer - nur an Gottes Ort (17,1-16) 48
5.2. Verbot moralischer Perversion - Schutz der Familie und der Identitét
(18,1-30) 49
5.3. Soziale Gerechtigkeit und Barmherzigkeit im Alltag (19,1-37) 50
5.4. Strafen fiir schwere Ubertretungen - Heiligkeit durch Abgrenzung (20,1-27)
51

6. Heiligkeit im Priesterdienst - Anforderungen an die Berufenen (21,1-22,33) 53

Seite 5 von 77



6.1. Personliche Reinheit der Priester - keine Gemeinschaft mit dem Unheiligen
(21,1-24) 53

6.2. Heiligkeit in der Opferannahme - nur reines darf Gott dargebracht werden
(22,1-33) 54

Teil 3: Heilige Zeiten, Bundesverantwortung und Ausblick (3. Mose 23-27) 56
7. Die Festzeiten des HERRN - Gottes heilsgeschichtlicher Kalender (23,1-44) 56
7.1. Der wochentliche Sabbat - rhythmische Ruhe zur Ehre Gottes (23,1-3) 56
7.2. Friihjahrsfeste: Passah, Ungesduertes Brot, Erstlinge, Wochenfest (23,4-22)

57
7.3. Herbstfeste: Posaunenfest, Versohnungstag, Laubhiittenfest (23,23-44) 58
8. Gottes Gegenwart und Heiligkeit im Lager (24,1-23) 61

8.1. Bestdndiger Dienst: Leuchter und Schaubrote vor dem HERRN (24,1-9) 61
8.2. Gericht bei Gotteslédsterung - Heiligkeit in Wort und Tat (24,10-23) 61

9. Sabbatjahr und Jubeljahr - Gott gehort das Land (25,1-55) 64
9.1. Das Sabbatjahr - Vertrauen auf Gottes Versorgung (25,1-22) 64
9.2. Das Jubeljahr - Riickgabe, Freiheit und soziale Gerechtigkeit (25,23-55) 65

10. Segens- und Fluchrede - Der Bund mit Konsequenzen (26,1-46) 68
10.1. VerheiBung von Segen bei Gehorsam - Frieden, Fruchtbarkeit, Gottes
Gegenwart (26,1-13) 68
10.2. Warnung vor Fluch bei Ungehorsam - Zerstreuung, Ziichtigung,
Riickkehrmoglichkeit (26,14-46) 69

11. Geliibde und Weihegaben - Freiwillige Hingabe an Gott (27,1-34) 72

11.1. Bewertung und Einlosung von Personen, Tieren und Eigentum (27,1-25)72

11.2. Heilige Dinge sind unverduBerlich - Gottes Eigentum bleibt ihm geweiht
(27,26-34) 73

Quellen 76

Seite 6 von 77



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

3. Mose ist das Buch der Heiligkeit, das Gottes Ordnung fiir das Leben in seiner Gegenwart
offenbart. Der Name ,,Levitikus“ bezieht sich zwar auf die levitischen Priester, doch die Gebote
richten sich weit iiber die Priesterschaft hinaus auch an das ganze Volk. Es geht nicht nur um Rituale,
sondern um einen heiligen Lebensstil, der der Gegenwart Gottes entspricht. Das Buch zeigt, wie ein
stindiger Mensch durch Gottes Anordnungen in Gemeinschaft mit ihm treten kann. Reinheit, Siihne
und Ordnung sind dabei zentrale Begriffe. (3. Mose 11,44-45; 3. Mose 19,2)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Bibellehrer, erkldrt zum Buch 3. Mose (Wajikra), dass
der hebrdische Titel ,, Wajikra“ — ,,und der HERR rief* — aus den ersten Worten des Buches
stammt. In der jiidischen Tradition wird es jedoch oft ,, Torat Kohanim*“, also ,, Anweisungen
fiir die Priester*, genannt. Dieses Buch beschreibt ausfiihrlich die verschiedenen Opferarten,
mit denen das Volk Gott im Zelt der Begegnung und spdter im Tempel anbetete. Ebenso werden
die Aufgaben der Kohanim (Priester) und Levi’im (Leviten) erklirt: Die Priester verrichteten
den Opferdienst, wihrend die Leviten fiir die Pflege und den Erhalt des Heiligtums
verantwortlich waren. Damit bildet 3. Mose eine zentrale Grundlage fiir das Verstindnis von

Heiligkeit, Opfer und priesterlichem Dienst in Israels Gottesverehrung (Rubin, 2016, S. 129).

3. Mose gehort zur Gattung der gesetzlich-priesterlichen Literatur mit stark theologischer
Ausrichtung. Die Anweisungen fiir Opfer, Reinheit, Feiertage und Priesterdienst haben nicht nur
kultische, sondern geistliche Bedeutung. Sie lehren Heiligkeit im Alltag und vermitteln Gottes
Malstab fiir das Zusammenleben und den Gottesdienst. Jede Ordnung im Buch wurzelt in Gottes
Wesen - er ist heilig und will mitten unter einem gereinigten Volk wohnen. (3. Mose 1-7; 3. Mose 16;
3. Mose 26,11-12)

Seite 7 von 77



2. Autor, Zeit und Abfassung

Mose wird als Verfasser von 3. Mose betrachtet, da er Gottes Weisungen direkt empfing und
niederschrieb. Schon im ersten Vers wird deutlich, dass Gott Mose direkt aus der Stiftshiitte heraus
anspricht. Zahlreiche Stellen innerhalb des Buches zeigen, dass Mose die vermittelnde, schreibende
und lehrende Funktion innehatte. Seine Autoritét als Prophet, Fiihrer und Gesetzgeber bestitigt ihn als
inspirierter Verfasser. Auch das Neue Testament bezieht sich auf Mose als Autor. (3. Mose 1,1; Markus
1,44; 3. Mose 8,36)

Das Buch entstand wihrend der Wiistenwanderung am Sinai, kurz nach dem Abschluss von 2.
Mose. Die Entstehungszeit liegt etwa im Jahr 1445-1405 v. Chr., vermutlich innerhalb eines Jahres.
Der historische Rahmen ist geprigt von der Einweihung der Stiftshiitte und der Vorbereitung auf das
Leben in Gottes Gegenwart. Ziel der Niederschrift war es, das Volk iiber Gottes Heiligkeit und den
Weg zur Gemeinschaft mit ihm zu belehren - geordnet, detailliert und durchdrungen von geistlicher
Bedeutung. (2. Mose 40,34-35; 3. Mose 26,46)

Seite 8 von 77



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

3. Mose richtet sich an das befreite Volk Israel, das nun unter Gottes heiliger Ordnung leben soll.
Nach dem Auszug aus Agypten beginnt fiir Israel ein neuer Lebensabschnitt als Bundesvolk. Die
Stiftshiitte ist errichtet, Gottes Gegenwart ist mitten im Lager - nun muss das Volk lernen, in dieser
Gegenwart zu leben. 3. Mose richtet sich daher nicht nur an die Priester, sondern auch an das ganze
Volk. Es soll verstehen, wie ein heiliger Gott unter einem unreinen Volk wohnen kann. Die Gebote
betreffen alle Bereiche des Lebens und zeigen, dass Heiligkeit nicht auf den Gottesdienst begrenzt ist.
(3. Mose 11,44-45; 3. Mose 18,4-5)

Die geschichtliche Situation ist geprigt von der Einweihung der Stiftshiitte und dem Ruf zur
Heiligung. Nachdem Gott im 2. Mose sein Gesetz gegeben und die Stiftshiitte eingerichtet hat, beginnt
nun die konkrete Umsetzung des Bundeslebens. Die Stiftshiitte als Ort der Begegnung mit Gott ist der
Mittelpunkt, aber sie fordert Heiligkeit und Ordnung. In dieser Ubergangsphase muss das Volk lernen,
was Reinheit, Opfer, Siihne und Gehorsam bedeuten. Die Gebote in 3. Mose helfen, zwischen heilig
und unheilig, rein und unrein zu unterscheiden. So wird Israel auf das Leben in der Gemeinschaft mit
dem heiligen Gott vorbereitet. (3. Mose 10,3; 3. Mose 20,7-8)

Seite 9 von 77



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Der Opferdienst wurde als gottlich geordneter Weg zur Siihne und Gemeinschaft mit Gott
eingesetzt. Die Opferordnungen in den ersten Kapiteln von 3. Mose zeigen, dass der Mensch nicht
direkt vor Gott treten kann, sondern durch ein stellvertretendes Opfer. Jede Opferart - ob Brandopfer,
Speisopfer, Friedensopfer oder Siind- und Schuldopfer - hatte eine spezifische Bedeutung im Umgang
mit Stinde, Dankbarkeit und Gemeinschaft. Der Opferdienst lehrte, dass Gott heilig ist und Siinde den
Zugang zu ihm versperrt. Zugleich bot Gott durch das Opfer einen Weg der Annahme, der allein auf
seiner Gnade beruhte. Damit wurde die Grundlage fiir den neutestamentlichen Opfertod Christi gelegt.
(3. Mose 1-7)

Die Priesterweihe Aarons und seiner Sohne zeigte die Ernsthaftigkeit und Heiligkeit des
priesterlichen Dienstes. Im Zentrum des levitischen Systems stand das Priestertum, das von Gott
selbst berufen und eingesetzt wurde. Aaron und seine S6hne wurden durch rituelle Handlungen,
Kleidung und Salbung fiir ihren Dienst ausgesondert. Ihre Aufgabe war es, zwischen Gott und dem
Volk zu vermitteln, Opfer darzubringen und Heiligkeit im Heiligtum zu wahren. Die Strafe fiir Nadab
und Abihu, die ,,fremdes Feuer brachten, machte deutlich, dass der Dienst vor Gott nicht leichtfertig
ausgefiihrt werden darf. Die Priesterweihe war daher mehr als ein Amt - sie war ein heiliger Auftrag.
(3. Mose 8-10)

Die Reinheitsgebote und Festzeiten regelten den Alltag Israels unter dem Aspekt gottlicher
Heiligkeit. Gott gab seinem Volk detaillierte Anweisungen, wie Reinheit in Korper, Familie,
Erndhrung, Sexualitdt und Gesellschaft aussehen sollte. Diese Gebote waren nicht willkiirlich, sondern
Ausdruck der Trennung zwischen heilig und unheilig, zwischen goéttlicher Ordnung und menschlichem
Chaos. Sie betonten, dass der Alltag ebenso geistlich ist wie der Gottesdienst. Die Festzeiten dienten
der Erinnerung an Gottes Taten und der regelméfBigen Ausrichtung auf ihn. Reinheit und Heiligkeit

durchdrangen so das ganze Leben - sichtbar, wiederkehrend und gemeinschaftlich. (3. Mose 11-27)

Seite 10 von 77



4.2. Theologische Themen

Der Opferdienst zeigt, dass Gemeinschaft mit Gott nur auf der Grundlage von Sithne und
stellvertretendem Opfer moglich ist. Siinde trennt den Menschen von Gott, und nur durch
BlutvergieBen kann Vergebung geschehen. Die Opfergesetze zeigen, dass es keine Anndherung an Gott
ohne Reinigung gibt. Jedes Opfer spricht eine andere geistliche Wahrheit aus: Schuld, Hingabe,
Dankbarkeit, Wiederherstellung. Gott selbst gibt die Anweisungen und stellt so die Verbindung zu sich
wieder her - nicht aus dem Willen des Menschen, sondern aus Gnade. Der Opferdienst ist ein

prophetischer Hinweis auf das vollkommene Opfer Christi. (3. Mose 1-7; Hebréer 9,22)

Die Priesterweihe offenbart das Prinzip der Mittlerschaft und die Notwendigkeit geweihter
Vermittler zwischen Gott und Mensch. Die Priester repriasentierten das Volk vor Gott und waren
daflir verantwortlich, die heiligen Ordnungen zu bewahren. Ihre Berufung war gottlich, ihre
Ausriistung umfassend, ihre Verantwortung grof3. Fehler im priesterlichen Dienst flihrten zu ernsten
Konsequenzen, wie der Tod von Nadab und Abihu belegt. Gott forderte Ehrfurcht, Reinheit und
Gehorsam in allem, was mit seiner Gegenwart zu tun hatte. Das Priestertum weist zugleich auf den
vollkommenden Hohenpriester Christus hin, der allein ohne Siinde vermitteln kann. (3. Mose 8-10;
Hebrier 4,14-15)

Reinheitsgebote und Festzeiten verkorpern das Prinzip der Heiligung im Alltag und der
regelmiifligen geistlichen Ausrichtung. Gottes Heiligkeit betrifft nicht nur kultische Handlungen,
sondern das ganze Leben: Erndhrung, Hygiene, Sexualitdt, Beziehungen. Die Reinheitsgebote
unterstreichen, dass Heiligkeit sichtbar werden soll - im personlichen wie im gemeinschaftlichen
Leben. Die Festzeiten wie Passah, Versohnungstag oder Laubhiittenfest erinnerten an Gottes Handeln
und strukturierten die geistliche Jahreszeit Israels. Heiligung ist also nicht punktuell, sondern
rhythmisch und ganzheitlich. Diese Struktur findet ihre Erfiillung in Christus, dem Herrn iiber alle
Zeiten. (3. Mose 11-27; Kolosser 2,16-17)

Seite 11 von 77



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Gottes Wort regelt in 3. Mose das Leben des Volkes bis ins Detail und zeigt seine Autoritit iiber
alle Bereiche. Die wiederkehrende Formulierung ,,Und der HERR redete zu Mose und sprach® betont,
dass die Gebote nicht menschlichen Ursprungs sind. Sie betreffen sowohl den Kult als auch Ethik,
Reinheit und soziale Verantwortung. Die Schrift ist in diesem Buch nicht Theorie, sondern praktische
gottliche Weisung fiir ein heiliges Leben. Jedes Gebot steht unter dem Anspruch gottlicher Heiligkeit
und ist Ausdruck seiner Weisheit und Gnade. Die Schrift hat somit strukturierende, reinigende und
offenbarende Funktion. (3. Mose 18,4-5; 3. Mose 19,37)

Das geoffenbarte Gesetz ist Grundlage fiir Identitit, Lehre und geistliches Wachstum des Volkes.
Durch die Gebote lernt Israel, wer Gott ist - heilig, gerecht, gniddig - und wer sie selbst sein sollen: ein
abgesondertes Volk. Die Gebote dienen zur Unterweisung (Torah), zum Schutz, zur Reinigung und zur
Vorbereitung auf die Gegenwart Gottes. Auch das Neue Testament erkennt den bleibenden Wert der
Schrift an, indem sie zur Zucht, Lehre und zum Leben in der Gerechtigkeit dient. Die in 3. Mose
niedergelegten Anweisungen sind daher mehr als historische Vorschriften - sie sind Ausdruck
gottlicher Wahrheit. (2. Timotheus 3,16; Psalm 19,8-12)

5.2. Gott der Vater

Gott offenbart sich in 3. Mose als heiliger Gesetzgeber und zugleich als gnidiger Versohner. Er
gibt klare, verbindliche Anweisungen fiir den Umgang mit Siinde, Reinheit und Gottesdienst. Seine
Heiligkeit ist absolut - nichts Unreines darf in seine Ndhe kommen. Doch gleichzeitig eroffnet er durch
Opfer und Priesterdienst einen Weg zur Vergebung und zur Gemeinschaft mit ihm. Er ist gerecht und
gnidig zugleich, souverdn und zugleich nahbar. Der Gott Israels ist nicht distanziert, sondern ordnet

das Leben seines Volkes, um unter ihnen zu wohnen. (3. Mose 26,11-12)

Gottes viterliches Wesen zeigt sich in der Verbindung von Strenge und Barmherzigkeit. Er ruft
sein Volk zur Heiligkeit, mahnt bei Ungehorsam und warnt vor Gericht. Doch er gibt auch
VerheiBungen des Segens, der Wiederherstellung und des Lebens in der Gemeinschaft mit ihm. Seine

Weisungen sind nicht dazu gedacht zu unterdriicken, sondern zu schiitzen und zu reinigen. Er ist der

Seite 12 von 77



Vater, der sein Volk erzieht, leitet und in seinem Bund bewahrt. Diese viterliche Fithrung zieht sich
durch alle Kapitel des Buches. (3. Mose 26,3-13; 3. Mose 26,40-45)

5.3. Gott der Sohn

Christus ist die Erfiillung aller Opfer und der wahre Hohepriester, auf den das gesamte
levitische System hinweist. Die verschiedenen Opferarten zeigen unterschiedliche Aspekte des
Werkes Christi: das Brandopfer seine vdllige Hingabe, das Siindopfer seine stellvertretende
Schuldiibernahme, das Friedensopfer seine Versohnung. Besonders der Versohnungstag (Jom Kippur)
mit dem Sithneopfer und dem Bock fiir Asasel deutet prophetisch auf das Kreuz hin. Christus trat als
wahrer Hohepriester nicht in ein irdisches Heiligtum, sondern in das himmlische, mit seinem eigenen
Blut. 3. Mose schafft damit die theologische Grundlage fiir das Verstandnis des Stihnopfers im Neuen
Testament. (3. Mose 16,21-22; Hebréer 9,11-14)

Die Person und das Werk Jesu Christi machen die alttestamentliche Opfersystematik
iiberfliissig, ohne sie abzuwerten. Was im Alten Bund als Bild und Schatten gegeben war, erfiillt sich
im Neuen in der Person des Sohnes. Christus ist sowohl Opfer als auch Opferpriester, sowohl Tempel
als auch Mittler. Die Genauigkeit und Tiefe der alttestamentlichen Vorschriften unterstreichen die
Grofle dessen, was Christus vollbracht hat. So ehrt das Neue Testament 3. Mose nicht als veraltetes
Gesetz, sondern als prophetische Vorbereitung. In Christus wird das Ziel der levitischen Ordnung

sichtbar: endgiiltige, ewige Versohnung. (Hebrder 10,1-14)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Heilige Geist wirkt im Hintergrund des gesamten Heiligungsprozesses, auch wenn er im
Buch nicht direkt genannt wird. Die Aufforderung zur Heiligung, die Trennung von Unreinem und
die Erfiillung der gottlichen Gebote sind Wirkungen, die im Neuen Testament ausdriicklich mit dem
Geist Gottes verbunden werden. In 3. Mose wird die Heiligkeit zwar gesetzlich definiert, doch ihre
Umsetzung geschieht letztlich durch goéttliches Wirken. Der Geist steht hinter jeder echten
Aussonderung und Reinigung, sei es im Priesteramt oder im alltdglichen Wandel. Seine unsichtbare,
aber wirksame Gegenwart ist Voraussetzung flir wahre Gemeinschaft mit Gott. (3. Mose 20,7-8;
Romer 15,16)

Seite 13 von 77



Der Geist Gottes bewirkt Reinheit, geistliche Unterscheidung und die Fihigkeit zum Dienst.
Obwohl die Begrifte ,,Heiliger Geist“ oder ,,Geist Gottes* in 3. Mose nicht ausdriicklich vorkommen,
entspricht das gesamte Konzept von Reinheit, Heiligkeit und Ordnung dem Wirkungsfeld des Geistes.
Im Licht des Neuen Testaments wird deutlich, dass die Einhaltung géttlicher Maf3stdibe nicht durch
menschliche Anstrengung allein moglich ist. Der Geist wirkt zur inneren Erneuerung, zur
Unterscheidung des Heiligen und zur Ausriistung fiir geistlichen Dienst. So kann 3. Mose auch

geistlich gelesen werden - als Ruf zur Heiligung im Geist. (Galater 5,16-25; 1. Petrus 1,2)

5.5. Der Mensch und die Siinde

Der Mensch ist durch Siinde unrein, schuldig und getrennt von der Gemeinschaft mit dem
heiligen Gott. 3. Mose macht deutlich, dass Schuld nicht nur ein moralisches Problem ist, sondern
eine kultische und geistliche Trennung bewirkt. Siinde verunreinigt den Menschen und das Lager, sie
unterbricht die Beziehung zu Gott und gefdhrdet das Leben in seiner Nédhe. Der Mensch kann sich
nicht selbst reinigen oder versdhnen - es braucht ein stellvertretendes Opfer. Die Vielzahl der
Opfergesetze zeigt, wie allgegenwirtig das Problem der Siinde ist. Und doch wird zugleich die Gnade
Gottes sichtbar, der einen Weg zur Vers6hnung erdftnet. (3. Mose 4,1-3; 3. Mose 5,1-6)

Selbst nach der Einsetzung des Priesterdienstes bleibt der Mensch anfillig fiir falsche Anbetung
und Ungehorsam. Die Geschichte von Nadab und Abihu zeigt, dass selbst erwéhlte Formen der
Anbetung Gottes Gericht nach sich ziehen konnen. Siinde ist nicht nur offener Widerstand, sondern
auch der Versuch, Gott auf eigene Weise zu nahen. Die Heiligkeit Gottes duldet keine Kompromisse,
besonders nicht im Gottesdienst. Gleichzeitig unterstreicht dies die Notwendigkeit von Gehorsam und
Unterscheidungsvermdgen. Der siindige Mensch braucht klare Orientierung - und einen Mittler. (3.
Mose 10,1-3; 3. Mose 18,30)

5.6. Die Erlosung

Erlosung im 3. Mose geschieht durch ein stellvertretendes Opfer und griindet allein in Gottes
Gnade. Die zentrale Aussage des Buches ist, dass ,,das Leben im Blut ist“ und das Blut zur Siihne
gegeben wird. Der Mensch kann sich weder selbst erlésen noch durch Werke vor Gott bestehen. Gott
selbst bestimmt das Mittel der Versohnung: ein unschuldiges Opfer, das anstelle des Siinders stirbt.
Dieses Prinzip wird im Siindopfer, Schuldopfer und besonders im Versohnungstag veranschaulicht.
Erlosung ist damit gottlich initiiert, blutig, heilig und heilbringend. (3. Mose 17,11; 3. Mose 16,15-17)

Seite 14 von 77



Der Versohnungstag ist der Hohepunkt des alttestamentlichen Erlosungsverstindnisses und
weist prophetisch auf Christus hin. Einmal im Jahr trat der Hohepriester ins Allerheiligste, um fiir
das ganze Volk Siihne zu erwirken. Zwei Bocke wurden eingesetzt: einer als Stindopfer, der andere als
wtindenbock®, der die Schuld symbolisch wegtrug. Diese Handlung zeigt, dass Siihne sowohl Tilgung
der Schuld als auch Entfernung der Last bedeutet. Im Neuen Testament wird dieser Tag als Vorbild auf
das einmalige, vollkommene Opfer Christi gedeutet. Damit erhdlt 3. Mose eine tiefe prophetische
Dimension. (3. Mose 16; Hebréer 9,7-14)

5.7. Das Volk Israel und die Nationen

Israel wird in 3. Mose als heiliges Volk dargestellt, das Gottes Wesen durch Gehorsam und
Reinheit widerspiegeln soll. Gott spricht: ,,/hr sollt heilig sein, denn ich bin heilig.* Diese Berufung
betriftt nicht nur kultische Vorschriften, sondern das ganze Leben - ethisch, sozial, familidr. Israel soll
unter den Volkern sichtbar anders leben und dadurch Gottes Charakter offenbaren. Die Gebote dienen
nicht der Selbstverherrlichung Israels, sondern dem Zeugnis fiir Gottes Heiligkeit. Heiligkeit bedeutet
Absonderung zur Ehre Gottes, nicht Isolation. (3. Mose 19,2; 5. Mose 4,6-8)

Die Erwihlung Israels steht im Zusammenhang mit einem grofieren heilsgeschichtlichen Ziel fiir
alle Nationen. Obwohl 3. Mose das Leben innerhalb Israels regelt, hat die Heiligkeit des Volkes
missionarische Strahlkraft. Wenn Israel nach Gottes Ordnungen lebt, erkennen die Volker die Weisheit
und Grofle des Herrn. So dient Israel als Modell, wie ein Volk unter gottlicher Leitung lebt. Die
Reinheit, die Opfer und die Feste zeigen den Nationen, wie der wahre Gott verehrt werden soll. Damit
wird Israel zum Kanal géttlicher Wahrheit unter den Vélkern. (3. Mose 20,26; Jesaja 42,6)

5.8. Engel, Satan und Didmonen

Engel, Satan und Dédmonen treten im 3. Mose nicht ausdriicklich in Erscheinung, doch das
geistliche Ordnungsprinzip trigt eine unsichtbare Dimension. Obwohl keine direkten
Beschreibungen iiber Engel oder Ddmonen gegeben werden, ist die Struktur des Buches stark geistlich
gepragt. Reinheit, Heiligkeit und Unterscheidung zwischen rein und unrein spiegeln ein universelles
Prinzip geistlicher Ordnung wider. Die Trennung zwischen heilig und profan, zwischen Licht und
Finsternis, ist mehr als nur duBerlich - sie verweist auf eine tiefere geistliche Wirklichkeit. In diesem
Sinne nimmt das Buch Anteil am geistlichen Kampf, ohne ihn namentlich zu benennen. (3. Mose
10,10; 3. Mose 20,26)

Seite 15 von 77



Die Reinheits- und Heiligkeitsgebote sind Ausdruck eines geistlichen Schutzraums gegen
chaotische, gottwidrige Einfliisse. Gott trennt sein Volk von allen Praktiken und Einfliissen, die das
Denken und Verhalten deformieren. Dazu gehoren nicht nur sichtbare Gotzendienste, sondern auch
geistlich destruktive Muster, die mit ddmonischem Einfluss verbunden sein kénnen. Die Gebote zur
Reinheit bewahren vor Verwirrung, Verdorbenheit und okkulten Vermischungen mit den Praktiken der
Heidenvoélker. Damit schafft Gott eine Grenze, die auch im geistlichen Bereich wirksam ist. (3. Mose
18,24-30)

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Der Versohnungstag und das Jubeljahr enthalten prophetische Hinweise auf die endgiiltige
Wiederherstellung in Gottes Reich. Am Vers6hnungstag wurde die Schuld des Volkes gesiihnt und
durch den ,,Siindenbock’ symbolisch hinausgetragen - ein Bild fiir die vollige Reinigung, die Christus
bringt. Das Jubeljahr, in dem Schulden erlassen und Besitz zuriickgegeben wurde, verweist auf eine
zukiinftige Ordnung der Gerechtigkeit, Freiheit und Wiederherstellung. Beide Feste enthalten
heilsgeschichtliche Linien, die im Messias ihre Erfiillung finden. 3. Mose 6ffnet so den Blick auf das
kommende Heil, das iiber Israel hinausreicht. (3. Mose 16; 3. Mose 25; Hebrder 10,1)

Die Opfer, Zeiten und Ordnungen deuten auf das kommende Reich hin, in dem Gott
vollkommen mit seinem Volk wohnen wird. Heiligkeit, Siihne, Gemeinschaft und Ruhe sind zentrale
Themen des Buches - sie alle sind Vorgeschmack auf die zukiinftige Herrschaft Gottes. Das ,,heilige
Jahr* und der ,heilige Tag* kiindigen eine Zeit an, in der Schuld endgiiltig vergeben und Ordnung
vollkommen wiederhergestellt sein wird. Diese Perspektive zeigt: Das alttestamentliche Gesetz war
nicht nur Regelwerk, sondern Vorschattung auf die vollkommene Zukunft. In Christus wird diese
Hoffnung Realitét. (3. Mose 23-25; Offenbarung 21,3-4)

Seite 16 von 77



6. Grobgliederung

3. Mose - Heiligkeit als Lebensmafistab im Bund Gottes

Teil 1: Zugang zu Gott durch Opfer und Priestertum (3. Mose 1-10)

1. Die Opferordnungen - Gottes Weg zur Annahme (1,1-7,38)
1.1. Das Brandopfer - v6llige Hingabe an Gott (1,1-17)
1.2. Das Speisopfer - Dienst in Reinheit und Dankbarkeit (2,1-16)
1.3. Das Friedensopfer - Gemeinschaft mit Gott durch Versohnung (3,1-17)
1.4. Das Siindopfer - Siihne fiir unbewusste Verfehlungen (4,1-5,13)
1.5. Das Schuldopfer - Wiederherstellung durch Wiedergutmachung (5,14-6,7)
1.6. Anweisungen fiir die priesterliche Handhabung (6,8-7,38)

2. Die Einsetzung des Priestertums - Vermittler im Heiligtum (8,1-10,20)
2.1. Die Weihehandlung - Gehorsam und Symbolik der Heiligung (8,1-36)
2.2. Der erste Dienst - Gottes Annahme durch Feuer (9,1-24)
2.3. Nadab und Abihu - Gericht iiber unheiligen Gottesdienst (10,1-7)

2.4. Die Verantwortung zur Unterscheidung von Heiligem und Unheiligem (10,8-20)

Teil 2: Reinheit und Heiligkeit im personlichen Leben (3. Mose 11-22)
3. Reinheitsvorschriften - Gottes Maflstab fiir Alltag und Gemeinschaft (11,1-15,33)
3.1. Reine und unreine Tiere - Trennung als Zeichen des Bundes (11,1-47)
3.2. Geburt und Reinigung - Abhéngigkeit von gottlicher Gnade (12,1-8)
3.3. Hautkrankheiten und Isolation - Bild der Siinde und Wiederherstellung (13,1-14,57)
3.4. Korperliche Ausfliisse - Reinheit im privaten Bereich (15,1-33)

4. Der grof3e Versohnungstag - Zugang zum heiligen Gott (16,1-34)
4.1. Vorschriften fiir den einmaligen Eintritt ins Allerheiligste (16,1-19)

4.2. Siihne durch das Blut und den Siindenbock (16,20-28)

Seite 17 von 77



4.3. Ein ewiges Gesetz zur Erinnerung an Vers6hnung (16,29-34)

5. Heiligung im praktischen Leben - Gottes Wille fiir das Volk (17,1-20,27)
5.1. Der Umgang mit Blut und Opfer - nur an Gottes Ort (17,1-16)
5.2. Verbot moralischer Perversion - Schutz der Familie und der Identitét (18,1-30)
5.3. Soziale Gerechtigkeit und Barmherzigkeit im Alltag (19,1-37)

5.4. Strafen fiir schwere Ubertretungen - Heiligkeit durch Abgrenzung (20,1-27)

6. Heiligkeit im Priesterdienst - Anforderungen an die Berufenen (21,1-22,33)
6.1. Personliche Reinheit der Priester - keine Gemeinschaft mit dem Unheiligen (21,1-24)

6.2. Heiligkeit in der Opferannahme - nur reines darf Gott dargebracht werden (22,1-33)

Teil 3: Heilige Zeiten, Bundesverantwortung und Ausblick (3. Mose 23-27)
7. Die Festzeiten des HERRN - Gottes heilsgeschichtlicher Kalender (23,1-44)
7.1. Der wochentliche Sabbat - rhythmische Ruhe zur Ehre Gottes (23,1-3)
7.2. Frithjahrsfeste: Passah, Ungesduertes Brot, Erstlinge, Wochenfest (23,4-22)

7.3. Herbstfeste: Posaunenfest, Versohnungstag, Laubhiittenfest (23,23-44)

8. Gottes Gegenwart und Heiligkeit im Lager (24,1-23)
8.1. Bestindiger Dienst: Leuchter und Schaubrote vor dem HERRN (24,1-9)
8.2. Gericht bei Gotteslisterung - Heiligkeit in Wort und Tat (24,10-23)

9. Sabbatjahr und Jubeljahr - Gott gehort das Land (25,1-55)
9.1. Das Sabbatjahr - Vertrauen auf Gottes Versorgung (25,1-22)
9.2. Das Jubeljahr - Riickgabe, Freiheit und soziale Gerechtigkeit (25,23-55)

10. Segens- und Fluchrede - Der Bund mit Konsequenzen (26,1-46)

10.1. VerheiBung von Segen bei Gehorsam - Frieden, Fruchtbarkeit, Gottes Gegenwart
(26,1-13)

Seite 18 von 77



10.2. Warnung vor Fluch bei Ungehorsam - Zerstreuung, Ziichtigung, Riickkehrmoglichkeit
(26,14-46)

11. Geliibde und Weihegaben - Freiwillige Hingabe an Gott (27,1-34)

11.1. Bewertung und Einldsung von Personen, Tieren und Eigentum (27,1-25)

11.2. Heilige Dinge sind unverduB3erlich - Gottes Eigentum bleibt ihm geweiht (27,26-34)

Seite 19 von 77



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

3. Mose offenbart, wie ein heiliges Volk in Gemeinschaft mit einem heiligen Gott leben kann. Das
Buch legt detailliert dar, wie Reinheit, Opfer, priesterlicher Dienst und moralische Ordnung das Leben
im Lager Israels strukturieren. Dabei stehen Gottes Heiligkeit, seine Ndhe und die Notwendigkeit der
Stihne im Mittelpunkt. Die Gebote betreffen nicht nur Kult und Tempel, sondern durchdringen das
alltdgliche Leben. In allem weist das Buch auf Christus hin, der die Ordnungen erfiillt und endgiiltige
Versohnung bringt.

7.2. Anwendungen

Gott ist heilig und fordert Heiligkeit. Der Lebensstil des Glédubigen soll Gottes Wesen widerspiegeln
- in Reinheit, Ehrfurcht und gelebter Absonderung. Heiligkeit betrifft nicht nur dueres Verhalten,
sondern Herzenshaltung und Motivation. Wer zu Gott gehort, ist zur Heiligung berufen - nicht aus

Pflicht, sondern als Antwort auf seine Nihe.

Gemeinschaft mit Gott braucht Reinigung. Siinde trennt, selbst nach der Erlosung. Das
Opferprinzip zeigt: Vergebung ist moglich, aber kostet Leben - ein stellvertretendes Opfer. Heute gilt:
Nur durch das Blut Christi ist bleibende Gemeinschaft mit Gott méglich. Darum gehort zur Nachfolge
auch tdgliche Selbstpriifung und Reinigung.

Christus erfiillt das Gesetz in Gnade. Die alttestamentliche Opferordnung ist nicht {iberholt, sondern
in Christus erfiillt worden. Er ist das wahre Opfer, der vollkommene Priester und der gelebte Wille
Gottes. Heiligung ist im Neuen Bund kein Gesetzeswerk, sondern geistgewirktes Leben - getragen von

Gnade, gegriindet auf Wahrheit.

Seite 20 von 77



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Warum ist 3. Mose trotz seiner vielen Vorschriften zentral fiir das Verstindnis der Bibel?

Antwort: Weil es Gottes Heiligkeit, den Weg zur Gemeinschaft mit ihm und die Notwendigkeit

von Sithne deutlich macht - Themen, die das ganze biblische Zeugnis prigen.

2. Inwiefern richtet sich das Buch nicht nur an die Priester, sondern an das ganze Volk?

Antwort: Weil Reinheit, Gehorsam und Heiligkeit nicht auf den Tempeldienst beschriankt sind,

sondern den gesamten Alltag betreffen.

3. Was sagt die Einsetzung des Opferdienstes iiber Gottes Wesen aus?

Antwort: Dass er gerecht ist und Siinde nicht duldet, aber zugleich gnéddig einen Weg zur

Versohnung erdffnet.

4. Welche zentrale geistliche Bedeutung hat der Versohnungstag?

Antwort: Er zeigt die umfassende Reinigung von Schuld durch stellvertretendes Opfer - und
deutet prophetisch auf das Werk Christi hin.

5. Warum war das Priestertum mit so hohen Anforderungen und Konsequenzen verbunden?

Antwort: Weil es um den Dienst vor dem heiligen Gott geht - jede Abweichung gefdahrdet das
Leben und die Ordnung des Volkes.

6. Welche Botschaft steckt hinter den Reinheitsgeboten?

Antwort: Dass Heiligkeit alle Lebensbereiche durchdringen soll und der Alltag vor Gott
Bedeutung hat.

7. Wie offenbart sich Christus in den Ordnungen des 3. Mose?

Antwort: Als das wahre Opfer, der vollkommene Hohepriester und der Mittler einer besseren

Ordnung.

8. In welcher Weise ist Israel als heiliges Volk ein Vorbild fiir das geistliche Leben heute?

Seite 21 von 77



Antwort: Durch das Leben in Absonderung, Gehorsam und stindiger Ausrichtung auf Gottes
Wort.

9. Warum sind Ordnung, Reinheit und Siihne untrennbar miteinander verbunden?

Antwort: Weil nur ein gereinigter Mensch in der goéttlichen Ordnung bestehen und

Gemeinschaft mit Gott haben kann.

10. Welche prophetische Hoffnung trigt 3. Mose in sich?

Antwort: Die Erwartung einer vollkommenen Versohnung, umfassenden Wiederherstellung

und ewigen Gemeinschaft mit Gott.

Seite 22 von 77



Seite 23 von 77



Kommentierung

Teil 1: Zugang zu Gott durch Opfer und Priestertum (3. Mose
1-10)

1. Die Opferordnungen - Gottes Weg zur Annahme (1,1-7,38)

1.1. Das Brandopfer - vollige Hingabe an Gott (1,1-17)

Gottes Offenbarung im Heiligtum ist Ausgangspunkt jeder wahren Anbetung. Der HERR ruft
Mose aus der Stiftshiitte und gibt ihm die Anweisungen zu den Opfern. Nicht Mose sucht Gottes
Stimme — Gott spricht initiativ. Die Ordnung des Opfers beginnt mit Gottes Wort, nicht mit
menschlicher Idee. Gott ist der Urheber jeder Form echter Anbetung. Die Tatsache, dass Gott aus dem
Heiligtum heraus spricht, zeigt: Anbetung und Offenbarung gehoren untrennbar zusammen. Ohne
Gottes Wort bleibt jedes Opfer leer. Nur wer hort, kann angemessen handeln. (3. Mose 1,1-2; 2. Mose
25,22; Hebréer 1,1-2)

Das Brandopfer ist ein freiwilliger Ausdruck volliger Hingabe an Gott. Der Opfernde bringt aus
freiem Willen ein ménnliches Tier ohne Fehler — Rind, Schaf oder Ziege. Dieses Opfer ist nicht an
Schuld gebunden, sondern Ausdruck der Dankbarkeit und Hingabe. Das gesamte Tier wird auf dem
Altar verbrannt — nichts bleibt {ibrig. Das Opfer symbolisiert vollige Auslieferung an Gottes Willen. Es
steht fiir das Verlangen, ganz fiir Gott zu leben. Wer das Brandopfer darbringt, stellt sein Leben unter
die Flamme gottlicher Heiligkeit. Hingabe ist nicht teilbar — sie ist ganz oder gar nicht. (3. Mose 1,3-9;
Romer 12,1; Philipper 2,17)

C. I. Scofield, der Bibellehrer, erkldrt zu 3. Mose 1,3, dass das Brandopfer ein vielschichtiges
Vorbild auf Christus ist. Es zeigt erstens Christus, der sich selbst ohne Fehler Gott darbrachte
und mit vollkommener Hingabe den Willen seines Vaters erfiillte — selbst im Tod. Zweitens ist
das Opfer siihnend, weil der Mensch diese vollkommene Bereitschaft nicht besitzt. Drittens ist

es stellvertretend, da Christus anstelle des Siinders geopfert wurde. Dabei liegt der

Seite 24 von 77



Schwerpunkt nicht auf Strafe, sondern auf der freiwilligen Hingabe Christi (Hebrder 9,11—14;
10,5-7; Psalm 40,7-9; Philipper 2,8).

Scofield fiihrt weiter aus, dass die fiinf zugelassenen Opfertiere verschiedene Aspekte

des Werkes Christi symbolisieren:

Das Rind oder der Ochse steht fiir Christus als den geduldigen und gehorsamen Knecht, der
um unsertwillen litt (Hebrder 12,2-3; Jesaja 52,13—15).

Das Lamm weist auf seine widerstandslose Hingabe bis zum Tod am Kreuz hin (Jesaja 53,7,
Apostelgeschichte 8,32—35).

Die Ziege versinnbildlicht den Siinder, fiir den Christus ,,zur Siinde gemacht* wurde (Jesaja
53,12, 2. Korinther 5,21, Galater 3,13).

Die Turteltaube und die Taube schlieflich stehen fiir trauernde Unschuld und Armut. Sie
verweisen auf den, der um unseretwillen arm wurde, um uns reich zu machen (Lukas 9,58, 2.
Korinther 8,9; Philipper 2,6-8).

Scofield betont, dass diese verschiedenen Tieropfer die Tiefe und den Reichtum des
einen Opfers Christi veranschaulichen. Der geistlich reife Gldiubige erkennt in jedem dieser
Bilder eine Facette des Kreuzes und der Liebe Christi, der sich selbst vollig und willig fiir die
Menschheit hingab (Scofield, 2015, S. 149).

Siihne geschieht durch Identifikation — bevor das Opfer dargebracht wird. Der Opfernde legt
seine Hand auf den Kopf des Tieres, bevor es geschlachtet wird. Diese Handlung bedeutet personliche
Identifikation mit dem Opfer. Es stirbt an seiner Stelle — nicht als Symbol, sondern als Ersatz. Die
Siihne geschieht nicht durch das Tier allein, sondern durch den Glauben des Opfernden, verbunden mit
Gehorsam. Blut wird an den Altar gesprengt — ein Zeichen der Reinigung und des Ausgleichs. Ohne
Blut gibt es keine Versohnung. Das Opfer ersetzt den Menschen — aber nur auf Gottes Weise. (3. Mose
1,4-5; Hebréder 9,22; Jesaja 53,6)

John F. MacArthur erkldirt, dass der Begriff ,, Blut” in 3. Mose eine zentrale theologische
Bedeutung hat. Das hebrdische Wort steht in enger Beziehung zu dem Wort fiir ,,rot*” und
bezeichnet sowohl das Blut von Tieren (2. Mose 23,18) als auch von Menschen (1. Mose 4,10).
In manchen Zusammenhdngen symbolisiert es auch Schuld, etwa in der Redewendung ,,sein
Blut sei auf ihm* (3. Mose 20,9), die ausdriickt, dass jemand selbst fiir seine Schuld

verantwortlich ist.

Im Alten Testament wird das Leben mit dem Blut gleichgesetzt (1. Mose 9,4; 5. Mose
12,23), was die Heiligkeit des Lebens unterstreicht (1. Mose 9,6). Gleichzeitig weist die

Seite 25 von 77



Betonung des Blutes in den Opfergesetzen prophetisch auf das hin, was im Neuen Testament
offenbart wird: , Ohne BlutvergiefSen geschieht keine Vergebung* (Hebrder 9,22). Die
alttestamentlichen Opfer mit ihrem Blutvergiefsen veranschaulichen somit das vollkommene
Opfer Christi, dessen vergossenes Blut die endgiiltige Siihnung der Siinde bewirkt (Rémer 5,9;
1. Korinther 11,25-26) (MacArthur, 2005, S. 3Mo 21,16-23).

Anbetung umfasst Ordnung, Reinheit und die Beteiligung von Priestern. Der Brandopferdienst ist
klar geregelt: Das Tier wird zerlegt, die Eingeweide gewaschen, und das Feuer wird unterhalten. Die
Priester ordnen alles auf dem Altar. Es geschieht nichts zufillig. Reinheit, Genauigkeit und Beteiligung
der Geweihten sind unerlésslich. Gott nimmt Opfer nicht aufgrund duBlerer Geste an, sondern durch
geordnete Heiligkeit. Die Mitwirkung der Priester zeigt: Versohnung braucht Vermittlung. Der
Brandopferaltar ist nicht nur Ort des Feuers, sondern Ort heiliger Ordnung. (3. Mose 1,6-17; Johannes
4,24; 1. Korinther 14,40)

1.2. Das Speisopfer - Dienst in Reinheit und Dankbarkeit (2,1-16)

Das Speisopfer bringt Dank, Hingabe und den Alltag in Verbindung mit Gottes Heiligkeit. Im
Gegensatz zum Brandopfer wird beim Speisopfer kein Tier geopfert, sondern feines Mehl, Ol und
Weihrauch dargebracht. Diese Bestandteile stammen aus dem Alltag — aus Arbeit, Nahrung und
Fruchtbarkeit. Das Speisopfer zeigt: Gott wird nicht nur durch das Blutopfer geehrt, sondern auch
durch den gereinigten Alltag. Der Mensch bringt das, was er besitzt, als Zeichen seiner Dankbarkeit
dar. Es ist ein Ausdruck von Hingabe ohne Blutvergieen — ein freiwilliges Zeichen der Anerkennung
Gottes als Quelle allen Segens. Anbetung ist nicht auf das AuBergewohnliche beschrinkt, sondern
durchdringt das Normale. (3. Mose 2,1-3; Psalm 50,23; Kolosser 3,17)

Heiligkeit verlangt Reinheit — Sauerteig und Honig haben im Speisopfer keinen Platz. Gott
verbietet, dass dem Speisopfer Sauerteig oder Honig beigemischt wird. Beide stehen symbolisch fiir
Gérung, Veranderung und menschliche Siile. Im Heiligtum aber soll alles rein, klar und unverfélscht
sein. Gott will keine Anbetung, die von menschlicher Verginglichkeit oder Verzerrung geprégt ist. Nur
das, was in seiner urspriinglichen Ordnung steht, kann ihm geweiht werden. Auch diese Vorschrift
zeigt: Anbetung geschieht nicht nach Geschmack, sondern nach Heiligkeit. Gott bestimmt, was ithm
gefillt — nicht der Mensch. (3. Mose 2,11-12; Matthdus 16,6; 1. Korinther 5,7-8)

Salz steht fiir Dauer, Bund und gottliche Bestindigkeit im Dienst. Jedes Speisopfer muss mit Salz

gesalzen werden — das Salz des Bundes. Salz konserviert, reinigt und symbolisiert Verldsslichkeit.

Seite 26 von 77



Diese Anweisung betont, dass jeder Dienst fiir Gott unter dem Zeichen des Bundes steht. Der Dienst
im Heiligtum ist nicht spontan, sondern Ausdruck dauerhafter Treue. Salz verweist auf Festigkeit in
der Hingabe, auf Reinheit in der Absicht und auf Bestand im Bund. Wer dient, tut es im Rahmen
gottlicher Verbindlichkeit — nicht als freiwillige Laune. Gott selbst setzt die Mallstibe fiir
Bestiandigkeit und Annahme. (3. Mose 2,13; 4. Mose 18,19; Markus 9,49-50)

1.3. Das Friedensopfer - Gemeinschaft mit Gott durch Versohnung
(3,1-17)

Das Friedensopfer driickt Versohnung, Dankbarkeit und geheiligte Gemeinschaft mit Gott aus.
Im Unterschied zum Brandopfer wird das Friedensopfer nicht vollstdndig verbrannt, sondern in drei
Teilen aufgeteilt: ein Teil fiir Gott (auf dem Altar), ein Teil fiir den Priester und ein Teil fiir den
Opfernden. Es ist das einzige Opfer, das auch vom Opfernden selbst gegessen wird. Dieses
gemeinsame Mahl deutet auf wiederhergestellte Beziehung, auf Frieden zwischen Gott und Mensch.
Das Opfer wird freiwillig dargebracht — entweder aus Dank, aus Erfiillung eines Geliibdes oder als
Ausdruck freudiger Hingabe. Die Grundlage bleibt aber immer dieselbe: Versbhnung mit Gott, die
Gemeinschaft ermoglicht. (3. Mose 3,1-5; 3. Mose 7,11-21; Psalm 116,17)

Die Auswahl und Darbringung der Opferteile zeigt: Das Beste gehort dem HERRN. Besonders
das Fett, das die Eingeweide umgibt, sowie Nieren und Leber werden als ,die besten Stiicke*
vollstindig dem HERRN geopfert. Dieses Fett ist nicht gewohnliches Fleisch, sondern der wertvollste
Teil des Tieres — ein Symbol fiir das Innere, das Verborgene, das Entscheidende. Der Altar empfiangt
diesen Teil, weil Gott nicht nur duflere Gaben sucht, sondern das Beste des Herzens. Anbetung
bedeutet: Gott erhilt das Zentrale, das Innere, das Wertvollste. Wer in Gemeinschaft mit Gott lebt, gibt
nicht Uberfliissiges, sondern Wesentliches. (3. Mose 3,3-5; Spriiche 3,9; Markus 12,33)

Gottes Gebote zur Heiligkeit zeigen sich auch in der bleibenden Ordnung: ,,Fett und Blut sollt ihr

nicht essen.*.

Der Text schlieBt mit einem allgemeinen Verbot, das iiber das konkrete Opfer
hinausreicht: Weder Fett noch Blut darf gegessen werden. Diese Gebote gelten fiir alle Generationen
und stehen unter gottlicher Autoritdt. Blut steht fiir Leben — das allein Gott gehort. Fett steht fiir das
Beste — das Gott vorbehalten bleibt. Diese Gebote zeigen, dass Versohnung zwar Gemeinschaft
ermoglicht, aber die gottliche Ordnung nicht authebt. Wer mit Gott lebt, achtet seine Heiligkeit.
Gemeinschaft mit dem Heiligen setzt heilige Lebensfiihrung voraus. (3. Mose 3,16-17; 5. Mose

12,23-25; Apostelgeschichte 15,28-29)

Seite 27 von 77



1.4. Das Siindopfer - Siihne fiir unbewusste Verfehlungen (4,1-5,13)

Siinde bleibt Siinde — auch wenn sie unbeabsichtigt geschieht. Das Siindopfer wird fiir Vergehen
dargebracht, die ,,aus Versehen* oder ,junbewusst begangen wurden. Dabei geht es nicht um
vorsitzliche Rebellion, sondern um unbeabsichtigte Ubertretungen gbttlicher Gebote. Doch auch
solche Siinden trennen von Gott. Der Text macht deutlich: Schuld ist nicht erst dann existent, wenn sie
bewusst empfunden wird. Gottes Malstab bleibt bestechen — unabhidngig vom Bewusstsein des
Menschen. Darum braucht auch unbeabsichtigte Siinde Siihne. Heiligkeit misst sich nicht an
subjektivem Empfinden, sondern an objektiver Wahrheit. (3. Mose 4,1-2; Psalm 19,13; Lukas 12,48)

Die Verantwortung vor Gott ist gestaffelt — aber jeder Mensch braucht Vergebung. Das
Stindopfer unterscheidet zwischen dem Hohenpriester, der ganzen Gemeinde, einem Fiirsten und dem
einfachen Volk. Je nach Stellung und Verantwortung unterscheidet sich das Opfer: Der Hohenpriester
und das Volk bringen einen jungen Stier, der Fiirst einen Ziegenbock, der Einzelne ein weibliches Tier.
Diese Differenzierung zeigt: Hohere Stellung bringt groflere Verantwortung mit sich. Doch zugleich
wird niemand ausgeschlossen — alle brauchen Siihne. Niemand steht auBlerhalb der Notwendigkeit
gottlicher Vergebung. (3. Mose 4,3-35; Romer 3,23-25; Hebréer 9,7)

Siihne geschieht durch Blut — das an bestimmten Orten gesprengt oder gestrichen wird. Der
Priester nimmt das Blut des Opfertiers, trigt es ins Heiligtum, sprengt es vor den Vorhang oder
bestreicht die Horner des Altars. Dieser Blutdienst zeigt: Vergebung ist nicht symbolisch, sondern
erfordert stellvertretendes Leben. Das Blut wird nicht irgendwohin vergossen, sondern an Orten, die
gottliche Gegenwart symbolisieren. Der Altar und das Heiligtum werden beriihrt — Zeichen dafiir, dass
Siinde nicht nur zwischenmenschlich wirkt, sondern Gottes Raum beriihrt. Vergebung ist teuer, konkret
und heiligkeitsgebunden. (3. Mose 4,6-18; Hebrder 9,22; 1. Johannes 1,7)

Siinde kann durch soziale, rechtliche oder religiose Unachtsamkeit entstehen — und muss
dennoch gesiihnt werden. Auch im flinften Kapitel zeigt sich: Schuld entsteht etwa durch Schweigen
bei Zeugenaussage, Beriihrung unreiner Dinge oder unbedachte Schwiire. Diese Situationen wirken
alltdglich — doch sie beriihren das Verhiltnis zu Gott. Der Text macht deutlich: Siinde ist nicht nur
Rebellion, sondern auch Unterlassung, Nachldssigkeit und Unwissen. Der Mensch ist nicht nur Téter,
sondern auch Versager — und dennoch schuldbeladen. Das Siindopfer dient als Ausdruck der Gnade
Gottes, die selbst in kleinen, {ibersehenen Dingen Reinigung gewéhrt. (3. Mose 5,1-6; Psalm 32,5;
Jakobus 4,17)

Seite 28 von 77



Gottes Gnade bezieht auch den Armen ein — mit abgestuften Opfermaoglichkeiten. Wer kein Schaf
oder Ziegenbock bringen kann, darf zwei Turteltauben oder gar nur etwas Mehl darbringen. Diese
Abstufung zeigt: Gott verlangt nicht das, was jemand nicht hat — aber er erwartet das, was im Rahmen
moglich ist. Die gottliche Ordnung ist zugleich gerecht und barmherzig. Niemand ist ausgeschlossen
von der Mdglichkeit zur Versohnung. Selbst der drmste Israelit hat Zugang zu Siihne — durch Gottes
bereitgestellte Wege. Das Heil basiert nicht auf sozialem Status, sondern auf dem, was Gott selbst
gewihrt. (3. Mose 5,7-13; Psalm 51,19; Markus 12,33)

1.5. Das Schuldopfer - Wiederherstellung durch
Wiedergutmachung (5,14-6,7)

Das Schuldopfer betont: Vergebung verlangt nicht nur Reue, sondern auch Wiederherstellung.
Im Gegensatz zum Siindopfer steht beim Schuldopfer die konkrete Wiedergutmachung im
Vordergrund. Wer sich gegen das Eigentum Gottes oder eines Mitmenschen versiindigt hat, muss den
verursachten Schaden erkennen, bekennen und ausgleichen. Erst dann erfolgt das Opfer zur Siihne.
Diese Ordnung zeigt: Siinde verletzt — und echte Umkehr zielt nicht nur auf Vergebung, sondern auch
auf Wiederherstellung. Der Weg zuriick zu Gott fiihrt iber das Anerkennen der eigenen Verantwortung.
Gnade ersetzt nicht die Pflicht zur Wiedergutmachung, sondern macht sie erst moglich. (3. Mose
5,14-16; Lukas 19,8-9; 2. Korinther 7,10)

Siinde gegen Gott kann auch im profanen Bereich geschehen — Heiligkeit umfasst das Ganze. Die
ersten Fille des Schuldopfers betreffen heilige Dinge: unrechtméBiger Gebrauch von Opfergaben,
entweihte Gegenstinde, veruntreutes Eigentum des Heiligtums. Doch auch unehrliche Verwaltung,
Diebstahl, falscher Schwur und verschwiegene Fundstiicke gelten als Schuld. Die Unterscheidung
zwischen geistlicher und weltlicher Schuld wird damit aufgehoben. Jede Siinde ist letztlich Siinde
gegen den HERRN — ob im Kult, im Eigentum oder in der Wahrheit. Heiligkeit umfasst alle
Lebensbereiche, nicht nur den religiosen Raum. (3. Mose 5,15-6,3; Psalm 51,6; Kolosser 3,9-10)

Wiedergutmachung ist keine symbolische Geste, sondern ein konkreter Ausdruck von
Gerechtigkeit. Der Schuldige soll nicht nur den vollen Betrag zuriickerstatten, sondern zusétzlich ein
Fiinftel dazulegen. Diese Vorschrift betont den Ernst der Schuld und die Notwendigkeit echter
Reparation. Versohnung ist kein bloB inneres Gefiihl, sondern zeigt sich in der Bereitschaft, dem
Geschédigten Ehre, Besitz und Vertrauen zuriickzugeben. Gleichzeitig bleibt die Siihne durch das

Opfer notwendig — denn auch wenn der materielle Schaden beglichen ist, bleibt die Schuld vor Gott

Seite 29 von 77



bestehen. Gnade und Gerechtigkeit gehen Hand in Hand. (3. Mose 5,16-6,7; Spriiche 6,30-31;
Matthéaus 5,23-24)

1.6. Anweisungen fiir die priesterliche Handhabung (6,8-7,38)

Priesterlicher Dienst verlangt stiindige Wachsamkeit, Reinheit und geordnete Wiederholung. Die
Anweisungen zum Brandopfer zeigen, dass das Feuer auf dem Altar bestdndig brennen soll — Tag und
Nacht. Der Priester muss regelméfig Asche entfernen, das Holz nachlegen und das Feuer ndhren.
Diese Regelung betont: Anbetung ist kein punktuelles Ereignis, sondern ein dauerhafter Zustand. Der
Dienst Gottes ist nicht spektakuldr, sondern bestidndig. Auch das Anziehen und Ausziehen der heiligen
Kleider wird geregelt — dulerliche Ordnung spiegelt geistliche Ehrfurcht. Die Heiligkeit des Dienstes
zeigt sich im Gehorsam im Detail. (3. Mose 6,8-13; 1. Samuel 2,35; 1. Thessalonicher 5,17)

Die Opfer gehoren Gott — aber sie nihren auch die Diener im Heiligtum. Beim Speisopfer, beim
Schuldopfer und beim Siindopfer gilt: Ein Teil verbleibt flir die Priester. Sie sollen es im Heiligtum
essen, an heiliger Stitte, unter Beachtung klarer Reinheitsgebote. Der Dienst im Heiligtum verbindet
geistliche Berufung mit irdischer Versorgung. Doch diese Versorgung ist geregelt — sie ist Gabe Gottes,
nicht Besitzanspruch. Die Priester leben vom Opfer, aber sie missbrauchen es nicht. Geistlicher Dienst
darf nicht eigenniitzig werden. Versorgung geschieht in Ehrfurcht und unter géttlicher Ordnung. (3.
Mose 6,14-30; 1. Korinther 9,13-14; 1. Timotheus 5,17-18)

Das Friedensopfer verbindet Freude, Heiligkeit und personliche Verantwortung. Das Fleisch des
Friedensopfers darf von den Opfern selbst gegessen werden — aber nur unter bestimmten Bedingungen.
Wer Dank, Geliibde oder freiwillige Hingabe darbringt, darf essen — solange er rein ist und innerhalb
der vorgeschriebenen Zeit. Wer unrein ist oder das Fleisch liber Nacht aufbewahrt, entheiligt das Opfer
und zieht Schuld auf sich. Diese Vorschriften zeigen: Gemeinschaft mit Gott ist eine heilige Freude —
aber keine leichtfertige Freiheit. Gottes Ndhe ehrt, wer sie ernst nimmt. (3. Mose 7,11-21; Prediger
5,3-5; Hebrider 12,28)

Gottes Anteil ist das Beste — Fett und Blut gehoren ihm allein. Immer wieder betont der Text: Alles
Fett gehort dem HERRN, und das Blut darf nicht gegessen werden. Diese Regelung ist
generationsiibergreifend und unverriickbar. Fett steht fiir das Beste, Blut fiir das Leben. Beides bleibt
unantastbar. Wer Gott ehrt, erkennt seine absolute Hoheit iiber Leben, Versorgung und Opfer. Der

Mensch empfingt viel — aber nicht alles. Der Altar ist kein Ort der Selbstverwirklichung, sondern der

Seite 30 von 77



Anbetung. Gott bestimmt die Grenze zwischen Gabe und Besitz. (3. Mose 7,22-27; 1. Mose 9.4; 5.
Mose 12,16)

Seite 31 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 1.1-7.38)

Zusammenfassung:

Die ersten sieben Kapitel von 3. Mose beschreiben die Opferordnung, die Gott Mose fiir Israel
offenbart. Es werden fiinf Hauptopferarten unterschieden: Brandopfer, Speisopfer, Friedensopfer,
Stindopfer und Schuldopfer. Jedes Opfer hat eine spezifische Bedeutung und Funktion: Das
Brandopfer steht fiir vollige Hingabe an Gott, das Speisopfer driickt Dank und Gemeinschaft aus, das
Friedensopfer symbolisiert Versohnung und Gemeinschaft mit Gott, wahrend Siind- und Schuldopfer
der Wiederherstellung der Beziehung zu Gott bei Verfehlungen dienen. Diese Opferregeln zeigen, dass
Stinde den Zugang zu Gott beeintrichtigt und dass Annéherung nur durch ein stellvertretendes Opfer
moglich ist. Die Opfer bringen Siihne, aber nur dann, wenn sie im Gehorsam und mit innerer Haltung
der Demut dargebracht werden. Gott gibt klare Anweisungen, wer opfern darf, wie das Opfer
beschaffen sein soll und welche Teile des Opfers wem gehoren — den Priestern, dem Opfernden oder
Gott allein. Diese Regelungen betonen sowohl die Heiligkeit Gottes als auch die Notwendigkeit einer
geregelten Anndherung an ihn. Das gesamte Opfersystem ist ein Ausdruck gottlicher Gnade, durch die

Gemeinschaft mit Gott trotz menschlicher Schuld moglich bleibt.

Anwendungen:

Gott schafft durch Opfer einen Weg zur Gemeinschaft trotz Schuld. Die Vielzahl an Opferarten
zeigt Gottes Absicht, Schuld nicht zu ignorieren, sondern zu siithnen. Jeder Aspekt des Opferdienstes
verweist auf die Notwendigkeit stellvertretender Reinigung. Gemeinschaft mit Gott ist nicht

selbstverstidndlich, sondern beruht auf seiner gnddigen Ordnung.

Wahre Anbetung geschieht nach Gottes Mafistiben, nicht nach eigenem Empfinden. Die
detaillierten Vorschriften iiber Art, Ablauf und Bedeutung der Opfer machen deutlich: Heiligkeit
verlangt geordneten Zugang. Geistliches Leben orientiert sich nicht an Gefiihl, sondern an
Offenbarung. Wer Gott ehrt, folgt seinem Wort.

Jedes Opfer weist iiber sich hinaus auf die vollkommene Versohnung in Christus. Das
alttestamentliche Opfersystem war nicht Selbstzweck, sondern ein Schatten zukiinftiger Erfiillung. In
jedem Blutopfer liegt ein Hinweis auf das endgiiltige Opfer, das Gott selbst in Christus bringen wird.

Die alten Opfer regeln das Heute — und weisen auf das Kommende.

Seite 32 von 77



2. Die Einsetzung des Priestertums - Vermittler im Heiligtum
(8,1-10,20)

2.1. Die Weihehandlung - Gehorsam und Symbolik der Heiligung
(8,1-36)

Die priesterliche Berufung erfolgt 6ffentlich, sichtbar und auf gottliche Anordnung. Mose fiihrt
die Einsetzung Aarons und seiner S6hne genau nach Gottes Befehl durch — vor der ganzen Gemeinde.
Der Dienst am Heiligtum beginnt nicht im Verborgenen, sondern unter 6ffentlicher Bestétigung. Die
Berufung ist nicht menschlich motiviert, sondern folgt einem gottlichen Wort. Gott selbst bestimmt,
wer ihm dient — nicht aufgrund personlicher Initiative, sondern durch seine Auswahl. Die Gemeinde ist
Zeuge und zugleich Adressat des priesterlichen Dienstes. Geistliche Berufung ist keine Privatsache,

sondern eine heilige Beauftragung inmitten des Volkes. (3. Mose 8,1-5; Hebréer 5,1-4; 2. Mose 28,1)

Waschung, Kleidung und Salbung betonen die Heiligung durch gottliche Ordnung. Vor dem
Dienst werden Aaron und seine S6hne mit Wasser gewaschen — ein Zeichen der Reinigung. Danach
folgt die vollstindige Bekleidung mit den heiligen Kleidern und die Salbung mit dem heiligen Ol.
Diese Zeichen betonen: Dienst fiir Gott beginnt mit Absonderung, nicht mit Aktivitdt. Die duBeren
Handlungen symbolisieren eine geistliche Realitdt: Reinheit, Autoritit und Ausriistung durch den Geist
Gottes. Mose salbt nicht nur Personen, sondern auch das Heiligtum — denn alles im Dienst des
HERRN steht unter gottlichem Anspruch. (3. Mose 8,6-13; Sacharja 3,3-5; Johannes 13,10)

Das Opfer steht im Zentrum der Einsetzung — Heiligkeit wird durch Blut begriindet. Drei Opfer
begleiten die Weihe: ein Siindopfer, ein Brandopfer und ein Einsetzungsopfer. Besonders beim
Einsetzungsopfer wird Blut an das rechte Ohrldppchen, den Daumen und die gro3e Zehe Aarons und
seiner Sohne gestrichen. Diese Handlung zeigt, dass Horen, Handeln und Gehen unter Gottes
Herrschaft stehen. Ohne Blut gibt es keine Heiligung — selbst fiir die Priester nicht. Der priesterliche
Dienst ist nicht autonom, sondern durch das Opfer begriindet. Das Blut verbindet den Diener mit dem
Altar und mit dem HERRN. (3. Mose 8,14-30; Hebrder 9,21-22; Romer 12,1)

Die Weihe ist ein Prozess iiber sieben Tage — Heiligkeit braucht Zeit, Ordnung und Geduld. Mose
gebietet, dass Aaron und seine S6hne sieben Tage lang im Zelt der Zusammenkunft bleiben — ohne
Unterbrechung. Sie diirfen den Dienstplatz nicht verlassen, bis die Einsetzung vollendet ist. Diese Zeit

ist nicht blol Wartezeit, sondern ein heiliger Abschnitt der Vorbereitung. Heiligung ist kein Moment,

Seite 33 von 77



sondern ein Weg. Der siebentigige Rahmen erinnert an die gottliche Schopfungsordnung — und zeigt,
dass auch der Dienst im Heiligtum Teil von Gottes Rhythmus ist. Wer Gott dienen will, muss sich in
seine Ordnung fiigen. (3. Mose 8,31-36; 1. Petrus 1,2; Psalm 1,2)

2.2. Der erste Dienst - Gottes Annahme durch Feuer (9,1-24)

Geistlicher Dienst beginnt mit dem Opfer — zuerst fiir sich selbst, dann fiir das Volk. Am achten
Tag der Einsetzung beginnt Aaron seinen priesterlichen Dienst. Bevor er fiir das Volk opfert, bringt er
zuerst ein Siindopfer und Brandopfer fiir sich selbst dar. Diese Reihenfolge zeigt: Wer fiir andere
eintritt, muss zuerst selbst gereinigt sein. Der Dienst im Heiligtum verlangt ein reines Gewissen und
ein geheiligtes Leben. Aaron tritt als Mittler zwischen Gott und dem Volk auf — nicht aufgrund eigener
Vollkommenbheit, sondern durch Blut und Gehorsam. Dienst fiir andere setzt personliche Reinigung
voraus. (3. Mose 9,1-14; Hebrder 5,3; 1. Timotheus 4,16)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Bibellehrer, erklirt zu 3. Mose 9,1, dass der Ausdruck
,am achten Tag“ (hebrdisch: Sch’mini) auf den letzten Tag nach der siebentdigigen
Einweihung der Priester verweist. Dieser achte Tag markierte den Beginn des eigentlichen
priesterlichen Dienstes Aarons und seiner Sohne. Mose selbst salbte Aaron zuvor mit Ol, wie es

in 3. Mose 8,12 beschrieben ist, und setzte ihn damit offiziell in sein Amt ein.

Rubin weist darauf hin, dass in der Zeit des Zweiten Tempels die Einsetzung des
Hohepriesters nicht mehr durch einen Propheten oder direkten géttlichen Auftrag, sondern
durch die Autoritit des Sanhedrins, des hochsten jiidischen Rats, erfolgte (vgl. Talmud,
Sanhedrin 3,2). Damit zeigt sich, wie sich die priesterliche Institution von der gottlichen
Berufung unter Mose hin zu einer institutionalisierten religiosen Autoritdit entwickelte (Rubin,
2016, S. 139).

Versohnung ist ein heiliger, geordneter Vorgang — getragen von Anweisung, Opfer und
priesterlichem Gehorsam. Mose gibt genaue Anweisungen fiir die Opferhandlung, die Aaron
gewissenhaft ausfiihrt. Es folgen Siindopfer, Brandopfer, Speisopfer und Friedensopfer — jedes mit
seinem eigenen Sinn und Ablauf. Die Ordnung zeigt: Versohnung ist kein rituelles Spiel, sondern
geistlicher Ernst. Aaron hebt seine Hinde und segnet das Volk — erst danach tritt er ins Heiligtum und
kommt wieder heraus. Der Dienst am Altar und der Segen fiir das Volk gehdren zusammen. Wer
geistlich dient, steht zwischen Gott und Menschen — durch Wort, Opfer und Segenshandlung. (3. Mose
9,15-22; 4. Mose 6,22-27; Hebréer 8,3-5)

Seite 34 von 77



Gottes Annahme wird sichtbar durch Feuer — Zeichen seiner Herrlichkeit und Gegenwart. Als
Mose und Aaron aus dem Heiligtum treten, erscheint die Herrlichkeit des HERRN dem ganzen Volk.
Feuer kommt vom HERRN herab und verzehrt das Opfer auf dem Altar. Dieses sichtbare Zeichen
bezeugt Gottes Zustimmung, Annahme und Gegenwart. Das Volk jubelt und fallt auf sein Angesicht —
nicht aus Angst, sondern aus heiliger Ehrfurcht. Gottes Feuer ist keine Zerstorung, sondern eine
Antwort auf Gehorsam. Anbetung, die aus der Ordnung Gottes entspringt, empfangt Zeichen gottlicher
Nabhe. (3. Mose 9,23-24; 1. Konige 18,38-39; 2. Chronik 7,1-3)

2.3. Nadab und Abihu - Gericht iiber unheiligen Gottesdienst
(10,1-7)

Gottesdienst aullerhalb gottlicher Ordnung zieht Gericht nach sich — selbst im Heiligtum. Nadab
und Abihu bringen ,.fremdes Feuer dar — ein Opfer, das Gott ihnen nicht geboten hat. Sie handeln
eigenmichtig, ohne gottliche Anweisung, vermutlich in religiosem Eifer. Doch ihre Handlung wird
nicht belohnt, sondern gerichtet: Feuer geht vom HERRN aus und verzehrt sie. Diese Begebenheit
zeigt: Gottes Nédhe ist kein Ort fiir Experimente. Auch gut gemeinte Anbetung ist falsch, wenn sie nicht
dem Willen Gottes entspricht. Wer im Heiligtum dient, steht unter gottlichem Malstab, nicht
personlichem Gefiihl. (3. Mose 10,1-2; 1. Samuel 15,22; Johannes 4,24)

Gott heiligt sich an denen, die ihm nahen — Anbetung ist kein Spielraum menschlicher
Gestaltung. Mose erklart: ,,4An denen, die mir nahe sind, will ich geheiligt werden.* Dieser Grundsatz
gilt durch alle Generationen. Gott ist nicht nur liebevoll, sondern auch heilig. Besonders die, die im
Namen Gottes handeln, stehen unter strenger Verantwortung. Aaron bleibt stumm — ein Ausdruck
heiliger Erschiitterung. Die Heiligkeit Gottes duldet keine Vermischung, keine Verfilschung, keine
Eigenmaichtigkeit. Wer ihm dient, muss ihn ehren, wie er ist — nicht, wie Menschen ihn gern hétten. (3.
Mose 10,3; Hesekiel 44,23; Hebréer 12,28-29)

Auch im Schmerz gilt: Gottes Ordnung hat Vorrang vor natiirlicher Reaktion. Mose verbietet
Aaron und seinen S6hnen, in Trauerkleidung 6ffentlich zu klagen oder das Heiligtum zu verlassen. Die
Toten sollen von anderen hinausgetragen werden — aber die priesterliche Linie soll ihre Stellung im
Heiligtum bewahren. Diese Anweisung wirkt hart, ist aber Ausdruck heiliger Prioritét. Der Dienst fiir
Gott steht tiber personlichem Verlust. Priesterlichkeit bedeutet, Gottes Ehre auch im Leid hdher zu
achten als menschliche Gefiihle. Der Ruf zur Heiligkeit kennt keinen Moment der Ausnahme. (3. Mose
10,4-7; Matthéus 10,37-39; Lukas 9,62)

Seite 35 von 77



2.4. Die Verantwortung zur Unterscheidung von Heiligem und
Unheiligem (10,8-20)

Gottesdienst verlangt Niichternheit — geistliche Verantwortung duldet keinen Kontrollverlust. In
direkter Verbindung zum Gericht iiber Nadab und Abihu gebietet Gott, dass Priester wéhrend ihres
Dienstes keinen Wein oder berauschendes Getridnk zu sich nehmen diirfen. Dieses Gebot schiitzt die
geistliche Unterscheidungsfahigkeit und den Ernst des priesterlichen Handelns. Wer im Heiligtum
dient, soll nicht durch dullere Mittel beeinflusst sein, sondern in Klarheit und Furcht vor Gott handeln.
Der Dienst vor dem HERRN verlangt geistliche Niichternheit — im Denken, Reden und Entscheiden.
Wo geistliche Verantwortung herrscht, ist Selbstbeherrschung unerlésslich. (3. Mose 10,8-11; Spriiche
31,4-5; Epheser 5,18)

Priester sind berufen, Heiliges von Unheiligem, Reines von Unreinem zu unterscheiden. Die
zentrale Aufgabe des priesterlichen Dienstes besteht nicht nur in Opferhandlungen, sondern in der
Lehre. Sie sollen das Volk iiber Gottes Ordnungen unterrichten und in der Unterscheidung zwischen
Heiligkeit und Unreinheit unterweisen. Diese Verantwortung ist nicht sekundér, sondern konstitutiv fiir
das Heiligtum. Wo Unterscheidung fehlt, verflacht der Gottesdienst. Geistliche Klarheit entsteht, wenn
Gottes Malstibe verkiindet, verstanden und beachtet werden. Ohne Lehre wird das Heiligtum
entheiligt. (3. Mose 10,10-11; Hesekiel 22,26; 2. Timotheus 2,15)

Heilige Verantwortung bleibt auch im Versagen bestehen — doch Gottes Gnade achtet auf das
Herz. Als Mose feststellt, dass ein vorgeschriebenes Siindopfer nicht gegessen wurde, ist er erziirnt.
Doch Aaron erklért, dass er es in seiner Trauer nicht essen konnte — und dass ein &duB8erlicher Vollzug
unter innerer Belastung nicht angemessen gewesen wire. Mose akzeptiert diese Antwort. Diese Szene
zeigt, dass selbst im heiligen Dienst Raum fiir menschliche Schwachheit bleibt, wenn das Herz in
Ehrfurcht bleibt. Ordnung bleibt wichtig — aber Gott sieht das Herz. Geistliche Leitung verlangt
Klarheit — aber auch Gnade. (3. Mose 10,16-20; Psalm 51,19; Matthdus 12,7)

Seite 36 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 8.1-10.20)

Zusammenfassung:

Gott beauftragt Mose, Aaron und seine Sohne offentlich in das priesterliche Amt einzusetzen. Die
Einsetzung erfolgt durch rituelle Waschung, Bekleidung mit heiligen Kleidern, Salbung und Opfer.
Damit werden sie in besonderer Weise Gott geweiht und in ithren Dienst eingefiihrt. Die gesamte
Zeremonie unterstreicht die Heiligkeit des priesterlichen Amtes und die Notwendigkeit gottlicher
Bestitigung. Nach sieben Tagen der Weihe beginnen Aaron und seine Sohne ihren Dienst im
Heiligtum. Gott bestétigt diesen Dienst, indem Feuer vom Himmel herabfillt und das Brandopfer
verzehrt — ein sichtbares Zeichen seiner Annahme. Doch kurz darauf handeln Nadab und Abihu
eigenmichtig, indem sie ,fremdes Feuer vor den Herrn bringen. Sie werden durch goéttliches Feuer
gerichtet und sterben auf der Stelle. Dieses Ereignis zeigt, dass Gottes Heiligkeit keine eigenméchtige
Anbetung duldet. Mose weist Aaron an, trotz der Trauer seinen Dienst fortzusetzen. Am Ende wird ein
Fehler in der Opferpraxis von Aarons S6hnen Eleasar und Itamar gemacht, doch Mose erkennt Aarons

Demut und seine Furcht vor Gott — was Gottes Barmherzigkeit deutlich macht.

Anwendungen:

Heiliger Dienst beginnt mit gottlicher Berufung und Weihe, nicht mit Selbstinitiative. Die
Priesterweihe zeigt, dass geistlicher Dienst nicht menschlich ergriffen, sondern gottlich gegeben ist.
Was heilig ist, muss durch Gottes Ordnung eingesetzt werden. Wer im Dienst Gottes steht, tut dies auf

Basis gottlicher Berufung, nicht eigener Entscheidung.

Eigenmiichtige Anbetung, auch wenn gut gemeint, widerspricht Gottes Heiligkeit. Nadab und
Abihu handeln aus dem eigenen Impuls und verkennen die Ernsthaftigkeit gottlicher Ordnung. Gottes
Néhe darf nicht mit Beliebigkeit verwechselt werden. Wahre Anbetung achtet auf das, was Gott gesagt

hat — nicht auf das, was Menschen fiir passend halten.

Gottes Gericht ist real, doch seine Barmherzigkeit bleibt denen nahe, die ihn fiirchten. Der Tod
Nadabs und Abihus steht neben Aarons demiitiger Haltung nach dem Versagen seiner anderen S6hne.
Gott begegnet Rebellion mit Gericht — aber Demut mit Geduld. Heiligkeit und Gnade schlie3en sich

nicht aus, sondern ergénzen einander in Gottes Wesen.

Seite 37 von 77



Teil 2: Reinheit und Heiligkeit im personlichen Leben (3. Mose
11-22)

3. Reinheitsvorschriften - Gottes Mallstab fir Alltag und
Gemeinschaft (11,1-15,33)

3.1. Reine und unreine Tiere - Trennung als Zeichen des Bundes
(11,1-47)

Gott unterscheidet zwischen rein und unrein — und ruft sein Volk zur heiligen Lebensfithrung.
Gott gibt klare Anweisungen, welche Tiere gegessen werden diirfen und welche nicht. Diese
Unterscheidung ist kein Ausdruck medizinischer Hygiene, sondern ein Zeichen der Zugehorigkeit zu
Gottes heiligem Volk. Die Speisegebote sind Ausdruck des Bundes — sie trennen Israel sichtbar von
den umliegenden Volkern. Reinheit im Alltag spiegelt Heiligkeit im Inneren. Wer zu Gott gehort, lebt
nicht beliebig, sondern unterscheidet im Gehorsam. Das Essen wird zur tiglichen Erinnerung an
gottliche Ordnung. (3. Mose 11,1-8; 5. Mose 14,2-8; 1. Petrus 1,15-16)

Reinheit betrifft alle Lebensbereiche — ob an Land, im Wasser oder in der Luft. Die
Speisevorschriften umfassen Sdugetiere, Fische, Vogel und sogar Insekten. Fiir jedes Lebensumfeld
gelten spezifische Kriterien. Die Vielfalt der Regeln zeigt, dass Heiligkeit kein begrenzter Raum ist,
sondern alle Lebensbereiche betrifft. Kein Teil des Alltags ist neutral — jeder Bereich steht unter dem
Anspruch Gottes. Die Ordnung Gottes reicht vom Tempel bis zum Teller. Wer Gott ehrt, achtet seine
Mafstidbe in jedem Detail des Lebens. (3. Mose 11,9-23; 1. Korinther 10,31; Kolosser 3,17)

Beriihrung des Unreinen macht unrein — Reinheit ist nicht nur innerlich, sondern auch
praktisch. Nicht nur der Verzehr, auch die blofle Beriihrung toter unreiner Tiere fiihrt zur Unreinheit.
Diese Vorschrift betont: Reinheit ist nicht nur eine Frage des Herzens, sondern auch der Handlungen.
Der Umgang mit dem Unheiligen hat Konsequenzen — auch unbeabsichtigt. Wer sich unrein macht,
muss Reinigungshandlungen vollziehen und bis zum Abend warten. Heiligkeit fordert Achtsamkeit im
Alltag. Geistliche Sensibilitdt zeigt sich im Umgang mit dem scheinbar Nebensichlichen. (3. Mose
11,24-40; 2. Korinther 6,17; Jesaja 52,11)

Seite 38 von 77



Heiligkeit ist Ziel und Begriindung aller Gebote — Gott ist heilig, also soll sein Volk heilig sein.
Der Abschnitt schlieSt mit der Begriindung aller Reinheitsgebote: ,,Denn ich bin der HERR, euer Gott;
so sollt ihr euch heiligen und heilig sein.* Die Heiligkeit Gottes ist der Maf3stab fiir das Leben seines
Volkes. Israel soll nicht wie die Nationen leben, sondern abgesondert — sichtbar, alltidglich, gehorsam.
Die Speisevorschriften sind nicht Selbstzweck, sondern Ausdruck der Bundesbeziehung. Heiligkeit ist
keine Leistung, sondern Berufung. Gott heiligt — und darum soll sein Volk in Heiligkeit leben. (3.
Mose 11,41-47; 3. Mose 19,2; 1. Thessalonicher 4,7)

3.2. Geburt und Reinigung - Abhingigkeit von gottlicher Gnade
(12,1-8)

Selbst das Wunder der Geburt steht unter dem Zeichen der Reinigung — Heiligkeit umfasst das
ganze Leben. Nach der Geburt eines Kindes gilt die Mutter fiir eine festgelegte Zeit als unrein —
zunichst sieben oder vierzehn Tage, abhingig vom Geschlecht des Kindes, danach weitere Tage der
Reinigung. Diese Vorschrift wertet die Mutterschaft nicht ab, sondern betont die Heiligkeit des neuen
Lebens und die Notwendigkeit der rituellen Reinigung. Sogar natiirliche, gottgegebene Vorgédnge
machen die Beriihrung mit dem Heiligen notwendig. Die Geburt bringt neues Leben — doch sie
erinnert zugleich an die gefallene Schopfung, in der Unreinheit Teil der Wirklichkeit ist. Heiligkeit
verlangt Reinigung — nicht weil Leben falsch, sondern weil es heilig ist. (3. Mose 12,1-5; Psalm 51,7;
Johannes 3,6)

Versohnung nach der Geburt geschieht durch Opfer — Gnade bleibt die Grundlage aller
Reinheit. Nach Ablauf der Reinigungszeit bringt die Mutter ein Brandopfer und ein Siindopfer —
unabhdngig davon, wie das Kind gezeugt wurde oder ob eine Siinde vorliegt. Diese Regel zeigt: Siihne
ist keine Reaktion auf Schuld, sondern Ausdruck der Abhingigkeit von Gottes Gnade. Selbst nach dem
grofften Geschenk — der Geburt eines Kindes — braucht der Mensch Gottes Annahme. Fiir Arme gibt es
eine Alternative mit Vogeln statt einem Lamm. Damit wird klar: Reinheit ist nicht kéuflich, sondern
eine Gabe Gottes. Der Weg zu ihm steht jedem offen — aber nur durch Siihne. (3. Mose 12,6-8; Lukas
2,22-24; 1. Johannes 1,9)

3.3. Hautkrankheiten und Isolation - Bild der Siinde und
Wiederherstellung (13,1-14,57)

Hautkrankheiten werden nicht medizinisch, sondern geistlich beurteilt — Reinheit betrifft das

Ganze des Menschen. Im Gesetz geht es bei Hautverdnderungen nicht in erster Linie um ansteckende

Seite 39 von 77



Krankheiten, sondern um Zeichen ritueller Unreinheit. Der Priester — nicht der Arzt — entscheidet, ob
jemand rein oder unrein ist. Die Beurteilung erfolgt nach genauen Kriterien und erfordert
Beobachtung, Geduld und Unterscheidung. Diese Regelung zeigt: Reinheit ist kein &uBerlich sofort
erkennbarer Zustand, sondern bedarf geistlicher Priifung. Der Mensch kann sich nicht selbst fiir rein
erkldren — er braucht geistliche Autoritdt, die ihn beurteilt. (3. Mose 13,1-17; Johannes 9,2; 2.
Korinther 13,5)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Bibellehrer, erklirt zu 3. Mose 13,1-8, dass die
rabbinische Tradition einen engen Zusammenhang zwischen der Hautkrankheit ,, Zara’at* (oft
mit ,,Aussatz“ oder ,, Lepra‘ iibersetzt) und der Siinde der Verleumdung oder des Geschwiditzes
(Lashon Hara) herstellt. Wihrend die Krankheit medizinisch betrachtet an Lepra (Morbus
Hansen) erinnert, wird sie im jiidischen Verstdndnis als geistlich bedingte Erscheinung

verstanden — ein dufseres Zeichen eines inneren, moralischen Zustandes.

Nach der Tora musste jede Person, bei der sich Symptome von Zara’at zeigten — etwa
Schwellungen, Krusten oder helle Flecken auf der Haut — zum Priester (Kohen) gebracht
werden, der die Diagnose stellte (3. Mose 13,2). Die rabbinischen Schriften lehren, dass solche
korperlichen Erscheinungen eine gottliche Warnung seien, die auf siindhaftes Verhalten
hinweist, insbesondere auf iible Nachrede, Stolz oder Rebellion. Ein klassisches Beispiel findet
sich in 4. Mose 12,10, wo Mirjam, die Schwester des Mose, wegen ihres Redens gegen ihn mit

Zara’at geschlagen wird.

Rubin betont, dass diese Verbindung auch im Neuen Testament bestdtigt wird: Jakobus
(1,26) warnt, dass jede Frommigkeit wertlos ist, wenn ein Mensch seine Zunge nicht ziigelt,
und Jeschua (Lukas 6,45) lehrt, dass die Worte eines Menschen den Zustand seines Herzens
offenbaren. So zeigt sich in beiden Testamenten dieselbe geistliche Wahrheit: Worte haben
Macht, und unbedachte oder boshafte Rede kann sowohl geistlichen als auch korperlichen

Schaden verursachen.

Damit ruft die Auslegung von 3. Mose 13 zu einem achtsamen, reinen Gebrauch der
Sprache auf — als Ausdruck eines Herzens, das von Gottes Geist geheiligt ist (Rubin, 2016, S.
145).

Unreinheit fiithrt zur Isolation — der Mensch wird dullerlich abgesondert, aber nicht verstoflen.
Wer als unrein gilt, muss auBlerhalb des Lagers wohnen, seine Kleidung zerreilen, das Haar
unordentlich lassen und rufen: ,,Unrein, unrein!* Diese Vorschrift ist drastisch, aber nicht willkiirlich.
Sie bewahrt die Reinheit des Lagers — der Ort, wo Gott selbst wohnt. Isolation ist kein endgiiltiger

Ausschluss, sondern eine MaBinahme zur Bewahrung der Gemeinschaft. Der Unreine ist nicht

Seite 40 von 77



verachtet, aber er darf nicht unachtsam in der Ndhe des Heiligen leben. Die Gemeinschaft mit Gott
verlangt klare Grenzen — auch wenn sie wehtun. (3. Mose 13,45-46; 4. Mose 5,1-4; Hebréer 13,11-13)

Reinheit betrifft nicht nur Menschen, sondern auch Kleidung, Hiuser und Besitz. Nicht nur
Personen, auch Kleidungsstiicke und spéter Hauser konnen von ,,4dussatz* befallen sein. Diese Regel
zeigt: Die Siinde betrifft nicht nur den Korper, sondern greift auf alles iiber, was mit dem Menschen
verbunden ist. Reinheit und Heiligkeit sind nicht auf das Innenleben beschrinkt, sondern haben
konkrete, materielle Auswirkungen. Die Welt ist nicht neutral — auch sie muss unter den Anspruch
Gottes gestellt werden. Wo das Unreine Raum gewinnt, muss es entfernt, gereinigt oder vernichtet
werden. (3. Mose 13,47-59; 3. Mose 14,33-57; Romer 8,20-21)

Wiederherstellung geschieht durch Reinigung, Opfer und priesterliche Bestitigung. Wenn eine
Hautkrankheit geheilt ist, beginnt der Weg zuriick durch Reinigung, zweimalige Begutachtung und ein
spezielles Reinigungsritual mit zwei Vogeln, Wasser, Zedernholz, Karmesin und Ysop. Danach folgen
Opfer: ein Siindopfer, ein Brandopfer, ein Speisopfer. Der Reinigte wird mit Blut und Ol am rechten
Ohr, Daumen und Zeh beriihrt — Zeichen vdlliger Wiederherstellung. Diese Ordnung zeigt: Riickkehr
zur Gemeinschaft ist moglich — aber nur durch Siihne, Reinigung und geistliche Bestétigung. (3. Mose
14,1-32; Lukas 5,12-14; Jesaja 53,4-5)

Gottes Heiligkeit verlangt klare Grenzen — aber seine Gnade eroffnet Wege der Riickkehr. Die
lange Behandlung der Hautkrankheiten zeigt den Ernst, mit dem Gott Reinheit und Ordnung schiitzt.
Gleichzeitig macht die detaillierte Beschreibung der Reinigungsrituale deutlich: Gott will nicht
ausschlieBen, sondern zuriickfiilhren. Der Weg ist genau — aber offen. Wer sich demiitigt, wird
gereinigt. Wer anerkennt, dass er unrein ist, kann durch Opfer und priesterlichen Dienst wieder
aufgenommen werden. Die Grenze schiitzt — aber sie bleibt durchléssig fiir den, der sich reinigen lésst.
(3. Mose 14,1-57; Psalm 32,5; Hebrder 10,22)

3.4. Korperliche Ausfliisse - Reinheit im privaten Bereich (15,1-33)

Auch der intime Bereich des Lebens steht unter Gottes Anspruch auf Reinheit. Der Text
behandelt verschiedene korperliche Ausfliisse — sowohl krankhafte als auch natiirliche — und erklart,
dass diese rituelle Unreinheit verursachen. Dabei geht es nicht um moralische Schuld, sondern um das
Bewusstsein, dass der Mensch in allen Lebensbereichen von Gott abhédngig ist. Selbst das, was im

Verborgenen geschieht, hat Auswirkung auf die Gemeinschaft mit Gott. Heiligkeit betrifft nicht nur

Seite 41 von 77



offentliche Frommigkeit, sondern das ganze Leben — auch das korperlich-private. Gottes MaBstab ist
umfassend. (3. Mose 15,1-18; Psalm 139,1-4; 1. Korinther 6,19-20)

Unreinheit ist nicht gleich Siinde — aber sie trennt dennoch vom Heiligtum. Wer als unrein gilt,
darf das Heiligtum nicht betreten und verunreinigt alles, was er beriihrt — Betten, Gerite, Kleidung.
Diese Vorschrift macht deutlich: Selbst Dinge, die nicht schuldhaft geschehen, erfordern Reinigung.
Der Mensch lebt stindig in der Spannung zwischen korperlicher Begrenzung und géttlicher Heiligkeit.
Gott erklart den Menschen nicht wegen seiner Korperfunktionen schuldig, aber er macht deutlich, dass
er auch hier Heiligkeit fordert. Der Weg zur Reinheit ist moglich — aber nicht selbstverstdandlich. (3.
Mose 15,19-27; Prediger 7,20; Jesaja 64,5)

Reinigung erfordert Zeit, Achtsamkeit und das Opfer der Versohnung. Fiir alle Arten von
Ausfluss gilt: Nach dem Abklingen folgt eine Wartezeit, das Waschen der Kleider, das Baden und am
achten Tag ein Opfer — Siindopfer und Brandopfer. Diese Ordnung zeigt: Reinheit geschieht nicht
automatisch, sondern durch bewusste Vorbereitung und Handlung. Das Opfer unterstreicht: Jede
Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott braucht Gnade. Auch das, was korperlich begriindet ist,
wird geistlich beurteilt und durch Gottes Ordnung geheiligt. Der Alltag wird zur geistlichen Schule. (3.
Mose 15,28-33; Hebréer 9,13-14; 1. Johannes 1,7)

Seite 42 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 11.1-15.33)

Zusammenfassung:

In diesem Abschnitt gibt Gott umfassende Anweisungen zu Reinheit und Unreinheit im Alltag Israels.
Zunidchst werden Speisegebote genannt: nur bestimmte Tiere gelten als rein und diirfen gegessen
werden. Die Unterscheidung hat nicht medizinische, sondern kultisch-symbolische Griinde und dient
der Absonderung Israels von den anderen Vdélkern. Es folgen Regeln zur kultischen Unreinheit durch
Geburt, Hautkrankheiten (Aussatz), Schimmel, Korperfliisse und andere korperliche Zustinde. Diese
Unreinheiten sind nicht notwendigerweise siindhaft, erfordern jedoch zeitweise Isolation, Reinigung
oder priesterliche Priifung. Der Umgang mit Unreinheit zeigt, dass Gottes Volk tdglich zwischen rein
und unrein unterscheiden muss, um in Gemeinschaft mit ihm zu leben. Reinheit wird durch Gottes
Anweisungen definiert und nicht durch @uflere Einschidtzung. Die Reinheitsvorschriften erinnern
daran, dass Gott heilig ist und sein Volk ein Leben fiihren soll, das seine Ndhe widerspiegelt — selbst in

ganz alltdglichen Bereichen.

Anwendungen:

Heiligkeit betrifft den gesamten Alltag, nicht nur religiose Handlungen. Die Reinheitsgebote
reichen bis in Essen, Kleidung, Gesundheit und Korperpflege. Gott beansprucht den ganzen
Menschen. Geistliches Leben zeigt sich nicht nur im Gottesdienst, sondern im Umgang mit allem, was

als ,,gewohnlich* erscheint.

Unreinheit bedeutet Trennung — und Reinheit ist notwendig fiir Nihe zu Gott. Reinheit im Alten
Bund ist Voraussetzung fiir Gemeinschaft mit Gott. Sie erinnert daran, dass nichts Ungepriiftes vor den
Heiligen treten kann. Auch heute bleibt Gottes Néhe heilig — und braucht ein Leben in geistlicher

Wachsamkeit und Reinigung.

Gott stellt Ordnungen auf, die zur Unterscheidung und Absonderung dienen. Die Vorschriften
lehren Unterscheidungsfahigkeit und Gehorsam, selbst wenn der Sinn nicht immer unmittelbar
einsichtig ist. Wer Gottes Malistibe ernst nimmt, lernt geistlich zu urteilen. Heiligkeit beginnt oft bei

der Treue im Kleinen.

Seite 43 von 77



4. Der grofle Versohnungstag - Zugang zum heiligen Gott
(16,1-34)

4.1. Vorschriften fiir den einmaligen Eintritt ins Allerheiligste
(16,1-19)

Zugang zur unmittelbaren Gegenwart Gottes ist nicht selbstverstindlich, sondern an Heiligkeit
gebunden. Nach dem Tod Nadabs und Abihus macht Gott deutlich, dass selbst der Hohepriester das
Allerheiligste nicht jederzeit betreten darf. Der Zutritt ist auf einen einzigen Tag im Jahr beschrinkt —
unter klaren Vorschriften und mit vorbereitenden Reinigungen. Aaron darf nur mit Blut und
Réucherwerk eintreten, um sich selbst und das Volk zu verséhnen. Diese Ordnung zeigt: Gottes
Heiligkeit ist nicht verhandelbar. Zugang zu seiner Gegenwart ist Gnade, kein Gewohnheitsrecht. Die
Begegnung mit dem Heiligen verlangt Vorbereitung, Demut und Vermittlung. (3. Mose 16,1-4;
Hebréer 9,7; Jesaja 6,5)

Der Hohepriester muss sich zuerst selbst reinigen — sonst kann er das Volk nicht vertreten. Bevor
Aaron fiir das Volk eintreten darf, bringt er ein Siindopfer und ein Brandopfer fiir sich selbst dar. Er
wischt sich mit Wasser, zieht heilige Leinwandkleider an und opfert einen jungen Stier. Diese Schritte
verdeutlichen: Niemand tritt aus eigener Kraft vor Gott. Auch der hochste geistliche Fiihrer bedarf
Reinigung, bevor er andere vertreten kann. Heiligkeit ist nicht an Amt gebunden, sondern an gottliche
Ordnung. Die priesterliche Mittlerschaft beginnt mit der eigenen BuBle. (3. Mose 16,5-11; Hebrder
5,1-3; Psalm 24,3-4)

Die Blutbesprengung vor und auf der Bundeslade zeigt: Siihne ist notwendig, um Gottes
Gegenwart zu ermoglichen. Aaron nimmt das Blut des Siindopfers und sprengt es siebenmal an die
Vorderseite des Gnadenstuhls sowie einmal auf ihn selbst. Dieses Ritual geschieht im Allerheiligsten —
dem Ort der unmittelbaren Gegenwart Gottes. Die Besprengung symbolisiert Reinigung des
Heiligtums und Versohnung des Volkes. Ohne Blut gibt es keinen Zugang, ohne Siihne keine
Begegnung. Gottes Gnade ruht auf dem Gnadenstuhl — aber nur, wenn das Blut des Opfers
dazwischensteht. Versohnung griindet auf Opfer, nicht auf Leistung. (3. Mose 16,14-16; Hebrder
9,22-24; Romer 3,25)

Auch das Heiligtum und der Altar bendtigen Reinigung — denn selbst das Heilige ist vom Volk

beriihrt. Aaron soll nicht nur das Allerheiligste, sondern auch das Zelt der Begegnung und den

Seite 44 von 77



Brandopferaltar mit Blut reinigen. Diese Anordnung macht deutlich: Die Siinde des Volkes beriihrt
alles — selbst den Raum, in dem Gott wohnt. Kein Ort bleibt unbeeinflusst von menschlicher Schuld.
Die Reinigung durch Blut erstreckt sich deshalb auf das gesamte Heiligtum. Gottes Heiligkeit duldet
keine Verunreinigung, auch nicht im Zentrum des Gottesdienstes. Versohnung betrifft nicht nur
Personen, sondern auch Orte und Ordnungen. (3. Mose 16,16-19; 2. Mose 29,36-37; Hebrder 9,21)

4.2. Sithne durch das Blut und den Siindenbock (16,20-28)

Der Siindenbock symbolisiert die vollstindige Entfernung der Schuld aus der Mitte des Volkes.
Nachdem die Reinigungsrituale im Heiligtum vollzogen sind, werden zwei Ziegenbdcke als Siindopfer
verwendet — einer fiir den HERRN, der andere als Siindenbock fiir das Volk. Aaron legt seine Hande
auf den Kopf des lebendigen Bocks und bekennt alle Siinden, Ubertretungen und Vergehen der
Israeliten. Dann wird das Tier in die Wiiste geschickt — fern vom Lager, fern von Gottes Wohnung.
Diese Handlung zeigt: Schuld kann nicht einfach iibersehen oder integriert werden — sie muss
hinausgetragen, entfernt und abgesondert werden. Gottes Vergebung bedeutet Trennung von Schuld,
nicht nur Erlass. (3. Mose 16,20-22; Jesaja 53,6; Hebréer 13,12)

Der Siihnetag vereint stellvertretendes Opfer und aktives Bekenntnis — beides ist notwendig zur
Versohnung. Der erste Bock stirbt stellvertretend im Opfer, der zweite trigt die Schuld sichtbar weg.
Beides gehort zusammen: BlutvergieBen und symbolische Entfernung. Damit wird deutlich, dass
Vergebung nicht bloB innerlich gedacht ist, sondern auch konkret vollzogen wird. Der Priester bekennt
aktiv die Siinden, das Tier wird nicht nur geopfert, sondern auch symbolisch beladen. Gott vergibt
nicht abstrakt, sondern in realen Handlungen. Geistliche Versohnung ist sichtbar, spiirbar und wirksam.
(3. Mose 16,20-22; 2. Mose 34,6-7; 1. Johannes 1,9)

Siihne betrifft alle Beteiligten — selbst die Triger der Reinheit miissen gereinigt werden. Der
Mann, der den Siindenbock in die Wiiste bringt, gilt als unrein bis zum Abend. Auch derjenige, der die
Uberreste der Opfer auBerhalb des Lagers verbrennt, muss sich waschen und bleibt bis zum Abend
unrein. Diese Vorschriften zeigen: Selbst der Dienst an der Reinigung macht nicht automatisch rein.
Heiligkeit wirkt nicht durch Beriihrung, sondern durch Gehorsam. Alle, die mit Siinde in Beriihrung
kommen — selbst um sie zu entfernen —, bediirfen der Reinigung. Gottes Malistab ist vollkommen,
auch in der Ordnung des Reinigens. (3. Mose 16,23-28; 4. Mose 19,7-10; 2. Korinther 7,1)

Seite 45 von 77



4.3. Ein ewiges Gesetz zur Erinnerung an Versohnung (16,29-34)

Der Versohnungstag ist ein heiliger Ruhetag — ein Tag der Demiitigung, Erinnerung und
Reinigung. Gott ordnet den zehnten Tag des siebten Monats als festen Versohnungstag an. Das Volk
soll fasten, alle Arbeit unterlassen und sich demiitigen. Dieser Tag ist kein Fest der Freude, sondern der
ernsten Besinnung. Im Mittelpunkt steht nicht menschliche Leistung, sondern Gottes Gnade, die durch
das Opfer und das priesterliche Handeln gewéhrt wird. Die Stille und der Verzicht bringen das
Bewusstsein hervor, dass Versohnung nicht aus eigener Kraft, sondern durch goéttliches Eingreifen
geschieht. Der Ruhetag dient nicht nur der dufleren Unterbrechung, sondern der inneren Ausrichtung
auf Gottes Erbarmen. (3. Mose 16,29-31; Psalm 51,19; Hebrder 4,9-10)

Das jahrliche Siihneopfer erinnert an die bleibende Notwendigkeit gottlicher Gnade — iiber
Generationen hinweg. Der Text betont, dass diese Ordnung ,.,eine ewige Satzung* sein soll — fiir alle
kommenden Generationen. Der Hohepriester bringt die Opfer stellvertretend fiir das ganze Volk dar
und reinigt damit Heiligtum, Altar, Priester und Volk. Die Wiederholung des Tages zeigt: Der Mensch
bleibt auf Gnade angewiesen, Jahr fiir Jahr. Es gibt keinen Zustand volliger Eigenreinheit — auch nicht
fiir Gottes Volk. Die Erinnerung an die eigene Unreinheit und an Gottes Barmherzigkeit soll die
Gemeinschaft pragen. Siihne ist kein einmaliger Akt, sondern ein bleibendes Bediirfnis. (3. Mose
16,32-34; Hebrider 10,1-4; 1. Johannes 2,1-2)

Seite 46 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 16.1-34)

Zusammenfassung:

Nach dem Tod von Nadab und Abihu offenbart Gott Mose die Vorschriften fiir den einmal jahrlich
stattfindenden Versohnungstag, an dem Siihne fiir das gesamte Volk sowie das Heiligtum selbst
vollzogen werden soll. Der Hohepriester darf nur an diesem besonderen Tag — unter Einhaltung
strenger Vorschriften — das Allerheiligste betreten. Dabei muss er sich selbst reinigen, Opfer fiir die
eigene Schuld bringen und dann zwei Ziegenbdcke fiir das Volk verwenden: einer wird als Stindopfer
geschlachtet, der andere — der ,,Siindenbock® — wird nach einem symbolischen Akt mit den Siinden
Israels beladen in die Wiiste geschickt. Dieses Ritual stellt sowohl die Sithnung durch Blut als auch
das Entfernen der Schuld dar. Die Reinigung betrifft Priester, Volk und Heiligtum gleichermal3en. Der
Tag ist von volliger Ruhe und Demut vor Gott gepriagt und soll als ewige Ordnung gefeiert werden.
Der Versohnungstag verdeutlicht Gottes Ernst im Umgang mit Siinde, seine Barmherzigkeit durch

stellvertretende Opfer und seinen Wunsch, seinem Volk trotz Schuld nahe zu sein.

Anwendungen:

Gott schafft einen Weg zur Versohnung, aber nur durch Stellvertretung. Der Jom Kippur zeigt,
dass Siinde reale Trennung bewirkt und nicht verharmlost werden kann. Vergebung erfordert

BlutvergieBen und gottlich bestimmte Mittel. Der Zugang zu Gott ist Gnade — aber niemals billig.

Siihne bedeutet nicht nur Vergebung, sondern auch Befreiung von Schuldlast. Der ,,Siindenbock*
macht sichtbar: Schuld wird nicht nur vergeben, sondern weggetragen. Gottes Erlosung bezieht das

Gewissen mit ein. Wer Vergebung empfingt, darf auch frei von fortdauernder Anklage leben.

Wahre Heiligung beginnt mit Demut, Stille und Anerkennung der eigenen Schuld. Der
Versohnungstag ist ein Tag der Ruhe, der BuBle und des Innehaltens. Gottes Nihe verlangt nicht
Aktion, sondern Herzenseinstellung. Geistliche Erneuerung beginnt, wenn Menschen authoren, sich

selbst zu rechtfertigen.

Seite 47 von 77



5. Heiligung im praktischen Leben - Gottes Wille fiir das Volk
(17,1-20,27)

5.1. Der Umgang mit Blut und Opfer - nur an Gottes Ort (17,1-16)

Alle Opfer gehoren dem HERRN und miissen an seinem Ort dargebracht werden — nicht im
privaten Rahmen. Gott gebietet, dass jedes Tier, das als Opfer geschlachtet wird, zum Eingang des
Zeltes der Begegnung gebracht werden muss. Wer ein Tier aulerhalb dieses Ortes opfert, handelt wie
die Heiden und wird aus dem Volk ausgeschlossen. Damit wird deutlich: Anbetung ist kein privater
Akt, sondern geschieht unter gottlicher Ordnung. Es gibt keinen individuellen Zugang zu Gott
auBBerhalb seines verordneten Rahmens. Der Ort des Opfers ist genauso wichtig wie das Opfer selbst —
denn Gott bestimmt nicht nur das Was, sondern auch das Wo. (3. Mose 17,1-9; 5. Mose 12,5-7;
Johannes 4,23-24)

Blut ist Triger des Lebens — darum gehort es allein Gott und darf nicht gegessen werden. Gott
erklért ausdriicklich, dass das Leben des Fleisches im Blut liegt, und er hat das Blut fiir die Siihne auf
dem Altar bestimmt. Das Verbot, Blut zu essen, wird mehrfach wiederholt und mit ernsten
Konsequenzen belegt. Blut ist kein gewdhnliches Nahrungsmittel, sondern Zeichen des Lebens, das
nur Gott gehort. Durch das Blut wird Stihne gewirkt — es darf nicht profaniert, getrunken oder
verwendet werden. Gottes Heiligkeit verlangt Ehrfurcht vor dem, was er als heilig erklirt. Das Leben
gehort dem Schopfer — auch im Symbol. (3. Mose 17,10-12; 1. Mose 9,4; Hebréer 9,22)

Sogar bei der Jagd gilt: Das Blut muss ausgegossen und mit Erde bedeckt werden — auch das
Alltagliche ist heilig. Gottes Gebot betrifft nicht nur Opfer, sondern auch gewohnliche Jagdtiere: Wer
ein wildes Tier fangt, soll sein Blut ausgieen und mit Erde bedecken. Diese Vorschrift zeigt, dass
Heiligkeit nicht auf den Kult beschriankt ist. Auch alltdgliches Toten geschieht unter dem Bewusstsein
der gottlichen Ordnung. Der Respekt vor dem Leben gilt iiberall — ob im Tempel oder auf dem Feld.
Reinheit betrifft nicht nur Priester, sondern auch den Jager. Wo Leben beriihrt wird, verlangt Gott
Ehrfurcht. (3. Mose 17,13-16; Psalm 104,27-30; Romer 14,7-8)

Seite 48 von 77



5.2. Verbot moralischer Perversion - Schutz der Familie und der
Identitit (18,1-30)

Gottes Maflstab fiir Sexualitit ist Heiligkeit — nicht Kultur, Gefiihl oder gesellschaftlicher
Wandel. Der HERR beginnt diesen Abschnitt mit der klaren Aufforderung, sich nicht nach den
Praktiken Agyptens oder Kanaans zu richten. Das Volk soll nicht leben wie die anderen Volker,
sondern in Ubereinstimmung mit Gottes Geboten. Die sexuelle Ethik Israels unterscheidet sich
deutlich von den heidnischen Kulturen. Gottes Wille ist nicht anpassbar — er steht iiber kultureller
Entwicklung und menschlichem Empfinden. Heiligkeit betrifft auch den Umgang mit Sexualitdt. Der
Glaubige ist nicht autonom, sondern seinem Schopfer verpflichtet. (3. Mose 18,1-5; Romer 12,1-2; 1.
Thessalonicher 4,3-5)

Gottes Ordnung schiitzt die Familie, die Ehe und die personliche Wiirde. Die folgenden Verse
nennen eine Reihe von Verboten: sexueller Kontakt mit Blutsverwandten, Schwiegereltern,
Geschwistern, Tieren oder dem gleichen Geschlecht. Diese Grenzen dienen nicht zur Unterdriickung,
sondern zum Schutz. Die Familie soll ein Ort der Sicherheit, Klarheit und Verantwortung sein. Wo
diese Ordnung missachtet wird, wird Vertrauen zerstdrt und Identitit beschddigt. Gottes Gebote
schaffen Riaume, in denen Leben, Wiirde und Gemeinschaft wachsen konnen. Die Sexualethik des
Bundesvolkes ist Ausdruck der gottlichen Schopfungsordnung. (3. Mose 18,6-23; 1. Mose 2,24;
Hebrier 13,4)

Ungehorsam in sexuellen Fragen bringt geistliche und gesellschaftliche Konsequenzen. Gott
warnt, dass solche Vergehen nicht nur personliche, sondern kollektive Folgen haben. Die Nationen
Kanaans wurden gerade wegen dieser Siinden gerichtet — das Land ,,spuckte® sie aus. Israel wird
gewarnt: Wenn das Volk denselben Weg geht, wird es dasselbe Gericht treffen. Siinde im sexuellen
Bereich ist nicht nur privat, sondern zerstort das Gefiige der Gemeinschaft. Geistlicher Ungehorsam
beginnt oft im verborgenen Bereich — aber er bleibt nicht ohne Wirkung. Wo Gottes Ordnung
verworfen wird, kommt Gericht. (3. Mose 18,24-28; Romer 1,24-27; Judas 7)

Heiligkeit zeigt sich im Gehorsam gegeniiber Gottes Satzungen — auch wenn sie dem Zeitgeist
widersprechen. Der Abschnitt endet mit einem Aufruf zur Unterscheidung: Gottes Volk soll nicht den
Weg der Heiden gehen, sondern sich an Gottes Rechtsbestimmungen und Ordnungen halten. Die
Gebote sind keine kulturellen Zufallsprodukte, sondern Ausdruck des gottlichen Willens. Sie fordern
Treue — auch wenn der Druck der Umgebung stark ist. Der Gehorsam gegeniiber Gottes Wort ist
Zeichen der Zugehdrigkeit zum Bund. Wer Gott kennt, lebt nach seinen Mafistiben — nicht nach denen
der Umgebung. (3. Mose 18,29-30; Psalm 119,9; Johannes 14,21)

Seite 49 von 77



5.3. Soziale Gerechtigkeit und Barmherzigkeit im Alltag (19,1-37)

Heiligkeit ist keine kultische Sonderhaltung, sondern prigt das ganze Leben — sichtbar im
Alltag. Der HERR spricht erneut zu Mose und ruft das ganze Volk auf: ,,/hr sollt heilig sein, denn ich,
der HERR, euer Gott, bin heilig.“ Diese Heiligkeit zeigt sich nicht allein in Opferdienst oder
Reinheitsvorschriften, sondern in Alltagsverhalten: im Umgang mit Eltern, Sabbat, Almosen,
Ehrlichkeit und Barmherzigkeit. Gottes Mallstab betrifft nicht nur religiose Rituale, sondern jede
Lebenssituation. Der Alltag wird zur Biihne der Heiligkeit. Wer Gott kennt, handelt im Kleinen treu —
weil Gottes Charakter alle Lebensbereiche durchdringt. (3. Mose 19,1-10; 1. Petrus 1,15-16; Kolosser
3,17)

Gottes Gerechtigkeit schiitzt den Schwachen, den Armen und den Fremden. Die Israeliten sollen
bei der Ernte nicht bis zum Rand schneiden, sondern etwas fiir die Bediirftigen tibrig lassen. Sie diirfen
keine falschen Maf3stdbe anwenden, keine Liige dulden, den Tauben nicht verfluchen und den Blinden
nicht zum Stolpern bringen. Diese Gebote schiitzen die Wiirde der Schwachen — nicht durch
sentimentale Fiirsorge, sondern durch gerechte Ordnung. Gottes Gerechtigkeit zielt auf praktische
Barmbherzigkeit. Das Volk des HERRN soll sich in seinen Ordnungen von Selbstsucht und Hérte
unterscheiden. (3. Mose 19,9-15; 5. Mose 24,19-22; Micha 6,8)

Wahre Heiligkeit zeigt sich in Aufrichtigkeit, Vergebungsbereitschaft und der Liebe zum
Nichsten. Gott fordert: ,,Du sollst deinen Bruder nicht hassen in deinem Herzen. Wer Unrecht sieht,
soll zurechtweisen — aber nicht nachtragen oder Rache iiben. Der zentrale Satz ,.Du sollst deinen
Ndchsten lieben wie dich selbst steht hier eingebettet in den Kontext von Gemeindeleben,
Gerechtigkeit und Vergebung. Diese Liebe ist keine emotionale Haltung, sondern ein praktisches
Gebot — begriindet in Gottes Wesen. Heiligkeit ist nicht kalt, sondern von Liebe durchdrungen. Wer
heilig lebt, liebt barmherzig. (3. Mose 19,16-18; Matthdus 22,39; Galater 5,14)

Gottes Mafistibe durchdringen wirtschaftliche, rechtliche und religiose Lebensbereiche. Der Text
ordnet auch Fragen zu Saat, Tierhaltung, Kleidung, Korpergestaltung, Okkultismus, Familienleben und
Geschiftsgebaren. Diese Vielzahl an Vorschriften zeigt: Keine Lebenssphére ist neutral oder auB3erhalb
gottlicher Autoritdt. Wer zu Gott gehort, lebt unterscheidend — in Kleidung, im Markt, in der Familie
und im religidsen Leben. Es gibt keine Trennung zwischen ,,keilig* und ,,weltlich*. Alles gehort Gott —
und darum ist alles seinem Maf3stab unterstellt. (3. Mose 19,19-37; Romer 12,1-2; 2. Korinther 6,17)

Seite 50 von 77



5.4. Strafen fiir schwere Ubertretungen - Heiligkeit durch
Abgrenzung (20,1-27)

Gottes Volk soll sich klar von heidnischem Gotzendienst und okkulten Praktiken abgrenzen. Das
Kapitel beginnt mit einem ernsten Verbot: Wer seine Kinder dem Moloch opfert, soll getotet werden.
Gott selbst wendet sich gegen thn und schlie8t ihn vom Volk aus. Auch Wahrsagerei, Zauberei und
Totenbeschworung stehen unter Gottes Gericht. Diese Praktiken greifen in geistliche Sphéren ein, die
dem HERRN allein gehoren. Sie stellen einen Bruch mit dem Bund und eine Rebellion gegen Gottes
Herrschaft dar. Abgrenzung ist nicht Intoleranz, sondern Ausdruck von Bundestreue. Wo Heiligkeit
verachtet wird, folgt Gericht. (3. Mose 20,1-6; 5. Mose 18,9-14; Galater 5,19-21)

Schwere Siinden im Bereich Sexualitit und Familie zerstoren nicht nur Beziehungen, sondern
das Bundesverhiltnis. Der Text nennt wiederholt sexuelle Vergehen — Inzest, Ehebruch,
Homosexualitét, Tiergeschlechtsverkehr — und legt dafiir harte Strafen fest, oft die Todesstrafe. Diese
Strenge ist kein Ausdruck von Grausamkeit, sondern von Gottes Ernst tiber die Heiligkeit des
menschlichen Leibes und der sozialen Ordnung. Die Familie ist ein heiliger Raum, der unter Gottes
Schutz steht. Wer diesen Raum entweiht, greift Gottes Schopfungsordnung an. Siinde im Intimbereich
ist nicht nur personlich, sondern hat geistliche und gesellschaftliche Dimensionen. (3. Mose 20,10-21;
Hebréder 13,4; Romer 1,26-27)

Heiligkeit entsteht nicht durch Toleranz, sondern durch klare Trennung — das Volk Gottes gehort
allein ihm. Gott begriindet die Strafgesetze mit seiner Berufung: ,,/Ar sollt mir heilig sein, denn ich,
der HERR, bin heilig.* Die Trennung von unreinen Tieren, unreinen Taten und unreinen Volkern ist
ein Ausdruck dieser Berufung. Es geht nicht um kulturelle Isolation, sondern um geistliche Identitét.
Gottes Volk ist nicht besser, aber anders — weil es zu Gott gehort. Diese Andersartigkeit zeigt sich in
Lebensstil, Ethik und Abgrenzung. Heiligkeit ist kein Zustand, sondern eine Praxis. (3. Mose 20,22-27;
2. Mose 19,5-6; 1. Petrus 2,9-10)

Seite 51 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 17.1-20.27)

Zusammenfassung:

Dieser Abschnitt bildet den Kern des sogenannten ,,Heiligkeitsgesetzes* und betont, dass Israel als
Gottes Volk in allen Lebensbereichen ein heiliges Leben fiihren soll. In Kapitel 17 wird das Blut als
Trager des Lebens erklart und darf nicht gegessen werden; es ist Gott fiir Stihnezwecke vorbehalten.
Kapitel 18 listet sexuelle Siinden auf, die unter Gottes Gericht fallen und das Land verunreinigen,
darunter Inzest, Ehebruch, Homosexualitdt und Tiergeschlechtlichkeit. Kapitel 19 betont die ethische
Dimension der Heiligkeit: Ehrfurcht vor den Eltern, Nichstenliebe, Gerechtigkeit im Gericht,
Riicksicht auf Schwache und das Verbot von Okkultismus werden miteinander verkniipft. Gottes
Gebote sollen das gesamte soziale und religiose Leben durchdringen. Kapitel 20 benennt Strafen fiir
schwere Ubertretungen und ruft Israel erneut dazu auf, sich nicht an den Praktiken der umliegenden
Volker zu orientieren. Die Heiligkeit Gottes erfordert eine klare Abgrenzung, sowohl moralisch als
auch kultisch. Gott fordert sein Volk auf, anders zu leben, weil er selbst heilig ist — und weil er sie als

sein Eigentumsvolk auserwihlt hat.

Anwendungen:

Heiligkeit zeigt sich im Alltag, nicht nur im Gottesdienst. Gottes Gebote betreffen Familie,
Sexualitdt, Gerechtigkeit, Mitmenschlichkeit und Lebensstil. Wahre Frommigkeit umfasst das ganze

Leben. Wer Gott gehort, lebt sichtbar anders — im GroBen wie im Kleinen.

Gottes MalBstibe sind unverinderlich, auch wenn Kulturen sich wandeln. Die moralischen
Gebote gelten unabhidngig vom Zeitgeist. Was Gott Siinde nennt, bleibt Siinde — auch wenn es
gesellschaftlich akzeptiert wird. Heiligkeit bedeutet, sich an Gottes Wahrheit zu orientieren, nicht an

menschlicher Meinung.

Heiligkeit ist keine Last, sondern Ausdruck der Zugehorigkeit zu Gott. Gott ruft sein Volk nicht
zur Trennung um der Trennung willen, sondern weil er es liebt und bewahren will. Absonderung

bedeutet Schutz, nicht Stolz. Wer zu Gott gehort, wird geheiligt, um ihn zu widerspiegeln.

Seite 52 von 77



6. Heiligkeit im Priesterdienst - Anforderungen an die
Berufenen (21,1-22,33)

6.1. Personliche Reinheit der Priester - keine Gemeinschaft mit
dem Unheiligen (21,1-24)

Priester unterstehen einem erhohten Reinheitsmaf3stab — weil sie vor Gott dienen. Die Priester
diirfen sich nicht an den Toten verunreinigen, es sei denn, es handelt sich um nahe Verwandte. Sie
diirfen keine Tatowierungen, keine entstellenden Zeichen und keine unreinen Frauen annehmen. Diese
Vorschriften unterscheiden die Priester vom Volk — nicht, weil sie besser wiren, sondern weil sie ndher
bei Gott stehen. Thre Reinheit dient nicht der Selbsterhohung, sondern der Darstellung der Heiligkeit
Gottes. Nahe zu Gott bringt Verantwortung mit sich. Wer Gott reprdsentiert, soll ihn im Lebensstil
widerspiegeln. (3. Mose 21,1-9; 2. Mose 19,22; Jakobus 3,1)

Der Hohepriester steht unter absoluter Reinheit — als Bild fiir den vollkommenen Mittler. Er darf
nicht einmal fiir Eltern Trauerzeichen tragen oder das Heiligtum verlassen. Seine Ehefrau darf nicht
geschieden oder entweiht sein. Diese radikalen Vorschriften zeigen: Der Hohepriester ist ein Bild fiir
den vollkommenen Mittler zwischen Gott und Mensch. Seine Reinheit soll ungebrochen sein — im
Dienst wie im Privatleben. Gott verlangt das Hochste von dem, der das Hochste repréisentiert. In thm
kiindigt sich das endgiiltige, vollkommene Priestertum an. (3. Mose 21,10-15; Hebrder 7,26-28;
Johannes 17,19)

Korperliche Makel schliefen nicht vom Volk aus — aber sie begrenzen den Kultdienst. Ein
Priester mit korperlichem Makel — sei es blind, lahm oder entstellt — darf zwar von den heiligen Gaben
essen, aber nicht zum Altar treten. Diese Regel unterscheidet zwischen personlichem Wert und
kultischer Funktion. Niemand wird ausgeschlossen von der Gemeinschaft, aber der reprisentative
Dienst verlangt Unversehrtheit. Diese Vorschrift verweist auf die Vollkommenheit Gottes und auf die
geistliche Wahrheit, dass der Zugang zum Heiligen makellos sein muss. Sie kiindigt die Notwendigkeit
eines vollendeten Mittlers an. (3. Mose 21,16-24; Maleachi 1,8; Hebréer 9,24)

Seite 53 von 77



6.2. Heiligkeit in der Opferannahme - nur reines darf Gott
dargebracht werden (22,1-33)

Nur wer rein ist, darf von den heiligen Gaben essen — Heiligkeit duldet keine Vermischung. Die
Priester diirfen nicht im Zustand der Unreinheit vom Opfer essen. Wer unrein ist — durch Beriihrung
eines Toten, Krankheit oder andere Griinde —, muss sich zuerst reinigen. Diese Vorschrift macht
deutlich: Gottes Heiligkeit ist unverédndert, auch wenn die menschliche Schwachheit alltéglich ist. Der
Dienst am Heiligen verlangt eine klare Abgrenzung. Es geht nicht um Ausgrenzung, sondern um
Achtung vor dem, was Gott geweiht ist. Heilige Dinge diirfen nicht leichtfertig behandelt werden. (3.
Mose 22,1-9; Hesekiel 44,23; 1. Korinther 11,28-29)

Die Opfer fiir Gott miissen fehlerlos sein — er nimmt nicht das Zweitbeste an. Tiere mit Makel —
blind, lahm, verstimmelt oder verunstaltet — diirfen nicht geopfert werden. Selbst wenn sie als
freiwillige Gabe gebracht werden, sind sie dem HERRN nicht angenehm. Gott verlangt das Beste,
nicht das Ubrige. Opfer sind kein Ablass, sondern Ausdruck der Ehrfurcht. Wer Gott etwas gibt, zeigt
damit, was thm Gott wert ist. Mangelhafte Opfer entehren Gottes Heiligkeit. Der Opferdienst erzieht
das Herz zur Ehrlichkeit und Wertschétzung. (3. Mose 22,17-25; Maleachi 1,6-8; Romer 12,1)

Heiligkeit wird gelebt, indem man Gottes Gebote achtet — aus Liebe, nicht aus Pflicht. Der
Abschnitt schlieft mit einem Appell: Das Volk soll die Gebote bewahren, nicht entweihen, was Gott
geheiligt hat, und seinen Namen nicht entehren. Gott hat Israel geheiligt und aus Agypten gefiihrt —
nicht nur, um es zu befreien, sondern um es zu sich zu nehmen. Die Achtung vor dem Opferdienst ist
Ausdruck der Beziehung zum HERRN. Heiligkeit beginnt im Herzen, zeigt sich aber in konkretem
Gehorsam. Wer Gott liebt, hdlt sein Wort in Ehren. (3. Mose 22,26-33; Johannes 14,21; Psalm
119,33-38)

Seite 54 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 21.1-22.33)

Zusammenfassung:

In diesen Kapiteln werden die besonderen Reinheits- und Heiligkeitsvorschriften fiir die Priester und
die Opfergaben im Heiligtum behandelt. Die Priester, als Repriasentanten des Volkes vor Gott, sollen in
threm Lebensstil besonders abgesondert sein: Sie diirfen sich nicht an Toten verunreinigen, keine
Frauen mit zweifelhaftem Ruf heiraten und miissen duflerlich unversehrt sein, wenn sie vor Gott im
Heiligtum dienen wollen. Auch der Hohepriester unterliegt strengeren Regeln, da er das Volk vor Gott
vertritt. Gleichzeitig wird die Heiligkeit der Opfer betont: Nur reine und unverletzte Tiere diirfen
geopfert werden, und nur reine Priester diirfen davon essen. Unachtsamkeit, Gleichgiiltigkeit oder
Entweihung der Opferordnung ziehen Schuld und Gottes Missfallen nach sich. Die priesterliche
Verantwortung steht exemplarisch fiir den Ruf zur Heiligkeit in allen Bereichen des Gottesdienstes.
Gott macht deutlich: Wer in seine Néhe tritt, muss seine Heiligkeit achten — im Herzen, im Verhalten

und im duBleren Umgang mit dem Heiligen.

Anwendungen:

Geistliche Verantwortung erfordert ein geheiligtes Leben. Priester durften nicht leben wie alle
anderen, weil ihre Berufung heilig war. Wer geistliche Aufgaben iibernimmt, steht unter einem
besonderen Malistab. Berufung bedeutet nicht nur Dienst, sondern auch Hingabe in Lebensfiihrung
und Charakter.

Gottes Nihe verlangt Achtung vor seiner Ordnung — nicht Routine. Unreine Priester oder
mangelhafte Opfer wurden nicht geduldet. Was vor Gott geschieht, muss mit Ehrfurcht geschehen.
Gottesdienst ist kein Ort fiir Nachlédssigkeit, sondern Ausdruck heiliger Begegnung.

Heiligkeit ist keine duflere Leistung, sondern Antwort auf Gottes Erwihlung. Gott erwihlt das
priesterliche Geschlecht und fordert Heiligkeit als Antwort auf seine Nédhe. Diese Ordnung gilt auch
heute geistlich: Wer zu Gott gehort, wird durch ihn geheiligt — und lebt aus dieser Berufung in
Reinheit.

Seite 55 von 77



Teil 3: Heilige Zeiten, Bundesverantwortung und Ausblick (3.
Mose 23-27)

7. Die Festzeiten des HERRN - Gottes heilsgeschichtlicher
Kalender (23,1-44)

7.1. Der wochentliche Sabbat - rhythmische Ruhe zur Ehre Gottes
(23,1-3)

Der Sabbat ist ein heiliger Rhythmus, der Gottes Herrschaft iiber Zeit und Leben bezeugt. Gott
setzt den siebten Tag als Ruhetag ein — einen Tag volliger Unterbrechung von der Arbeit. Dieser Tag ist
nicht willkiirlich, sondern geheiligt durch Gottes eigenes Handeln in der Schopfung. Der Sabbat ist ein
Zeichen des Bundes zwischen Gott und seinem Volk, ein wochentlicher Ausdruck von Vertrauen, dass
nicht Arbeit, sondern Gottes Gnade das Leben trigt. Indem das Volk ruht, bezeugt es, dass die Zeit
Gott gehort. Der Mensch lebt nicht vom Werk seiner Héande, sondern von der Gemeinschaft mit seinem
Schopfer. Der Sabbat unterbricht das Gewohnte und schafft Raum fiir Besinnung, Gottesdienst und
Erinnerung. Wer den Sabbat hilt, erkennt Gottes Ordnungen in der Zeit an. Die Heiligung des Sabbats
ist nicht nur eine &ullere Regel, sondern ein geistliches Bekenntnis. Es ist eine Form gelebter
Theologie — Woche fiir Woche. (3. Mose 23,1-3; 2. Mose 20,8-11; Hesekiel 20,12)

Der Sabbat schafft einen heiligen Gegenrhythmus — als Schutz vor Rastlosigkeit und
Gotzendienst. Inmitten des hektischen Alltags und der tdglichen Miihen ruft Gott zu einem Tag der
Ruhe auf. Dieser Tag ist kein selbstgewéhlter Auszeitmoment, sondern gottlich verordneter Stillstand.
Der Mensch wird daran erinnert, dass er nicht geschaffen ist fiir ununterbrochene Leistung, sondern fiir
Gemeinschaft mit Gott. Die Arbeit ist nicht das Ziel des Lebens, sondern Mittel zum Leben in Gottes
Gegenwart. Der Sabbat entzieht dem Gotzen des Machens seine Macht. Er zwingt zur Unterbrechung
— nicht aus Bequemlichkeit, sondern aus Ehrfurcht. Der heilige Tag richtet den Blick neu aus: Weg
vom Tun, hin zum Sein vor Gott. Er ist nicht nur Ruhepause, sondern Ausdruck einer alternativen
Lebensordnung. Der Sabbat bezeugt, dass der Mensch nicht sich selbst gehort. (3. Mose 23,3; Jesaja
58,13-14; Markus 2,27-28)

Seite 56 von 77



7.2. Fruhjahrsfeste: Passah, Ungesiuertes Brot, Erstlinge,
Wochenfest (23,4-22)

Das Passahfest erinnert an Gottes rettendes Handeln und griindet die Identitiit des Volkes in der
Erlésung. Das Passah ist nicht bloB3 ein Gedenken, sondern eine Vergegenwértigung der Erlosung aus
Agypten. Am vierzehnten Tag des ersten Monats wird das Lamm geschlachtet — ein Bild fiir das
stellvertretende Opfer, durch das Gott sein Volk verschont hat. Diese Feier priagt das kollektive
Gedéchtnis Israels und wurzelt die Identitédt des Volkes in Gottes rettendem Eingreifen. Die Erinnerung
an die Befreiung steht im Zentrum — nicht die Leistung des Volkes. Gott handelt, und das Volk
antwortet mit Erinnerung, Dankbarkeit und Gehorsam. Das Passah bildet den Anfang aller weiteren
Festzeiten. Es ist der Beginn des heiligen Kalenders, weil Erlosung der Anfang allen Lebens mit Gott
ist. Diese Struktur ist theologisch bedeutsam — sie zeigt: Erst kommt Befreiung, dann Heiligung. (3.
Mose 23,4-5; 2. Mose 12,1-14; 1. Korinther 5,7)

Das Fest der ungesiuerten Brote betont Reinigung und Trennung — Heiligkeit folgt der Erlosung.
Unmittelbar nach dem Passah folgt ein siebentdgiges Fest, in dem kein Sauerteig gegessen werden
darf. Sauerteig steht im alttestamentlichen Verstindnis hdufig fiir Verderbnis, Einfluss und
Durchmischung. Die Entfernung des Sauerteigs aus dem Haus ist ein sichtbares Zeichen fiir das
Ablegen des Alten. Es geht nicht nur um &uflere Reinheit, sondern um geistliche Wachsamkeit. Gottes
Volk ist aufgerufen, nach der Erlsung in einem neuen Lebensstil zu leben. Die Tage der ungesduerten
Brote machen deutlich: Wer befreit wurde, lebt anders. Die Freiheit dient nicht der
Selbstverwirklichung, sondern der Hingabe. (3. Mose 23,6-8; 2. Mose 13,6-10; Lukas 12,1)

Das Erstlingsopfer anerkennt Gottes Vorrang — jede Ernte beginnt mit Dank und Weihe. Am
ersten Tag nach dem Sabbat wihrend des Festes wird die erste Garbe der Ernte vor dem HERRN
gewoben. Dieses Erstlingsopfer wird nicht gegessen, sondern Gott geweiht. Damit bekennt das Volk:
Alles kommt von ihm, und alles gehdrt ihm. Der Beginn der Ernte steht unter Gottes Segen, nicht
unter wirtschaftlicher Planung. Ohne Erstlingsgabe darf nichts vom neuen Ertrag gegessen werden.
Diese Ordnung richtet das Denken um — weg vom Besitz, hin zum Geber. Dankbarkeit wird nicht
spiter nachgereicht, sondern am Anfang gelebt. Gott bekommt das Erste — nicht das Ubrige. (3. Mose
23,9-14; Spriiche 3,9; Jakobus 1,17-18)

Das Wochenfest verbindet Arbeit und Freude, Gegenwart und Geschichte — ein Fest der
Dankbarkeit und Gnade. Sieben volle Wochen nach dem Erstlingsopfer folgt das Wochenfest, auch
»Pfingsten* genannt. Es wird Getreide geopfert, Brote mit Sauerteig und Tieropfer — begleitet von

Freude, Gemeinschaft und Fiirsorge fiir die Armen. Dieses Fest betont: Der Segen Gottes ist nicht

Seite 57 von 77



privat, sondern fiir die Gemeinschaft bestimmt. Auch die Fremden, Waisen und Witwen sollen
teilhaben. Die Zahl Fiinfzig erinnert an Vollendung, Gnade und Neuanfang. Gottes Giite wird nicht nur
empfangen, sondern geteilt. Die Einbindung der Bediirftigen zeigt: Wer beschenkt ist, soll zum Segen
werden. Heiligkeit driickt sich in gelebter GroBziigigkeit aus. (3. Mose 23,15-22; 5. Mose 16,9-12;
Apostelgeschichte 2,1)

7.3. Herbstfeste: Posaunenfest, Versohnungstag, Laubhiittenfest
(23,23-44)

Das Posaunenfest ruft zur Sammlung, Besinnung und geistlichen Ausrichtung — ein Ruf zur
Vorbereitung. Am ersten Tag des siebten Monats soll ein lauter Posaunenschall erklingen — begleitet
von Ruhe, einem Festopfer und dem Ruf zur Heiligung. Dieses Fest bereitet auf die kommenden,
ernsten Tage vor. Es steht nicht fiir Freude oder Ernte, sondern fiir Wachsamkeit und Erinnerung. Der
Klang der Posaune weckt aus geistlicher Trigheit, ruft zur Sammlung und lenkt den Blick auf Gottes
Wirken. Es ist ein Ruf zur Unterbrechung des Alltags, zur geistlichen Klarsicht. In spiterer jiidischer
Tradition entwickelt sich daraus das Neujahrsfest ,,Rosch ha-Schana®. In biblischer Perspektive steht
es am Anfang eines heilsgeschichtlichen Dreiklangs. Die Posaune erinnert an den Bund, ruft zur
Umkehr und kiindigt gottliches Handeln an. (3. Mose 23,23-25; 4. Mose 10,9-10; Joel 2,1)

Der Versohnungstag ist Hohepunkt und Zentrum der Herbstfeste — ein Tag tiefer Bulle und
gottlicher Gnade. Zehn Tage nach dem Posaunenfest folgt Jom Kippur — der gro3e Versohnungstag.
Es ist ein Tag volliger Enthaltung, Demiitigung und vollstindiger Unterbrechung aller Arbeit. Der
Hohepriester tritt in das Allerheiligste ein, um durch Blut Siihne fiir das Volk zu erwirken. Dieser Tag
steht fiir gottliche Gnade — aber auch fiir Ernst und Heiligkeit. Es ist ein Tag der Wiederherstellung des
Bundesverhiltnisses zwischen Gott und seinem Volk. Der Mensch erkennt seine Schuld, bekennt sie
und empfingt Gnade auf gottliche Weise. Die Ordnung erinnert: Ohne Blut gibt es keine Vergebung,
ohne Demut keine Versohnung. (3. Mose 23,26-32; 3. Mose 16,29-34; Hebrier 9,7)

Das Laubhiittenfest verbindet Freude, Erinnerung und Abhéngigkeit — Gottes Versorgung steht
im Zentrum. Fiinf Tage nach dem Versohnungstag beginnt das Laubhiittenfest — ein siebentdgiges
Freudenfest. Das Volk wohnt in Hiitten, um sich an die Zeit in der Wiiste zu erinnern, als Gott das Volk
versorgte. Freude, Gemeinschaft und Dankbarkeit prigen die Tage. Es wird nicht nur geerntet, sondern
bewusst daran erinnert, dass jede Versorgung von Gott kommt. Das Wohnen in Hiitten ist kein

folkloristisches Schauspiel, sondern ein geistliches Zeichen: Alles Irdische ist vergénglich — Gottes

Seite 58 von 77



Treue bleibt. Wer in der Hiitte wohnt, erinnert sich an die Abhéngigkeit von Gottes Nédhe und Fiirsorge.
(3. Mose 23,33-43; 5. Mose 8,2-3; Johannes 1,14)

Gottes Festzeiten ordnen das Leben nach seinem Heilsplan — sie verbinden Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft. Die biblischen Feste sind mehr als Kalenderpunkte. Sie sind Anker im
Jahreslauf, Erinnerungszeichen, prophetische Hinweise und geistliche Schulung. Sie verbinden
historische Ereignisse mit gegenwirtigem Gehorsam und zukiinftiger Hoffnung. Der Herbstzyklus
schlieft mit Ruhe, Siihne und Freude — ein Muster géttlicher Heilsgeschichte. In den Festen offenbart
sich nicht nur Gottes Fiirsorge, sondern sein Plan fiir die Menschheit. Das Volk lebt im Rhythmus der
Gnade — mit dem Ohr fiir Gottes Zeiten. Wer Gottes Feste beachtet, lebt im Licht seiner Geschichte. (3.
Mose 23,1-44; Kolosser 2,16-17; Sacharja 14,16)

Seite 59 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 23.1-44)

Zusammenfassung:

In diesem Kapitel gibt Gott eine Ubersicht iiber die jihrlichen Feste Israels, die als ,feste Zeiten des
Herrn* bezeichnet werden. Sie strukturieren das religiose Jahr und verbinden Erinnerung, Dank und
Hoffnung mit der Anbetung Gottes. Der wochentliche Sabbat steht an erster Stelle als rhythmische
Erinnerung an Gottes Schopfung und Ruhe. Es folgen sieben Hauptfeste: Passah und das Fest der
ungesiuerten Brote erinnern an den Auszug aus Agypten und die Reinigung von Siinde. Das
Erstlingsfest markiert den Beginn der Ernte und steht fiir das Vertrauen auf Gottes Versorgung.
Pfingsten (Schawuot) feiert die erste Ernte und wird mit der Gabe des Gesetzes in Verbindung
gebracht. Das Posaunenfest kiindigt den kommenden Tag des Herrn an. Der grofle Versohnungstag
(Jom Kippur) steht fiir Reinigung und Gnade, wihrend das Laubhiittenfest (Sukkot) die Wiistenzeit
und Gottes Treue feiert. Diese Feste sind nicht nur Gedenktage, sondern Offenbarungen géttlicher
Heilsabschnitte, die Israel immer wieder zur Riickbesinnung auf Gottes Wirken fiihren. Alle Zeiten

gehoren dem Herrn — und seine Feste heiligen das Leben des Volkes.

Anwendungen:

Gott ordnet Zeit, damit sein Volk geistlich erinnert, lebt und hofft. Die Feste strukturieren nicht
nur das Jahr, sondern richten Herz und Denken immer wieder neu auf Gottes Wirken aus. Zeit ist kein
neutrales Gut, sondern geistlich bedeutungsvoll. Wer Gottes Zeitrhythmus folgt, lebt bewusster in

seiner Gegenwart.

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sind in Gottes Festen geistlich verbunden. Die Feste
erinnern an Gottes vergangenes Handeln, feiern seine gegenwirtige Treue und weisen prophetisch auf
zukiinftige Erfiillung hin. Jedes Fest tragt geistliche Tiefe und heilsgeschichtliche Perspektive. Gottes

Kalender ist voller VerheiBBung.

Gottesfeste sind keine religiosen Pflichten, sondern Ausdruck heiliger Freude. Die Feste
beinhalten Ruhe, Gedenken, Dank und Gemeinschaft. Sie sollen nicht Last, sondern geistliche Feier
sein. Wer Gottes Werke bedenkt, findet Grund zur Anbetung — auch mitten im Alltag.

Seite 60 von 77



8. Gottes Gegenwart und Heiligkeit im Lager (24,1-23)

8.1. Bestindiger Dienst: Leuchter und Schaubrote vor dem
HERRN (24,1-9)

Der Leuchter im Heiligtum erinnert an Gottes Licht und Gegenwart — Tag und Nacht,
unaufhorlich. Gott gebietet, dass bestes reines Ol verwendet wird, damit der Leuchter im Heiligtum
nbestiandig® brennt. Dieser Dienst ist nicht spektakuldr, sondern regelméaBig, still und ausdauernd.
Aaron soll ihn jeden Abend zurichten — als ein ewiges Gesetz liber Generationen hinweg. Das Licht im
Heiligtum symbolisiert Gottes Gegenwart, seine Leitung und das geistliche Leben Israels. Es geht
nicht nur um &uflere Helligkeit, sondern um ein geistliches Zeichen: Gottes Nihe erleuchtet das Volk.
Der Leuchter ist Erinnerung und Mahnung zugleich — ohne Gottes Licht bleibt alles Dunkel. Der
bestindige Dienst zeigt: Gottes Gegenwart braucht sorgfiltige Pflege und aufmerksame Treue. Licht
ist kein Zufall — es wird bewahrt. (3. Mose 24,1-4; Psalm 119,105; Johannes 8,12)

Die Schaubrote bezeugen Gottes Versorgung und die Gemeinschaft seines Volkes mit ihm. Jeden
Sabbat sollen zwolf Brote auf dem goldenen Tisch im Heiligtum liegen — je eines fiir jeden Stamm
Israels. Sie werden in zwei Reihen gelegt, mit reinem Weihrauch als Erinnerungsteil, und sollen
Woche fiir Woche erneuert werden. Die Brote sind kein Opfer im engeren Sinn, sondern ein heiliges
Zeichen. Sie zeigen: Gott versorgt sein Volk — bestdandig, vollstindig und konkret. Die Tatsache, dass
die Priester davon essen diirfen, macht die Verbindung zwischen Gott und seinem Volk sichtbar. Es ist
eine stille Gemeinschaft im Heiligtum. Gottes Nidhe ndhrt. Die Zahl zwolf steht fiir Ganzheit und
Ordnung — niemand im Volk ist ausgeschlossen. Die Schaubrote bezeugen: Gottes Tisch ist gedeckt,
und seine Fiirsorge kennt keine Liicke. (3. Mose 24,5-9; 2. Mose 25,30; Matthéus 6,11)

8.2. Gericht bei Gotteslasterung - Heiligkeit in Wort und Tat
(24,10-23)

Gotteslisterung ist keine Lappalie, sondern eine Entweihung des Namens Gottes — mit ernsten
Konsequenzen. Ein Mann dgyptischer Abstammung gerit in Streit und ldstert den Namen Gottes. Das
Volk bringt ihn zu Mose, und Gott selbst ordnet das Urteil an: Steinigung durch die ganze Gemeinde.
Dieses Gericht zeigt, dass Gottes Heiligkeit sich auch auf das gesprochene Wort bezieht. Wer Gottes
Namen missbraucht, greift sein Wesen an. In einer Kultur der Worte, in der vieles schnell

ausgesprochen wird, ruft dieser Text zur Ehrfurcht. Der Name Gottes steht nicht zur Diskussion, zum

Seite 61 von 77



Spott oder zur Manipulation. Gottes Wort ist heilig, und wer es léstert, stellt sich gegen den Bund. Das
Gericht ist nicht willkiirlich, sondern Ausdruck gottlicher Gerechtigkeit. (3. Mose 24,10-16; 2. Mose
20,7; Matthaus 12,36)

Gerechtigkeit im Volk Gottes basiert auf Gottes Wort — sie ist klar, verbindlich und unparteiisch.
Im Anschluss an das Urteil iiber die Listerung folgen weitere Rechtsanweisungen: ,,Auge um Auge,
Zahn um Zahn.“ Diese Formel ist keine Einladung zur Rache, sondern eine Begrenzung des
Strafmalles. Sie soll verhindern, dass die Vergeltung {iber das Vergehen hinausgeht. Gerechtigkeit soll
angemessen, nicht willkiirlich sein. Die Ordnung gilt fiir Einheimische wie Fremde — ohne Ansehen
der Person. Gottes Gerechtigkeit ist klar und gleich fiir alle. In einer Welt voller Ungleichgewicht ruft
dieser Text zur MaBhaltung, zur Klarheit und zur Ehrfurcht vor gottlicher Ordnung. Heiligkeit zeigt
sich im Umgang mit Schuld. (3. Mose 24,17-23; 5. Mose 19,18-21; Romer 12,19)

Seite 62 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 24.1-23)

Zusammenfassung:

In diesem Abschnitt werden Anweisungen zum tdglichen Dienst im Heiligtum sowie ein konkreter Fall
von Gotteslisterung beschrieben. Zunichst geht es um das stindige Bereitstellen von reinem Ol fiir
den Leuchter und von zwolf Schaubroten auf dem goldenen Tisch — Zeichen der dauerhaften
Gegenwart und Versorgung Gottes. Diese regelmiBigen Aufgaben verdeutlichen die priesterliche
Verantwortung, das Licht und die Gemeinschaft mit Gott aufrechtzuerhalten. Im zweiten Teil wird ein
Vorfall geschildert, bei dem der Sohn einer israelitischen Frau und eines Agypters den Namen Gottes
lastert. Mose konsultiert den Herrn, und Gott ordnet an, dass der Téter gesteinigt werden soll — ein
offentliches Gericht fiir eine offentliche Entweihung des Namens Gottes. Im Zusammenhang dieser
Entscheidung wiederholt Gott Grundsitze des gerechten Ausgleichs: Leben fiir Leben, Auge fiir Auge,
Zahn fiir Zahn. Diese Formulierung sichert das MaBhalten in der Rechtsprechung und die
Gleichbehandlung von Einheimischen und Fremden. Der Abschnitt verbindet das Prinzip téglicher
Treue im Heiligtum mit der Notwendigkeit heiliger Ehrfurcht vor Gottes Namen und gerechter

Ordnung im Volk.

Anwendungen:

Heiligkeit zeigt sich im Alltéiglichen — nicht nur in groflen Ereignissen. Das stindige Nachfiillen
von Ol und das regelmiBige Darbringen von Brot waren einfache, aber heilige Dienste. Geistliches
Leben besteht aus bestindiger Treue. Wer Gott dienen will, beginnt mit kleinen, aber treuen

Handlungen.

Gottes Name ist nicht verhandelbar — Ehrfurcht ist unverzichtbar. Die Strafe fiir Gottesldsterung
zeigt den Ernst, mit dem Gott seine Heiligkeit schiitzt. Sein Name steht fiir sein Wesen, und wer ihn
verachtlich macht, greift Gott selbst an. Ehrfurcht vor Gott beginnt mit einem ehrfiirchtigen Umgang

mit seinem Namen.

Gottes Gerechtigkeit ist klar, mafivoll und ohne Ansehen der Person. Die Regel ,,Auge um Auge*
begrenzt persdnliche Rache und schiitzt vor UbermaB. Gerechtigkeit ist bei Gott nie willkiirlich,
sondern ausgewogen. Jeder Mensch — ob Einheimischer oder Fremder — steht gleichwertig unter

seinem Recht.

Seite 63 von 77



9. Sabbatjahr und Jubeljahr - Gott gehort das Land (25,1-55)

9.1. Das Sabbatjahr - Vertrauen auf Gottes Versorgung (25,1-22)

Das Sabbatjahr unterbricht den wirtschaftlichen Rhythmus — ein Jahr der Ruhe fiir das Land
und des Vertrauens auf Gott. Alle sieben Jahre soll das Land nicht bestellt und nicht geerntet werden
— weder Aussaat noch Nachlese. Das Land soll dem HERRN einen Sabbat halten. Diese Ordnung stellt
den natiirlichen Arbeits- und Erntezyklus bewusst infrage. Es geht nicht um agrartechnische Schonung,
sondern um geistliches Vertrauen. Wer ein Jahr auf Ertrag verzichtet, bekennt: Die Fruchtbarkeit des
Landes hédngt nicht von menschlichem Flei3 ab, sondern von Gottes Segen. Das Sabbatjahr ist ein
radikales Zeichen der Abhangigkeit vom Schopfer. Es konfrontiert das Volk mit der Frage: Trigt mich
mein Gott, wenn ich nicht selbst sorge? Heiligkeit wird sichtbar im ruhenden Feld. (3. Mose 25,1-7; 2.
Mose 23,10-11; Matthéus 6,31-33)

Das Sabbatjahr ist ein soziales und geistliches Korrektiv — Nahrung fiir alle, Besitz fiir keinen.
Im Sabbatjahr gehort das, was das Land von selbst hervorbringt, nicht dem Eigentiimer, sondern allen:
dem Knecht, der Magd, dem Fremden, dem Vieh. Diese Regel hebt Besitzanspriiche temporir auf und
erinnert daran, dass Gott der eigentliche Eigentlimer ist. Niemand kann auf Dauer Anspriiche erheben.
In diesem Jahr wird die Gleichheit vor Gott konkret gelebt. Das Sabbatjahr verbindet Gerechtigkeit
und Barmherzigkeit — es unterbricht Ausbeutung und sichert Versorgung fiir die Schwachen. Diese
soziale Dimension zeigt: Heiligkeit hat praktische Folgen. Gottes Ordnung schiitzt nicht nur das Land,
sondern auch die Menschen. (3. Mose 25,6-7; Psalm 24,1; Nehemia 10,32)

Gottes Versorgung im Sabbatjahr ist iibernatiirlich — er verspricht Segen im Vorhinein. Die
naheliegende Frage des Volkes wird im Text vorweggenommen: ,,Was sollen wir essen im siebten
Jahr? Gottes Antwort ist eine VerheiBung: Im sechsten Jahr wird der Ertrag dreifach so grof sein —
genug flir das sechste, siebte und achte Jahr. Dieses Versprechen betont: Die Befolgung gottlicher
Gebote ist nicht ein Risiko, sondern Ausdruck von Glauben. Gehorsam wird nicht ins Leere belohnt,
sondern konkret versorgt. Der Segen ist keine symbolische Hoffnung, sondern praktische Zusage. Wer
Gottes Wort vertraut, wird seine Treue erleben — auch 6konomisch. (3. Mose 25,18-22; 5. Mose 28,1-6;
Maleachi 3,10)

Seite 64 von 77



9.2. Das Jubeljahr - Riickgabe, Freiheit und soziale Gerechtigkeit
(25,23-55)

Das Jubeljahr ist ein Jahr der Riickgabe — Besitz wird zuriickgegeben, und Menschen erhalten
neue Freiheit. Nach sieben Sabbatjahren, also im fiinfzigsten Jahr, wird das Jubeljahr ausgerufen. Es
beginnt mit dem Posaunenschall am Versohnungstag und bringt tiefgreifende Verdnderungen:
Schulden werden erlassen, verpachtetes Land féllt an die urspriingliche Familie zuriick, versklavte
Israeliten erhalten ihre Freiheit. Dieses Jahr unterbricht dauerhaft wachsende Ungleichheiten. Es ist
nicht blo wirtschaftliche Reform, sondern geistliches Zeugnis: Alles gehort letztlich Gott, und kein
Besitzanspruch darf ewig bestehen. Das Jubeljahr ist keine Utopie, sondern gelebte Theologie. Es
verkiindet: Gnade hat soziale Folgen. (3. Mose 25,8-13; Jesaja 61,1-2; Lukas 4,18-19)

Gott bleibt der Eigentiimer des Landes — Menschen sind nur Verwalter seiner Giiter. Das Land
darf nicht endgiiltig verkauft werden, weil es Gott gehort. Er sagt: ,,Das Land soll nicht fiir immer
verkauft werden, denn das Land ist mein.“ Diese Aussage stellt das gingige Verstindnis von Eigentum
auf den Kopf. Israeliten besitzen nicht, sie verwalten. Selbst Notverkdufe sind zeitlich begrenzt, und
Riickkaufrechte bestehen jederzeit. Gottes Okonomie durchbricht Akkumulation und Verarmung
zugleich. Besitz wird entpersonalisiert, um Gemeinschaft zu ermodglichen. Das Volk soll nicht durch
Eigentum definiert werden, sondern durch Zugehdrigkeit zu Gott. (3. Mose 25,23-28; Psalm 50,10-12;
1. Korinther 4,7)

Menschen diirfen nicht dauerhaft versklavt werden — sie gehoren dem HERRN, nicht anderen
Menschen. Ein Israelit, der sich aus Armut als Knecht verkaufen muss, darf nicht wie ein Fremder
ausgebeutet werden. Vielmehr soll er als Tagelohner behandelt werden und spitestens im Jubeljahr frei
ausgehen. Gott begriindet diese Regel nicht sozial, sondern theologisch: ,,Denn sie sind meine
Knechte, die ich aus Agypten herausgefiihrt habe.* Freiheit ist nicht verhandelbar, sondern durch den
Exodus begriindet. Israel kennt keine endlose Knechtschaft unter Briidern. Die Struktur des Volkes
basiert auf gottlicher Erlosung, nicht auf menschlicher Verwertung. (3. Mose 25,39-46; 2. Mose 20,2;
Galater 5,1)

Gottes soziale Gebote schaffen Gerechtigkeit, aber erwarten auch Riicksicht, Barmherzigkeit
und Verantwortung. Das Jubeljahr schiitzt nicht nur Arme, sondern fordert auch die Wohlhabenden
heraus. Beim Landkauf oder bei Darlehen soll man nicht hart handeln, sondern Riicksicht auf das
Jubeljahr nehmen. Kreditgeber sollen nicht berechnen, wie viel sie gewinnen kdnnen, sondern wie sie

dem Bruder helfen konnen. Gottes Gerechtigkeit lebt nicht vom System allein, sondern von Herzen,

Seite 65 von 77



die in Furcht Gottes handeln. Wer Bruderhilfe leistet, ehrt den HERRN. Soziale Gerechtigkeit braucht
Gebote — aber auch geistliche Gesinnung. (3. Mose 25,14-17; 35-38; Lukas 6,34-36)

Seite 66 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 25.1-55)

Zusammenfassung:

In diesem Kapitel ordnet Gott das Sabbatjahr und das Jubeljahr (Erlassjahr) an, um soziale
Gerechtigkeit, gottliche Ordnung und Vertrauen auf seine Versorgung zu verankern. Alle sieben Jahre
soll das Land ruhen — keine Aussaat und keine Ernte —, denn das Land gehort Gott, und Israel ist nur
sein Verwalter. Nach sieben Sabbatjahren (49 Jahre) folgt das 50. Jahr als Jubeljahr, in dem
Besitzverhiltnisse zuriickgesetzt werden: Felder gehen an urspriingliche Eigentiimer zuriick,
israelitische Schuldsklaven werden freigelassen. Dieses System verhindert dauerhafte Armut und
soziale Ungleichheit. Die Landvergabe in Israel bleibt an Gottes urspriingliche Zuteilung gebunden
und zeigt, dass wirtschaftliche Freiheit im Glauben an Gottes Fiirsorge stehen muss. Gott verspricht
Versorgung im sechsten Jahr, damit Vertrauen in seine Zusage gelebt werden kann. Die Regelungen
zum Losen von Besitz und zur Freilassung von Briidern in Knechtschaft betonen Barmherzigkeit,
Gemeinschaft und das Bewusstsein, dass Israel selbst Knechte Gottes ist. Das ganze System zielt

darauf, dass das Volk in gerechter Abhdngigkeit von Gott lebt — frei, aber unter gottlicher Autoritét.

Anwendungen:

Wahrer Besitz beginnt mit der Anerkennung: Alles gehort Gott. Das Sabbat- und Erlassjahr
erinnert daran, dass Land, Ertrag und Freiheit keine absolute menschliche Verfiigung sind. Wer mit
Gottes Ressourcen umgeht, lebt nicht als Eigentiimer, sondern als Verwalter. Geistliche Reife zeigt

sich im Loslassen.

Gott baut ein soziales System, das auf Barmherzigkeit und Gerechtigkeit ruht. Das Erlassjahr
schiitzt vor Ausbeutung und Dauerarmut. Gottes Volk soll ein Ort sein, wo Wiederherstellung moglich

ist. Wahre Gerechtigkeit sucht nicht den maximalen Gewinn, sondern das Wohl des Néchsten.

Vertrauen auf Gottes Versorgung zeigt sich besonders im Loslassen. Ein Jahr ohne Ernte verlangt
radikales Vertrauen. Gott verheillt {ibernatiirliche Versorgung — aber sie wird erst im Gehorsam

erfahrbar. Wer Gott mehr vertraut als dem eigenen Wirtschaften, erlebt seine Treue konkret.

Seite 67 von 77



10. Segens- und Fluchrede - Der Bund mit Konsequenzen
(26,1-46)

10.1. Verheiflung von Segen bei Gehorsam - Frieden,
Fruchtbarkeit, Gottes Gegenwart (26,1-13)

Gottes Segen ist die Folge von Gehorsam — ein umfassender Zustand von Versorgung, Schutz
und Frieden. Gott stellt seinem Volk klare Segensverheilungen in Aussicht, wenn es in seinen
Satzungen wandelt und seine Gebote hidlt. Der Segen betrifft alle Lebensbereiche: fruchtbares Land,
Regen zur rechten Zeit, sichere Ernten, Frieden im Land, Schutz vor Feinden und Uberfluss an
Vorréten. Dieser Segen ist nicht abstrakt oder rein geistlich, sondern greifbar, konkret und ganzheitlich.
Der Gehorsam gegeniiber Gottes Wort bringt nicht nur spirituellen Gewinn, sondern verdndert auch
das soziale, wirtschaftliche und politische Leben des Volkes. Gottes Treue zeigt sich darin, dass er
seinen Segen an seine VerheiBungen bindet. Doch es ist kein Automatismus — der Segen ist Ausdruck
einer lebendigen Bundesbeziehung. (3. Mose 26,1-5; 5. Mose 28,1-14; Psalm 1,1-3)

Gottes Gegenwart in der Mitte des Volkes ist die hochste Form des Segens. Neben allen dufleren
Segnungen verhei3t Gott: ,,/ch will unter euch wandeln und euer Gott sein.* Diese Zusage erinnert an
die Gemeinschaft im Garten Eden und ist Ziel aller Heilsgeschichte: dass Gott mitten unter seinem
Volk wohnt. Seine Gegenwart bedeutet Sicherheit, Trost, Leitung und Néhe. Es ist nicht in erster Linie
der materielle Segen, sondern die personliche Néhe Gottes, die das Volk auszeichnet. Wo Gott wohnt,
da ist Leben, Kraft und Heiligkeit. Gottes Selbstoffenbarung als Bundespartner hebt Israel aus allen
anderen Volkern heraus. Die Beziehung ist personlich, bestindig und heilig. (3. Mose 26,11-12; 2.
Mose 29,45-46; Offenbarung 21,3)

Der HERR begriindet seinen Segen mit seiner Erlosung — nicht mit der Leistung des Volkes. Am
Ende des Abschnitts erinnert Gott daran, dass er Israel aus Agypten gefiihrt hat, um es aufrecht gehen
zu lassen. Diese Erinnerung zeigt: Der Gehorsam ist nicht Ursache des Segens, sondern seine
Bedingung — die Grundlage ist Gottes rettendes Handeln. Das Volk ist nicht aus eigener Kraft im
Bund, sondern durch Gnade. Doch wer in dieser Gnade lebt, ist zum Gehorsam gerufen. Gottes Gebote
sind Ausdruck seiner Fiirsorge, nicht eine Last. Die aufrechte Haltung des Volkes ist Frucht der
Erlosung. Der Segen ist die Fortsetzung des Exodus — im Alltag, im Land, im Gehorsam. (3. Mose
26,13; 2. Mose 6,6-7; Titus 2,14)

Seite 68 von 77



10.2. Warnung vor Fluch bei Ungehorsam - Zerstreuung,
Ziichtigung, Riickkehrmoglichkeit (26,14-46)

Ungehorsam gegeniiber Gottes Geboten bringt ernste Folgen — Gottes Bund kennt Konsequenz,
nicht Beliebigkeit. Wenn das Volk die Gebote Gottes verachtet, seine Satzungen missachtet und den
Bund bricht, folgen klar definierte Strafen. Diese sind nicht willkiirlich, sondern gestuft: Krankheit,
Missernte, Angst, Niederlagen, Diirre, Hunger, Zerstérung und letztlich Vertreibung aus dem Land.
Jede dieser Stufen ist ein Ruf zur Umkehr. Gottes Gericht ist nicht Rache, sondern Erziehung. Der
HERR bleibt treu — auch wenn er ziichtigt. Seine Strafen zeigen den Ernst der Heiligkeit und die
Unverfligbarkeit seines Bundes. Der Bruch der Ordnung Gottes fiihrt nicht zur Auflésung des Bundes,
sondern zur Unterbrechung der Segensgemeinschaft. (3. Mose 26,14-39; Amos 4,6-11; Hebrder 12,6)

Gott handelt mit Geduld, aber auch mit Konsequenz — Ziichtigung ist Zeichen seiner Herrschaft.
Die fiinfstufige Steigerung der Ziichtigungen zeigt, dass Gott nicht sofort richtet, sondern mehrfach
warnt. Er sagt: ,,Wenn ihr dennoch nicht auf mich hort, dann...* — und beschreibt jeweils neue
MaBnahmen. Diese zunehmenden Gerichte bezeugen Gottes Geduld, aber auch seine Ernsthaftigkeit.
Er nimmt den Bund nicht leicht, sondern schiitzt ihn durch Korrektur. Ziichtigung ist Teil der
Bundesliebe. Sie soll nicht zerstoren, sondern heilen. Der HERR gibt Raum zur Bufle, aber nicht
unbegrenzt. Wo das Herz hart bleibt, folgt Zerstreuung. (3. Mose 26,18-33; Jeremia 5,3; Offenbarung
2,5)

Thomas Watson, der puritanische Theologe des 17. Jahrhunderts, schreibt in Body of Divinity,
dass die Siinde ein direkter Angriff auf Gottes Wesen ist. In seiner Auslegung zu 3. Mose 26,27
beschreibt er, dass der Siinder Gottes Gesetz mit Fiifsen tritt, seinen Willen tibertritt und alles
tut, um Gott zu beleidigen oder herauszufordern. Stinde ist nach Watson nicht nur Ungehorsam,
sondern ein bewusster Aufstand gegen Gottes Herrschaft — ein Versuch, Gott zu ,,entthronen “
oder ihn seiner gottlichen Stellung zu berauben. Wenn der Mensch konnte, so Watson, wiirde er

‘

Gott ,, entgottlichen “.

Damit macht Watson deutlich, dass Siinde stets eine theozentrische Dimension hat: Sie
richtet sich nicht in erster Linie gegen moralische Gebote, sondern gegen Gott selbst. Die
Schwere der Siinde liegt in ihrer Rebellion gegen das gottliche Wesen, weshalb wahre Bufie
immer mit einer erneuten Unterordnung unter Gottes Heiligkeit beginnt (Crossway, 2023, S.
179).

Seite 69 von 77



Selbst in der Zerstreuung bleibt Gottes Treue bestechen — Umkehr ist jederzeit moglich. Am
tiefsten Punkt, wenn das Volk zerstreut und das Land verddet ist, 6ffnet Gott dennoch einen Weg zur
Riickkehr. Wenn das Herz sich demiitigt, die Schuld bekannt wird und die Strafe anerkannt wird,
verhei3t der HERR: ,,/Ich werde meines Bundes gedenken.* Die Riickkehr ist nicht an Bedingungen
gekniipft, sondern an BuBle. Der Gott des Gerichts bleibt der Gott der Gnade. Seine Treue zu Abraham,
Isaak und Jakob bleibt bestehen — auch in der Ferne. Selbst wenn der Segen verloren ist, bleibt der
Bund bestehen. Gottes Herz ist bereit zur Wiederannahme. (3. Mose 26,40-45; Nehemia 9,26-31;
Lukas 15,17-20)

Gottes Bund bleibt bestehen — er wird nicht aufgehoben, sondern durch Ziichtigung bewahrt.
Der letzte Vers des Kapitels bekriftigt: ,,Dies sind die Satzungen, Rechte und Gesetze, die der HERR
gegeben hat.* Auch nach Ankiindigung des Fluchs bleibt die Ordnung Gottes bestehen. Der Bund wird
nicht gebrochen im Sinne einer Auflosung, sondern durch Gericht erhalten. Gottes Zorn ist kein
Widerspruch zu seiner Treue, sondern deren Kehrseite. Der HERR bleibt souverdn, gerecht und
gnidig. Seine Gebote sind nicht relativierbar — aber auch nicht zerstorerisch. Der Bund Israels ist nicht
fragil, sondern fest gegriindet. (3. Mose 26,46; Psalm 89,31-34; Romer 11,28-29)

Seite 70 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 26.1-46)

Zusammenfassung:

In diesem abschlieBenden theologischen Hauptteil des Buches stellt Gott seinem Volk Segen und Fluch
gegeniiber — als Antwort auf Gehorsam bzw. Ungehorsam gegeniiber seinen Geboten. Der Gehorsam
wird mit umfassendem Segen verkniipft: Regen zur rechten Zeit, Fruchtbarkeit, Sicherheit, Frieden im
Land, Uberlegenheit iiber Feinde und die verheiBene Gegenwart Gottes inmitten seines Volkes. Diese
Segnungen zeigen, dass Gottes Ndhe und Fiirsorge an die Treue seines Volkes gebunden sind.
Demgegeniiber folgen stufenweise Gerichtsandrohungen bei anhaltendem Ungehorsam: Krankheiten,
Missernten, Angst, Niederlagen, Hunger, Verwiistung des Landes und schlielich die Zerstreuung unter
die Nationen. Dennoch endet der Abschnitt nicht mit Gericht, sondern mit Hoffnung. Selbst im Exil
wird Gottes Bund mit Abraham, Isaak und Jakob nicht aufgehoben. Wenn das Volk seine Schuld
bekennt und umkehrt, wird Gott sich ihrer wieder erbarmen. Der Bund bleibt bestehen — nicht wegen
Israels Treue, sondern wegen Gottes Charakter und VerheiBung. Die Geschichte Israels wird von dieser

Dynamik aus Gericht und Gnade geprigt bleiben.

Anwendungen:

Gottes Segen ist an Gehorsam gebunden — nicht an Leistung, sondern an Beziehung. Die
Segensverheiflungen zeigen, dass Gottes Ndhe erfahrbar ist, wenn sein Volk in seinen Wegen lebt.
Gehorsam bedeutet Vertrauen und Treue im Alltag. Segen ist nicht mechanisch, sondern Ausdruck

lebendiger Gemeinschaft mit Gott.

Gott handelt gerecht — sowohl im Segen als auch im Gericht. Die Fluchabschnitte zeigen, dass
anhaltender Ungehorsam Konsequenzen hat. Gott ldsst sich nicht dauerhaft missachten. Doch auch

sein Gericht ist nicht willkiirlich, sondern dient dem Ziel der Umkehr.

Gottes Bundestreue bleibt — auch wenn Menschen versagen. Trotz der hirtesten Konsequenzen
kiindigt Gott nie den Bund. Seine Barmherzigkeit iiberdauert den Ungehorsam seines Volkes. Diese

Treue ist Grundlage fiir Hoffnung, Umkehr und Wiederherstellung.

Seite 71 von 77



11. Gelibde und Weihegaben - Freiwillige Hingabe an Gott
(27,1-34)

11.1. Bewertung und Einlosung von Personen, Tieren und
Eigentum (27,1-25)

Gott nimmt freiwillige Geliibde ernst — Hingabe an ihn darf nicht leichtfertig behandelt werden.
Im Fall eines Geliibdes konnte eine Person sich oder ein Tier dem HERRN weihen. Diese Weihe war
freiwillig, aber nach der Aussprache verbindlich. Gott gibt konkrete Bewertungsrichtlinien fiir Alter,
Geschlecht und wirtschaftliche Umstidnde. Selbst wenn jemand nicht zahlen konnte, sollte der Priester
eine dem Vermdgen angemessene Losung finden. Diese Ordnung zeigt: Gott ehrt den freien Willen,
aber fordert Konsequenz. Heiligkeit beginnt im Herzen — wird aber durch Treue im Alltag sichtbar.
Geistliche Versprechen sind keine leeren Worte, sondern Ausdruck ehrlichen Glaubens. (3. Mose
27,1-8; Prediger 5,3-5; Psalm 50,14)

Geweihte Tiere und Dinge gehoren Gott — sie konnen nicht beliebig riickgingig gemacht werden.
Wer ein Tier dem HERRN weiht, darf es nicht gegen ein anderes austauschen, weder ein gutes gegen
ein schlechtes noch umgekehrt. Wenn doch, so gelten beide als heilig. Geweihte Dinge sind nicht mehr
verfiigbar fiir den Alltag, sondern gehoren in den Bereich des Heiligen. Auch Haus, Land und Feld
konnen geweiht werden — mit Riickkaufsoption, jedoch nur gegen einen Aufpreis. Gott akzeptiert
Riickgabe, aber nicht Gleichgiiltigkeit. Wer etwas weihevoll verspricht, darf es nicht profan
zuriickholen. Der Umgang mit dem Geweihten zeigt den Respekt vor Gottes Eigentum. (3. Mose
27,9-19; Apostelgeschichte 5,1-4; Maleachi 1,14)

Der Wert von Dingen liegt nicht im Materiellen, sondern im Bezug zu Gott — Heiligung
verindert Besitz. Land, das fiir den HERRN geweiht wird, wird nicht mehr als Privateigentum
behandelt, sondern steht unter priesterlicher Bewertung. Der Erlosungswert wird anhand von
Aussaatfahigkeit berechnet, aber immer mit einem Fiinftel zusatzlich beim Riickkauf. Diese Regel
macht deutlich: Eigentum verliert im Akt der Weihe seinen rein funktionalen Charakter. Was Gott
geweiht ist, wird anders bemessen. Heiligung ist nicht nur eine geistliche Haltung, sondern betriftt
auch Besitz, Zahlen und wirtschaftliches Denken. Der Glaubige rechnet nicht mehr wie die Welt. Gott
verdndert, was ihm gegeben wird. (3. Mose 27,16-25; Spriiche 3,9; Matthaus 6,19-21)

Seite 72 von 77



11.2. Heilige Dinge sind unverauflerlich - Gottes Eigentum bleibt
ihm geweiht (27,26-34)

Was dem HERRN geweiht ist, darf nicht ersetzt oder eingelost werden — es gehort ihm
unwiderruflich. Gott unterscheidet klar zwischen freiwilligen Geliibden und unantastbaren Weihen.
Erstgeborene Tiere, die ohnehin dem HERRN gehéren, diirfen nicht zusétzlich als Geliibde gegeben
werden — sie sind bereits geweiht. Ebenso diirfen geweihte Dinge, die unter dem Bann stehen, weder
verkauft noch ausgeldst werden. Diese Bannweihen — etwa ganze Orte, Personen oder Besitztiimer —
sind dem HERRN in besonderer Weise geweiht und vollstindig seinem Willen iiberlassen. Wer Gottes
Eigentum antastet, stellt sich gegen seine Heiligkeit. Das Gesetz schiitzt die Unverfiigbarkeit des
Heiligen. Es betont: Gott ist nicht nur Geber, sondern Eigentiimer. (3. Mose 27,26-29; 4. Mose 18,14;
Josua 6,17-19)

Der Zehnte ist heilig und gehort dem HERRN - er ist weder Geschenk noch Spende, sondern
Verpflichtung. Zehn Prozent des Ertrags von Feld und Vieh gehoren dem HERRN — unverhandelbar
und ohne Auswahl. Wer dennoch etwas vom Zehnten zuriickbehalten mochte, muss ihn mit einem
Fiinftel Aufpreis einlosen. Der Zehnte ist Ausdruck der Anerkennung, dass alles von Gott kommt. Er
wird nicht gegeben, sondern zuriickgegeben. Diese Ordnung lehrt Abhdngigkeit, Vertrauen und
Gerechtigkeit. Auch hier zeigt sich: Heiligkeit betrifft Besitz, nicht nur Gebet. Wer Gottes Ordnungen
achtet, ehrt ihn mit dem Ersten und Besten. Der Zehnte ist Teil der Bundesverantwortung, kein
freiwilliger Zusatz. (3. Mose 27,30-34; Maleachi 3,8-10; Lukas 11,42)

Seite 73 von 77



Zusammenfassung und Anwendungen (3. Mose 27.1-34)

Zusammenfassung:

Das letzte Kapitel von 3. Mose behandelt freiwillige Weihegeliibde und die dazugehdrige Einlosung.
Einzelpersonen konnten sich selbst, Familienmitglieder, Tiere, Hiuser oder Felder dem Herrn weihen.
Fiir diese Geliibde wurden feste Betrdge als symbolischer Wert angegeben, die abhidngig von Alter,
Geschlecht und Art der Gabe variieren. Der Zweck war, die Ernsthaftigkeit des Geliibdes zu sichern
und die Verantwortung im Umgang mit heiligen Dingen zu betonen. Bei der Riicknahme geweihter
Gegenstinde musste zusétzlich ein Fiinftel des Werts gezahlt werden. Erstgeborene Tiere, die bereits
dem Herrn gehorten, konnten nicht nochmals geweiht werden. Auch alles, was durch den Bann dem
Herrn gehort, war vollig unantastbar. Der Zehnte des Landes, sei es von Ertrag oder Vieh, gehorte dem
Herrn und konnte ebenfalls nur mit einem Fiinftel Aufschlag ausgeldst werden. Dieses Kapitel betont:
Der Umgang mit dem Heiligen verlangt Klarheit, Verbindlichkeit und Ehrfurcht. Freiwillige Hingabe

ist Gott wohlgefillig — aber sie ist nicht beliebig oder ohne Konsequenz.

Anwendungen:

Freiwillige Hingabe ehrt Gott — aber sie verpflichtet. Ein Geliibde war nicht vorgeschrieben, aber
wer es ablegte, musste es ernst nehmen. Geistliche Entscheidungen sind keine bloen Gefiihle,

sondern Ausdruck verbindlicher Hingabe. Wer Gott etwas verspricht, soll es auch halten.

Der Umgang mit dem Heiligen erfordert Respekt und klare Grenzen. Was Gott geweiht ist, steht
nicht zur freien Verfiigung. Geistliche Dinge verlieren ihre Kraft, wenn sie beliebig behandelt werden.

Ehrfurcht vor Gott beginnt im Umgang mit dem, was ihm gehort.

Gott schitzt das Mal3 der Hingabe, nicht den materiellen Wert. Die Bewertungen nach Alter und
Art zeigen, dass Gott die Herzen sieht, nicht den dueren Betrag. Es geht nicht um Leistung, sondern

um Treue. Auch im Geben zdhlt die innere Haltung mehr als der duflere Umfang.

Seite 74 von 77



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 75 von 77



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Seite 76 von 77



Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounces Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament. an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—-1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922—-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 77 von 77



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Zugang zu Gott durch Opfer und Priestertum (3. Mose 1-10)
	1. Die Opferordnungen - Gottes Weg zur Annahme (1,1-7,38)
	1.1. Das Brandopfer - völlige Hingabe an Gott (1,1-17)
	1.2. Das Speisopfer - Dienst in Reinheit und Dankbarkeit (2,1-16)
	1.3. Das Friedensopfer - Gemeinschaft mit Gott durch Versöhnung (3,1-17)
	1.4. Das Sündopfer - Sühne für unbewusste Verfehlungen (4,1-5,13)
	1.5. Das Schuldopfer - Wiederherstellung durch Wiedergutmachung (5,14-6,7)
	1.6. Anweisungen für die priesterliche Handhabung (6,8-7,38)

	2. Die Einsetzung des Priestertums - Vermittler im Heiligtum (8,1-10,20)
	2.1. Die Weihehandlung - Gehorsam und Symbolik der Heiligung (8,1-36)
	2.2. Der erste Dienst - Gottes Annahme durch Feuer (9,1-24)
	2.3. Nadab und Abihu - Gericht über unheiligen Gottesdienst (10,1-7)
	2.4. Die Verantwortung zur Unterscheidung von Heiligem und Unheiligem (10,8-20)

	Teil 2: Reinheit und Heiligkeit im persönlichen Leben (3. Mose 11-22)
	3. Reinheitsvorschriften - Gottes Maßstab für Alltag und Gemeinschaft (11,1-15,33)
	3.1. Reine und unreine Tiere - Trennung als Zeichen des Bundes (11,1-47)
	3.2. Geburt und Reinigung - Abhängigkeit von göttlicher Gnade (12,1-8)
	3.3. Hautkrankheiten und Isolation - Bild der Sünde und Wiederherstellung (13,1-14,57)
	3.4. Körperliche Ausflüsse - Reinheit im privaten Bereich (15,1-33)

	4. Der große Versöhnungstag - Zugang zum heiligen Gott (16,1-34)
	4.1. Vorschriften für den einmaligen Eintritt ins Allerheiligste (16,1-19)
	4.2. Sühne durch das Blut und den Sündenbock (16,20-28)
	4.3. Ein ewiges Gesetz zur Erinnerung an Versöhnung (16,29-34)

	5. Heiligung im praktischen Leben - Gottes Wille für das Volk (17,1-20,27)
	5.1. Der Umgang mit Blut und Opfer - nur an Gottes Ort (17,1-16)
	5.2. Verbot moralischer Perversion - Schutz der Familie und der Identität (18,1-30)
	5.3. Soziale Gerechtigkeit und Barmherzigkeit im Alltag (19,1-37)
	5.4. Strafen für schwere Übertretungen - Heiligkeit durch Abgrenzung (20,1-27)

	6. Heiligkeit im Priesterdienst - Anforderungen an die Berufenen (21,1-22,33)
	6.1. Persönliche Reinheit der Priester - keine Gemeinschaft mit dem Unheiligen (21,1-24)
	6.2. Heiligkeit in der Opferannahme - nur reines darf Gott dargebracht werden (22,1-33)

	Teil 3: Heilige Zeiten, Bundesverantwortung und Ausblick (3. Mose 23-27)
	7. Die Festzeiten des HERRN - Gottes heilsgeschichtlicher Kalender (23,1-44)
	7.1. Der wöchentliche Sabbat - rhythmische Ruhe zur Ehre Gottes (23,1-3)
	7.2. Frühjahrsfeste: Passah, Ungesäuertes Brot, Erstlinge, Wochenfest (23,4-22)
	7.3. Herbstfeste: Posaunenfest, Versöhnungstag, Laubhüttenfest (23,23-44)

	8. Gottes Gegenwart und Heiligkeit im Lager (24,1-23)
	8.1. Beständiger Dienst: Leuchter und Schaubrote vor dem HERRN (24,1-9)
	8.2. Gericht bei Gotteslästerung - Heiligkeit in Wort und Tat (24,10-23)

	9. Sabbatjahr und Jubeljahr - Gott gehört das Land (25,1-55)
	9.1. Das Sabbatjahr - Vertrauen auf Gottes Versorgung (25,1-22)
	9.2. Das Jubeljahr - Rückgabe, Freiheit und soziale Gerechtigkeit (25,23-55)

	10. Segens- und Fluchrede - Der Bund mit Konsequenzen (26,1-46)
	10.1. Verheißung von Segen bei Gehorsam - Frieden, Fruchtbarkeit, Gottes Gegenwart (26,1-13)
	10.2. Warnung vor Fluch bei Ungehorsam - Zerstreuung, Züchtigung, Rückkehrmöglichkeit (26,14-46)

	11. Gelübde und Weihegaben - Freiwillige Hingabe an Gott (27,1-34)
	11.1. Bewertung und Einlösung von Personen, Tieren und Eigentum (27,1-25)
	11.2. Heilige Dinge sind unveräußerlich - Gottes Eigentum bleibt ihm geweiht (27,26-34)

	Quellen

