
4. Mose   

Der Weg vom Sinai ins verheißene Land 

Stand: Dezember 2025  

von  
  Paul Timm 



Seite  von 2 93



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: Dezember 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der 
persönlichen Übersetzung des Autors. 

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibelübersetzungen und ihre Abkürzungen sind im Vorwort 
zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erläutert. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 93



Gliederung 
Impressum / Copyright-Seite	  3

Gliederung	  4

Einführung	  8
1. Titel und Art des Buches	  8

2. Autor, Zeit und Abfassung	  9

3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld	  10

4. Historische und theologische Themen	  11

4.1. Historische Themen	  11

4.2. Theologische Themen	  11

5. Biblische Lehre des Buches	  13

5.1. Die Schrift	  13

5.2. Gott der Vater	  13

5.3. Gott der Sohn	  14

5.4. Gott der Heilige Geist	  14

5.5. Der Mensch und die Sünde	  15

5.6. Die Erlösung	  15

5.7. Das Volk Israel und die Nationen	  16

5.8. Engel, Satan und Dämonen	  16

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen	  17

6. Grobgliederung	  18

7. Zusammenfassung und Anwendungen	  21

7.1. Zusammenfassung	  21

7.2. Anwendungen	  21

8. Studienfragen zum Weiterdenken	  22

Kommentierung	  25
Teil 1: Ordnung und Vorbereitung des Volkes in der Wüste (4. Mose 1-10)	  25

1. Volkszählung und Lagerordnung - Ein geordnetes Bundesvolk (1,1-4,49)	  25

1.1. Erste Volkszählung der wehrfähigen Männer Israels (1,1-54)	  25

Seite  von 4 93



1.2. Lagerordnung um das Heiligtum - Gottes Gegenwart im Zentrum (2,1-34)	  27

1.3. Leviten als Ersatz für die Erstgeburt (3,1-51)	  28

1.4. Dienstverteilung unter den levitischen Sippen (4,1-49)	  30

2. Heiligkeit und Reinheit im Lager (5,1-6,27)	  33

2.1. Reinigung des Lagers von Unreinem und Schuld (5,1-10)	  33

2.2. Ordnung bei Ehebruch - Eifersuchtsgesetz (5,11-31)	  34

2.3. Das Nasiräergelübde - Sonderweihen für den HERRN (6,1-21)	  35

2.4. Der priesterliche Segen - Gottes Gnade für sein Volk (6,22-27)	  36

3. Opfer, Weihe und Auszug vom Sinai (7,1-10,36)	  39

3.1. Opfer der Stammesfürsten zur Einweihung des Altars (7,1-89)	  39

3.2. Lampen und Levitenweihe - Vorbereitung für den Dienst (8,1-26)	  40

3.3. Feier des Passahs und Regelungen zur Nachfeier (9,1-14)	  41

3.4. Wolkenführung und Aufbruchsordnung des Volkes (9,15-10,36)	  42

Teil 2: Ungehorsam und Umwege in der Wüste (4. Mose 11-21)	  45

4. Murren, Gericht und Versorgung - Gottes Treue trotz Untreue (11,1-12,16)	  45

4.1. Murren des Volkes und das Feuer Gottes (11,1-3)	  45

4.2. Fleischeslust, Gericht und Gottes Fürsorge (11,4-35)	  45

4.3. Neid und Auflehnung gegen Mose - Miriam wird bestraft (12,1-16)	  47

5. Der verhängnisvolle Unglaube an der Grenze Kanaans (13,1-14,45)	  49

5.1. Die Kundschafter - ängstliche Mehrheit vs. glaubensvoller Rest (13,1-33)	  49

5.2. Rebellion gegen Gottes Verheißung - Gericht über die Generation (14,1-45)	
 50

6. Weitere Ordnungen, Auflehnung und Strafgerichte (15,1-17,13)	  53

6.1. Opferregelungen und Warnung vor Auflehnung (15,1-41)	  53

6.2. Korachs Rebellion - das Gericht über die Aufrührer (16,1-50)	  54

6.3. Aarons Stab blüht - Gottes Bestätigung der priesterlichen Autorität (17,1-13)	
 55

7. Dienst und Anteil der Priester und Leviten (18,1-19,22)	  58

7.1. Verantwortung und Versorgung der Priester und Leviten (18,1-32)	  58

Seite  von 5 93



7.2. Gesetz der roten Kuh - Reinigung durch stellvertretende Reinheit (19,1-22)	
 59

8. Der Weg zum neuen Anfang - Strafe, Gnade und Führung (20,1-21,35)	  61

8.1. Tod Miriams und Sünde Moses - Wasser aus dem Felsen (20,1-13)	  61

8.2. Ablehnung durch Edom und Tod Aarons (20,14-29)	  62

8.3. Sieg über Kanaaniter, Schlangenplage und eherne Schlange (21,1-9)	  63

8.4. Siege über Sihon und Og - Gottes Macht auf dem Weg nach Osten (21,10-35)	
 63

Teil 3: Vom Fluch zum Segen - Gottes Schutz und Souveränität (4. Mose 22-25)	  66

9. Bileam - Der Gottlose im Dienst Gottes (22,1-24,25)	  66

9.1. Balaks Versuch, Israel zu verfluchen (22,1-41)	  66

9.2. Bileams Segenssprüche - Israel ist gesegnet (23,1-24,25)	  67

10. Götzendienst in Sittim - Gericht und Bundeserneuerung (25,1-18)	  70

10.1. Die Verführung durch Moab und Midian (25,1-9)	  70

10.2. Phinehas’ Eifer und Gottes Belohnung (25,10-18)	  71

Teil 4: Vorbereitung auf das verheißene Land (4. Mose 26-36)	  74

11. Die neue Generation wird ausgerichtet (26,1-30,16)	  74

11.1. Zweite Volkszählung - neue Führungsstruktur (26,1-65)	  74

11.2. Regelungen zum Erbrecht der Töchter Zelophhads (27,1-11)	  75

11.3. Josuas Berufung als Moses Nachfolger (27,12-23)	  75

11.4. Opferordnungen für das neue Land (28,1-29,40)	  76

11.5. Gelübde - Verpflichtung und Verantwortung (30,1-16)	  77

12. Gericht und Abrechnung mit Midian (31,1-54)	  79

12.1. Der Befehl zur Rache am Feind - heilsgeschichtliches Gericht (31,1-24)	  79

12.2. Verteilung der Beute - Gottes Anteil wird geehrt (31,25-54)	  80

13. Ostjordanische Besitzverhältnisse (32,1-42)	  82

13.1. Der Wunsch der Rubeniter und Gaditer (32,1-27)	  82

13.2. Verpflichtung zum Kampf und Besitznahme (32,28-42)	  83

14. Rückblick und Vorschau - Gottes Treue zur Erfüllung (33,1-36,13)	  85

14.1. Rückblick auf die Lagerplätze seit Ägypten (33,1-49)	  85

Seite  von 6 93



14.2. Auftrag zur Landverteilung und Grenzziehung (33,50-34,29)	  85

14.3. Levitenstädte und Freistädte - Gnade im Rechtssystem (35,1-34)	  86

14.4. Besitzregelung für Frauen im Erbfall - Schutz der Stammesordnung 
(36,1-13)	  88

Quellen	 92

Seite  von 7 93



Einführung  

1. Titel und Art des Buches 
4. Mose ist ein geschichtlich-theologisches Buch, das Gottes Führung Israels durch die Wüste 
beschreibt. Das Buch 4. Mose (Numeri) schildert die Wüstenwanderung Israels vom Sinai bis an die 
Grenze Kanaans. Der lateinische Titel „Numeri“ verweist auf die beiden großen Volkszählungen am 
Anfang und Ende der Reise, während der hebräische Titel „In der Wüste“ den inhaltlichen 
Schwerpunkt besser trifft. Thematisch verbindet das Buch Geschichte mit Theologie, indem es Gottes 
treues Wirken und Israels wiederholten Unglauben offenbart. Die literarische Form ist historisch 
geprägt, enthält aber auch gesetzliche und prophetische Elemente. 4. Mose zeigt die Vorbereitung des 
Volkes Israel auf den Einzug in das verheißene Land unter Gottes Leitung. (4. Mose 1,1; 4. Mose 
13,1-3; 4. Mose 26,1-2) 

Das Buch Numeri beschreibt die Geschichte und die geistlichen Lektionen der Zeit, in der 
Israel in der Sinaihalbinsel lagerte und wanderte. Der hebräische Titel בְּמִדְבַּר (b’midbar, „in 
der Wüste“) leitet sich vom ersten Vers ab: „Der HERR redete zu Mose in der Wüste Sinai.“ 
Dieser Titel fasst den Charakter des Buches treffend zusammen, da er Israels Weg durch die 
Wüste und Gottes Leitung in dieser Phase hervorhebt. Numeri zeigt, wie Gott sein Volk trotz 
wiederholten Versagens formt und es lehrt, ihm in der Wüste zu vertrauen (Rubin, 2016, S. 
171). 

4. Mose gehört zur heilsgeschichtlichen Geschichtsschreibung mit Schwerpunkt auf Gottes 
Heiligkeit und Gerechtigkeit. Die Darstellung der Ereignisse folgt keiner bloßen Chronik, sondern 
betont die theologischen Lektionen aus Israels Ungehorsam und Gottes Treue. Gottes souveräne 
Führung und Heiligkeit stehen im Vordergrund und prägen die gesamte Lager- und Marschordnung. 
Die Gesetze und Anordnungen im Buch verdeutlichen, dass das Leben mit Gott geordnet, geheiligt 
und von Gehorsam geprägt sein muss. Die Geschichte Israels in der Wüste dient als Spiegel für die 
Notwendigkeit des Glaubens und der Treue gegenüber Gottes Wort. (4. Mose 2,1-34; 4. Mose 9,15-23; 
4. Mose 14,22-23) 

Seite  von 8 93



2. Autor, Zeit und Abfassung 
Mose wird als göttlich berufener Verfasser des Buches 4. Mose bestätigt. Die Schrift selbst 
verweist darauf, dass Mose die Ereignisse und Weisungen während der Wüstenwanderung 
aufzeichnete. Als Führer, Prophet und Mittler des alten Bundes empfing Mose direkte Offenbarungen 
von Gott und überlieferte sie treu an das Volk. Die Autorität Moses wird im Alten wie im Neuen 
Testament mehrfach bezeugt, insbesondere in Bezug auf den Pentateuch als Ganzes. Seine Rolle als 
Schreiber ist untrennbar mit seiner Berufung verbunden, Israel aus Ägypten zu führen und auf das 
verheißene Land vorzubereiten. (4. Mose 33,2; 2. Mose 24,4; Johannes 5,46-47) 

Die Abfassung des Buches 4. Mose erfolgte während der 40-jährigen Wüstenwanderung Israels 
zwischen 1445 und 1405 v. Chr. Die Erlebnisse, Gesetze und Anordnungen des Buches sind eng mit 
den Etappen der Wanderung verknüpft. Nach dem Auszug aus Ägypten und vor dem Eintritt in das 
verheißene Land wurde das Buch unter göttlicher Inspiration niedergeschrieben. Mose fasste sowohl 
historische Ereignisse als auch göttliche Weisungen zusammen, um die nachfolgende Generation zu 
lehren und zu ermahnen. Die Entstehung des Buches ist somit tief eingebettet in die Zeit der 
Vorbereitung Israels auf das Erbe Kanaans. (4. Mose 1,1; 4. Mose 36,13; 5. Mose 31,9-13) 

Seite  von 9 93



3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld 
Das Buch 4. Mose richtet sich an das Volk Israel auf dem Weg durch die Wüste. Nach der 
Befreiung aus Ägypten stand Israel vor der Herausforderung, als heiliges und gehorsames Volk in das 
verheißene Land einzuziehen. Die Generation, die aus der Knechtschaft befreit wurde, musste durch 
Prüfungen, Läuterung und Belehrung auf ihre Berufung vorbereitet werden. Das Buch ruft dazu auf, 
Vertrauen in Gottes Führung zu setzen und im Glauben standhaft zu bleiben. Inmitten der 
Versuchungen und Gefahren der Wüstenzeit sollten die Israeliten lernen, Gott als ihren heiligen Führer 
und gerechten Richter zu erkennen. Die Erfahrungen der Wüste dienten der geistlichen Erziehung des 
Volkes. (4. Mose 14,1-4; 4. Mose 20,12; 5. Mose 8,2-5) 

Die historische Situation des Buches 4. Mose spiegelt die geistliche Herausforderung wider, 
Gottes Verheißungen im Glauben zu ergreifen. Israel befand sich in einem Übergangszustand 
zwischen Befreiung und Verheißung, umgeben von heidnischen Nationen und gefährlichen Einflüssen. 
Das Volk musste erkennen, dass es nicht aus eigener Kraft, sondern nur durch Gottes Gnade und 
Führung das Land einnehmen konnte. Immer wieder forderte Gott Gehorsam, Vertrauen und 
Absonderung von der Umwelt. Die Botschaft des Buches betont die Notwendigkeit der Glaubenstreue 
gegenüber einem heiligen und souveränen Gott, der seine Verheißungen trotz menschlicher Untreue 
erfüllt. (4. Mose 13,30-33; 4. Mose 21,4-9; 5. Mose 7,6-9) 

Seite  von 10 93



4. Historische und theologische Themen 

4.1. Historische Themen 
Die Volkszählungen und die Lagerordnung zeigen Gottes Ordnung und Vorbereitung seines 
Volkes. Zweimal wird Israel gezählt: einmal zu Beginn der Wüstenwanderung und einmal vor dem 
Einzug in das verheißene Land. Die sorgfältige Auflistung der Stämme, ihrer Zahl und ihrer 
Lagerplätze verdeutlicht Gottes Anliegen für Ordnung, Heiligkeit und kampfbereite Struktur. Jedes 
Detail der Lagerordnung und der Marschordnung hatte eine geistliche Bedeutung und stellte Gottes 
Gegenwart im Zentrum des Volkes heraus. Die Zahlenlisten dienen somit nicht nur historischen 
Zwecken, sondern spiegeln geistliche Prinzipien wider. (4. Mose 1,1-3; 4. Mose 2,1-34; 4. Mose 
26,1-2) 

Die Wüstenwanderung Israels offenbart Gottes Führung trotz des wiederholten Unglaubens 
seines Volkes. Der Aufbruch vom Sinai, die Erlebnisse in der Wüste, die Sünden, das Murren und die 
darauf folgenden Gerichte zeigen die Spannung zwischen Gottes Treue und menschlichem Versagen. 
Besonders der Unglaube bei der Landverweigerung in Kadesch-Barnea führte zum Gericht von vierzig 
Jahren Wüstenwanderung. Trotz wiederholtem Widerstand und Sünde handelte Gott souverän, 
bewahrte sein Volk und führte es schließlich an die Grenze des verheißenen Landes. (4. Mose 
10,11-36; 4. Mose 13,1-14,45; 4. Mose 21,4-9) 

4.2. Theologische Themen 
Gottes Heiligkeit und Gerechtigkeit fordern Gehorsam und ehrfürchtige Anbetung. Gott duldet 
keinen Ungehorsam, wie sich im Gericht an Miriam, Korach, Mose und dem Volk zeigt. Seine 
Heiligkeit verlangt, dass Menschen seine Gebote ernst nehmen und seinem Willen folgen. Jeder 
Versuch, Gottes Anordnungen zu umgehen oder selbstherrlich aufzutreten, zieht schwerwiegende 
Konsequenzen nach sich. Das Buch 4. Mose macht deutlich, dass Heiligkeit nicht verhandelbar ist und 
dass Gott in seiner Gerechtigkeit alle Sünde richtet. Seine Gerichtshandlungen dienen der Läuterung 
und der Wiederherstellung der Gemeinschaft mit ihm. (4. Mose 12,1-15; 4. Mose 16,1-35; 4. Mose 
20,7-13) 

Gottes Treue und Versorgung bleiben bestehen trotz der Untreue des Volkes. Obwohl das Volk 
Israel vielfach murrte, ungehorsam war und Gottes Pläne infrage stellte, blieb Gott ihnen treu. Er 

Seite  von 11 93



versorgte sie mit Manna, ließ Wasser aus dem Felsen fließen und führte sie durch die Wüste mit der 
Wolken- und Feuersäule. Gottes Geduld zeigt seine langmütige Liebe und seine Treue gegenüber 
seinen Verheißungen. Auch in Zeiten des Gerichts blieb die Zusicherung seines Beistands bestehen. 
Gottes Versorgung war Ausdruck seiner Gnade und ein Aufruf zu Vertrauen und Dankbarkeit. (4. Mose 
11,1-35; 4. Mose 20,1-13; 4. Mose 21,4-9) 

Die Priesterschaft wird als göttlich eingesetzte Vermittlung zwischen Gott und dem Volk 
bestätigt. Aaron und seine Nachkommen werden durch Zeichen wie das Ausschlagen des Stabes 
Aarons ausdrücklich als Priester bestätigt. Die Aufgabe der Priester bestand darin, Opfer darzubringen, 
das Volk geistlich zu vertreten und die Heiligkeit Gottes zu bewahren. Nur durch von Gott eingesetzte 
Mittler konnte das sündige Volk Gemeinschaft mit dem heiligen Gott haben. Die Priesterschaft war 
nicht menschlicher Ehrgeiz, sondern göttliche Berufung und diente der Vermittlung von Vergebung 
und Segen. (4. Mose 17,1-11; 4. Mose 18,1-7) 

Gottes souveräne Führung wird durch direkte Offenbarungen und Zeichen bestätigt. Gott leitete 
Israel durch sichtbare Zeichen wie die Wolken- und Feuersäule und sprach durch seine Propheten, um 
seinen Willen klar zu offenbaren. Selbst Bileam, der heidnische Seher, wurde von Gott in den Dienst 
genommen, um Israel zu segnen statt zu verfluchen. Diese Führung zeigt, dass Gott seine Pläne 
unabhängig von menschlichem Widerstand durchsetzt. Die Geschichte Israels in der Wüste bezeugt 
Gottes absolute Souveränität über Völker, Natur und menschliche Entscheidungen. (4. Mose 9,15-23; 
4. Mose 22-24) 

Seite  von 12 93



5. Biblische Lehre des Buches 

5.1. Die Schrift 
Gottes direkte Offenbarung an Mose bezeugt die Autorität der Heiligen Schrift. Das Buch 4. 
Mose beginnt mehrfach mit der Formulierung, dass Gott zu Mose redete, was die göttliche 
Ursprungsquelle der Inhalte betont. Die Worte und Anordnungen, die Mose empfing, sind nicht 
menschlichen Ursprungs, sondern göttliche Offenbarungen. Die Autorität der Schrift gründet sich 
darauf, dass Gott selbst der Sprecher und Initiator ist. Der Mensch begegnet in der Schrift nicht 
menschlicher Weisheit, sondern göttlicher Wahrheit. Die göttliche Offenbarung ist damit verbindlich 
und maßgebend für Glaube und Gehorsam. (4. Mose 1,1; 4. Mose 12,6-8) 

Die Schrift wird als Instrument göttlicher Führung und Zurechtweisung dargestellt. Gott 
offenbart seinem Volk durch Mose nicht nur Gebote, sondern auch konkrete Anweisungen für 
Lagerordnung, Opferwesen und das alltägliche Leben. Die göttlichen Worte dienen dazu, das Volk zu 
leiten, zu reinigen und in der Wüste auf das verheißene Land vorzubereiten. Die Schrift ist nicht 
spekulativ, sondern praktisch und lebensnah, da sie den Weg zu einem gottgefälligen Leben weist. 
Offenbarung bedeutet immer auch Wegweisung inmitten der Herausforderungen des Glaubenswegs. 
(4. Mose 9,1-23; 4. Mose 15,1-41) 

5.2. Gott der Vater 
Gott offenbart sich als heiliger und zugleich geduldiger Führer seines Volkes. In 4. Mose tritt Gott 
als gerechter Richter auf, der Sünde ernst nimmt und Gericht übt, aber auch als langmütiger Vater, der 
sein untreues Volk weiterhin liebt und versorgt. Seine Heiligkeit verlangt Gehorsam und Glauben, 
seine Geduld bietet Raum zur Umkehr. Gott begegnet Israel mit Ernst und Gnade zugleich, ohne seine 
Maßstäbe zu relativieren. Die Darstellung Gottes in 4. Mose verbindet Heiligkeit, Gerechtigkeit und 
Barmherzigkeit zu einem umfassenden Bild göttlichen Charakters. (4. Mose 14,18-23; 4. Mose 20,12) 

Gottes Umgang mit Israel zeigt, dass seine Pläne trotz menschlichem Versagen bestehen bleiben. 
Trotz der wiederholten Rebellion des Volkes bleibt Gott seiner Verheißung treu und führt sein Volk ans 
Ziel. Selbst die schweren Sünden der ersten Generation ändern nichts an Gottes Absicht, Israel in das 
verheißene Land zu bringen. Gottes Treue basiert nicht auf menschlicher Leistung, sondern auf seinem 
souveränen Willen und seinem Bund. Seine Geduld und seine Standhaftigkeit im Handeln machen 

Seite  von 13 93



deutlich, dass er der souveräne Vater ist, der seine Kinder erzieht, bewahrt und ans Ziel bringt. (4. 
Mose 14,26-35; 4. Mose 23,19) 

5.3. Gott der Sohn 
Christus wird in Mose und der ehernen Schlange typologisch vorgebildet. Mose tritt als Mittler 
zwischen Gott und dem Volk auf und weist damit auf Christus als den endgültigen Mittler hin. In der 
ehernen Schlange, die zur Rettung aufgerichtet wurde, wird ein prophetisches Bild auf Christus am 
Kreuz sichtbar. Beide Typologien zeigen, dass Erlösung nur durch göttliche Initiative und Glauben an 
Gottes Rettungsweg möglich ist. Die Ereignisse in 4. Mose deuten auf das stellvertretende 
Heilshandeln Christi hin. (4. Mose 21,8-9; Johannes 3,14-15) 

Typologische Parallelen zeigen Christus als Opfer und Erlöser. Die eherne Schlange, das 
priesterliche Amt Aarons und die Mittlerrolle Moses weisen jeweils auf Aspekte von Christi Dienst 
hin. In allen Bildern wird betont, dass der Mensch Erlösung nicht aus eigener Kraft erreichen kann, 
sondern allein durch das von Gott bereitete Mittel. Christus wird als Erfüllung dieser Vorbilder im 
Neuen Testament offenbart. Die Schatten der alttestamentlichen Typologie weisen auf die Realität des 
Heils in Jesus Christus. (4. Mose 17,8; Hebräer 3,1-5; Hebräer 9,11-14) 

5.4. Gott der Heilige Geist 
Der Heilige Geist wird als Kraftquelle für Führung und Dienst offenbart. Bereits im Alten 
Testament zeigt sich der Heilige Geist als derjenige, der Mose und die siebzig Ältesten für ihren Dienst 
ausrüstet. Die Ausgießung des Geistes befähigt die Leiter Israels zur geistlichen Leitung und 
Urteilsfindung. Der Geist Gottes wirkt nicht verborgen, sondern offen und zielgerichtet für den Aufbau 
und die Leitung des Volkes Gottes. Sein Wirken wird als konkrete Hilfe und Bestätigung göttlicher 
Berufung sichtbar. (4. Mose 11,17; 4. Mose 11,25) 

Das Wirken des Geistes ist Zeichen von Gottes beständiger Gegenwart unter seinem Volk. Der 
Geist stärkt die Leiter, inspiriert prophetische Aussagen und trägt dazu bei, Gottes Willen klar zu 
erkennen. Auch wenn das Wirken des Heiligen Geistes im Alten Testament noch punktuell ist, zeigt 
sich bereits seine zentrale Rolle für Gottes Heilshandeln. Die Kontinuität der Geistesführung von 
Mose bis in das neue Zeitalter wird deutlich. Der Geist ist Träger von Kraft, Weisheit und Leitung im 
Volk Gottes. (4. Mose 11,25-29; Jesaja 63,11) 

Seite  von 14 93



5.5. Der Mensch und die Sünde 
Der Mensch zeigt in 4. Mose seine Neigung zu Unglauben, Rebellion und Selbstsucht. Immer 
wieder murrt Israel gegen Gottes Führung, lehnt seine Anordnungen ab und stellt Gottes Pläne infrage. 
Der Sündenfall des Volkes zeigt sich in Gier, Unzufriedenheit, Misstrauen und Auflehnung gegen die 
von Gott eingesetzten Leiter. Diese Haltung führt zu schwerwiegenden Konsequenzen wie Gericht, 
Tod und Verzögerung des Einzugs ins verheißene Land. Sünde wird nicht als belanglose Verfehlung 
dargestellt, sondern als bewusster Widerstand gegen Gottes Autorität. 4. Mose zeigt, dass Sünde immer 
Beziehungsschäden verursacht und den Zugang zu Gottes Segen verhindert. (4. Mose 11,1-35; 4. Mose 
14,1-45; 4. Mose 16,1-50) 

Die Folgen der Sünde zeigen die absolute Notwendigkeit von Umkehr und Gottes Gnade. Wegen 
des kollektiven Unglaubens muss eine ganze Generation in der Wüste sterben, ohne das verheißene 
Land zu sehen. Einzelne Rebellionen, wie die von Korach und seinen Anhängern, führen zum direkten 
Gericht Gottes durch Tod und Vernichtung. Doch inmitten des Gerichts zeigt Gott auch Wege der 
Rettung und der Wiederherstellung durch Vermittlung und Opfer. Die Geschichte verdeutlicht, dass der 
Mensch Erlösung nicht verdienen kann, sondern auf Gottes Barmherzigkeit angewiesen bleibt. Sünde 
trennt von Gott, Gnade stellt wieder her. (4. Mose 14,26-35; 4. Mose 16,31-35; 4. Mose 21,7-9) 

5.6. Die Erlösung 
Gottes Weg der Erlösung wird durch Gnade, Vermittlung und Opfer aufgezeigt. Die eherne 
Schlange als Rettungsmittel in der Wüste symbolisiert den Glauben an Gottes stellvertretendes Heil. 
Erlösung erfolgt nicht durch menschliche Leistung, sondern allein durch Vertrauen auf Gottes 
bereitgestellten Weg. Mose als Mittler und die Opfer am Heiligtum verdeutlichen, dass Sühne 
notwendig ist, um mit dem heiligen Gott in Gemeinschaft zu treten. 4. Mose zeigt, dass Gottes 
Erlösungsweg auf seiner Initiative beruht und nicht auf dem Verdienst des Menschen. Erlösung ist ein 
Geschenk, das durch Glauben empfangen wird. (4. Mose 21,8-9; 4. Mose 28,1-31) 

Die Erlösung Israels weist auf die spätere endgültige Erlösung durch Christus hin. Wie das 
Aufblicken zur ehernen Schlange Heil brachte, so wird im Neuen Testament das Kreuz Christi als der 
wahre Rettungsweg offenbart. Die Priesterschaft und die Opfer in 4. Mose sind Vorbilder auf das 
vollkommene Opfer Jesu Christi. Gottes Handeln zeigt, dass wahre Erlösung immer stellvertretend 
geschieht: ein Unschuldiger stirbt für Schuldige. Diese Linie zieht sich von der Wüste bis Golgatha 

Seite  von 15 93



und weist auf die zentrale Bedeutung des Glaubens hin. Erlösung bleibt allein Gottes Werk aus Gnade. 
(Johannes 3,14-16; Hebräer 9,11-14) 

5.7. Das Volk Israel und die Nationen 
Israel wird als Gottes erwähltes Volk dargestellt, das zu einem besonderen Zeugnis unter den 
Nationen berufen ist. Gott führt Israel durch Prüfungen, Ordnungen und Läuterung, um es auf die 
Aufgabe vorzubereiten, sein Licht unter den Nationen zu sein. Das Lager des Volkes um das Heiligtum 
zeigt, dass Gott im Zentrum seines Volkes wohnen will. Israel ist nicht Selbstzweck, sondern 
Werkzeug in Gottes Heilsplan für die Welt. Der Gehorsam Israels soll den Unterschied zu den 
heidnischen Nationen offenbar machen. Die Erwählung Israels ist ein Akt göttlicher Gnade und 
Zielsetzung. (4. Mose 2,1-34; 4. Mose 9,15-23) 

Israels Geschichte dient als Vorbild und Warnung für die Nationen. Das Versagen Israels bei 
Kadesch-Barnea und in anderen Situationen wird im Neuen Testament als Warnung für alle Gläubigen 
aufgegriffen. Der Unglaube und Ungehorsam des Volkes zeigen die Gefährlichkeit der Sünde und die 
Notwendigkeit des Glaubens. Israel bleibt trotz allem Träger von Gottes Verheißungen, und Gottes 
Treue wird durch seine Bewahrung des Volkes sichtbar. Die Erwählung Israels unterstreicht Gottes 
souveränen Plan, der über menschliches Versagen hinausgeht. (1. Korinther 10,1-12; 4. Mose 14,1-45) 

5.8. Engel, Satan und Dämonen 
Engel erscheinen als aktive Boten Gottes in entscheidenden Momenten der Geschichte Israels. In 
der Geschichte Bileams wird ein Engel Gottes sichtbar, der eingreift, um Gottes Pläne zu bewahren. 
Der Engel tritt als Wächter und Vollstrecker göttlichen Willens auf, indem er Bileam daran hindert, 
Israel zu verfluchen. Engel handeln nie eigenmächtig, sondern sind stets ausführende Kräfte im Dienst 
Gottes. Ihr Eingreifen zeigt Gottes persönliche Fürsorge und Schutz über sein Volk. Engel sind damit 
integraler Bestandteil von Gottes heilsgeschichtlichem Handeln. (4. Mose 22,22-35) 

Satan wird im Buch 4. Mose nicht direkt erwähnt, doch der geistliche Kampf ist im Hintergrund 
erkennbar. Obwohl Satan nicht explizit auftritt, spiegelt sich der geistliche Kampf in den Versuchen, 
Israel von seinem Weg abzubringen. Der Einfluss falscher Propheten, Versuchungen zur Rebellion und 
die Angriffe der umliegenden Völker deuten auf die Realität geistlicher Widerstände. Gottes 
Bewahrung über seinem Volk zeigt, dass seine Macht größer ist als alle feindlichen Einflüsse. Der 

Seite  von 16 93



geistliche Hintergrund bleibt präsent, auch wenn er nicht direkt benannt wird. (4. Mose 25,1-9; 4. 
Mose 31,8-16) 

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 
Die Wüstenwanderung wird als Bild für den Glaubensweg und das künftige Reich Gottes 
gedeutet. Die Zeit Israels in der Wüste ist nicht nur historische Realität, sondern zugleich ein Typus 
für den Glaubensweg der Gläubigen. Der Weg durch Prüfungen, Versuchungen und Läuterungen führt 
letztlich zum verheißenen Ziel. Das verheißene Land wird zum Vorausbild auf die endgültige Ruhe im 
Reich Gottes. Die Erfahrungen Israels dienen als Mahnung und Ermutigung, im Glauben auszuharren 
bis zur endgültigen Erfüllung. (Hebräer 3,7-19; Hebräer 4,1-11) 

Prophetische Elemente in 4. Mose weisen auf Gottes künftige Herrschaft hin. Die Weissagungen 
Bileams sprechen nicht nur von Israels Bewahrung, sondern auch von der kommenden 
Königsherrschaft des Messias. Der Stern aus Jakob und das Zepter aus Israel verheißen einen 
zukünftigen Herrscher, der alle Feinde besiegen wird. Diese Vorausschau verbindet die Wüstenzeit mit 
der Hoffnung auf das messianische Reich. Gottes Endziel bleibt die völlige Wiederherstellung unter 
der Herrschaft seines verheißenen Königs. (4. Mose 24,17-19; Offenbarung 22,16) 

Seite  von 17 93



6. Grobgliederung 
4. Mose - Der Weg vom Sinai ins verheißene Land 

Teil 1: Ordnung und Vorbereitung des Volkes in der Wüste (4. Mose 1-10) 

1. Volkszählung und Lagerordnung - Ein geordnetes Bundesvolk (1,1-4,49) 

1.1. Erste Volkszählung der wehrfähigen Männer Israels (1,1-54) 

1.2. Lagerordnung um das Heiligtum - Gottes Gegenwart im Zentrum (2,1-34) 

1.3. Leviten als Ersatz für die Erstgeburt (3,1-51) 

1.4. Dienstverteilung unter den levitischen Sippen (4,1-49) 

2. Heiligkeit und Reinheit im Lager (5,1-6,27) 

2.1. Reinigung des Lagers von Unreinem und Schuld (5,1-10) 

2.2. Ordnung bei Ehebruch - Eifersuchtsgesetz (5,11-31) 

2.3. Das Nasiräergelübde - Sonderweihen für den HERRN (6,1-21) 

2.4. Der priesterliche Segen - Gottes Gnade für sein Volk (6,22-27) 

3. Opfer, Weihe und Auszug vom Sinai (7,1-10,36) 

3.1. Opfer der Stammesfürsten zur Einweihung des Altars (7,1-89) 

3.2. Lampen und Levitenweihe - Vorbereitung für den Dienst (8,1-26) 

3.3. Feier des Passahs und Regelungen zur Nachfeier (9,1-14) 

3.4. Wolkenführung und Aufbruchsordnung des Volkes (9,15-10,36) 

Teil 2: Ungehorsam und Umwege in der Wüste (4. Mose 11-21) 

4. Murren, Gericht und Versorgung - Gottes Treue trotz Untreue (11,1-12,16) 

4.1. Murren des Volkes und das Feuer Gottes (11,1-3) 

4.2. Fleischeslust, Gericht und Gottes Fürsorge (11,4-35) 

4.3. Neid und Auflehnung gegen Mose - Miriam wird bestraft (12,1-16) 

Seite  von 18 93



5. Der verhängnisvolle Unglaube an der Grenze Kanaans (13,1-14,45) 

5.1. Die Kundschafter - ängstliche Mehrheit vs. glaubensvoller Rest (13,1-33) 

5.2. Rebellion gegen Gottes Verheißung - Gericht über die Generation (14,1-45) 

6. Weitere Ordnungen, Auflehnung und Strafgerichte (15,1-17,13) 

6.1. Opferregelungen und Warnung vor Auflehnung (15,1-41) 

6.2. Korachs Rebellion - das Gericht über die Aufrührer (16,1-50) 

6.3. Aarons Stab blüht - Gottes Bestätigung der priesterlichen Autorität (17,1-13) 

7. Dienst und Anteil der Priester und Leviten (18,1-19,22) 

7.1. Verantwortung und Versorgung der Priester und Leviten (18,1-32) 

7.2. Gesetz der roten Kuh - Reinigung durch stellvertretende Reinheit (19,1-22) 

8. Der Weg zum neuen Anfang - Strafe, Gnade und Führung (20,1-21,35) 

8.1. Tod Miriams und Sünde Moses - Wasser aus dem Felsen (20,1-13) 

8.2. Ablehnung durch Edom und Tod Aarons (20,14-29) 

8.3. Sieg über Kanaaniter, Schlangenplage und eherne Schlange (21,1-9) 

8.4. Siege über Sihon und Og - Gottes Macht auf dem Weg nach Osten (21,10-35) 

Teil 3: Vom Fluch zum Segen - Gottes Schutz und Souveränität (4. Mose 22-25) 

9. Bileam - Der Gottlose im Dienst Gottes (22,1-24,25) 

9.1. Balaks Versuch, Israel zu verfluchen (22,1-41) 

9.2. Bileams Segenssprüche - Israel ist gesegnet (23,1-24,25) 

10. Götzendienst in Sittim - Gericht und Bundeserneuerung (25,1-18) 

10.1. Die Verführung durch Moab und Midian (25,1-9) 

10.2. Phinehas’ Eifer und Gottes Belohnung (25,10-18) 

Seite  von 19 93



Teil 4: Vorbereitung auf das verheißene Land (4. Mose 26-36) 

11. Die neue Generation wird ausgerichtet (26,1-30,16) 

11.1. Zweite Volkszählung - neue Führungsstruktur (26,1-65) 

11.2. Regelungen zum Erbrecht der Töchter Zelophhads (27,1-11) 

11.3. Josuas Berufung als Moses Nachfolger (27,12-23) 

11.4. Opferordnungen für das neue Land (28,1-29,40) 

11.5. Gelübde - Verpflichtung und Verantwortung (30,1-16) 

12. Gericht und Abrechnung mit Midian (31,1-54) 

12.1. Der Befehl zur Rache am Feind - heilsgeschichtliches Gericht (31,1-24) 

12.2. Verteilung der Beute - Gottes Anteil wird geehrt (31,25-54) 

13. Ostjordanische Besitzverhältnisse (32,1-42) 

13.1. Der Wunsch der Rubeniter und Gaditer (32,1-27) 

13.2. Verpflichtung zum Kampf und Besitznahme (32,28-42) 

14. Rückblick und Vorschau - Gottes Treue zur Erfüllung (33,1-36,13) 

14.1. Rückblick auf die Lagerplätze seit Ägypten (33,1-49) 

14.2. Auftrag zur Landverteilung und Grenzziehung (33,50-34,29) 

14.3. Levitenstädte und Freistädte - Gnade im Rechtssystem (35,1-34) 

14.4. Besitzregelung für Frauen im Erbfall - Schutz der Stammesordnung (36,1-13) 

Seite  von 20 93



7. Zusammenfassung und Anwendungen 

7.1. Zusammenfassung 
Das Buch 4. Mose schildert die entscheidende Phase der Wüstenwanderung Israels zwischen der 
Befreiung aus Ägypten und dem Eintritt in das verheißene Land. Es zeigt Gottes Treue und Führung 
gegenüber einem oft rebellischen und ungläubigen Volk. Die Ereignisse lehren, dass Gehorsam, 
Glaube und Gottesfurcht entscheidend sind für das Empfangen von Gottes Verheißungen. 4. Mose 
verbindet historische Berichte mit tiefen theologischen Wahrheiten über Sünde, Gericht, Erlösung und 
göttliche Treue. Inmitten menschlichen Versagens bleibt Gottes Handeln souverän und seine Pläne 
unbeirrbar. Das Buch weist durch Typologien auf Christus hin und ermutigt, den Glaubensweg trotz 
aller Herausforderungen fortzusetzen. 

7.2. Anwendungen 
Glauben als Grundlage für Gottes Segen erkennen. Vertrauen auf Gottes Wort öffnet den Weg in 
seine Verheißungen, während Unglaube den Zugang verhindert. Der Glaubensweg verlangt Ausdauer, 
selbst wenn Umstände schwierig erscheinen. 4. Mose zeigt, dass Glaube mehr ist als Zustimmung - er 
erfordert gehorsame Schritte im Vertrauen auf Gottes Zusagen. 

Gottes Treue auch in Prüfungen bewundern. Trotz der vielen Sünden Israels bleibt Gott seinem 
Bund treu und führt sein Volk ans Ziel. Diese Treue Gottes soll zur Dankbarkeit und zur Ermutigung 
führen, selbst in Zeiten der Prüfung auf ihn zu bauen. Gottes Geduld mit Israel ermutigt, seine 
Langmut auch im eigenen Leben zu erkennen. 

Christus als einzigen Weg zur Erlösung annehmen. Die eherne Schlange als Vorausbild auf Christus 
macht deutlich: Erlösung geschieht durch Glauben an Gottes bereitgestellten Rettungsweg. Wer im 
Glauben auf Christus blickt, empfängt Vergebung und neues Leben. Diese Wahrheit fordert zu einer 
persönlichen Antwort auf Gottes Angebot der Rettung heraus. 

Seite  von 21 93



8. Studienfragen zum Weiterdenken 
1. Warum trägt das Buch im Hebräischen den Titel „In der Wüste“? 

Antwort: Weil der Hauptinhalt des Buches die Erlebnisse Israels während der vierzigjährigen 
Wüstenwanderung beschreibt. 

2. Welche zentrale Rolle spielt Mose im Buch 4. Mose? 

Antwort: Mose ist als von Gott berufener Prophet und Mittler der Autor des Buches und 
übermittelt Gottes Offenbarungen an Israel. 

3. An wen richtet sich die Botschaft von 4. Mose? 

Antwort: An das Volk Israel, das vorbereitet werden sollte, im Glauben das verheißene Land 
einzunehmen. 

4. Welche Bedeutung haben die Volkszählungen in 4. Mose? 

Antwort: Sie dokumentieren die Strukturierung und Heiligung des Volkes für den Kampf und 
das Erbe des Landes. 

5. Was zeigt die Sünde Israels bei Kadesch-Barnea über den Umgang mit Gottes Verheißungen? 

Antwort: Dass Unglaube und Rebellion Gottes Verheißungen nicht zunichtemachen, aber die 
Erfüllung verzögern können. 

6. Wie offenbart sich Gottes Treue im Buch 4. Mose trotz Israels Versagen? 

Antwort: Er bleibt seinem Bund treu, versorgt das Volk weiterhin und führt die nächste 
Generation ins verheißene Land. 

7. Inwiefern weist die eherne Schlange prophetisch auf Christus hin? 

Antwort: Sie ist ein Vorausbild auf das Kreuz Christi, durch das Heil und Erlösung durch 
Glauben geschenkt werden. 

8. Welche Rolle spielt der Heilige Geist im Buch 4. Mose? 

Seite  von 22 93



Antwort: Der Geist befähigt Mose und die siebzig Ältesten zur geistlichen Leitung und ist 
Zeichen von Gottes Gegenwart. 

9. Wie wird Israels Geschichte zur Warnung und zum Vorbild für die Nationen? 

Antwort: Sie zeigt, dass Unglaube und Ungehorsam Konsequenzen haben, aber Gottes 
Verheißungen Bestand haben. 

10. Welche prophetische Hoffnung wird in den Weissagungen Bileams sichtbar? 

Antwort: Die Erwartung eines kommenden Herrschers aus Israel, der endgültigen Sieg und 
Herrschaft bringen wird. 

Seite  von 23 93



Seite  von 24 93



Kommentierung 

Teil 1: Ordnung und Vorbereitung des Volkes in der Wüste (4. 
Mose 1-10) 

1. Volkszählung und Lagerordnung - Ein geordnetes 
Bundesvolk (1,1-4,49) 

1.1. Erste Volkszählung der wehrfähigen Männer Israels (1,1-54) 
Gottes Wort ordnet und leitet das Leben seines Volkes von Anfang an. Die Einleitung des Buches 
Numeri zeigt, dass alles Handeln Israels auf der Offenbarung des HERRN beruhte. Gott sprach zu 
Mose in der Wüste Sinai, wo das Volk bereits seit elf Monaten lagerte. Die Stiftshütte war einen Monat 
zuvor errichtet worden und diente als sichtbares Zeichen der Gegenwart Gottes inmitten seines Volkes. 
Sie bildete den Mittelpunkt, um den sich das gesamte Leben Israels ordnete. In diesem Zusammenhang 
wurde das Volk gezählt, geordnet und für seinen weiteren Weg vorbereitet. Diese göttliche Ordnung 
verdeutlicht, dass wahre Gemeinschaft mit Gott immer auch Struktur, Heiligkeit und Gehorsam 
gegenüber seinem Wort einschließt. Israels Geschichte zeigt, dass Gottes Nähe nicht nur eine 
geistliche, sondern auch eine praktische Wirklichkeit ist, die den Alltag prägt. Wer unter Gottes 
Leitung steht, empfängt Orientierung und Schutz für den Weg durch die „Wüste“ des Lebens. (4. Mose 
1,1; 2. Mose 19,1; 2. Mose 25,1; 2. Mose 40,17; 4. Mose 1,1-6,27) 

Die Volkszählung betont Gottes Ordnung und strategische Vorbereitung für das verheißene 
Land. Die erste Zählung der Männer Israels ab 20 Jahren, die zum Kriegsdienst fähig waren, zeigt, 
dass das Volk nicht planlos in das verheißene Land ziehen sollte. Gott handelt organisiert, zielgerichtet 
und mit einem klaren Plan für seine Verheißungen. Die Einteilung nach Stämmen und Familien fördert 
Identität, Verantwortung und Übersicht. Der Glaube an Gottes Führung widerspricht nicht der 
geordneten Vorbereitung. Inmitten der göttlichen Verheißung steht auch die menschliche 
Mitverantwortung. Gottes Werk geschieht nicht chaotisch, sondern in heiliger Struktur. (4. Mose 1,1-3; 
Sprüche 24,6; 1. Korinther 14,33) 

Seite  von 25 93



Die Berufung zum Dienst ist selektiv, aber umfassend – Gott zählt und kennt jeden Einzelnen. 
Die Zählung beschränkt sich auf die Männer wehrfähigen Alters, doch dahinter steht die geistliche 
Wahrheit: Gott kennt jede Person beim Namen und nach ihrem Stamm. Auch wenn nicht jeder 
kampffähig war, war dennoch jeder Teil des Volkes. Diese Differenzierung zeigt, dass es 
unterschiedliche Aufgaben im Volk gibt, ohne Wertunterschied. Der HERR ruft, wen er will, und 
ordnet ihn dort ein, wo er gebraucht wird. Die Zählung ist Ausdruck von Zugehörigkeit und Teilhabe – 
nicht bloß Statistik. Gott vergisst keinen, der zu seinem Volk gehört. (4. Mose 1,17-19; Jesaja 43,1; 
Lukas 12,7) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer, erklärt zu 4. Mose 1,46, dass bei der ersten Zählung 603 550 
Männer erfasst wurden, die zum Kriegsdienst fähig waren. Beim späteren Volkszensus in 4. 
Mose 26,51 werden dagegen 601 730 genannt, also 1 820 weniger. Diese Abnahme 
verdeutlicht, dass die gesamte erste Generation Israels während der vierzigjährigen 
Wüstenwanderung starb. Nur Kaleb und Josua blieben als Überlebende der ersten Zählung 
übrig, weil sie Gott treu geblieben waren (Scofield, 2015, S. 194). 

Gott schließt die Leviten von der militärischen Zählung aus – Heiligkeit hat Vorrang vor 
Strategie. Die Leviten werden bewusst nicht mitgezählt, da sie einen besonderen Dienst im Heiligtum 
haben. Ihre Aufgabe ist der Dienst am Zelt der Begegnung und der Schutz der heiligen Gegenwart 
Gottes. Diese Unterscheidung zeigt: Geistlicher Dienst ist nicht austauschbar mit militärischer 
Verantwortung. Die Heiligkeit des HERRN erfordert eigene Ordnungen. Gott schützt den geistlichen 
Dienst vor Vermischung mit anderen Aufgaben, weil das Zentrum Israels nicht die Stärke seiner 
Männer, sondern die Gegenwart Gottes ist. (4. Mose 1,47-51; 5. Mose 10,8; 1. Petrus 2,9) 

Gehorsam gegenüber Gottes Anordnung ist entscheidend – Mose und Israel folgen präzise dem 
Befehl. Am Ende des Kapitels wird betont, dass Mose genau so handelte, wie der HERR es befohlen 
hatte. Diese Formulierung unterstreicht die Bedeutung von Gehorsam im Dienst. Die Umsetzung 
göttlicher Anweisungen ist kein Raum für Eigenwillen oder Improvisation. Gott erwartet nicht bloß 
Zustimmung, sondern praktische Umsetzung. Der Gehorsam gegenüber Gottes Ordnung bewahrt das 
Volk vor Verwirrung und dient dem Aufbau geistlicher Stabilität. In einem geordneten Volk kann der 
HERR inmitten wohnen. (4. Mose 1,54; 2. Mose 40,16; Johannes 14,15) 

Seite  von 26 93



1.2. Lagerordnung um das Heiligtum - Gottes Gegenwart im 
Zentrum (2,1-34) 

Gottes Gegenwart steht buchstäblich und geistlich im Zentrum des Volkes. Die Lagerordnung ist 
nicht willkürlich, sondern folgt einem klaren geistlichen Prinzip: Das Heiligtum steht im Zentrum, die 
Stämme lagern in bestimmter Ordnung ringsherum. Diese Ordnung verdeutlicht, dass das Leben des 
Volkes auf Gottes Gegenwart ausgerichtet ist. Der Mittelpunkt ist nicht ein Mensch, nicht eine 
Führungspersönlichkeit, sondern das Zelt der Begegnung – der Ort, an dem Gott unter seinem Volk 
wohnt. Dadurch wird symbolisch und praktisch gezeigt: Alle Lebensbereiche müssen sich um die 
Gemeinschaft mit Gott gruppieren. Die Anordnung aller zwölf Stämme nach Himmelsrichtungen dient 
nicht nur der Übersicht, sondern auch der Anbetung. Wo Gottes Gegenwart zentral bleibt, dort bleibt 
auch geistliche Ordnung erhalten. Die Mitte des Volkes ist nicht strategisch, sondern heilig bestimmt. 
(4. Mose 2,1-2; Psalm 46,6; Hesekiel 48,30-35) 

Gott verbindet Struktur mit Bedeutung – die Lagerordnung fördert Identität, Einheit und 
Gehorsam. Die Stämme lagern in Gruppen von je drei Stämmen an jeder Himmelsrichtung. Diese 
Gruppierung dient nicht nur der Ordnung, sondern auch der Stärkung der Stammesidentität und der 
übergeordneten Einheit. Jeder wusste, wo sein Platz war – und damit auch seine Aufgabe und 
Zugehörigkeit. Inmitten der Wüste wird das Volk als ein heiliges Heer formiert, nicht als willkürlich 
verstreute Gruppe. Die Banner der Stämme erinnern an Geschichte, Berufung und Zugehörigkeit. Gott 
gebraucht Ordnung, um geistliche Wahrheit sichtbar zu machen. Es ist kein Zufall, wo wer steht – es 
ist göttlich gesetzt. Diese Struktur ist Ausdruck von Gehorsam gegenüber Gottes Anweisung. Wer sich 
einordnet, ehrt Gottes Führung. (4. Mose 2,3-31; Epheser 4,16; 1. Korinther 14,40) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu 4. Mose 2,3, dass der Stamm 
Juda als Erster der zwölf Stämme aufbrach, wenn Israel durch die Wüste zog. Der Ausdruck 
„unter dem Banner des Lagers Judas“ beschreibt die geordnete Struktur des Volkes während 
der Wanderung. Rubin zitiert den Rabbiner Rashi, der erklärt, dass die Priester ihre Hörner 
bliesen, sobald die Wolke sich erhob, und das Lager Judas daraufhin als Erstes aufbrach. Die 
übrigen Stämme folgten in derselben Reihenfolge, in der sie gelagert hatten, mit den Leviten 
und ihren Wagen in der Mitte. Diese Ordnung verdeutlicht, dass Israels Lager und Marsch 
durch göttliche Ordnung und priesterliche Führung geprägt waren (Rubin, 2016, S. 173). 

Die Leviten übernehmen eine besondere Rolle zwischen dem Volk und dem Heiligtum – 
geistlicher Dienst schützt vor Gericht. Zwischen dem Heiligtum im Zentrum und den übrigen 
Stämmen lagern die Leviten. Sie bilden einen symbolischen Schutzring um das Zelt der Begegnung. 

Seite  von 27 93



Diese Anordnung verdeutlicht ihre vermittelnde Rolle zwischen Gott und dem Volk. Ihre Aufgabe ist 
es, den Dienst am Heiligtum zu tun und das Volk vor dem direkten Zugang zu bewahren, der sonst mit 
dem Tod enden könnte. Die Position der Leviten betont, wie ernst Gott seine Heiligkeit nimmt. 
Gleichzeitig wird sichtbar, dass der Dienst am Heiligtum nicht beliebig ist, sondern einem heiligen Ruf 
folgt. Der Ort des Dienstes bestimmt den Ort im Lager. Geistliche Berufung hat immer konkrete 
Auswirkung auf Stellung und Verantwortung. Die Leviten sind nicht nur Helfer, sondern Hüter des 
Heiligen. (4. Mose 2,17; 4. Mose 1,50-53; Hebräer 5,1-4) 

1.3. Leviten als Ersatz für die Erstgeburt (3,1-51) 
Gott beansprucht die Erstgeburt als Zeichen seiner rettenden Gnade – doch er ersetzt sie durch 
die Leviten. Seit der Rettung der Erstgeburt beim Auszug aus Ägypten beansprucht Gott die 
Erstgeborenen Israels als sein Eigentum. Diese besondere Stellung verweist auf seine Erlösungstat, 
durch die er Israel aus der Sklaverei führte. Doch statt alle Erstgeborenen persönlich in den Dienst zu 
rufen, setzt Gott die Leviten als ihren stellvertretenden Ersatz ein. Diese Einsetzung hat sowohl eine 
geistliche als auch praktische Funktion. Sie entlastet die Familien, macht den Dienst am Heiligtum 
geordnet möglich und verweist dennoch auf den Anspruch Gottes auf das Leben der Erstgeborenen. 
Die Leviten stehen somit repräsentativ für das ganze Volk im Dienst vor Gott. Das zeigt: Gott 
akzeptiert Stellvertretung – aber er vergisst dabei nicht, was ihm gehört. (4. Mose 3,11-13; 2. Mose 
13,1-2; 4. Mose 8,16-18) 

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erklärt zu 4. Mose 3,12, dass Gott beim 
Auszug aus Ägypten den Erstgeborenen Israels für sich beanspruchte (vgl. 2. Mose 13,1–2). 
Diese Erstgeborenen sollten ursprünglich als Priester in ihren Familien dienen. Mit der 
Einsetzung des mosaischen Priestertums übertrug Gott jedoch diesen Dienst den Leviten. Ein 
Grund dafür lag möglicherweise in ihrem eifrigen Einsatz für Gottes Ehre beim Vorfall mit dem 
goldenen Kalb (vgl. 2. Mose 32,29). Die Leviten traten somit stellvertretend für die 
Erstgeborenen in den priesterlichen Dienst ein (MacArthur, 2005, S. Num 3,12). 

Levitischer Dienst basiert nicht auf eigener Entscheidung, sondern auf göttlicher Berufung und 
Zuordnung. Die Leviten wurden nicht durch eigene Wahl in den Dienst berufen, sondern durch Gottes 
souveräne Entscheidung. Ihre Zahl, ihre Zuordnung zu den Familien Gerson, Kehat und Merari, sowie 
ihre Aufgaben wurden exakt festgelegt. Jeder bekam einen bestimmten Bereich im Dienst am 
Heiligtum zugewiesen. Diese Ordnung zeigt, dass geistlicher Dienst nicht durch Beliebigkeit oder 
Eigeninitiative definiert ist, sondern durch Berufung, Struktur und Gehorsam. Auch im Neuen Bund ist 

Seite  von 28 93



Dienst keine Frage von Prestige, sondern von Demut unter Gottes Berufung. Wer im Auftrag Gottes 
steht, dient in seiner Ordnung. (4. Mose 3,14-39; Römer 12,4-6; 1. Korinther 12,4-11) 

Rick Brannan und Israel Loken, die Herausgeber der Lexham Textual Notes on the Bible, 
erläutern zu 4. Mose 3,28, dass einige Septuaginta-Handschriften die Zahl „8 300“ statt „8 
600“ überliefern. Diese Abweichung scheint klein, hat aber Bedeutung, weil sie erklärt, warum 
die Gesamtsumme in Vers 39 genau 22 000 ergibt. Der hebräische Text nennt dagegen ת  שְׁמנַֹ֤
שׁ מֵא֔וֹת  ,“also „acht tausend und sechshundert ,(shemónat aláfim we-schēsch mé’ot) אֲלָפִים֙ וְשֵׁ֣
was rechnerisch nicht aufgeht. Es geht dabei nicht um einen Fehler, sondern um zwei 
unterschiedliche Überlieferungslinien – eine hebräische und eine griechische. Viele Forscher 
halten die Lesart der Septuaginta („8 300“) für ursprünglicher, weil sie den 
Gesamtzusammenhang mathematisch stimmig macht, während der hebräische Text vermutlich 
eine Abschreibvariante enthält (Brannan und Loken, 2014, S. Num 3,28). 

Der priesterliche Dienst Aarons und seiner Söhne ist durch Abgrenzung geschützt – geistliche 
Verantwortung ist nicht beliebig. Neben den Leviten, die als Helfer dienen, steht die besondere 
Stellung der Priester, die aus der Familie Aarons hervorgehen. Der Zugang zum Allerheiligsten, der 
Opferdienst und das Tragen der priesterlichen Kleidung sind streng auf diese Linie begrenzt. Jeder 
Versuch, diese Grenzen zu überschreiten, endet mit dem Tod. Diese Abgrenzung macht deutlich, dass 
Heiligkeit nicht nur eine innere Haltung, sondern auch eine äußere Ordnung ist. Gottes Gegenwart 
fordert Reinheit und Gehorsam. Geistliche Autorität ist kein Spielraum für Eigenmächtigkeit, sondern 
eine Berufung, die durch Gottes Ordnung gestützt wird. (4. Mose 3,10; 3. Mose 10,1-3; Hebräer 5,4) 

Gottes Gerechtigkeit zeigt sich in exakter Zählung, Ausgleich und Lösegeld – nichts bleibt 
unberücksichtigt. Bei der Gegenüberstellung der Erstgeborenen und der Leviten ergibt sich eine 
Differenz: Es gibt mehr Erstgeborene als Leviten. Gott ordnet an, dass für die 273 überzähligen 
Erstgeborenen ein Lösegeld gezahlt wird. Diese Maßnahme zeigt, dass Gott heilig, exakt und gerecht 
handelt. Er übersieht nichts und macht keine Kompromisse bei seinem Anspruch. Das Lösegeld ist ein 
Zeichen für den Ausgleich vor Gott, eine Erinnerung an den Preis, der nötig ist, um Menschen zu ihm 
zu bringen. Diese Stelle weist indirekt auch auf das vollkommene Lösegeld Jesu Christi hin, der nicht 
nur symbolisch, sondern tatsächlich für viele starb. (4. Mose 3,39-51; 2. Mose 30,12-16; Markus 
10,45) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 4. Mose 3,43, 
dass der scheinbare Widerspruch zwischen den 603 550 kampffähigen Männern (4. Mose 1,45–

Seite  von 29 93



46) und den 22 273 männlichen Erstgeborenen (4. Mose 3,43) nur auf den ersten Blick besteht. 
Würde man annehmen, dass jede Familie fünfzig männliche Nachkommen gehabt hätte, wäre 
das rechnerisch kaum möglich. Scofield löst das Problem, indem er darauf hinweist, dass das 
Gesetz der Erstgeburt erst beim Auszug aus Ägypten in Kraft trat (2. Mose 13,1–2). Daher 
wurden die Erstgeborenen gezählt, die nach dem Auszug geboren waren, während die große 
Zahl der Männer zur Generation vor dem Auszug gehörte (Scofield, 2015, S. 194). 

1.4. Dienstverteilung unter den levitischen Sippen (4,1-49) 
Gott stellt sich schützend vor seinen demütigen Diener. In 4. Mose 12 wird berichtet, dass Mirjam 
und Aaron gegen Mose redeten, weil er eine kuschitische Frau geheiratet hatte. Hinter ihrer Kritik 
stand jedoch nicht ethnische Ablehnung, sondern geistlicher Neid. Sie stellten seine besondere 
Berufung in Frage und wollten seinen Führungsanspruch relativieren. Gott selbst griff ein und machte 
deutlich, dass Mose in einer einzigartigen Beziehung zu ihm stand: Er redete mit ihm von Angesicht zu 
Angesicht, nicht in Rätseln oder Visionen. Damit stellte Gott klar, dass wahre geistliche Autorität nicht 
auf menschlicher Ehre, sondern auf göttlicher Erwählung beruht. Mirjam wurde durch Aussatz 
bestraft, was Gottes Missfallen über ihr Verhalten offenbarte. Erst durch Moses Fürbitte wurde sie 
wiederhergestellt. Dieses Geschehen zeigt, dass Gott diejenigen ehrt, die in Demut und Treue vor ihm 
stehen, und dass Auflehnung gegen seine Berufung letztlich Auflehnung gegen ihn selbst ist. (4. Mose 
12,1–10; 2. Mose 33,11; Micha 6,4; Hebräer 3,2; Jakobus 4,6) 

Rick Brannan und Israel Loken, die Herausgeber der Lexham Textual Notes on the Bible, 
erläutern zu 4. Mose 12,1, dass die Septuaginta das hebräische Wort ית  hakkuschít, „die) הַכֻּשִׁ֖
Kuschitin“) mit „Äthiopierin“ wiedergibt. Diese Übersetzung ist zutreffend, da der Begriff 
Kusch im Alten Testament häufig für das Gebiet südlich von Ägypten, also das antike 
Äthiopien, verwendet wird (vgl. Jesaja 20,3). Der Ausdruck beschreibt somit keine andere 
Volksgruppe, sondern dieselbe Region, die in späteren Übersetzungen als Äthiopien bezeichnet 
wurde (Brannan und Loken, 2014, S. Num 12,1). 

Jede levitische Sippe erhält einen genau zugewiesenen Dienst – geistlicher Dienst braucht 
göttliche Ordnung. Die Aufgaben der levitischen Familien werden nicht zufällig oder nach eigenen 
Präferenzen verteilt. Gott selbst bestimmt die Aufgaben der Gersoniter, Kehatiter und Merariter, 
jeweils ihrem Stammbaum entsprechend. Jede Sippe hat einen definierten Wirkungsbereich im 
Zusammenhang mit dem Heiligtum: Tragen, Abdecken, Versorgen. Diese Struktur verhindert Chaos 
und fördert Verantwortungsbewusstsein. Niemand soll sich in den Dienst eines anderen drängen oder 

Seite  von 30 93



eigenmächtig agieren. Gottes Ordnung ist Schutz und Leitung zugleich. Wer im Dienst steht, steht 
nicht für sich selbst, sondern im Auftrag Gottes. Auch heute ist geistlicher Dienst nicht 
Selbstdarstellung, sondern treue Erfüllung eines göttlich bestimmten Auftrags. (4. Mose 4,1-33; 1. 
Korinther 12,4-18; Kolosser 3,23-24) 

Der Dienst an den heiligen Geräten bleibt den Kehatitern vorbehalten – Heiliges darf nur unter 
Anweisung getragen werden. Die Kehatiter tragen die heiligen Geräte der Stiftshütte, doch sie dürfen 
diese erst anfassen, nachdem sie von den Priestern bedeckt worden sind. Wer diesen Befehl missachtet, 
stirbt. Dieses Vorgehen zeigt, wie ernst Gott den Umgang mit dem Heiligen nimmt. Selbst bei 
berechtigtem Dienst schützt Gott die Heiligkeit seiner Gegenwart. Es genügt nicht, die richtige Absicht 
zu haben – der Dienst muss auch in der rechten Weise und im rechten Rahmen geschehen. Gottes Nähe 
ist nicht harmlos. Sie fordert Ehrfurcht, Genauigkeit und Gehorsam. Heiligkeit wird durch göttliche 
Anweisung bewahrt, nicht durch menschliche Initiative. (4. Mose 4,15-20; 2. Samuel 6,6-7; Hebräer 
12,28-29) 

Die körperliche Kraft ist Voraussetzung, aber nicht das Entscheidende – geistlicher Dienst 
verbindet Stärke mit Gehorsam. Die levitischen Männer im Alter zwischen 30 und 50 Jahren 
wurden zum Dienst gezählt, da sie körperlich in der Lage waren, die Lasten der Stiftshütte zu tragen. 
Doch es geht nicht nur um körperliche Fitness, sondern um eine geistlich verstandene Bereitschaft, 
Gott zu dienen. Stärke ohne Gehorsam nützt im Heiligtum nichts. Der Dienst an Gottes Gegenwart 
erfordert Kraft, Demut und genaue Befolgung seiner Weisungen. Gottes Werk braucht tragende Hände, 
aber vor allem gehorsame Herzen. Dienstfähigkeit bemisst sich nicht nur an äußeren Fähigkeiten, 
sondern an innerer Hingabe. (4. Mose 4,2-3; Psalm 100,2; Römer 12,1) 

Die Gesamtzahl der eingesetzten Leviten wird genau erfasst – Gottes Dienst geschieht bewusst, 
nicht beiläufig. Am Ende des Kapitels wird die Zahl der levitischen Diener pro Sippe exakt genannt. 
Diese detaillierte Erfassung verdeutlicht, dass Gott sowohl die Berufung als auch den Einsatz seiner 
Diener im Blick hat. Niemand wird übersehen, und niemand ist zufällig dabei. Die Statistik ist 
Ausdruck von göttlicher Wertschätzung und Verantwortung. Gottes Volk soll wissen, dass er alle zählt, 
die ihm dienen. Dieser göttliche Überblick betont: Geistlicher Dienst ist kein Nebenschauplatz, 
sondern Teil des großen Heilsplans. Wer Gott dient, ist Teil eines göttlich organisierten Ganzen. (4. 
Mose 4,34-49; Lukas 10,20; 1. Korinther 3,9) 

Seite  von 31 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 1,1-4,49) 

Zusammenfassung:  

Gott beauftragt Mose, das Volk Israel in der Wüste Sinai zu zählen – nach Stämmen, Sippen und 
Hausvätern –, wobei alle wehrfähigen Männer ab 20 Jahren registriert werden. Ziel ist die militärische 
und organisatorische Vorbereitung für den bevorstehenden Weg ins verheißene Land. Die Gesamtzahl 
der kampffähigen Männer beträgt 603.550. Der Stamm Levi wird dabei ausgenommen, da er für den 
Dienst am Heiligtum bestimmt ist. Statt militärischer Pflichten übernehmen die Leviten Aufgaben rund 
um das Heiligtum: Auf- und Abbau, Transport sowie Wachdienst. Innerhalb der levitischen Familien 
wird eine spezifische Aufgabenverteilung vorgenommen: Die Kehatiter tragen die heiligsten Geräte, 
die Gerschoniter sind für die Zeltdecken und Vorhänge zuständig, und die Merariter für die tragenden 
Strukturen. Jedes Detail dieser Anweisungen zeigt Gottes Ordnungssinn und die Notwendigkeit 
geistlich-zentralisierter Organisation im Lager des Volkes. Die strikte Einhaltung der Vorgaben ist 
Ausdruck der Heiligkeit Gottes und der Verantwortung des Volkes, seinen Anordnungen Folge zu 
leisten – sowohl im Heerlager als auch im Heiligtum. 

Anwendungen:  

Gott wirkt durch Ordnung – geistliche Strukturen sind kein Gegensatz zur Führung des Geistes. 
Die präzise Zählung und Organisation zeigen, dass Gott auch im Praktischen gegenwärtig ist. Struktur 
schafft Raum für geistliches Wachstum und für gemeinsames Vorangehen. Ordnung ehrt Gottes 
Gegenwart inmitten des Volkes. 

Geistliche Verantwortung erfordert klare Berufung und genaue Zuweisung. Die Leviten wurden 
nicht zufällig, sondern gezielt in ihre Aufgaben berufen. Jeder Dienst hatte seinen Platz und seine 
Bedeutung. Berufung bedeutet nicht Überlegenheit, sondern gehorsame Ausführung des zugewiesenen 
Auftrags. 

Heiligkeit Gottes fordert Sorgfalt im Umgang mit geistlichen Dingen. Der Dienst am Heiligtum 
war nicht beliebig, sondern streng geregelt. Wer mit dem Heiligen umgeht, muss dies mit Ehrfurcht 
und Genauigkeit tun. Geistlicher Dienst beginnt mit der Anerkennung der Größe Gottes. 

Seite  von 32 93



2. Heiligkeit und Reinheit im Lager (5,1-6,27) 

2.1. Reinigung des Lagers von Unreinem und Schuld (5,1-10) 
Gottes Lager muss rein bleiben – Heiligkeit duldet keine ungesühnte Verunreinigung. Das Lager 
Israels ist nicht nur ein menschliches Wohnlager, sondern der Aufenthaltsort Gottes unter seinem Volk. 
Weil Gott mitten im Lager wohnt, muss jede Art von kultischer und moralischer Verunreinigung 
entfernt werden. Aussätzige, Personen mit Ausfluss oder mit Kontakt zu einem Toten müssen aus dem 
Lager gebracht werden, bis sie wieder rein sind. Diese Maßnahme dient nicht nur dem physischen 
Schutz, sondern hat in erster Linie geistliche Bedeutung. Die Reinheit des Lagers ist Ausdruck der 
Heiligkeit Gottes. Wo Gott wohnt, darf Unheiliges keinen Raum haben. Die Reinigung des Lagers ist 
daher ein sichtbares Zeichen für das, was geistlich notwendig ist: Trennung von Sünde und Unreinheit. 
(4. Mose 5,1-4; 3. Mose 11,44-45; 2. Korinther 6,17) 

Sünde gegen den Nächsten ist Sünde gegen den HERRN – Versöhnung braucht Bekenntnis und 
Wiedergutmachung. Wer seinem Nächsten Unrecht tut, bricht nicht nur das soziale Miteinander, 
sondern verletzt auch die Beziehung zu Gott. Deshalb verlangt das Gesetz nicht nur ein Bekenntnis der 
Schuld, sondern auch eine Wiedergutmachung – ergänzt um ein Fünftel des Schadens. Dieses Prinzip 
der Wiedergutmachung stellt Gerechtigkeit her und wahrt das Vertrauen im Volk. Gleichzeitig zeigt es, 
dass keine Schuld verharmlost werden darf. Sünde ist kein privates Problem, sondern betrifft die 
gesamte Gemeinschaft und das Verhältnis zu Gott. Nur durch ehrliches Bekenntnis und konkreten 
Ausgleich wird das Miteinander wiederhergestellt. (4. Mose 5,5-7; Psalm 32,5; Matthäus 5,23-24) 

Ungeklärte Schuld wird nicht ignoriert – das Eigentum geht an den Priester als Gottes 
Stellvertreter. Wenn der Geschädigte nicht mehr vorhanden ist, geht die Wiedergutmachung an den 
Priester. Diese Regelung zeigt, dass keine Schuld ungesühnt bleiben darf, auch wenn sie menschlich 
nicht mehr zugeordnet werden kann. Der Priester übernimmt in diesem Fall die Rolle des Empfängers, 
stellvertretend für Gott. Dadurch bleibt Gottes Anspruch auf Gerechtigkeit gewahrt, auch wenn die 
menschlichen Umstände eine direkte Wiedergutmachung verhindern. Diese Vorschrift betont die 
Ernsthaftigkeit göttlicher Gerechtigkeit und stellt sicher, dass keine Schuld in Vergessenheit gerät. 
Selbst was verborgen ist, bleibt Gott nicht verborgen. (4. Mose 5,8-10; Sprüche 15,3; Hebräer 4,13) 

Seite  von 33 93



2.2. Ordnung bei Ehebruch - Eifersuchtsgesetz (5,11-31) 
Ehebruch betrifft nicht nur zwei Menschen, sondern die ganze Gemeinschaft unter Gottes 
Augen. Die Ehe ist in der Heiligen Schrift nicht nur ein privater Bund, sondern eine heilige 
Einrichtung Gottes. Ein möglicher Ehebruch gefährdet nicht nur das Vertrauensverhältnis zwischen 
zwei Menschen, sondern untergräbt auch das Fundament der Gemeinschaft Israels. In einer 
Gesellschaft, die unter Gottes Augen lebt, ist die Heiligkeit der Ehe ein Spiegelbild der Treue Gottes 
zu seinem Volk. Daher wird auch der Verdacht auf Untreue nicht ignoriert, sondern ernsthaft geprüft. 
Gottes Gesetz schützt dabei sowohl das Opfer als auch den mutmaßlich Schuldigen. Dieses Vorgehen 
bewahrt die Reinheit der Gemeinschaft und ehrt die Heiligkeit des Ehebundes. (4. Mose 5,11-14; 1. 
Mose 2,24; Hebräer 13,4) 

Gott selbst ist der Richter über verborgene Schuld – das Eifersuchtsgesetz stellt die Sache vor 
ihn. Das sogenannte Eifersuchtsgesetz greift dort, wo menschlich keine Beweise vorliegen. Es geht 
nicht um Kontrolle oder Willkür, sondern um eine heilige Form der Wahrheitsfindung in Gegenwart 
Gottes. Der Priester bringt die Frau vor den HERRN, gibt ihr das bittere Wasser zu trinken und spricht 
einen Fluch aus, der Wirkung zeigt, wenn sie schuldig ist. Dabei steht nicht der Mann als Ankläger im 
Mittelpunkt, sondern Gott als gerechter Richter. Diese Ordnung entlastet die zwischenmenschliche 
Beziehung, weil sie den Fall in göttliche Hände legt. Sie macht deutlich: Auch verborgenes Unrecht 
kann vor Gott nicht bestehen. (4. Mose 5,15-22; Psalm 139,1-12; Jeremia 17,10) 

Gottes Urteil erfolgt sichtbar und konkret – Heiligkeit bringt Konsequenzen hervor. Wenn die 
Frau schuldig ist, wird das Gericht Gottes sichtbar an ihrem Körper: Der Bauch schwillt, die Hüfte 
verfällt, und sie wird unfruchtbar. Wenn sie aber unschuldig ist, bleibt sie unverletzt und darf Kinder 
gebären. Dieses übernatürliche Urteil bewahrt die Gemeinschaft vor menschlichen Vermutungen, 
Gerüchten oder unberechtigten Verdächtigungen. Gott selbst sorgt für Klärung, ohne dass Menschen 
sich zu Richtern aufspielen müssen. Die Wirkung des Fluchwassers offenbart die Realität göttlicher 
Heiligkeit, die Unrecht aufdeckt und Unschuld schützt. So wird Gottes Name geehrt und die Reinheit 
des Volkes gewahrt. (4. Mose 5,23-28; Psalm 94,1-2; Apostelgeschichte 5,1-11) 

Das Gesetz schützt sowohl vor falscher Beschuldigung als auch vor verborgener Sünde. Das 
Eifersuchtsgesetz wird oft missverstanden als frauenfeindlich oder ungerecht, dabei schützt es in 
Wirklichkeit beide Seiten. Die Frau wird nicht durch Verdacht verurteilt, sondern erhält einen rechtlich 
geregelten Weg zur Klärung. Der Mann darf nicht eigenmächtig handeln, sondern muss den Fall Gott 
übergeben. Diese göttliche Ordnung verhindert Willkür und zeigt, dass Gott nicht nur über Taten, 
sondern auch über Motive richtet. Sie dient als Mahnung an das ganze Volk, in Wahrheit und Reinheit 

Seite  von 34 93



zu leben. Wo Gottes Gerechtigkeit regiert, wird sowohl Unschuld bewahrt als auch Schuld offenbar. 
(4. Mose 5,29-31; Sprüche 21,2; Johannes 8,3-11) 

2.3. Das Nasiräergelübde - Sonderweihen für den HERRN (6,1-21) 
Das Nasiräergelübde ist ein freiwilliger Ausdruck besonderer Hingabe an den HERRN. Wer sich 
als Mann oder Frau dem HERRN durch ein Nasiräergelübde weiht, entscheidet sich bewusst für eine 
Zeit der Absonderung. Diese Weihe ist keine Pflicht, sondern ein freiwilliges Zeichen besonderer 
Hingabe. Sie zeigt, dass Gott es würdig ist, dass Menschen sich ihm über das Normale hinaus widmen. 
Die äußerlichen Merkmale – kein Wein, kein Haarschnitt, kein Kontakt mit Toten – machen die innere 
Weihe sichtbar. Es geht nicht um Leistung oder Askese, sondern um ein Zeichen der besonderen 
Beziehung zu Gott. Diese Form der Absonderung unterstreicht: Wer sich Gott weiht, gehört ihm ganz. 
(4. Mose 6,1-5; Psalm 4,3; Römer 12,1) 

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erklärt, dass ein Gelübde im Alten 
Testament ein freiwilliges Versprechen gegenüber Gott darstellt. Es handelt sich um eine 
bewusste Verpflichtung, etwas zu tun, das Gott wohlgefällt, oder auf bestimmte Dinge zu 
verzichten, um Hingabe zu zeigen. Ein anschauliches Beispiel dafür ist das Nasiräergelübde in 
4. Mose 6,1–21, bei dem sich eine Person für eine bestimmte Zeit Gott weiht. Die Schrift warnt 
jedoch eindringlich davor, unüberlegte oder leichtfertige Gelübde abzulegen, da sie vor Gott, 
dem heiligen und gerechten Richter, ausgesprochen werden. Wer ein Gelübde ablegt, steht in 
der Verantwortung, es treu zu erfüllen (MacArthur, 2005, S. Num 21,3). 

Die äußeren Zeichen der Nasiräer betonen die Unverfügbarkeit und Reinheit des Geweihten. Der 
Verzicht auf Wein und Traubensaft steht für Enthaltsamkeit, die nicht durch Genuss oder Festlichkeit 
abgelenkt wird. Der ungeschnittene Haarwuchs zeigt sichtbar, dass die Zeit der Weihe fortdauert. Auch 
der Verzicht auf den Kontakt mit Toten – selbst bei nahen Angehörigen – macht deutlich, dass die 
Beziehung zu Gott über allem steht. Diese Zeichen heben die Nasiräer sichtbar von der übrigen 
Gemeinschaft ab, ohne sie zu überheben. Sie mahnen zur Achtsamkeit im Umgang mit Gottes 
Heiligkeit. Die äußeren Gebote bewahren die innere Ausrichtung. (4. Mose 6,6-8; Amos 2,11-12; 1. 
Korinther 6,19-20) 

Die Heiligkeit der Weihe duldet keine Unterbrechung – bei Verunreinigung muss von vorn 
begonnen werden. Kommt es während der Zeit der Weihe zu einer unbeabsichtigten Verunreinigung – 
etwa durch plötzlichen Tod in der Nähe –, ist das Gelübde nicht einfach fortzusetzen. Die Haare 

Seite  von 35 93



werden abgeschnitten, ein Sündopfer wird dargebracht, und die Tage beginnen erneut. Diese Regelung 
zeigt, dass echte Hingabe an Gott nicht beliebig unterbrochen oder verschoben werden kann. 
Heiligkeit ist kein Spielraum für Kompromisse. Das Gelübde verliert seine Gültigkeit durch 
Unreinheit, auch wenn diese unverschuldet ist. Diese Konsequenz betont die Heiligkeit Gottes und ruft 
zu einem reinen, konzentrierten Leben vor ihm auf. (4. Mose 6,9-12; Prediger 5,4-5; 2. Korinther 7,1) 

Am Ende der Weihezeit steht ein Dankopfer – Hingabe an Gott ist Anlass zur Freude und Feier. 
Wenn die Zeit der Weihe erfüllt ist, bringt der Nasiräer verschiedene Opfer dar und schneidet sein Haar 
am Eingang des Zeltes der Zusammenkunft ab. Dies geschieht nicht mit Trauer oder Last, sondern als 
Ausdruck der Erfüllung eines geistlichen Ziels. Die Opfer zeigen, dass die Zeit der besonderen Nähe 
zu Gott nicht bedeutungslos war. Die Zeremonie würdigt die persönliche Entscheidung zur Heiligung 
und bringt die Beziehung zu Gott zum Abschluss – nicht in Distanz, sondern in Dankbarkeit. Das Ende 
der Weihezeit ist keine Entweihung, sondern ein segnender Übergang zurück in das Alltagsleben mit 
Gott. (4. Mose 6,13-21; Psalm 116,12-14; Johannes 17,19) 

2.4. Der priesterliche Segen - Gottes Gnade für sein Volk (6,22-27) 
Segen kommt nicht aus menschlicher Kraft, sondern ist Gottes gnädige Zuwendung zu seinem 
Volk. Der priesterliche Segen ist kein liturgisches Ritual ohne Wirkung, sondern Ausdruck göttlicher 
Gnade. Er geht nicht vom Priester aus, sondern kommt allein von Gott, der sein Volk segnen will. Der 
Segen beginnt mit der Bitte, dass der HERR das Volk bewahre – es ist Gottes Schutz, der das Leben 
erhält. Diese erste Aussage betont, dass jeder Tag unter dem Schirm des Höchsten steht. Wer gesegnet 
ist, steht unter dem aktiven Wohlwollen Gottes. Segen ist kein Automatismus, sondern Ausdruck von 
Beziehung, Fürsorge und Bundestreue. (4. Mose 6,22-24; Psalm 121,7-8; Jakobus 1,17) 

Gottes Angesicht ist Ausdruck seiner Nähe, Freundlichkeit und Gunst – der Segen bringt Licht 
ins Leben. Wenn der HERR sein Angesicht leuchten lässt, bedeutet das Freude, Annahme und Nähe. 
In der hebräischen Ausdrucksweise steht das Angesicht Gottes für seine Gegenwart, seine 
Aufmerksamkeit und seinen Blick voller Liebe. Das Licht seines Angesichts vertreibt Finsternis, Angst 
und Schuld. Wer Gottes leuchtendes Angesicht erfährt, steht in Frieden mit ihm. Der Segen verbindet 
die göttliche Gunst mit dem Leben des Einzelnen – nicht anonym, sondern persönlich. Diese 
Zuwendung bringt tiefen Trost und innere Geborgenheit. (4. Mose 6,25; Psalm 4,7; 2. Korinther 4,6) 

Gottes Name auf seinem Volk sichert Identität, Schutz und Zugehörigkeit – der Segen verbindet 
Himmel und Erde. Am Ende des Segens steht die Zusage: „So sollen sie meinen Namen auf die 

Seite  von 36 93



Kinder Israel legen.“ Das bedeutet, dass das Volk unter Gottes Autorität, Schutz und Eigentum steht. 
Der Name Gottes ist Ausdruck seines Wesens und seiner Beziehung zu seinem Volk. Durch diesen 
Segen wird das Volk daran erinnert, wem es gehört und wessen Auftrag es trägt. Der Name des 
HERRN ist nicht nur ein Zeichen, sondern ein Siegel der göttlichen Zugehörigkeit. Wer unter Gottes 
Namen steht, lebt im Bund und unter seinem gnädigen Blick. (4. Mose 6,26-27; Jesaja 43,1; Johannes 
17,11-12) 

Seite  von 37 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 5,1-6,27) 

Zusammenfassung:  

Gott gibt Mose ergänzende Anordnungen, um das Lager Israels rein und geordnet zu halten. Personen 
mit bestimmten körperlichen Unreinheiten oder schweren Verfehlungen sollen außerhalb des Lagers 
bleiben, bis sie wieder rein sind – ein Ausdruck von Gottes Heiligkeit und Schutz seiner Gegenwart. In 
Fällen von Schuld gegenüber anderen wird Wiedergutmachung mit einem Fünftel Zusatz angeordnet, 
um Gerechtigkeit im sozialen Miteinander zu fördern. Das Eifersuchtsgesetz regelt einen speziellen 
Fall, in dem ein Mann den Verdacht hegt, dass seine Frau Ehebruch begangen hat. Gott gibt ein Ritual 
zur Klärung, das seine Fähigkeit betont, auch das Verborgene gerecht zu richten. In Kapitel 6 werden 
die Vorschriften für das Nasiräat dargelegt – eine freiwillige Zeit besonderer Weihe an den Herrn, die 
unter anderem Enthaltsamkeit von Wein und das Nichtschneiden der Haare umfasst. Diese Weihezeit 
endet mit einem Opfer. Abschließend wird der priesterliche Segen eingeführt, durch den Gott seinem 
Volk seine Nähe, seinen Schutz und seinen Frieden zuspricht. Diese Segensworte spiegeln das Herz 
Gottes für sein Volk wider. 

Anwendungen:  

Gottes Gegenwart erfordert Reinheit – äußerlich wie innerlich. Die Regelungen zur 
Lagerreinigung zeigen, dass Gemeinschaft mit Gott klare Grenzen voraussetzt. Heiligkeit bedeutet 
nicht Perfektion, sondern die Bereitschaft zur Reinigung. Wer in Gottes Nähe leben will, nimmt 
Reinheit ernst. 

Gott sieht das Verborgene – und handelt gerecht auch bei inneren Spannungen. Das 
Eifersuchtsgesetz mag fremd wirken, doch es zeigt: Gott kennt Herzenshaltungen und verborgene 
Schuld. Er allein kann Wahrheit aufdecken und Frieden schaffen, wo Misstrauen herrscht. 
Gerechtigkeit beginnt nicht erst im Außen. 

Geistliche Hingabe ist freiwillig – aber sichtbar, konsequent und geordnet. Der Nasiräer war ein 
sichtbares Zeichen besonderer Weihe. Solche Zeiten der Absonderung sind Ausdruck geistlicher 
Sehnsucht. Wer sich Gott besonders weiht, ordnet sich bewusst seinen Maßstäben unter. 

Seite  von 38 93



3. Opfer, Weihe und Auszug vom Sinai (7,1-10,36) 

3.1. Opfer der Stammesfürsten zur Einweihung des Altars (7,1-89) 
Gott nimmt bereitwillige Gaben seines Volkes zur Weihe seines Dienstes an. Die Fürsten der 
Stämme bringen dem HERRN ihre Opfergaben, um den neu errichteten Altar für den priesterlichen 
Dienst zu weihen. Diese Gaben sind nicht Ergebnis eines göttlichen Gebots, sondern Ausdruck freier 
und williger Hingabe. Jeder Stamm beteiligt sich mit identischen Gaben, was sowohl Einheit als auch 
Gleichwertigkeit vor Gott betont. Das Volk bringt nicht, was es muss, sondern was es will – zur Ehre 
Gottes und zur Ausrüstung seines Werkes. Diese Opfer spiegeln das Verständnis wider, dass Gottes 
Dienst durch bereitwillige Herzen getragen wird. Die Annahme der Gaben zeigt Gottes Freude an der 
Mitwirkung seines Volkes an seinem heiligen Werk. (4. Mose 7,1-5; 2. Mose 35,21; 2. Korinther 9,7) 

Die Wiederholung der Opferbetrachtung zeigt Gottes Wertschätzung für jedes einzelne 
Stammoberhaupt. Obwohl jede Gabe gleich ist, wird jede einzelne namentlich mit ihrem Fürsten 
erwähnt. Diese detaillierte Wiederholung in 4. Mose 7 erscheint auf den ersten Blick redundant, doch 
sie offenbart Gottes Wertschätzung für jeden Gehorsam. Gott ist kein anonymer Empfänger von 
Gaben, sondern sieht und ehrt den Einzelnen, der ihm dient. Der Name, das Opfer und der Zeitpunkt 
werden nicht übergangen, sondern hervorgehoben. Diese Betonung macht deutlich, dass kein Dienst 
im Volk Gottes unbemerkt bleibt. Jeder Beitrag zur Weihe des Altars ist bedeutsam – auch wenn er 
dem anderer gleicht. (4. Mose 7,10-88; Maleachi 3,16; Hebräer 6,10) 

Gemeinschaftlicher Gehorsam stärkt die Einheit des Volkes und ehrt den Gott der Ordnung. 
Indem alle zwölf Stammesführer in gleicher Weise beitragen, wird keine Rangordnung, sondern ein 
Geist der Gemeinschaft demonstriert. Einheit zeigt sich nicht in Gleichmacherei, sondern in 
gemeinsamem Gehorsam gegenüber Gottes Anweisungen. Die Einweihung des Altars ist somit nicht 
nur ein Akt der Weihe, sondern auch der kollektiven Identität Israels als Gottes Volk. Kein Stamm 
stellt sich über den anderen, sondern alle dienen in gemeinsamer Ausrichtung. Diese Einheit in der 
Anbetung ist ein Bild für Gottes Ordnung und Gegenwart im Lager. (4. Mose 7,11-83; Psalm 133,1; 
Johannes 17,22-23) 

Am Ende aller Opfer steht die Begegnung mit Gott in der Stiftshütte – der eigentliche 
Mittelpunkt des Volkes. Nach Vollendung der Opferhandlungen tritt Mose in das Zelt der 
Zusammenkunft, um mit Gott zu reden. Dort hört er die Stimme Gottes über der Bundeslade, zwischen 

Seite  von 39 93



den Cherubim – dem Ort der Offenbarung. Dies zeigt, dass alle Gaben, Ordnungen und Opfer letztlich 
zu einer Begegnung mit dem lebendigen Gott führen. Die Stiftshütte ist nicht bloß ein Ort des Rituals, 
sondern des persönlichen Umgangs mit dem HERRN. Es geht nicht nur um äußere Weihe, sondern um 
die Beziehung zu Gott, die dadurch ermöglicht und gepflegt wird. (4. Mose 7,89; 2. Mose 25,22; 
Hebräer 4,16) 

3.2. Lampen und Levitenweihe - Vorbereitung für den Dienst 
(8,1-26) 

Das Licht im Heiligtum symbolisiert Gottes beständige Gegenwart und geistliche Klarheit. Die 
Anweisung an Aaron, die Lampen des Leuchters so auszurichten, dass sie nach vorn leuchten, betont 
die Ausrichtung auf das Heilige. Licht hat im biblischen Denken stets eine geistliche Bedeutung: Es 
steht für Offenbarung, Reinheit, Leben und Orientierung. Inmitten des Lagers leuchtet das Licht Gottes 
beständig – es erinnert an seine Nähe und an seine Führung inmitten des Volkes. Der Leuchter aus 
getriebenem Gold steht zugleich für Reinheit und göttliches Design. Das Licht soll nicht nach außen 
streuen, sondern den Dienst im Heiligtum erhellen – ein Bild für Gottes Fokus auf das Zentrum seiner 
Gegenwart. In der Wüste, wo Dunkelheit und Orientierungslosigkeit drohen, bleibt Gottes Licht 
sichtbar und verlässlich. (4. Mose 8,1-4; Psalm 119,105; Johannes 8,12) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu 4. Mose 8,1–4, dass die 
Menora, wie auch der Brandopferaltar, von den Priestern (Kohanim) täglich morgens und 
abends betreut wurde (vgl. 2. Mose 29,38–42; 30,7–8). Ihr Feuer durfte niemals erlöschen (vgl. 
3. Mose 6,2; 24,2–4). Wenn gesagt wird, dass die sieben Lampen ihr Licht nach vorn werfen 
sollen, bedeutet dies, dass die Dochte der äußeren Lampen nach innen auf den mittleren Schaft 
gerichtet waren, sodass das Licht sich in der Mitte konzentrierte (vgl. 2. Mose 25,37). Nach 
rabbinischer Auslegung zeigt dies, dass Gott selbst die Quelle allen Lichts ist und im Heiligtum 
keine weitere Beleuchtung nötig war. Das Ner Tamid, das ewige Licht in den Synagogen, 
erinnert bis heute an diese Menora und an die Gegenwart Gottes unter seinem Volk (Rubin, 
2016, S. 184). 

Die Weihe der Leviten zeigt, dass Dienst an Gottes Heiligtum Hingabe, Reinigung und 
Stellvertretung voraussetzt. Bevor die Leviten ihren Dienst antreten dürfen, werden sie als Ganzes 
gereinigt, gesalbt und vor der Versammlung als lebendiges Opfer dargestellt. Sie sind nicht aus sich 
selbst zu Dienern berufen, sondern werden durch göttliche Auswahl, rituelle Reinigung und Fürbitte 
dazu eingesetzt. Ihr Dienst ist stellvertretend – sie nehmen den Platz der Erstgeborenen Israels ein und 

Seite  von 40 93



gehören so in besonderer Weise dem HERRN. Die symbolische Darbringung durch das Volk macht 
deutlich, dass ihr Dienst dem ganzen Volk zugutekommt. Nur durch gereinigte Werkzeuge kann Gottes 
heiliges Werk getan werden. Diese Berufung ist mit Verantwortung, Reinheit und Gehorsam 
verbunden. (4. Mose 8,5-19; 2. Mose 13,2; Römer 12,1) 

Der Dienst der Leviten beginnt und endet in festgesetzten Grenzen – Gott bestimmt Anfang, 
Aufgabe und Ende. Die Leviten beginnen ihren Dienst im Alter von 25 Jahren und beenden ihn mit 
50 Jahren – ein Zeichen göttlicher Ordnung und Fürsorge. Es gibt kein Eigenmächtiges Kommen oder 
Gehen im Dienst des HERRN, sondern eine göttlich bestimmte Zeitspanne, in der Treue und Hingabe 
gefragt sind. Auch nach dem aktiven Dienst bleibt die Zugehörigkeit bestehen, doch die Verantwortung 
wechselt. Die Begrenzung schützt vor Überforderung, bewahrt aber auch die Ehre und Klarheit des 
Dienstes. Gottes Ordnung ist nicht willkürlich, sondern weise – sowohl im Anfang als auch im Ende. 
Jeder Abschnitt im Leben hat seinen Platz in Gottes Plan. (4. Mose 8,23-26; Prediger 3,1; 2. Timotheus 
4,7) 

3.3. Feier des Passahs und Regelungen zur Nachfeier (9,1-14) 
Die Passahfeier verankert die Erinnerung an Gottes Erlösung als zentrale Glaubenstradition. 
Ein Jahr nach dem Auszug aus Ägypten befiehlt der HERR, dass Israel das Passah in der Wüste feiert 
– als bleibendes Gedächtnis an die Befreiung durch das Blut des Lammes. Diese Wiederholung 
unterstreicht, dass Erlösung nicht vergessen oder vernachlässigt werden darf. Gottes 
heilsgeschichtliches Handeln wird nicht im Rückblick analysiert, sondern durch gelebte Erinnerung 
bewahrt. Das Passah erinnert an Gottes Macht, Treue und die Notwendigkeit des Blutes als Schutz vor 
Gericht. Es ist ein Fest der Absonderung und der Zugehörigkeit. Die Ordnung der Feier betont, dass 
Gottes Volk seine Geschichte mit ihm bewusst lebt und feiert. (4. Mose 9,1-5; 2. Mose 12,14; 1. 
Korinther 5,7) 

Gott macht durch die Nachfeier deutlich, dass niemand vom Segen des Passahs ausgeschlossen 
werden muss. Als einige Israeliten durch kultische Unreinheit verhindert sind, am Passah 
teilzunehmen, zeigt Gott seine Gnade: Er ordnet eine reguläre Nachfeier an. Diese Nachfeier erlaubt es 
auch denen, die sich nicht in idealem Zustand befinden, am Segensstrom der Erlösung teilzuhaben. 
Das zeigt Gottes Bereitschaft, Zugang zu gewähren, ohne seine Heiligkeit aufzugeben. Der HERR 
achtet auf Gerechtigkeit, aber auch auf Barmherzigkeit. Die Möglichkeit zur Nachfeier ist ein starkes 
Bild für Gottes gnädige Fürsorge und dafür, dass niemand dauerhaft vom Heil ausgeschlossen sein 
muss. (4. Mose 9,6-12; Psalm 145,8-9; Lukas 14,21-23) 

Seite  von 41 93



Teilnahme am Passah setzt Bundeszugehörigkeit voraus – Gottes Gnade ist kein allgemeines 
Ritual. Die Regelung, dass auch Fremde am Passah teilnehmen dürfen, sofern sie sich dem Gesetz des 
Passahs unterordnen, zeigt den inklusiven, aber zugleich heiligen Charakter des Bundes. Gottes 
Erlösung steht nicht unter nationalem Vorbehalt, aber sie fordert persönliche Unterordnung unter seine 
Ordnung. Der Fremde, der den Gott Israels ehren will, darf teilnehmen – aber nicht zu seinen 
Bedingungen, sondern zu Gottes Bedingungen. Das Passah bleibt ein Zeichen des Bundes, nicht ein 
kulturelles Ereignis. Wer dazugehören will, muss sich beugen und bereit sein, nach Gottes Ordnung zu 
leben. (4. Mose 9,13-14; 2. Mose 12,48-49; Johannes 14,21) 

3.4. Wolkenführung und Aufbruchsordnung des Volkes 
(9,15-10,36) 

Gottes Gegenwart wird sichtbar durch die Wolke – er führt, bewahrt und bleibt bei seinem Volk. 
Die Wolke, die über dem Heiligtum erscheint, ist mehr als ein natürliches Phänomen – sie ist das 
Zeichen der unmittelbaren Gegenwart Gottes. Bei Tag in Form einer Wolke, bei Nacht als Feuerschein, 
macht sie Gottes Nähe erfahrbar. Sie dient nicht nur zur Orientierung, sondern ist Ausdruck göttlicher 
Fürsorge und Leitung. Das Volk zieht nur weiter, wenn die Wolke sich erhebt – es gibt kein 
eigenmächtiges Vorangehen. Gottes Gegenwart bestimmt das Tempo und den Weg. Die Wolke ist ein 
sichtbares Zeichen: Der Gott der Erlösung ist auch der Gott der täglichen Begleitung. (4. Mose 
9,15-23; 2. Mose 13,21-22; Nehemia 9,19) 

Gehorsam zeigt sich im Warten und Aufbrechen – nicht die eigene Planung, sondern Gottes 
Führung zählt. Das Volk richtet sich nicht nach Zeitplänen oder logistischen Vorteilen, sondern 
ausschließlich nach dem Aufbruch der Wolke. Dies erfordert Geduld, Vertrauen und ein Herz, das 
bereit ist, Gottes Takt zu folgen. Mal verweilt die Wolke nur einen Tag, mal viele Monate – das Volk 
hat keine Kontrolle. Diese Abhängigkeit formt einen Glauben, der nicht auf Kontrolle, sondern auf 
Vertrauen basiert. Gottes Führung geschieht nicht auf Zuruf, sondern in seiner Souveränität. Der 
Gehorsam des Volkes zeigt sich darin, dass es weder voreilt noch zurückbleibt. (4. Mose 9,19-22; 
Psalm 25,5; Sprüche 3,5-6) 

Die silbernen Trompeten strukturieren den gemeinsamen Aufbruch – Gottes Ordnung ist hörbar 
und verbindlich. Zur Koordination des riesigen Lagers gibt Gott die Anweisung, zwei silberne 
Trompeten anzufertigen, mit denen unterschiedliche Signale gegeben werden sollen. Der Klang ruft 
zur Versammlung, zum Aufbruch oder auch zum Kampf. Gott spricht nicht nur durch Zeichen wie die 

Seite  von 42 93



Wolke, sondern auch durch klare akustische Führung. Die Trompeten zeigen, dass Gottes Ordnung 
inmitten seines Volkes keine Verwirrung duldet. Sie schaffen Struktur, Synchronisation und Klarheit. 
Inmitten der Bewegung bleibt der Gehorsam gegenüber Gottes Stimme zentral. (4. Mose 10,1-10; 1. 
Korinther 14,8; Amos 3,6-7) 

Mose sucht menschliche Unterstützung, doch das Vertrauen bleibt bei Gottes Führung. Mose lädt 
seinen Schwager Hobab ein, mit Israel zu ziehen und als ortskundiger Begleiter Hilfe zu leisten. Dabei 
wird deutlich, dass menschliche Weisheit geschätzt wird – doch die Hauptverantwortung für Führung 
liegt bei Gott. Mose betont, dass der HERR selbst dem Volk den Weg zeigen wird. Die Kombination 
aus göttlicher Leitung und menschlicher Mitwirkung zeigt ein ausgewogenes Bild geistlicher Führung. 
Hobab soll mitziehen, aber nicht die Richtung bestimmen. Das Vertrauen ruht nicht auf Erfahrung, 
sondern auf der Zusage Gottes. (4. Mose 10,29-32; Psalm 32,8; Sprüche 16,9) 

Seite  von 43 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 7,1-10,36) 

Zusammenfassung:  

Nach der Aufrichtung der Stiftshütte bringen die Fürsten der zwölf Stämme reihum ihre Gaben dar. 
Jeder Fürst bringt dieselben Opfergaben, dennoch wird jede Gabe einzeln aufgeführt – ein Zeichen der 
individuellen Würdigung vor Gott. Danach folgen Anweisungen zur Verwendung der Gaben: Wagen 
und Rinder werden den Leviten zur Unterstützung ihrer Dienste übergeben, wobei die Kehatiter keine 
Transportmittel erhalten, da sie die heiligsten Gegenstände tragen müssen. Mose betritt das Zelt der 
Begegnung und hört die Stimme Gottes über dem Gnadenthron – ein Zeichen intimer Gemeinschaft. In 
Kapitel 8 wird die Einrichtung der Leuchter geregelt und die Leviten werden durch Reinigung und 
Handauflegung für ihren Dienst ausgesondert. Ihre Lebenszeit wird dem Dienst am Heiligtum 
gewidmet. In Kapitel 9 feiert Israel das erste Passah in der Wüste – mit einer Ausnahmeregelung für 
Unreine, damit niemand ausgeschlossen bleibt. Die Wolke Gottes über dem Heiligtum gibt Zeichen für 
den Aufbruch oder das Bleiben. In Kapitel 10 werden silberne Trompeten eingeführt, um 
Lagerbewegungen und Versammlungen zu ordnen. Schließlich bricht Israel nach langer Vorbereitung 
vom Sinai auf – begleitet von der Wolke Gottes und mit Mose’s Bitte um göttliche Führung. 

Anwendungen:  

Gott nimmt jeden Beitrag ernst, selbst wenn er äußerlich gleich aussieht. Die zwölf identischen 
Opfergaben der Fürsten werden einzeln genannt. Bei Gott zählt nicht nur das Was, sondern auch das 
Wer und das Warum. Treue in der Hingabe hat bei Gott bleibenden Wert – unabhängig von 
Sichtbarkeit. 

Gottes Führung verbindet sichtbare Zeichen mit klarer Ordnung. Die Wolke und die Trompeten 
stehen für göttliche Leitung und menschliche Verantwortung. Wer sich führen lassen will, achtet auf 
Gottes Timing – nicht nur auf eigene Planung. Geistliches Leben folgt dem Rhythmus Gottes. 

Gott lädt zur Gemeinschaft ein – auch in der Wüste. Das Passah wird in der Wüste gefeiert, mitten 
in Unvollkommenheit und Zwischenzeit. Gottes Nähe ist nicht an idealisierte Umstände gebunden. 
Wer seine Gegenwart sucht, darf auch im Übergang erfahren: Gott geht mit. 

Seite  von 44 93



Teil 2: Ungehorsam und Umwege in der Wüste (4. Mose 11-21) 

4. Murren, Gericht und Versorgung - Gottes Treue trotz 
Untreue (11,1-12,16) 

4.1. Murren des Volkes und das Feuer Gottes (11,1-3) 
Unzufriedenheit gegenüber Gottes Wegen bringt Gericht und offenbart das Herz. Das Murren 
des Volkes geschieht nicht aus konkretem Mangel, sondern aus Undank und Ungeduld. Die Klage ist 
diffus – sie richtet sich gegen die allgemeine Situation, nicht gegen ein konkretes Fehlverhalten. Doch 
Gott nimmt diese Haltung ernst, denn sie offenbart eine innere Ablehnung seiner Führung. Das Volk 
beschwert sich über Umstände, die Gott bewusst zugelassen hat. Damit stellen sie seine Weisheit 
infrage und demonstrieren ein Herz, das nicht im Glauben ruht. Das göttliche Gericht in Form des 
verzehrenden Feuers zeigt, dass Murren keine Nebensache ist. Wer Gottes Wege ablehnt, lehnt Gott 
selbst ab. (4. Mose 11,1-3; Psalm 78,17-22; 1. Korinther 10,10) 

Gott erhört das Rufen seiner Diener, auch wenn sein Gericht gerecht ist. Als Mose für das Volk 
eintritt, stillt der HERR das Feuer – ein Akt der Gnade trotz gerechtfertigtem Zorn. Mose handelt als 
Mittler, nicht aus Sympathie mit dem Murren, sondern aus Verantwortung und Fürbitte. Gott zeigt hier, 
dass sein Erbarmen größer ist als der berechtigte Zorn. Die Reaktion auf Moses Fürbitte offenbart das 
Zusammenspiel von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Gott bleibt heilig, aber er ist auch bereit, sich 
über das Gebet seines Knechtes zu erbarmen. Das Volk erlebt erneut, dass es ohne einen Mittler 
verloren wäre. (4. Mose 11,2-3; Psalm 106,23; Hebräer 7,25) 

4.2. Fleischeslust, Gericht und Gottes Fürsorge (11,4-35) 
Die Gier nach Fleisch offenbart das Verlangen nach der alten Welt und die Undankbarkeit für 
Gottes Versorgung. Das Volk ist nicht dankbar für das Manna, sondern beginnt mit nostalgischer 
Verklärung der ägyptischen Knechtschaft. Die „Fleischeslust“ ist Ausdruck eines Herzens, das sich 
nicht nach Gott sehnt, sondern nach Selbstbestimmung und Genuss. Gottes tägliche Versorgung wird 
geringgeschätzt, weil sie nicht dem eigenen Geschmack entspricht. Die Klage ist nicht Hunger, 
sondern Rebellion in Form von Unzufriedenheit. Wer Gottes Gaben missachtet, stellt letztlich auch 

Seite  von 45 93



seinen Charakter infrage. Die Rückbesinnung auf Ägypten ist ein geistlicher Rückfall – eine Abkehr 
vom Weg der Freiheit. (4. Mose 11,4-9; Psalm 78,29-31; Philipper 3,18-19) 

Leiter können an ihrer Aufgabe verzweifeln, doch Gott bleibt ihre Quelle für Kraft und 
Weisheit. Mose ist überfordert, enttäuscht und fühlt sich allein gelassen mit der Last des Volkes. Seine 
Klage ist ehrlich und tief: Er empfindet seine Berufung als zu schwer. Statt Tadel begegnet Gott ihm 
mit Hilfe – nicht durch Wegnahme der Verantwortung, sondern durch Entlastung. Siebzig Älteste 
werden eingesetzt, um ihn zu unterstützen, und der Geist Gottes befähigt sie. Die geistliche Leitung 
wird aufgeteilt, aber bleibt durch Gottes Geist einheitlich. Diese Szene zeigt, dass Gott auch in der 
Schwäche seiner Diener Fürsorge zeigt. (4. Mose 11,10-17; Jesaja 40,29; 2. Korinther 12,9) 

Gottes Geist wirkt, wo er will – und seine Gaben sind nicht durch menschliche Erwartungen 
begrenzt. Zwei Männer, Eldad und Medad, weissagen außerhalb des Lagers, obwohl sie nicht mit den 
anderen Ältesten zur Versammlung gekommen sind. Josua will sie daran hindern, doch Mose erkennt, 
dass das Wirken des Geistes nicht an äußere Formen gebunden ist. Der Wunsch, dass das ganze Volk 
weissagen möge, offenbart Moses demütiges Verständnis geistlicher Autorität. Es geht nicht um 
Kontrolle, sondern um die Verherrlichung Gottes. Geistliches Wirken ist souverän – nicht verfügbar, 
aber offen für alle, die Gott gebrauchen will. (4. Mose 11,24-30; Joel 3,1; Apostelgeschichte 2,17-18) 

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator der MacArthur-Bibelkommentare, 
erklärt zu den „Ältesten“ in 4. Mose 11, dass das hebräische Wort für „Ältester“ wörtlich „der 
Gealterte“ oder „der Reife“ bedeutet. Im Alten Testament kann es sowohl eine betagte Person 
als auch eine reife, verantwortungsvolle Autorität innerhalb der Gemeinschaft Israels 
bezeichnen. Älteste fungierten als Richter (2. Mose 18,12), Ratgeber (Hesekiel 7,26) und 
leitende Amtsträger (5. Mose 19,12; Ruth 4,2). Ihre Aufgabe war von großem Ansehen geprägt 
(Sprüche 31,23; Jesaja 9,15). Nach der hebräischen Tradition musste ein Ältester mindestens 
fünfzig Jahre alt sein und sich durch Gottesfurcht, Wahrhaftigkeit und Uneigennützigkeit 
auszeichnen (MacArthur, 2005, S. Num 12,1). 

Gott stillt selbst rebellische Wünsche, aber das Ergebnis ist Gericht, nicht Segen. Als Zeichen 
seines Zorns gibt Gott dem Volk das ersehnte Fleisch – nicht als Gabe der Liebe, sondern als Antwort 
auf ihr begehrliches Verlangen. Die Wachteln kommen in großer Menge, doch noch während sie 
gegessen werden, bricht das Gericht los. Gottes Gaben sind nie unabhängig von seinem Charakter: 
Was im Unglauben verlangt wird, kann nicht zum Segen führen. Die Fleischeslust endet in Tod – ein 

Seite  von 46 93



Zeugnis für die Folgen geistlicher Verblendung. Das Lager wird in Kibrot-Hattaawa umbenannt: 
„Gräber der Gier“. (4. Mose 11,31-35; Psalm 106,14-15; Jakobus 1,14-15) 

4.3. Neid und Auflehnung gegen Mose - Miriam wird bestraft 
(12,1-16) 

Neid unter geistlichen Leitern führt zu Auflehnung gegen Gottes Berufung. Miriam und Aaron 
stellen Moses Stellung infrage und verstecken ihren Neid hinter einem scheinbar theologischen 
Argument über seine Ehe mit einer kuschitischen Frau. Doch der wahre Grund ist Eifersucht auf 
Moses einzigartiges Verhältnis zu Gott. Die Klage über seinen Ehestand dient nur als Vorwand für 
einen tieferliegenden Widerstand gegen seine geistliche Autorität. Dieses Verhalten zeigt, dass 
geistlicher Dienst nicht vor menschlichem Ehrgeiz schützt. Wenn Berufung nicht anerkannt wird, 
entsteht Spaltung im Volk Gottes. Doch Gott selbst verteidigt seinen Diener – nicht Mose kämpft für 
sich, sondern der HERR greift ein. (4. Mose 12,1-2; Jakobus 3,14-16; 1. Timotheus 5,19) 

Gottes Erwählung ist souverän, und seine Offenbarung unterscheidet sich nach seinem Willen. 
Gott macht unmissverständlich klar, dass Mose eine einzigartige Stellung einnimmt. Während er zu 
Propheten durch Träume und Visionen spricht, redet er mit Mose von Angesicht zu Angesicht – in aller 
Klarheit und Treue. Diese direkte Kommunikation ist Ausdruck von Vertrauen und Erwählung. Mose 
ist nicht besser als andere, aber er wurde von Gott für eine besondere Aufgabe eingesetzt. Die göttliche 
Berufung ist keine Frage menschlicher Fähigkeiten, sondern ein Ausdruck souveräner Gnade. Die 
Missachtung dieser Berufung ist Missachtung Gottes selbst. (4. Mose 12,6-8; 2. Mose 33,11; Hebräer 
3,1-5) 

Gottes Heiligkeit duldet keine innergemeindliche Rebellion – Gericht und Gnade begegnen sich 
im Lager. Miriam wird mit Aussatz geschlagen – ein sichtbares Zeichen für ihre Schuld. Aaron 
erkennt die Schwere der Sünde und bittet Mose um Fürbitte. Mose betet, und Gott erhört ihn, aber 
Miriam muss sieben Tage außerhalb des Lagers verweilen. Die Ausgrenzung symbolisiert, dass Sünde 
nicht folgenlos bleibt, selbst wenn Vergebung gewährt wird. Gottes Gnade hebt die Konsequenz der 
Sünde nicht einfach auf. Das Lager wartet auf Miriams Rückkehr – ein Zeichen dafür, dass 
Gemeinschaft wiederhergestellt werden kann, aber Zeit und Demut erfordert. (4. Mose 12,9-16; 
Galater 6,1; Psalm 99,6-8) 

Seite  von 47 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 11,1-12,16) 

Zusammenfassung:  

Nach dem Aufbruch vom Sinai beginnt das Volk Israel zu murren – zunächst über allgemeine 
Beschwerden, später über das Fehlen von Fleisch. Gottes Zorn entbrennt über das Undankbare, und 
Feuer bricht am Rande des Lagers aus. Mose, überfordert von der Last des Volkes, klagt vor Gott, 
woraufhin Gott ihm siebzig Älteste zur Seite stellt, die mit seinem Geist ausgestattet werden. Diese 
geistliche Teilhabe an Mose’s Berufung dient der Entlastung und der Stärkung der Führungsstruktur. 
Auf das Verlangen nach Fleisch sendet Gott Wachteln – im Übermaß. Doch noch während sie essen, 
bricht ein Gericht über die Gier aus, und viele sterben. Im nächsten Kapitel erheben sich Mirjam und 
Aaron gegen Mose, indem sie seine äthiopische Frau als Vorwand für einen tiefer liegenden Neid auf 
seine geistliche Autorität benutzen. Gott greift unmittelbar ein, ruft die drei zum Zelt der Begegnung 
und bestätigt Mose als seinen einzigartigen Diener, mit dem er von Angesicht zu Angesicht redet. Als 
Zeichen des Gerichts wird Mirjam mit Aussatz geschlagen, aber nach Mose’ Fürbitte wird sie nach 
sieben Tagen wiederhergestellt. Der Zug des Volkes verzögert sich wegen ihres Ausschlusses. 

Anwendungen:  

Murren gegen Gottes Führung führt in geistliche und geistliche Erschöpfung. Das Volk sehnt sich 
nach dem alten Leben zurück und verachtet Gottes Versorgung. Undank öffnet die Tür zu 
Unzufriedenheit und Ungehorsam. Geistliche Reife zeigt sich nicht im Wunsch nach „mehr“, sondern 
im Vertrauen auf Gottes tägliches Maß. 

Gott sieht geistliche Last – und teilt Verantwortung weise auf. Mose konnte die Last allein nicht 
tragen, doch Gott stattet andere mit seinem Geist aus, um die Last zu teilen. Geistliche Verantwortung 
ist kein Einzelkampf. Berufung bedeutet auch, Hilfe anzunehmen, wenn Gott sie sendet. 

Geistliche Autorität wird nicht ergriffen, sondern von Gott verliehen. Mirjam und Aaron fordern 
Mose heraus, doch Gott selbst stellt Mose als seinen Diener heraus. Wahre geistliche Leiterschaft 
entsteht aus Nähe zu Gott, nicht aus menschlichem Anspruch. Ehrfurcht vor Gottes Berufung schützt 
vor geistlichem Hochmut. 

Seite  von 48 93



5. Der verhängnisvolle Unglaube an der Grenze Kanaans 
(13,1-14,45) 

5.1. Die Kundschafter - ängstliche Mehrheit vs. glaubensvoller Rest 
(13,1-33) 

Gottes Verheißung ist sicher – doch menschliche Furcht kann sie verdunkeln. Die Kundschafter 
wurden ausgesandt, um das Land zu erkunden, das Gott bereits zugesichert hatte. Dennoch kehren 
zehn von ihnen mit einem Bericht zurück, der von Angst und Unglauben geprägt ist. Die Bedrohung 
durch die Völker im Land überlagert in ihren Augen die Zusage Gottes. Ihre Wahrnehmung ist nicht 
objektiv, sondern verzerrt durch Furcht. Die Verheißung wird aus dem Blick verloren, weil die äußeren 
Umstände dominieren. Wer nur auf das Sichtbare schaut, verliert das Vertrauen in Gottes Wort. Doch 
Gottes Zusagen hängen nicht von menschlicher Einschätzung ab. (4. Mose 13,1-29; 2. Korinther 5,7; 
Hebräer 3,16-19) 

Ungehorsam beginnt oft mit einem realistischen, aber glaubenslosen Blick auf die Situation. Die 
zehn Kundschafter berichten zutreffend von der Stärke der Bewohner und der Befestigungen im Land. 
Doch ihre Interpretation ist geprägt von Mutlosigkeit. Der Bericht wird zu einem Aufruf zur 
Kapitulation, nicht zum Glauben. Realität ohne Vertrauen führt zu Resignation. Der Unglaube tarnt 
sich als Klugheit, doch in Wahrheit ist er ein Angriff auf Gottes Treue. Statt Gottes Macht zu betonen, 
wird das Volk entmutigt. Der objektive Bericht wird zur geistlichen Anklage gegen Gott selbst. (4. 
Mose 13,28-33; Psalm 78,40-42; Hebräer 4,1-2) 

Glaube erkennt dieselbe Realität – aber aus Gottes Perspektive. Kaleb und Josua widersprechen 
der Mehrheitsmeinung nicht in den Fakten, sondern in der Deutung. Sie sehen dieselben Städte, 
dieselben Feinde – doch sie bewerten sie im Licht der göttlichen Verheißung. Der Glaube verändert 
nicht die Situation, sondern die Haltung gegenüber der Situation. Kaleb ruft das Volk auf, mutig 
weiterzugehen, weil Gott mit ihnen ist. Glaube vertraut auf Gottes Stärke – nicht auf eigene 
Überlegenheit. Auch heute trennt sich Glaube von Unglaube nicht an den äußeren Fakten, sondern an 
der Frage: Wer ist größer – Gott oder das Hindernis? (4. Mose 13,30; Psalm 27,1-3; Römer 4,20-21) 

Der Blick zurück nach Ägypten offenbart die Wurzel des Unglaubens – das Herz ist nicht 
erneuert. Der Bericht der Kundschafter endet mit einer Perspektive, die den Rückweg nach Ägypten 
attraktiver erscheinen lässt als das Vertrauen auf Gottes Führung. In ihren Augen sind sie wie 

Seite  von 49 93



Heuschrecken im Vergleich zu den Einwohnern Kanaans. Diese Selbstwahrnehmung zeigt, dass das 
Volk sich nie vollständig mit ihrer neuen Identität als Gottes Volk versöhnt hat. Die Vergangenheit 
wirkt mächtiger als die Verheißung. Unglaube zeigt sich nicht nur im Zweifel, sondern auch im 
Wunsch, zum Alten zurückzukehren. (4. Mose 13,33; Apostelgeschichte 7,39; Hebräer 10,38-39) 

5.2. Rebellion gegen Gottes Verheißung - Gericht über die 
Generation (14,1-45) 

Verzweiflung ohne Glauben führt zu Auflehnung gegen Gottes Plan. Das Volk reagiert auf den 
Bericht der Kundschafter mit Panik, Weinen und offenen Vorwürfen gegen Mose und Aaron. Die 
Angst vor der Zukunft führt zu einem Rückblick in die Vergangenheit – Ägypten erscheint plötzlich als 
bessere Alternative. In ihrer Verzweiflung lehnen sie Gottes Plan ab und wollen sich einen neuen 
Anführer wählen, um zurückzugehen. Die Krise wird zur Glaubensprüfung, doch das Volk besteht sie 
nicht. Unglaube zeigt sich nicht nur in Worten, sondern auch in der Ablehnung göttlicher Führung. Der 
Wunsch, den Weg umzukehren, ist nicht harmlos, sondern Auflehnung gegen den Willen Gottes. (4. 
Mose 14,1-4; Nehemia 9,17; Psalm 106,24-27) 

Gottes Herrlichkeit wird sichtbar, wenn seine Diener trotz Ablehnung für das Volk einstehen. Als 
das Volk Mose und Aaron steinigen will, erscheint die Herrlichkeit des HERRN in der Stiftshütte – 
eine sichtbare Bestätigung göttlicher Autorität. Mose tritt erneut in die Fürbitte ein, obwohl das Volk 
ihn ablehnt. Diese Fürbitte geschieht nicht aus Schwäche, sondern aus geistlicher Verantwortung. Er 
appelliert an Gottes Charakter – an seine Geduld, Gnade und Vergebung. Mose erkennt, dass Gottes 
Ehre an seinem Umgang mit Israel hängt. Geistliche Leiter stehen im Riss – auch dann, wenn sie 
persönlich angegriffen werden. (4. Mose 14,5-19; Psalm 106,23; Hesekiel 22,30) 

Gott vergibt – doch er handelt auch gerecht und lässt Sünde nicht folgenlos. Der HERR antwortet 
auf Moses Fürbitte mit Vergebung, aber die Generation, die ihn trotz aller Zeichen verachtet hat, wird 
das verheißene Land nicht betreten. Gottes Vergebung bedeutet nicht, dass alle Konsequenzen 
aufgehoben werden. Die 40 Jahre der Wüstenwanderung sind eine direkte Folge ihres Unglaubens. 
Nur Kaleb und Josua werden als Ausnahmen genannt – sie hatten einen „anderen Geist“ und blieben 
Gott treu. Das Gericht ist zugleich ein Neuanfang: Die nächste Generation soll in das Land eingehen. 
(4. Mose 14,20-38; Hebräer 3,17-19; Galater 6,7) 

Trotz göttlichem Gericht versucht das Volk in eigener Kraft zurückzugewinnen, was es verloren 
hat. Nachdem das Urteil gesprochen ist, handelt das Volk eigenmächtig. Sie wollen doch noch in das 

Seite  von 50 93



Land ziehen – ohne Gottes Zusage und ohne seine Gegenwart. Mose warnt vor dieser selbstgewählten 
Aktion, doch sie ziehen trotzdem los und werden besiegt. Der Versuch, mit eigenem Willen Gottes 
Willen nachträglich umzusetzen, führt ins Verderben. Gehorsam ist nicht nur eine Frage der Handlung, 
sondern auch des Zeitpunkts. Wer Gottes Wort ignoriert und dann verspätet handelt, bleibt im 
Ungehorsam. (4. Mose 14,39-45; 1. Samuel 15,22-23; Johannes 15,5) 

Gottes Verheißung bleibt bestehen – doch das Zeitfenster für Gehorsam kann sich schließen. Der 
Ungehorsam Israels verzögert nicht nur die Erfüllung der Verheißung, sondern verschiebt sie auf die 
nächste Generation. Gottes Plan wird nicht verhindert, aber wer sich gegen ihn stellt, wird daran 
keinen Anteil haben. Die Gnade Gottes zeigt sich in der Fortsetzung seiner Absicht, die Gerechtigkeit 
Gottes in der Ausgrenzung der Untreuen. Das Zeitfenster für Glaubensgehorsam ist nicht unbegrenzt. 
Wo Berufung missachtet wird, kann der Platz im Plan Gottes verloren gehen. Dennoch bleibt Gottes 
Bund bestehen – getragen von seiner Treue, nicht vom menschlichen Erfolg. (4. Mose 14,30-35; Psalm 
95,8-11; 2. Timotheus 2,13) 

Seite  von 51 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 13,1-14,45) 

Zusammenfassung:  

Gott beauftragt Mose, zwölf Kundschafter aus jedem Stamm Israels auszuwählen, um das verheißene 
Land auszukundschaften. Nach vierzig Tagen kehren sie zurück und berichten von der Fruchtbarkeit 
des Landes, aber auch von dessen mächtigen Bewohnern. Zehn der zwölf Kundschafter verbreiten 
Angst und Zweifel unter dem Volk, indem sie das Land als uneinnehmbar darstellen. Nur Kaleb und 
Josua vertrauen auf Gottes Macht zur Einnahme des Landes. Das Volk reagiert mit Aufruhr, Klage und 
dem Wunsch, nach Ägypten zurückzukehren. Sie lehnen Gottes Plan offen ab und drohen, Mose und 
Aaron zu steinigen. In dieser entscheidenden Situation greift Gott ein. Trotz Mose’ Fürbitte erklärt 
Gott, dass diese Generation das Land nicht betreten wird. Stattdessen sollen sie vierzig Jahre in der 
Wüste wandern – entsprechend den vierzig Tagen der Erkundung. Kaleb und Josua werden als Einzige 
aus dieser Generation das verheißene Land sehen. Ein anschließender Versuch des Volkes, das Land 
eigenmächtig einzunehmen, scheitert, da Gottes Gegenwart sie nicht begleitet. Die Erzählung zeigt die 
verheerenden Folgen von Unglauben, Trotz und mangelndem Vertrauen auf Gottes Zusagen. 

Anwendungen:  

Unglaube nimmt Gottes Verheißungen nicht ernst – mit weitreichenden Folgen. Die Kundschafter 
sahen dieselben Tatsachen, aber ihre Bewertung trennte Vertrauen von Angst. Gottes Zusagen verlieren 
nicht an Gültigkeit durch äußere Umstände. Wer Gottes Wort anzweifelt, verliert die Orientierung. 

Gott ehrt das Vertrauen weniger – nicht die Mehrheit entscheidet über Wahrheit. Nur zwei von 
zwölf hielten an Gottes Macht fest. Kaleb und Josua sahen dieselbe Realität, aber durch das Fenster 
des Glaubens. Geistliche Klarheit entsteht nicht durch Masse, sondern durch Treue zum Wort Gottes. 

Eigenmächtiger Eifer ersetzt nicht den Gehorsam gegenüber Gottes Führung. Der Versuch, nach 
dem Urteil Gottes das Land aus eigener Kraft einzunehmen, endete in Niederlage. Geistliches Handeln 
ohne Gottes Gegenwart ist zum Scheitern verurteilt. Echtes Vertrauen zeigt sich im Gehorsam – nicht 
im Aktionismus. 

Seite  von 52 93



6. Weitere Ordnungen, Auflehnung und Strafgerichte 
(15,1-17,13) 

6.1. Opferregelungen und Warnung vor Auflehnung (15,1-41) 
Gottes Gebote gelten auch in der Wüste – das Leben des Glaubens bleibt geordnet. Nach dem 
Urteil über die Generation in Kapitel 14 gibt Gott neue Anweisungen zu den Opfern. Die Zukunft des 
Volkes ist trotz des Gerichtes nicht ausgelöscht, denn die Gebote richten sich ausdrücklich an das 
künftige Leben im Land. Damit wird deutlich: Gottes Ziel bleibt bestehen. Auch unter Gericht bleibt 
das Volk unter göttlicher Ordnung. Der Opferdienst wird nicht als Ausdruck von Schuld, sondern als 
Form der Gemeinschaft mit Gott verstanden. Glaube zeigt sich im Gehorsam gegenüber dem 
offenbarten Willen Gottes – auch wenn äußere Umstände dagegen sprechen. (4. Mose 15,1-16; Psalm 
119,105; Hebräer 10,1) 

Gott unterscheidet zwischen unbeabsichtigter Verfehlung und vorsätzlicher Rebellion. Das 
Gesetz macht deutlich, dass nicht jede Sünde gleich zu bewerten ist. Für unbewusste Sünden gibt es 
Sühne, aber wer mutwillig gegen Gott handelt, verachtet sein Wort. Der Unterschied liegt nicht nur in 
der Tat, sondern in der inneren Haltung. Wer mit erhobener Hand sündigt, stellt sich bewusst gegen 
den HERRN. Diese Rebellion ist nicht nur Gesetzesbruch, sondern Gotteslästerung. Gnade steht nicht 
für Gleichgültigkeit, sondern wird nur im Rahmen von Ehrfurcht und Umkehr wirksam. (4. Mose 
15,27-31; Hebräer 10,26-27; Psalm 19,13-14) 

Das Gericht über den Holzsammler veranschaulicht den Ernst von Gehorsam. Ein Mann wird 
beim Holzsammeln am Sabbat ertappt und muss nach göttlichem Urteil sterben. Dieses Ereignis zeigt, 
dass Gottes Gebote nicht relativiert werden dürfen – selbst scheinbar kleine Verstöße können Ausdruck 
eines tiefen Herzensproblems sein. Der Sabbat war ein Bundeszeichen, und seine Missachtung 
bedeutete symbolisch die Ablehnung der Bundesgemeinschaft. Das Urteil mag hart erscheinen, ist aber 
ein Zeichen dafür, wie ernst Gott seinen Bund nimmt. Gnade und Heiligkeit schließen sich nicht aus, 
sondern gehören untrennbar zusammen. (4. Mose 15,32-36; Jesaja 66,2; 1. Korinther 10,11) 

Die Quasten an den Gewändern erinnern das Volk an Gottes Gebote und die Berufung zur 
Heiligkeit. Am Ende des Kapitels ordnet Gott die Quasten mit blauer Schnur an den Gewändern an – 
ein sichtbares Zeichen zur Erinnerung an alle Gebote. Sie sollen das Herz des Volkes auf Gottes Willen 
ausrichten. Das Zeichen dient nicht nur der äußeren Ordnung, sondern der inneren Ausrichtung. Wer 

Seite  von 53 93



auf Gottes Wort sieht, bleibt vor den eigenen Augen und Begierden bewahrt. Das Volk ist dazu 
berufen, ein heiliges Volk zu sein, abgesondert für den HERRN. Äußere Zeichen sollen dabei helfen, 
die innere Treue zu bewahren. (4. Mose 15,37-41; 5. Mose 6,6-9; Kolosser 3,16-17) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu 4. Mose 15,37–41, dass die 
Zizit (tzitziyot), also die Quasten an den Ecken des Gewandes, sichtbar getragen werden, um 
an eine doppelte Erinnerung zu mahnen. Rabbi Jaʿakov Milgrom erklärt, dass diese Quasten 
sowohl Gott als auch Israel etwas in Erinnerung rufen sollen: Sie erinnern Gott an sein Volk 
Israel und Israel an Gottes Gebote und die Verpflichtung, sie zu halten. So werden die tzitziyot 
zu einem sichtbaren Zeichen des Bundes und einer ständigen Mahnung zur Treue gegenüber 
dem göttlichen Gesetz (Rubin, 2016, S. 193). 

6.2. Korachs Rebellion - das Gericht über die Aufrührer (16,1-50) 
Geistliche Autorität wird von Gott gegeben – nicht durch menschliche Selbstermächtigung. 
Korach, Datan, Abiram und 250 Fürsten lehnen sich gegen Mose und Aaron auf und fordern 
Gleichstellung im priesterlichen Dienst. Ihre Anklage klingt nach Gleichheit, verbirgt aber Stolz und 
Machtstreben. Korach begehrt eine Stellung, die ihm nicht von Gott zugewiesen wurde. Der Aufruhr 
richtet sich letztlich nicht gegen Mose, sondern gegen Gottes Ordnungen. Die geistliche Leitung ist 
keine Frage von Popularität, sondern von göttlicher Berufung. Wer diese Berufung missachtet, stellt 
sich gegen den, der sie erteilt hat. (4. Mose 16,1-11; Hebräer 5,4; Judas 1,11) 

Echte geistliche Leiter beugen sich vor Gott – sie kämpfen nicht für ihre Position. Als Mose vom 
Aufstand hört, fällt er auf sein Angesicht und sucht Gottes Antwort. Er verteidigt sich nicht selbst, 
sondern überlässt das Urteil dem HERRN. Sein Verhalten zeigt, dass echte geistliche Autorität demütig 
ist und nicht auf Selbstbehauptung beruht. Mose reagiert nicht mit Gewalt oder Gegenangriff, sondern 
mit Gebet und Prüfung. Geistliche Leiter müssen nicht ihre Stellung sichern, sondern treu in ihrer 
Berufung bleiben. Die Bewährung kommt durch Gottes Eingreifen, nicht durch menschliches 
Taktieren. (4. Mose 16,4-7; 1. Samuel 12,3-5; Matthäus 23,11) 

Gottes Gericht trifft die Aufrührer sichtbar und unwiderruflich. Als Zeichen seiner Entscheidung 
lässt der HERR die Erde die Rebellen verschlingen und Feuer vom Himmel fallen auf die 250 Männer 
mit den Räucherpfannen. Das Gericht ist öffentlich, endgültig und lässt keine Zweifel über die 
Legitimität Moses und Aarons. Gottes Heiligkeit duldet keinen unberufenen Zugang zu seinem 
Heiligtum. Der Ort der Anbetung wird nicht durch menschliche Initiative, sondern durch göttliche 

Seite  von 54 93



Ordnung bestimmt. Wer sich unberufen vor Gott stellt, handelt gefährlich. (4. Mose 16,28-35; 3. Mose 
10,1-3; Hebräer 12,28-29) 

Das Volk verkennt den Ernst des Gerichts und klagt die Überlebenden an. Trotz des 
übernatürlichen Gerichts erheben sich am nächsten Tag erneut Klagen gegen Mose und Aaron. Das 
Volk sieht nicht Gottes Gericht, sondern menschliche Schuld. Diese Reaktion zeigt, wie tief der Geist 
des Widerspruchs im Volk verwurzelt ist. Selbst drastische Zeichen führen nicht automatisch zu 
Einsicht. Das Herz bleibt verhärtet, wenn es sich nicht der Wahrheit unterordnet. Die Anklage gegen 
Gottes Knechte ist letztlich eine Anklage gegen Gott selbst. (4. Mose 16,41-43; Psalm 78,32; Johannes 
12,37-40) 

Aarons Fürbitte stoppt das Gericht – der Dienst des Priesters rettet Leben. Als die Plage das Volk 
trifft, handelt Aaron auf Moses Wort und geht mit Räucherwerk zwischen die Toten und die Lebenden. 
Dort stellt er sich „zwischen die Toten und die Lebenden“ – ein Bild für den vermittelnden Dienst des 
Priesters. Die Plage wird gestoppt, weil ein Berufener nach Gottes Ordnung eintritt. Das Geschehen 
macht deutlich: Nicht Rebellion, sondern priesterliche Vermittlung schafft Frieden mit Gott. Aaron ist 
ein Vorbild für den Dienst Christi, der durch sein Opfer das göttliche Gericht aufhält. (4. Mose 
16,46-50; Hebräer 7,24-27; 1. Johannes 2,1-2) 

6.3. Aarons Stab blüht - Gottes Bestätigung der priesterlichen 
Autorität (17,1-13) 

Gott bestätigt geistliche Berufung durch sichtbare Zeichen, nicht durch menschliche Wahl. Nach 
der Rebellion Korachs befiehlt der HERR, dass jeder Stamm einen Stab mit dem Namen seines 
Fürsten vor die Bundeslade legt – Aaron für Levi. Diese symbolische Handlung dient als göttlicher 
Test: Nicht menschliche Abstimmung entscheidet über Berufung, sondern Gottes Wahl. Am nächsten 
Tag blüht Aarons Stab und bringt Mandeln hervor – ein unmissverständliches Zeichen des Lebens und 
der Bestätigung durch Gott. Während alle anderen Stäbe tot bleiben, bringt nur der von Gott Erwählte 
Frucht. So offenbart Gott, wen er zum Dienst im Heiligtum bestimmt hat. (4. Mose 17,1-9; Johannes 
15,16; Römer 11,29) 

Geistliche Frucht ist das Erkennungszeichen göttlicher Bestätigung. Der blühende Stab Aarons 
zeigt, dass Gottes Wahl nicht nur formale Legitimation ist, sondern Leben hervorbringt. Während die 
anderen Stäbe tot und unfruchtbar bleiben, entsteht an Aarons Stab Knospe, Blüte und Frucht zugleich 
– ein Bild für göttliches Wirken. Berufung zeigt sich nicht in Anspruch, sondern in Ergebnis: geistliche 

Seite  von 55 93



Frucht. Der lebendig gemachte Stab steht im Gegensatz zur toten Rebellion Korachs. Gottes Geist 
bringt Leben, wo seine Ordnung anerkannt wird. Fruchtbarkeit im Dienst ist kein Produkt 
menschlicher Leistung, sondern göttlicher Erwählung. (4. Mose 17,8; Johannes 15,5; Galater 5,22) 

Gottes Zeichen sollen Erinnerung und Ehrfurcht hervorrufen – nicht erneut hinterfragt werden. 
Der HERR befiehlt Mose, Aarons Stab als Zeichen vor die Bundeslade zu legen, damit er die 
Aufsässigen zur Ruhe bringt. Dieses sichtbare Zeugnis soll ständige Mahnung sein: Wer sich gegen 
Gottes Ordnung stellt, stellt sich gegen Gott selbst. Die Frucht des Stabs ist nicht nur Bestätigung, 
sondern Erziehung zur Ehrfurcht. Die Reaktion des Volkes ist geprägt von Furcht – sie erkennen, dass 
Nähe zu Gott ohne göttliche Ordnung tödlich sein kann. Der Zugang zu Gott bleibt möglich, aber nur 
auf dem von ihm bestimmten Weg. (4. Mose 17,10-13; Hebräer 9,4; Sprüche 1,7) 

Seite  von 56 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 15,1-17,13) 

Zusammenfassung:  

Trotz der Verwerfung der Wüstengeneration gibt Gott seinem Volk erneut Ordnungen für das Leben im 
Land – ein Zeichen seiner fortdauernden Gnade. Die Opfergesetze in Kapitel 15 gelten für 
Einheimische und Fremdlinge gleichermaßen und betonen, dass das ganze Volk vor Gott 
verantwortlich ist. Wer sündigt aus Versehen, kann durch Opfer Vergebung erlangen; wer aber 
vorsätzlich sündigt, verachtet den Herrn und wird aus der Gemeinschaft ausgeschlossen. Ein Beispiel 
für solchen absichtlichen Ungehorsam ist das Sammeln von Holz am Sabbat, das mit dem Tod 
geahndet wird. Zum Schutz vor Vergessen werden Quasten an den Kleidern eingeführt – ein sichtbares 
Zeichen, um an Gottes Gebote zu erinnern. In Kapitel 16 lehnen sich Korach, Datan, Abiram und 250 
führende Männer gegen die priesterliche Ordnung auf und fordern gleiche Autorität. Gott greift ein: 
Die Erde verschlingt die Anführer, und Feuer verzehrt die übrigen. Das Volk murrt dennoch weiter, 
woraufhin eine Plage ausbricht, die nur durch Aarons priesterliches Eingreifen gestoppt wird. In 
Kapitel 17 bestätigt Gott Aarons Auserwählung, indem sein Stab unter allen zwölf Stammesstäben als 
einziger ausschlägt und Früchte trägt. Dieses Zeichen soll künftiges Murren verhindern. 

Anwendungen:  

Gottes Gnade bleibt – auch wenn das Ziel noch fern ist. Trotz des Urteils über die Generation in der 
Wüste gibt Gott neue Ordnungen für das Leben im verheißenen Land. Seine Verheißung bleibt 
bestehen. Hoffnung gründet sich nicht auf menschliche Treue, sondern auf göttliche Zusagen. 

Geistlicher Ungehorsam beginnt oft mit Stolz und endet in Gericht. Korach und seine Gefährten 
wollten geistliche Gleichheit, doch sie verachteten Gottes Ordnung. Geistliche Autorität ist nicht 
verhandelbar. Wer sich gegen Gottes Einsetzung stellt, widerspricht letztlich ihm selbst. 

Wahre Vermittlung vor Gott geschieht durch den, den Gott selbst erwählt hat. Aaron handelt 
stellvertretend für das Volk – sein priesterliches Handeln rettet viele. Gott bestätigt seine Wahl durch 
das Aufblühen des Stabes. Geistliche Wirksamkeit entsteht nicht durch Anspruch, sondern durch 
Berufung. 

Seite  von 57 93



7. Dienst und Anteil der Priester und Leviten (18,1-19,22) 

7.1. Verantwortung und Versorgung der Priester und Leviten 
(18,1-32) 

Geistliche Verantwortung ist mit heiliger Pflicht und nicht mit persönlichem Vorrecht 
verbunden. Gott bestätigt Aarons Berufung, indem er ihm und seinen Söhnen die volle Verantwortung 
für das Heiligtum überträgt. Diese Verantwortung ist nicht dekorativ, sondern umfasst Schuld, Dienst 
und Heiligkeit. Wer sich Gott naht, muss seine Ordnungen respektieren. Die Nähe zum Heiligtum 
bedeutet auch Gefahr – unsachgemäßer Umgang führt zum Tod. Gott schützt das Volk, indem er 
bestimmte Personen für den Dienst einsetzt. Geistliche Berufung ist keine Ehre um ihrer selbst willen, 
sondern ein Ruf zum Dienst unter hoher Verantwortung. (4. Mose 18,1-7; 3. Mose 10,1-3; Hebräer 
5,1-4) 

Die Leviten dienen als Schutzlinie – geistlicher Dienst dient auch dem Erhalt der Ordnung. Die 
Leviten werden als Gabe an Aaron gegeben, um den Priesterdienst zu unterstützen. Ihre Aufgabe 
besteht darin, am Heiligtum zu dienen, aber nicht in den priesterlichen Dienst einzugreifen. So bildet 
sich eine geistliche Ordnung, in der jeder seinen Platz kennt. Der Dienst der Leviten schützt das Volk 
vor direktem Gericht durch unsachgemäßen Zugang zum Heiligtum. In Gottes Haus herrscht keine 
Anarchie, sondern geordneter Dienst nach seinem Willen. Schutz und Dienst gehören untrennbar 
zusammen. (4. Mose 18,2-6; 1. Korinther 12,18-28; Psalm 84,10) 

Gott sorgt für die Versorgung seiner Diener – geistlicher Dienst ist mit irdischer Unterstützung 
verbunden. Die Priester erhalten als Erbteil die heiligen Gaben und Opferanteile. Im Gegensatz zu 
den anderen Stämmen bekommen sie keinen Landbesitz, denn ihr Erbteil ist der HERR selbst. Gott 
sorgt dafür, dass diejenigen, die an seinem Altar dienen, auch davon leben können. Diese Ordnung 
betont, dass geistlicher Dienst nicht in Konkurrenz zum Alltagsleben steht, sondern Teil des 
Bundesvolkes ist. Geistlicher Dienst soll nicht verachtet oder als weltfremd betrachtet werden, sondern 
verdient Unterstützung. (4. Mose 18,8-20; 1. Korinther 9,13-14; 5. Mose 18,1-2) 

Die Leviten geben vom Empfangenen weiter – Verantwortung endet nicht mit Versorgung. Auch 
die Leviten, die selbst vom Volk versorgt werden, sollen den Zehnten vom Zehnten an die Priester 
geben. Damit wird deutlich, dass auch sie unter Verantwortung stehen. Geistliche Versorgung ist keine 
Einbahnstraße, sondern beinhaltet Rechenschaft und Weitergabe. Wer geistlich dient, bleibt auch selbst 

Seite  von 58 93



zur Heiligkeit und Großzügigkeit verpflichtet. Dieses Prinzip schützt vor geistlichem Hochmut und 
betont die Demut im Dienst. Niemand ist nur Empfänger – alle stehen unter Gottes Autorität. (4. Mose 
18,25-32; Lukas 12,48; Maleachi 3,10) 

7.2. Gesetz der roten Kuh - Reinigung durch stellvertretende 
Reinheit (19,1-22) 

Die rote Kuh zeigt, dass Reinigung nur durch Gottes Anordnung und stellvertretendes Opfer 
möglich ist. Das Gebot zur roten Kuh steht außerhalb der üblichen Opferpraxis und unterstreicht 
Gottes souveräne Ordnung im Umgang mit Unreinheit. Nur eine makellose rote Kuh darf geopfert 
werden – außerhalb des Lagers, durch einen Priester, der dann selbst unrein wird. Dieses Paradox 
betont: Reinheit entsteht nicht durch äußere Rituale, sondern durch göttliche Verfügung. Das Opfer der 
Kuh dient zur Herstellung von Reinigungswasser – ein Bild für stellvertretende Reinigung. Die Sünde 
wird nicht ignoriert, sondern durch einen von Gott bestimmten Weg gebannt. (4. Mose 19,1-10; 
Hebräer 9,13-14; Jesaja 1,18) 

Tod ist der stärkste Ausdruck menschlicher Unreinheit und zeigt die Trennung von Gott. Das 
Gesetz betont die Verunreinigung durch den Tod – jeder Kontakt mit einem Leichnam macht unrein. 
Damit macht Gott deutlich, dass der Tod nicht nur ein biologisches Ende, sondern ein theologisches 
Problem ist. Der Tod ist Ausdruck des Fluchs über die Sünde und Symbol für Trennung von Gottes 
Gegenwart. Die Notwendigkeit der Reinigung zeigt, dass man sich dem Heiligen nicht in unreinem 
Zustand nähern kann. Gottes Heiligkeit fordert eine Trennung von allem, was durch den Tod entweiht 
ist. (4. Mose 19,11-13; 1. Mose 2,17; Römer 5,12) 

Der Weg der Reinigung ist genau vorgeschrieben – Heiligkeit duldet keine Willkür. Die 
Verwendung des Reinigungswassers folgt einer klaren Ordnung: am dritten und siebten Tag muss 
besprengt werden. Wer sich nicht daran hält, bleibt unrein und wird aus der Gemeinschaft 
ausgeschlossen. Diese Vorschrift zeigt, dass Heiligkeit nicht relativ ist. Der Umgang mit Schuld und 
Unreinheit erfolgt nicht nach menschlichem Ermessen, sondern nach göttlicher Weisung. Selbst das 
Reinigungsritual ist ein Zeugnis von Gottes Gnade und zugleich eine Mahnung: Zugang zu ihm ist nur 
durch Gehorsam und Reinigung möglich. (4. Mose 19,17-22; Psalm 24,3-4; Johannes 13,8) 

Seite  von 59 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 18,1-19,22) 

Zusammenfassung:  

Nach den Aufständen gegen die priesterliche Ordnung bestätigt Gott nochmals die besondere 
Verantwortung von Aaron und seinen Söhnen für das Heiligtum. Nur sie dürfen die direkten 
priesterlichen Aufgaben ausführen; die Leviten stehen ihnen unterstützend zur Seite, tragen aber keine 
Hauptverantwortung für Schuld. Die Priester erhalten einen Anteil an den Opfern und Gaben als ihren 
Unterhalt, denn sie haben keinen Erbteil im Land – Gott selbst ist ihr Anteil. Auch die Leviten erhalten 
Zehnten vom Volk, sollen davon wiederum den Zehnten an die Priester geben. Diese Regelung 
unterstreicht sowohl Versorgung als auch geistliche Abhängigkeit. In Kapitel 19 wird die Anordnung 
zum Reinigungsritual mit der roten Kuh gegeben. Ihr Aschenpulver, vermischt mit Wasser, dient zur 
Reinigung von Personen, die durch Kontakt mit einem Toten unrein geworden sind. Die Vorschriften 
zeigen, wie umfassend Reinheit im Alltag zu wahren ist – sogar bei unvermeidlichen Situationen wie 
Tod. Gleichzeitig verdeutlicht das Ritual, dass Reinigung von Gott gestiftet und nicht menschlich 
erwirkt ist. Das Volk muss lernen, zwischen Heiligem und Unheiligem zu unterscheiden – nicht aus 
Gesetzlichkeit, sondern als Ausdruck von Gottes Gegenwart mitten unter ihnen. 

Anwendungen:  

Geistliche Verantwortung ist Berufung – nicht nur Privileg. Aaron und seine Söhne tragen die Last 
des Dienstes und der Schuld vor Gott. Priesterliche Nähe bedeutet nicht Bevorzugung, sondern 
vertiefte Verantwortung. Wer Gott dient, lebt unter höherem Anspruch und besonderem Schutz. 

Gott sorgt für die, die ihm dienen – aber auf geistliche Weise. Priester und Leviten erhalten keinen 
Erbteil im Land, sondern leben von Gottes Zuteilung. Versorgung geschieht nicht durch Besitz, 
sondern durch Anteil an Gottes Werk. Wahre geistliche Berufung bringt geistlich geprägte Versorgung 
mit sich. 

Reinheit ist kein äußerlicher Zustand, sondern Ausdruck heiliger Beziehung. Die Reinigung 
durch die rote Kuh macht deutlich, dass selbst natürliche Ereignisse wie Tod geistlich bedeutsam sind. 
Heiligkeit betrifft das ganze Leben. Wer Gott nahe sein will, achtet auf Reinheit in Haltung, Handlung 
und Umgebung. 

Seite  von 60 93



8. Der Weg zum neuen Anfang - Strafe, Gnade und Führung 
(20,1-21,35) 

8.1. Tod Miriams und Sünde Moses - Wasser aus dem Felsen 
(20,1-13) 

Der Tod Miriams markiert einen Einschnitt im Leben Israels – selbst geistlich bedeutende 
Persönlichkeiten sind sterblich. Miriam, die Schwester Moses und Aarons, stirbt in Kadesch. Ihre 
Rolle war entscheidend beim Auszug aus Ägypten und beim Lobgesang am Schilfmeer. Ihr Tod zeigt, 
dass auch geistlich bedeutende Menschen vergänglich sind. Gottes Geschichte geht weiter, auch wenn 
seine Werkzeuge sterben. Der Bericht ist nüchtern – keine Trauerfeier, kein Gedenken – und leitet 
unmittelbar zum nächsten Problem über. Diese Verbindung zeigt, dass das Volk weiterhin mit 
Herausforderungen konfrontiert ist, unabhängig von seinen Leitern. Gott bleibt die Konstante, nicht 
seine Diener. (4. Mose 20,1; 2. Mose 15,20-21; Psalm 90,1-10) 

Mangel und Anfechtung offenbaren das Herz – das Volk reagiert erneut mit Klage statt mit 
Vertrauen. In der Wüste Zin mangelt es an Wasser, und das Volk beginnt wieder zu murren. Die 
bekannte Klageformel taucht erneut auf: „Warum habt ihr uns aus Ägypten geführt?“ Diese Worte 
zeigen nicht nur Frustration, sondern tiefe Undankbarkeit. Der Mangel dient als Prüfstein: Vertrauen 
sie Gott oder nicht? Statt Rückblick auf vergangene Versorgung folgt Anklage gegen die Leitung. 
Mangel offenbart die geistliche Reife – oder eben den Mangel daran. Klage ersetzt Glauben, und 
Kritik wird zur Sprache des Herzens. (4. Mose 20,2-5; Psalm 106,13-14; Hebräer 3,8-10) 

Mose verfehlt Gottes Heiligkeit, weil er den Zorn über das Volk nicht unter Gottes Kontrolle 
stellt. Gott gibt klare Anweisung: Mose soll zum Felsen sprechen, um Wasser hervorfließen zu lassen. 
Doch Mose spricht nicht – er schlägt den Felsen zweimal und spricht das Volk in Zorn an. Dadurch 
entehrt er Gottes Heiligkeit. Die Handlung Mose ist nachvollziehbar menschlich, aber theologisch 
schwerwiegend. Der Felsen war ein Bild für Christus – und durfte nicht nochmals geschlagen werden. 
Gottes Heiligkeit verlangt Gehorsam, auch wenn die Umstände frustrieren. Auch geistlich bewährte 
Leiter stehen nicht über Gottes Maßstäben. (4. Mose 20,7-12; 1. Korinther 10,4; Psalm 106,32-33) 

Gottes Gericht über Mose ist hart, aber gerecht – Heiligkeit wiegt schwerer als persönlicher 
Verdienst. Weil Mose Gottes Heiligkeit vor dem Volk nicht geachtet hat, darf er das verheißene Land 
nicht betreten. Diese Strafe wirkt drastisch, besonders angesichts seiner treuen Führung. Doch gerade 

Seite  von 61 93



bei geistlichen Leitern erwartet Gott besondere Sorgfalt. Der Maßstab für Verantwortungsträger ist 
höher. Gottes Gericht zeigt, dass Sünde nicht durch Lebensleistung aufgewogen werden kann. Auch 
langjähriger Dienst schützt nicht vor Konsequenzen, wenn Gottes Heiligkeit missachtet wird. (4. Mose 
20,12-13; Jakobus 3,1; Lukas 12,48) 

8.2. Ablehnung durch Edom und Tod Aarons (20,14-29) 
Die Ablehnung durch Edom zeigt, dass nicht jede Bitte Israels auf Zustimmung trifft – auch 
Verwandtschaft garantiert keine Verbundenheit. Israel sendet eine höfliche Bitte an Edom, um 
durch sein Gebiet ziehen zu dürfen, und appelliert dabei an die gemeinsame Herkunft. Doch Edom 
verweigert den Durchzug kategorisch und droht sogar mit Gewalt. Diese Szene zeigt, dass Israels Weg 
in das verheißene Land nicht von menschlicher Zustimmung abhängig ist. Gottes Verheißungen 
werden nicht durch Kooperation erfüllt, sondern trotz Widerstand. Edoms Ablehnung wird später im 
Gericht Gottes bedacht, denn sie widerspricht seinem heilsgeschichtlichen Plan. (4. Mose 20,14-21; 
Obadja 1,10-14; Psalm 83,6-8) 

Der Tod Aarons steht als Symbol für die Übergabe geistlicher Verantwortung innerhalb 
göttlicher Ordnung. Aarons Tod findet nicht zufällig statt, sondern auf göttliches Geheiß hin. Auf 
dem Berg Hor zieht Mose dem Hohenpriester die heiligen Kleider aus und überträgt sie seinem Sohn 
Eleasar. Damit wird sichtbar, dass Gottes Werk weitergeht, auch wenn seine Diener sterben. Der 
HERR ist es, der beruft, abberuft und Nachfolge ordnet. Aaron stirbt in Frieden, aber mit der Last, das 
verheißene Land nicht zu betreten – ein Echo des Gerichts Gottes über ihn. Sein Tod ist öffentlich, 
rituell bedeutsam und ein Moment geistlicher Weitergabe. (4. Mose 20,22-29; Psalm 90,10; Hebräer 
9,27) 

Volkstrauer zeigt Anerkennung der geistlichen Bedeutung Aarons, auch wenn sein Leben nicht 
ohne Fehler war. Nach Aarons Tod trauert das Volk Israel dreißig Tage – ein Ausdruck der 
Wertschätzung und des Verlusts. Obwohl Aaron durch sein Mitwirken beim goldenen Kalb versagt 
hatte und wegen eines anderen Vergehens das Land nicht betreten durfte, bleibt seine geistliche 
Stellung unangetastet. Gott bestätigt ihn durch die festgelegte Art seines Todes und durch die bewusste 
Übergabe des Amtes an Eleasar. Damit zeigt sich: Vergebung ist möglich, aber geistliche 
Konsequenzen bleiben bestehen. Die Trauer des Volkes ist keine bloße Formalität, sondern ein echtes 
Zeichen des Respekts. (4. Mose 20,28-29; 2. Mose 32,1-6; 5. Mose 34,8) 

Seite  von 62 93



8.3. Sieg über Kanaaniter, Schlangenplage und eherne Schlange 
(21,1-9) 

Der Sieg über den Kanaaniterkönig Arad zeigt, dass Gott auf Gebet und Gehorsam antwortet – 
selbst nach Zeiten des Versagens. Als der kanaanitische König einige Israeliten gefangen nimmt, 
schreit das Volk zu Gott und gelobt, seine Städte völlig zu zerstören, falls der HERR ihnen den Sieg 
gibt. Gott erhört dieses Gelübde und schenkt den Sieg. Dieses Ereignis hebt sich von den 
vorangegangenen Niederlagen ab und zeigt, dass Umkehr und Vertrauen auf Gottes Macht neue Wege 
eröffnen. Der Ort des Sieges wird Chorma genannt – „Vernichtung“ – ein Zeichen, dass das Gericht 
Gottes auch zur Wiederherstellung führen kann. Treue beginnt mit einem erneuerten Herzen und 
mündet in Gehorsam. (4. Mose 21,1-3; Psalm 50,15; 5. Mose 7,1-2) 

Die Schlangenplage offenbart die zerstörerische Kraft der Sünde und das Gericht über 
Undankbarkeit. Wegen erneuter Klage über Nahrung und Leitung sendet der HERR feurige 
Schlangen unter das Volk. Viele sterben – ein drastisches Zeichen dafür, dass Sünde tödlich ist. Die 
Ursache des Gerichts ist nicht äußerlich, sondern das innere Herz: Undank, Misstrauen und Rebellion. 
Die Schlangen werden zum Bild der Sünde, die das Volk umgibt und durchdringt. Gott handelt 
gerecht, doch die Strafe ruft nicht nur Furcht, sondern auch Reue hervor. Das Eingeständnis der Schuld 
ist der erste Schritt zur Heilung. (4. Mose 21,4-6; 1. Korinther 10,9; Sprüche 14,12) 

Die eherne Schlange zeigt: Heilung geschieht durch Glauben an Gottes Mittel, nicht durch 
menschliches Handeln. Gott befiehlt Mose, eine eherne Schlange aufzustellen – wer sie im Glauben 
anschaut, wird gerettet. Die Schlange wird so zum Zeichen für Gottes Gnade und zugleich ein Bild für 
das Kreuz Christi. Nicht das Metall, sondern das Vertrauen rettet. Wer aufblickt, handelt im Glauben – 
nicht durch Werke oder Leistung. Diese Handlung ist einfach, aber entscheidend: Blick auf Gottes 
Rettung statt auf eigene Schuld. Jesus selbst deutet dieses Ereignis als prophetisches Bild seines 
eigenen Opfers. Glaube bedeutet: sich abwenden von der eigenen Not und hinwenden zu Gottes Heil. 
(4. Mose 21,7-9; Johannes 3,14-15; Jesaja 45,22) 

8.4. Siege über Sihon und Og - Gottes Macht auf dem Weg nach 
Osten (21,10-35) 

Die Bitte um Durchzug zeigt Israels Bereitschaft zur friedlichen Lösung – doch Gottes Plan 
schließt Widerstand als Teil seiner Führung ein. Israel bittet Sihon, den Amoriterkönig, um einen 
friedlichen Durchzug durch sein Land, so wie es zuvor bei Edom versucht wurde. Die Reaktion ist 
jedoch Ablehnung und offene Konfrontation. Diese Haltung entspringt nicht nur politischem Kalkül, 

Seite  von 63 93



sondern steht unter Gottes souveräner Leitung. Gott lässt den Widerstand zu, um dadurch seinen 
Machtwillen und seine Treue zu zeigen. Friedfertigkeit ist nicht immer erfolgreich, aber Gehorsam 
wird letztlich durch Gottes Handeln bestätigt. Der Weg ins verheißene Land führt nicht über 
menschliche Vereinbarungen, sondern über göttliche Führung. (4. Mose 21,21-23; 5. Mose 2,26-30; 
Sprüche 16,9) 

Der Sieg über Sihon offenbart, dass Gott selbst harte Gegner überwinden kann, wenn das Volk 
ihm folgt. Sihon rüstet sich zum Kampf gegen Israel, doch der HERR gibt ihn in ihre Hand. Der Sieg 
ist vollkommen – Israel nimmt das ganze Land in Besitz. Dieser Triumph zeigt: Nicht zahlenmäßige 
Überlegenheit oder militärische Taktik bringen den Sieg, sondern der HERR. Sihon galt als starker 
Gegner, doch in Gottes Plan war sein Widerstand zwecklos. Der Sieg ist Ausdruck göttlicher Treue und 
Zeichen der Vorbereitung auf das verheißene Erbe. Jeder Schritt, den das Volk geht, wird durch Gottes 
Macht gestützt. (4. Mose 21,24-26; Psalm 44,4-8; Josua 2,10) 

Der Sieg über Og, den König von Baschan, demonstriert Gottes absolute Hoheit auch gegenüber 
übermächtigen Feinden. Og wird als besonders furchterregend beschrieben – ein Riese mit 
gewaltiger militärischer Macht. Doch auch er fällt unter das Gericht Gottes. Israel schlägt ihn samt 
seinen Söhnen und nimmt sein Land ein. Dieser Sieg steht symbolisch für die Überwindung aller 
scheinbar unbesiegbaren Hindernisse auf dem Weg Gottes. Kein Feind ist zu groß, wenn Gott für sein 
Volk kämpft. Der Name Og wird später noch mehrfach genannt – als mahnendes Beispiel für Gottes 
Sieg über die Starken dieser Welt. (4. Mose 21,33-35; 5. Mose 3,1-11; Psalm 135,10-12) 

Seite  von 64 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 20,1-21,35) 

Zusammenfassung:  

Der Abschnitt beginnt mit dem Tod Mirjams und einem erneuten Murren des Volkes wegen 
Wassermangels. Gott gebietet Mose, zum Felsen zu sprechen, doch Mose schlägt den Felsen zweimal 
und spricht in einem Ton, der Gott nicht ehrt. Deshalb wird ihm und Aaron verwehrt, das verheißene 
Land zu betreten. Danach verweigert Edom den Durchzug durch sein Gebiet, was das Volk zum 
Umweg zwingt. Am Berg Hor stirbt Aaron, und sein Sohn Eleasar übernimmt das priesterliche Amt. 
Die nächste Krise entsteht durch einen erneuten Aufruhr des Volkes wegen Hunger und Durst, 
woraufhin Gott zur Strafe feurige Schlangen sendet. Als das Volk umkehrt, lässt Gott eine eherne 
Schlange aufrichten, durch deren Anblick die Gebissenen geheilt werden – ein starkes Bild für Rettung 
durch Glauben. Es folgen weitere Etappen der Wanderung, bei denen Gott auf wunderbare Weise für 
Wasser sorgt. Israel bittet nun Sihon, den König der Amoriter, um Durchzug, wird jedoch angegriffen. 
Israel siegt und nimmt sein Land ein. Auch Og, der König von Baschan, wird besiegt. Damit beginnt 
eine neue Phase: Das Volk erlebt erste militärische Erfolge und Vorboten der kommenden Landnahme. 

Anwendungen:  

Gott nimmt geistliche Repräsentation ernst – Leitung erfordert Gehorsam im Detail. Mose 
handelt aus Frust und verpasst die Chance, Gottes Heiligkeit zu offenbaren. Geistliche Leitung steht 
unter Beobachtung. Ungehorsam in geistlicher Verantwortung hat bleibende Folgen – auch für treue 
Diener. 

Gott schafft Rettung durch Gnade – nicht durch Leistung. Die eherne Schlange wird nicht 
verdient, sondern im Glauben empfangen. Heil kommt durch den Blick auf das von Gott Gegebene. 
Dieses Bild trägt prophetisch auf Christus hin – Heilung geschieht durch Blick auf Gottes Erlösung. 

Gottes Sieg beginnt oft unscheinbar – aber er ist der Anfang seiner Verheißung. Der Sieg über 
Sihon und Og ist mehr als ein taktischer Erfolg – es ist ein Zeichen, dass Gottes Verheißung trotz 
langer Wüstenzeit Wirklichkeit wird. Kleine Siege im Glauben sind Vorboten des größeren Sieges 
Gottes. 

Seite  von 65 93



Teil 3: Vom Fluch zum Segen - Gottes Schutz und Souveränität 
(4. Mose 22-25) 

9. Bileam - Der Gottlose im Dienst Gottes (22,1-24,25) 

9.1. Balaks Versuch, Israel zu verfluchen (22,1-41) 
Die Angst der Moabiter zeigt, dass Gottes Wirken an seinem Volk auch ohne Worte von außen 
wahrgenommen wird. Balak, der König der Moabiter, sieht das Vorrücken Israels und gerät in Panik. 
Die Siege über Sihon und Og haben sich herumgesprochen und lösen Furcht aus. Diese Reaktion 
macht deutlich: Gottes Handeln hinterlässt Spuren – auch bei den Feinden. Die Präsenz des Volkes 
Gottes wirkt nicht durch Aggression, sondern durch das sichtbare Zeugnis von Gottes Macht. Wo Gott 
mit seinem Volk geht, reagiert die Umwelt – mit Angst, Widerstand oder Neugier. (4. Mose 22,1-4; 2. 
Mose 15,14-16; Josua 2,9-11) 

Der Ruf Bileams durch Balak zeigt den Versuch, geistliche Macht zur Manipulation Gottes 
einzusetzen. Balak will Israel nicht militärisch bekämpfen, sondern spirituell besiegen – durch einen 
Fluch. Er ruft Bileam, der bekannt dafür ist, dass seine Worte Gewicht haben. Dies offenbart ein 
zutiefst heidnisches Denken: dass göttliches Wirken käuflich und kontrollierbar sei. Doch Gott stellt 
sich diesem Versuch entgegen. Bileam darf nur das sagen, was Gott ihm aufträgt – nicht, was Balak 
wünscht. Wahre geistliche Autorität steht nicht unter menschlicher Verfügung. (4. Mose 22,5-12; 
Apostelgeschichte 8,18-20; Judas 1,11) 

Gott offenbart seinen Willen klar, doch die Gier Bileams führt zu einem gefährlichen inneren 
Konflikt. Obwohl Gott Bileam zunächst verbietet, mitzugehen, wird dessen Herz durch Balaks 
Versprechen von Reichtum und Ehre erneut herausgefordert. Er fragt nochmals nach – obwohl die 
Antwort bereits gegeben wurde. Diese Wiederholung zeigt die Macht des Herzens über das Gehörte. 
Gott lässt ihn schließlich ziehen, doch nicht ohne Warnung. Der innere Zwiespalt zwischen Gehorsam 
und Gier wird später zum Verhängnis. Gott lässt zu, dass der Mensch seinen Weg geht – aber nicht 
ohne Konsequenz. (4. Mose 22,13-21; 2. Petrus 2,15-16; Jakobus 1,14-15) 

Seite  von 66 93



Die Eselin und der Engel machen deutlich: Gott kann durch Schwache sprechen und den 
Starken widerstehen. Als Bileam auf dem Weg ist, stellt sich ihm der Engel des HERRN in den Weg 
– sichtbar nur für die Eselin. Das Tier weicht aus, wird geschlagen, und spricht schließlich zu Bileam. 
Dieses außergewöhnliche Ereignis zeigt: Gott nutzt, was gering ist, um den Stolzen zu demütigen. Die 
Blindheit Bileams offenbart seine geistliche Unfähigkeit, obwohl er als „Seher“ gilt. Die Szene ist eine 
Mahnung an alle, die glauben, im Namen Gottes zu handeln, aber in Wahrheit eigenen Interessen 
folgen. (4. Mose 22,22-35; 1. Korinther 1,27; Offenbarung 2,14) 

9.2. Bileams Segenssprüche - Israel ist gesegnet (23,1-24,25) 
Gott lässt keinen Fluch auf seinem Volk zu, wenn es unter seinem Schutz steht. Trotz mehrfacher 
Versuche Bileams und Balaks, Israel zu verfluchen, legt Gott Worte des Segens in Bileams Mund. Der 
Wille Gottes kann nicht durch menschliche Manipulation verändert werden. Israel steht unter dem 
Segen des Bundes, und keine geistliche Macht kann das aufheben. Diese Wahrheit gilt unabhängig 
vom geistlichen Zustand Israels – der Segen beruht auf Gottes Treue, nicht auf Israels Verdienst. Der 
Schutz des Volkes Gottes ist nicht von äußeren Umständen abhängig, sondern vom souveränen Willen 
Gottes. (4. Mose 23,7-12; 5. Mose 23,5; Römer 11,29) 

Die Visionen Bileams offenbaren Gottes Perspektive auf sein Volk: gesegnet, gerecht und 
abgesondert. Bileam beschreibt Israel als ein Volk, das abgesondert wohnt und nicht zu den Nationen 
gerechnet wird. In Gottes Augen ist Israel nicht durch seine Taten gerecht, sondern durch seine 
Stellung im Bund. Diese Stellung hebt das Volk hervor – nicht durch Größe, sondern durch Erwählung. 
Die prophetische Schau unterstreicht, dass Gottes Erwählung immer mit Absonderung und Berufung 
zur Heiligkeit verbunden ist. Der Fluch wandelt sich in eine Offenbarung göttlicher Gnade. (4. Mose 
23,9-10; 5. Mose 7,6; 1. Petrus 2,9) 

Bileams dritte Rede zeigt die Schönheit göttlicher Ordnung und die Zukunft Israels im Land. 
Israel wird als geordnetes Volk mit blühenden Zelten und starkem Wachstum beschrieben. Die 
Ordnung des Lagers spiegelt die Ordnung Gottes wider – ausgerichtet auf das Heiligtum. Die 
Segenssprüche zeigen, dass Gottes Plan auf Fruchtbarkeit, Beständigkeit und Herrschaft abzielt. Israel 
wird nicht nur gesegnet, sondern auch ein Segen für andere Völker sein. Die Zukunftsperspektive 
richtet den Blick über die Gegenwart hinaus auf das verheißene Land und Gottes Ziel mit seinem Volk. 
(4. Mose 24,1-9; Jesaja 27,6; 1. Mose 12,2) 

Seite  von 67 93



Die vierte Rede enthält eine messianische Prophezeiung: der Stern aus Jakob wird kommen. 
Bileam sieht einen Stern aus Jakob aufgehen – ein Herrscher, der Feinde zerschmettern wird. Diese 
Prophezeiung ist ein früher Hinweis auf den kommenden Messias. Obwohl Bileam kein Teil Israels ist, 
wird er zum Werkzeug der Offenbarung göttlicher Zukunft. Die Bildsprache des Sterns und Zepters 
steht für königliche Macht, die nicht nur Israel, sondern auch die Völker richten wird. Der kommende 
König ist nicht bloß ein politischer Führer, sondern Ausdruck der endgültigen göttlichen Herrschaft. 
(4. Mose 24,15-19; Matthäus 2,2; Offenbarung 22,16) 

Seite  von 68 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 22,1-24,25) 

Zusammenfassung:  

Als Israel sich den Ebenen von Moab nähert, gerät Balak, der König von Moab, in Furcht und ruft den 
heidnischen Seher Bileam, um Israel zu verfluchen. Obwohl Gott Bileam zunächst verbietet, mit den 
moabitischen Gesandten zu gehen, erlaubt er es später unter bestimmten Bedingungen. Auf dem Weg 
warnt ihn Gott durch den berühmten Vorfall mit der sprechenden Eselin und einem Engel – ein 
Zeichen dafür, dass Bileam zwar spricht, aber unter göttlicher Kontrolle steht. Balak führt Bileam zu 
mehreren Orten, um Israel zu verfluchen, doch stattdessen lässt Gott Bileam vier Segenssprüche 
aussprechen. Diese enthalten theologische Höhepunkte: Israel ist vom Herrn gesegnet und nicht 
verfluchbar; es ist von Gott erwählt, wird sich mächtig erheben und am Ende ein Stern aus Jakob 
hervorgehen – eine messianische Prophetie. Trotz Balaks Manipulationsversuchen kann Bileam nur 
das sagen, was Gott ihm eingibt. Die Szene betont Gottes absolute Souveränität: Kein Fluch kann 
gegen sein Volk Bestand haben, wenn Gott seinen Segen darauf gelegt hat. Die Absicht des Menschen 
wird von Gottes Treue überlagert – sein Plan lässt sich nicht manipulieren. 

Anwendungen:  

Gott schützt sein Volk – auch wenn es selbst nichts davon merkt. Israel erkennt den geistlichen 
Angriff durch Bileam gar nicht, doch Gott handelt bereits im Hintergrund. Seine Treue wirkt oft 
verborgen, aber effektiv. Sicherheit im Glauben beruht auf Gottes Schutz, nicht auf menschlichem 
Wissen. 

Segen und Fluch liegen nicht in Menschenhand – sondern in Gottes souveräner Entscheidung. 
Balaks Einfluss, Bileams Absichten und die Umstände ändern nichts am Plan Gottes. Er allein setzt 
Maßstab und Richtung. Geistliches Vertrauen ruht nicht in Meinungen, sondern in Gottes 
unwandelbarem Wort. 

Gott kündigt seinen Messias bereits im Alten Bund an – und erfüllt seine Zusagen zur Zeit. Die 
Aussage über den „Stern aus Jakob“ ist mehr als Poesie – sie ist eine prophetische Verheißung. 
Inmitten politischer Intrigen zeigt Gott, dass sein Erlösungsplan weitergeht. Hoffnung gründet sich in 
Gottes Treue über Generationen hinweg. 

Seite  von 69 93



10. Götzendienst in Sittim - Gericht und Bundeserneuerung 
(25,1-18) 

10.1. Die Verführung durch Moab und Midian (25,1-9) 
Gottes Volk gerät nicht durch äußeren Druck, sondern durch innere Verlockung in geistliche 
Gefahr. Während äußere Flüche machtlos bleiben, erweist sich die größte Bedrohung als Versuchung 
zur Vermischung. Die Moabiterinnen werden zur Falle, indem sie das Volk Israel zum Götzendienst 
und sexueller Unmoral verleiten. Diese Strategie geht nicht auf direkten Angriff zurück, sondern auf 
Verführung durch Lust, Gewöhnung und Anpassung. Die geistliche Abwehrbereitschaft des Volkes ist 
geschwächt, weil der äußere Druck zuvor scheinbar überwunden war. Die Sünde wird nicht als 
Angriff, sondern als Einladung getarnt. Es wird sichtbar: Geistlicher Abfall beginnt oft in der Nähe 
alltäglicher Beziehungen. (4. Mose 25,1-3; Offenbarung 2,14; Sprüche 5,3-9) 

Die Verbindung von sexueller Unmoral und Götzendienst offenbart das ganze Ausmaß des 
Abfalls. Israel lässt sich nicht nur auf sexuelle Beziehungen mit den Moabiterinnen ein, sondern 
nimmt auch an ihren Opfermahlen teil. Die körperliche Sünde führt zur geistlichen Entweihung. Baal-
Peor, die lokale Götzenfigur, wird zum Zentrum der Abkehr von JHWH. Die Vermischung mit dem 
Heidentum führt nicht nur zu moralischem Verfall, sondern zum Bruch des Bundes mit Gott. Der 
Abfall ist vollständig: Leib und Geist werden der Sünde ausgeliefert. Diese Entwicklung zeigt, wie 
leicht die Grenzen zwischen persönlicher Versuchung und kollektiver Gottlosigkeit verschwimmen. (4. 
Mose 25,2-3; Hosea 9,10; 1. Korinther 10,7-8) 

Gottes Gericht über den Abfall ist schnell, heilig und notwendig zur Reinigung des Volkes. Gott 
reagiert auf den Abfall mit einer Plage, die das ganze Volk trifft. Mose wird beauftragt, die 
Verantwortlichen zu töten, um den Zorn Gottes zu besänftigen. Inmitten dieser Situation handelt 
Pinehas mit eifernder Entschlossenheit und tötet ein sündigendes Paar, das mitten im Lager 
Schamlosigkeit zeigt. Dadurch wird die Plage gestoppt, aber 24.000 sind bereits gefallen. Diese 
Reaktion ist nicht brutal, sondern Ausdruck heiliger Gerechtigkeit. Gott duldet keine Mischung mit 
Götzendienst, weil er sein Volk bewahren will. Gericht ist in diesem Fall ein Zeichen der Treue Gottes 
zum Bund. (4. Mose 25,4-9; Psalm 106,28-31; 5. Mose 13,6-11) 

Eugene H. Merrill, der Alttestamentler und Kommentator, erklärt zu 4. Mose 25,9, dass der 
scheinbare Widerspruch zwischen den Zahlenangaben in 1. Korinther 10,8 und 4. Mose 25,9 

Seite  von 70 93



leicht zu klären ist. Paulus nennt 23 000 Tote „an einem Tag“, während Mose insgesamt 24 
000 nennt. Daraus lässt sich schließen, dass 1 000 weitere Personen an einem anderen Tag 
oder in den darauffolgenden Tagen starben. Möglich ist auch, dass die Angabe in 4. Mose die 
Anführer miteinschließt, die in der Zahl bei Paulus nicht berücksichtigt wurden. Beide Angaben 
widersprechen sich also nicht, sondern beschreiben unterschiedliche Aspekte desselben 
Gerichtsereignisses (Merrill, 1985, S. 246). 

10.2. Phinehas’ Eifer und Gottes Belohnung (25,10-18) 
Gottes Bund mit Pinehas zeigt, dass heiliger Eifer in Zeiten des Abfalls göttliche Anerkennung 
findet. Pinehas wird von Gott ausdrücklich gewürdigt, weil er inmitten der Untreue entschieden für 
die Ehre Gottes eintritt. Sein Handeln wird nicht als impulsive Gewalt, sondern als priesterlicher Eifer 
beschrieben. Indem er die Sünde stoppt, stillt er den Zorn Gottes und bewahrt das Volk vor weiterem 
Gericht. Gott antwortet darauf mit dem Bund des Friedens und einem ewigen priesterlichen Dienst in 
seiner Linie. Dieser Bund ist nicht das Ergebnis von Herkunft, sondern von Treue und Hingabe an 
Gottes Heiligkeit. Pinehas wird damit zum Vorbild für geistliche Verantwortung in Krisenzeiten. (4. 
Mose 25,10-13; Psalm 106,30-31; Maleachi 2,4-6) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu 4. Mose 25,12, dass der 
masoretische Text des Tanach eine bemerkenswerte Beobachtung enthält. Im Wort שָׁלוֹם 
(shalom, „Frieden“) ist der mittlere Buchstabe, das Waw, gebrochen und erscheint mit einer 
kleinen Lücke in der Mitte. Diese ungewöhnliche Schreibweise deutet darauf hin, dass der 
Friede, den Pinchas empfing, zwar real, aber nicht vollkommen war. Er wurde durch einen 
gewaltsamen Akt erreicht und weist damit auf die Spannung hin, dass echter Frieden im 
göttlichen Sinn nicht durch Gewalt entstehen kann. Der „Bund des Friedens“ ist somit sowohl 
eine Belohnung als auch eine Mahnung, dass vollkommener Schalom nur durch Gottes eigene 
Versöhnung verwirklicht wird (Rubin, 2016, S. 209). 

Gottes Erinnerung an den moabitischen Angriff offenbart, dass geistliche Verführung als Angriff 
gegen den Bund verstanden wird. Am Ende des Abschnitts erinnert Gott an die List der 
Midianiterinnen, durch die Israel zum Abfall verführt wurde. Es war kein politischer Angriff, sondern 
eine gezielte geistliche Zersetzung von innen. Gott betrachtet dieses Vorgehen als feindliche Handlung 
gegen sein Volk. Die Aufforderung zur Feindschaft mit Midian ist kein Aufruf zur Feindschaft gegen 
Völker generell, sondern ein Ausdruck von Gottes Entschlossenheit, das Volk rein und ungeteilt zu 

Seite  von 71 93



erhalten. Geistliche Vermischung wird nicht als Nebensache, sondern als strategische Bedrohung 
erkannt. (4. Mose 25,14-18; Offenbarung 2,14; 2. Mose 34,15-16) 

Seite  von 72 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 25,1-18) 

Zusammenfassung:  

Während des Aufenthalts Israels in Schittim kommt es zu einem folgenschweren Abfall: Das Volk 
beginnt, sich mit moabitischen Frauen einzulassen und an deren Götzendienst teilzunehmen – 
insbesondere an den Opfern für Baal-Peor. Diese Verbindung von sexueller Unmoral und Götzendienst 
ruft Gottes Zorn hervor, woraufhin eine schwere Plage über Israel kommt. Gott befiehlt Mose, die 
Anführer der Abtrünnigen zu töten, um den Zorn abzuwenden. Während dieser Zeit bringt ein 
israelitischer Mann öffentlich eine midianitische Frau ins Lager, was Phinehas, der Enkel Aarons, mit 
entschlossener Tat beantwortet: Er tötet beide mit einem Speer. Durch diesen Eifer wird die Plage 
gestoppt, und Gott belohnt Phinehas mit einem „Bund des Friedens“ – ein ewiger priesterlicher Bund 
für seine Nachkommen. Gott erklärt, dass die Midianiter Feinde Israels seien, weil sie das Volk zur 
Untreue verleitet haben. Dieser Abschnitt zeigt den geistlichen Ernst von Kompromissen mit 
heidnischem Kult und die Wichtigkeit heiliger Eindeutigkeit in Krisenzeiten. 

Anwendungen:  

Geistliche Kompromisse beginnen oft mit äußerlich harmlosen Beziehungen. Die Verbindung mit 
moabitischen Frauen war nicht nur kulturell, sondern geistlich zerstörerisch. Was als Beziehung 
beginnt, kann zur Abkehr von Gott führen. Heiligkeit bedeutet, geistliche Grenzen zu achten – auch in 
persönlichen Bindungen. 

Echter geistlicher Eifer steht im Dienst der Heiligkeit Gottes – nicht der Selbstbehauptung. 
Phinehas handelt nicht aus Zorn, sondern aus heiliger Entschlossenheit, Gottes Ehre 
wiederherzustellen. Sein Tun wird nicht wegen Härte, sondern wegen Treue belohnt. Eifer für Gott 
braucht Klarheit und geistliche Reinheit in der Motivation. 

Gottes Bund bleibt bestehen – aber geistliche Reinigung ist notwendig, um ihn zu bewahren. Die 
Plage zeigt, dass Gottes Volk nicht automatisch geschützt ist. Ungehorsam zerstört geistlichen Segen. 
Doch Umkehr und geistliche Ernsthaftigkeit öffnen den Weg zur Erneuerung von Bund und Berufung. 

Seite  von 73 93



Teil 4: Vorbereitung auf das verheißene Land (4. Mose 26-36) 

11. Die neue Generation wird ausgerichtet (26,1-30,16) 

11.1. Zweite Volkszählung - neue Führungsstruktur (26,1-65) 
Die zweite Volkszählung markiert den Übergang zu einer neuen Generation im Bund mit Gott. 
Nach der langen Wüstenwanderung wird eine neue Zählung durchgeführt – nicht nur zur militärischen 
Erfassung, sondern als geistlicher Neuanfang. Die alte Generation, die den Einzug ins verheißene Land 
verweigerte, ist bis auf wenige Ausnahmen gestorben. Nun steht eine neue Generation bereit, die 
Gottes Verheißung glauben und umsetzen soll. Diese Zählung ist Ausdruck von Gottes Treue: Trotz 
Rebellion und Gericht bleibt der Bund bestehen. Die neue Generation tritt nicht auf Grundlage eigener 
Leistung an, sondern weil Gott seine Zusagen nicht vergessen hat. So zeigt sich, dass Gottes Pläne 
nicht durch menschliches Versagen vereitelt werden. (4. Mose 26,1-4; Josua 5,6; Psalm 105,8-11) 

Die Ordnung der Stämme und die Zählung nach Familien bestätigen Gottes Struktur für das 
Bundesvolk. Jeder Stamm wird mit Namen genannt, seine Häupter und Nachkommen dokumentiert. 
Diese Strukturierung betont die Bedeutung von Identität, Herkunft und Zugehörigkeit. Gott wirkt nicht 
anonym, sondern in konkreten Menschen und Familienlinien. Die Volkszählung macht sichtbar, dass 
jede Familie Teil des göttlichen Heilsplans ist. Auch die Ordnung der Vererbung, der militärischen 
Stärke und der späteren Landverteilung sind damit verbunden. Es geht um mehr als Zahlen – es geht 
um das Zeugnis, dass Gottes Plan auch in den kleinsten Einheiten sichtbar wird. (4. Mose 26,5-51; 
Nehemia 7,5; 1. Chronik 9,1) 

Die Ausnahmen von der alten Generation betonen Gnade und Beständigkeit in Gottes Berufung. 
Nur Kaleb und Josua bleiben aus der früheren Generation erhalten – als Zeichen dafür, dass Treue 
belohnt und Berufung bewahrt wird. Ihre Erhaltung steht nicht für menschliche Ausdauer, sondern für 
Gottes Gnade und Beständigkeit in der Erwählung. Obwohl das Volk gescheitert ist, hält Gott Einzelne 
fest, die an seinen Verheißungen festgehalten haben. Ihre Erwählung war nicht temporär, sondern 
dauerhaft. Dadurch wird die Geschichte des Gerichts zugleich zur Geschichte der Hoffnung. Gott 
löscht nicht alles aus, sondern setzt seinen Plan mit den Treuen fort. (4. Mose 26,63-65; Josua 14,6-14; 
Hebräer 10,23) 

Seite  von 74 93



11.2. Regelungen zum Erbrecht der Töchter Zelophhads (27,1-11) 
Gott hört auf Gerechtigkeitssuche, wenn sie in Ehrfurcht und Vertrauen vor ihn gebracht wird. 
Die Töchter Zelophhads treten vor Mose, Eleasar und die Gemeinde, weil ihr Vater ohne Söhne 
gestorben ist und sie keinen Anteil am Land verlieren wollen. Ihr Anliegen ist nicht rebellisch, sondern 
respektvoll und begründet im Willen, zum Volk zu gehören und das Erbe ihres Vaters zu bewahren. 
Mose bringt ihren Fall vor den HERRN, und dieser bestätigt ihr Anliegen als gerecht. Dadurch wird 
sichtbar, dass Gott auf aufrichtige Bitten hört, selbst wenn sie bisherige Strukturen infrage stellen. Die 
Entscheidung ist ein Beleg für Gottes Gerechtigkeit, die nicht an menschlicher Tradition gebunden ist, 
sondern am Bund und am Herzen der Bittenden. (4. Mose 27,1-7; Psalm 145,18-19; Jesaja 30,18) 

Gott etabliert durch die Entscheidung zugunsten der Töchter eine neue Rechtsordnung, die seine 
Fürsorge widerspiegelt. Die Regelung, dass auch Töchter erben dürfen, wenn keine Söhne vorhanden 
sind, wird zur dauerhaften Ordnung für Israel. Diese Erweiterung des Erbrechts ist Ausdruck göttlicher 
Fürsorge und zeigt, dass Gottes Gesetz nicht starr, sondern lebensnah ist. Gleichzeitig wird die 
Heiligkeit des Erbes bewahrt, da es im Stamm bleiben soll. Gottes Antwort verbindet Prinzipien von 
Gerechtigkeit, Verantwortung und Zugehörigkeit. Es zeigt sich, dass das Land nicht einfach Besitz ist, 
sondern Ausdruck von Identität im Bund. Die Regelung schützt vor Ungerechtigkeit und bewahrt 
dennoch die Struktur der Stämme. (4. Mose 27,8-11; 3. Mose 25,23; Galater 3,28) 

11.3. Josuas Berufung als Moses Nachfolger (27,12-23) 
Gottes Führung endet nicht mit dem Tod eines Dieners – sein Plan ist größer als eine Person. 
Mose wird von Gott angekündigt, dass seine Zeit bald zu Ende ist und er das verheißene Land nur aus 
der Ferne sehen darf. Trotz seiner langjährigen Treue bleibt die Heiligkeit Gottes unantastbar, wie das 
Geschehen bei Meriba zeigt. Doch Mose reagiert nicht mit Bitterkeit, sondern mit Fürsorge für das 
Volk. Er bittet Gott um einen neuen Leiter, der das Volk anführen soll. Damit zeigt sich, dass geistliche 
Leiterschaft nie selbstbezogen ist, sondern dem Wohl des Volkes dient. Gottes Werk ist nicht an eine 
Person gebunden, sondern setzt sich durch andere treue Diener fort. (4. Mose 27,12-17; 5. Mose 
3,27-28; Psalm 78,70-72) 

Gott bestätigt Josua als Nachfolger, weil er sich bereits in Treue und Gehorsam bewährt hat. 
Josua wird nicht durch ein äußeres Amt, sondern durch seinen bewährten Charakter ausgewählt. Er hat 
als Kundschafter Glauben gezeigt, als Diener Moses gehorsam gelebt und als Krieger das Volk 
verteidigt. Nun wird er mit öffentlicher Handauflegung und Einsetzung bestätigt. Diese Berufung 

Seite  von 75 93



geschieht vor dem ganzen Volk, um Transparenz und Vertrauen zu schaffen. Der Auftrag wird durch 
Mose übertragen, aber die Autorität kommt letztlich von Gott. So wird geistliche Nachfolge nicht als 
menschliches Machtspiel, sondern als göttlich geführter Übergang sichtbar. (4. Mose 27,18-20; Josua 
1,1-9; 2. Timotheus 2,2) 

Gott regelt geistliche Leitung durch Offenbarung, Delegation und sichtbare Bestätigung. Mose 
soll Josua vor Eleasar und der Gemeinde hinstellen, damit die Berufung öffentlich und nachvollziehbar 
ist. Die geistliche Verantwortung bleibt aber an Gottes Wort gebunden – Josua soll künftig durch 
Eleasars Entscheidung im Zusammenhang mit dem Urim geleitet werden. Auch ein berufenes 
Werkzeug bleibt abhängig von göttlicher Weisung. Die Berufung ist nicht institutionell, sondern 
prophetisch und priesterlich abgesichert. Gottes Leitung bleibt zentral, auch wenn Menschen 
Verantwortung übernehmen. Der priesterliche und der prophetische Dienst ergänzen sich zum Schutz 
des Volkes. (4. Mose 27,21-23; Sprüche 11,14; 1. Samuel 3,19-21) 

11.4. Opferordnungen für das neue Land (28,1-29,40) 
Gottes tägliche Opferordnung erinnert an die beständige Gemeinschaft mit ihm. Im Zentrum der 
Opferregelungen stehen das tägliche Morgen- und Abendopfer. Diese regelmäßigen Opfer sind 
Ausdruck der ständigen Beziehung zwischen Gott und seinem Volk. Sie zeigen, dass Heiligkeit nicht 
punktuell, sondern dauerhaft gelebt werden soll. Der Altar ist nicht nur für besondere Anlässe 
bestimmt, sondern für den Alltag. So wird sichtbar, dass geistliches Leben keine Ausnahme, sondern 
tägliche Beständigkeit bedeutet. Die Regelmäßigkeit der Opfer verkörpert die Treue Gottes, der sich 
dem Volk täglich zuwendet. (4. Mose 28,1-8; 2. Mose 29,38-42; Psalm 141,2) 

Die Sabbat- und Neumondopfer betonen den Rhythmus heiliger Zeit im Leben des 
Bundesvolkes. Neben dem täglichen Opfer werden zusätzliche Opfer für den wöchentlichen Sabbat 
und den monatlichen Neumond geboten. Diese heiligen Zeiten strukturieren das Leben des Volkes und 
erinnern an Gottes Souveränität über Zeit und Geschichte. Die Sabbatopfer vertiefen die Ruhe in der 
Beziehung zu Gott, während die Neumondopfer den Neuanfang symbolisieren. Beide Feste machen 
deutlich, dass Zeit nicht neutral ist, sondern geistlich geprägt sein soll. In einem von Gott bestimmten 
Rhythmus wird das Volk immer wieder neu auf seine Heiligkeit ausgerichtet. (4. Mose 28,9-15; Jesaja 
66,23; Kolosser 2,16-17) 

Die Festzeiten des Jahres bilden den heilsgeschichtlichen Kalender Israels. Im Jahresverlauf sind 
die Opfer eng mit den Festen verknüpft, die Gottes Wirken in der Geschichte feiern: Passah, 

Seite  von 76 93



Wochenfest, Posaunenfest, Versöhnungstag und Laubhüttenfest. Diese Feste verankern Gottes Handeln 
im kollektiven Gedächtnis des Volkes. Sie erinnern an Erlösung, Versorgung, Gericht und zukünftige 
Hoffnung. Die vorgeschriebenen Opfer betonen, dass Gottes Gnade und die Heiligung des Volkes 
Hand in Hand gehen. Jeder dieser Tage ist zugleich Rückblick und Ausblick auf Gottes Treue im Bund. 
(4. Mose 28,16-29,38; 3. Mose 23,1-44; 1. Korinther 5,7-8) 

Die Opferregelungen unterstreichen, dass das verheißene Land nicht säkular, sondern geheiligt 
betreten werden soll. Noch vor dem Einzug in das Land wird geregelt, wie das geistliche Leben dort 
geführt werden soll. Die Ordnung des Gottesdienstes ist nicht nachrangig, sondern grundlegend für 
den Besitz des Landes. Gott macht deutlich, dass er das Zentrum des Volkes bleibt, auch wenn sich 
äußere Umstände verändern. Der Kultus ist nicht bloße Erinnerung, sondern aktive Verbindung 
zwischen Himmel und Erde. Damit wird klar: Das Land ist nicht Selbstzweck, sondern Raum zur 
Verwirklichung der Gemeinschaft mit Gott. (4. Mose 28,2; 5. Mose 12,10-11; Psalm 132,13-14) 

11.5. Gelübde - Verpflichtung und Verantwortung (30,1-16) 
Gott nimmt das gesprochene Wort ernst – Versprechen vor ihm sind bindend. Wer ein Gelübde 
ablegt oder ein Versprechen gegenüber dem HERRN äußert, verpflichtet sich, dieses auch zu erfüllen. 
Diese Haltung hebt die Bedeutung des Wortes hervor: Es besitzt Gewicht, weil es vor dem heiligen 
Gott ausgesprochen wird. In einer Kultur, in der Worte oft leichtfertig gebraucht werden, ruft Gott zur 
Verbindlichkeit auf. Das gegebene Wort ist nicht nur sozial, sondern geistlich relevant. Die Einhaltung 
von Gelübden zeigt Gottesfurcht, während leichtfertige Versprechen die Heiligkeit seines Namens 
entehren. Der Text zeigt, dass es im Bund mit Gott keine Sprache ohne Konsequenz gibt. (4. Mose 
30,1-2; Prediger 5,1-6; Matthäus 5,33-37) 

Verantwortung in der Familie und im Bund wird durch das Gelübdesystem geregelt. Die 
Unterscheidung zwischen Mann, Frau, Tochter und Ehefrau zeigt, dass Gelübde nicht nur individuelle, 
sondern auch gemeinschaftliche Auswirkungen haben. Männer tragen volle Verantwortung für ihre 
Versprechen, während bei Frauen das familiäre oder eheliche Umfeld mitverantwortlich ist. Dies soll 
nicht Kontrolle, sondern Schutz bieten – insbesondere bei impulsiven oder emotionalen Entschlüssen. 
Gleichzeitig wird sichtbar, dass geistliche Verbindlichkeit nicht unabhängig vom sozialen Kontext 
gedacht ist. Verantwortung wird relational verstanden – in Verbindung mit der jeweiligen Rolle 
innerhalb des Volkes. (4. Mose 30,3-16; Epheser 5,22-25; Kolosser 3,18-21) 

Seite  von 77 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 26,1-30,16) 

Zusammenfassung:  

Nach der Plage von Baal-Peor wird eine neue Volkszählung durchgeführt – diesmal unter der neuen 
Generation, die in das verheißene Land einziehen soll. Die Gesamtzahl liegt nur geringfügig unter der 
der ersten Generation. Auf Basis dieser Zählung wird das Land später nach der Größe der Stämme 
verteilt. Die Leviten werden dabei separat erfasst, da sie keinen Erbteil erhalten. Im Anschluss tritt die 
Frage der Töchter Zelophhads auf, deren Vater ohne Söhne gestorben war. Gott bestätigt ihr Anliegen 
und führt ein neues Gesetz zur Erbfolge ein, das Frauen unter bestimmten Voraussetzungen 
berücksichtigt. In Kapitel 27 überträgt Gott Mose den Auftrag, Josua zu seinem Nachfolger zu 
ernennen. Vor dem versammelten Volk wird Josua durch Handauflegung eingesetzt – als Hirte für 
Israel. In Kapitel 28 und 29 folgen detaillierte Anweisungen über tägliche, wöchentliche, monatliche 
und festliche Opfer. Diese erinnern an die ständige Gegenwart Gottes und strukturieren das geistliche 
Leben des Volkes. Kapitel 30 regelt die Verbindlichkeit von Gelübden, insbesondere in Bezug auf 
Männer und Frauen, und betont die Ernsthaftigkeit von Worten vor Gott. Alles Handeln – geistlich wie 
rechtlich – bleibt an Gottes Ordnung gebunden. 

Anwendungen:  

Gottes Werk geht weiter – auch mit einer neuen Generation. Die neue Zählung zeigt, dass Gottes 
Plan trotz früherem Ungehorsam weitergeführt wird. Keine Generation ist unersetzlich, aber jede wird 
von Gott ernst genommen. Treue in der Gegenwart baut auf der Verheißung Gottes für die Zukunft. 

Gott sieht Gerechtigkeit – auch wenn menschliche Systeme sie übersehen. Die Töchter Zelophhads 
erhalten Gehör und werden Teil der göttlichen Gesetzgebung. Gottes Ordnung ist nicht starr, sondern 
gerecht und barmherzig. Geistliche Ordnungen sollen Gottes Gerechtigkeit widerspiegeln – nicht nur 
menschliche Traditionen. 

Verbindlichkeit vor Gott zeigt sich im Umgang mit Worten und Verantwortung. Gelübde sind 
kein leeres Versprechen, sondern Ausdruck von Ernst und Hingabe. Geistliche Reife zeigt sich in der 
Treue zu gesprochenem Wort. Wer Gott etwas zusagt, soll es auch halten – in Freiheit und Ehrfurcht. 

Seite  von 78 93



12. Gericht und Abrechnung mit Midian (31,1-54) 

12.1. Der Befehl zur Rache am Feind - heilsgeschichtliches Gericht 
(31,1-24) 

Gottes Gericht über Midian ist Ausdruck heilsgeschichtlicher Gerechtigkeit, nicht menschlicher 
Rache. Der Befehl zur Bekämpfung der Midianiter steht im Zusammenhang mit deren aktiver 
Verführung Israels durch Götzendienst und Unzucht in Baal-Peor. Dieses Gericht ist keine blinde 
Gewalt, sondern eine Antwort auf geistlichen Verrat gegen den Bund Gottes. Midian hatte nicht nur 
Israel körperlich bedroht, sondern geistlich korrumpiert. Gottes Gericht hat dabei immer eine heilige 
Dimension: Es dient nicht der persönlichen Vergeltung, sondern der Reinigung und Bewahrung seines 
Volkes. Mose handelt nicht eigenmächtig, sondern auf göttliche Weisung hin. Die Ausführung des 
Befehls geschieht unter priesterlicher Aufsicht und geistlicher Vorbereitung. (4. Mose 25,1-3; 4. Mose 
31,1-6; 5. Mose 32,35) 

Die Kriegsführung Israels ist geistlich eingebettet und steht unter priesterlicher Leitung. Bevor 
das Volk in den Kampf zieht, wird es geistlich ausgerüstet. Pinhas, der Sohn Eleasars, begleitet das 
Heer mit den heiligen Geräten und den Signalhörnern. Dadurch wird deutlich: Der Kampf ist keine 
politische Aktion, sondern geistlicher Gehorsam. Die Gegenwart der priesterlichen Elemente 
signalisiert, dass dieser Kampf unter dem Banner des HERRN steht. Es geht nicht nur um Sieg, 
sondern um Treue. Selbst im Gericht bleibt Gottes Ordnung maßgeblich, und der Einsatz geschieht in 
Abhängigkeit von seiner Gegenwart. (4. Mose 31,6; Josua 6,4-5; Psalm 44,4-7) 

Die Reinigung nach dem Kampf zeigt Gottes Anspruch auf Heiligkeit in jeder Lebenslage. Nach 
dem Sieg über Midian werden alle Kämpfer und die erbeuteten Güter rituell gereinigt. Sowohl äußere 
als auch innere Reinheit sind Voraussetzung für die Rückkehr ins Lager. Eleasar gibt Anweisungen zur 
Entsühnung der Gefäße und zur körperlichen Reinigung. Damit wird unterstrichen, dass auch bei 
einem gottgewollten Gericht geistliche Reinheit nicht automatisch gegeben ist. Gott achtet nicht nur 
auf den Gehorsam im Handeln, sondern auch auf die Herzenshaltung danach. Die Reinigung erinnert 
daran, dass Heiligkeit umfassend gedacht ist – sie betrifft sowohl die äußeren Umstände als auch die 
innere Ausrichtung. (4. Mose 31,19-24; Psalm 24,3-4; Hebräer 10,22) 

Seite  von 79 93



12.2. Verteilung der Beute - Gottes Anteil wird geehrt (31,25-54) 
Die Beuteverteilung zeigt, dass Gottes Ordnung auch nach dem Sieg gelten muss. Nach dem Sieg 
über Midian wird die gesamte Kriegsbeute sorgfältig aufgeteilt – zur Hälfte an die Krieger, zur Hälfte 
an das übrige Volk. Diese Ordnung unterstreicht, dass der Kampf nicht allein dem Heer galt, sondern 
dem ganzen Volk Gottes. Keiner darf sich unabhängig fühlen oder eigenmächtig handeln. Der Sieg 
gehört nicht dem Menschen, sondern dem HERRN, und deshalb ist auch die Verteilung nicht dem 
Zufall oder menschlicher Willkür überlassen. Die geregelte Aufteilung schafft Gerechtigkeit, bewahrt 
die Einheit und stellt sicher, dass Gottes Heiligkeit auch im praktischen Umgang mit Gütern sichtbar 
wird. (4. Mose 31,25-47; 5. Mose 8,17-18; 1. Samuel 30,23-25) 

Gottes Anteil an der Beute ist Ausdruck seiner Herrschaft und des Dankes des Volkes. Ein fester 
Anteil der Beute wird dem HERRN geweiht – durch eine Abgabe von den Kriegern an den Priester 
und vom Volk an die Leviten. Diese Gabe ist kein Tribut, sondern Ausdruck der Anbetung und 
Anerkennung: Der Sieg war Gottes Werk, nicht menschliche Leistung. Indem der erste Teil Gott 
gegeben wird, wird seine Vorrangstellung im Leben des Volkes betont. Darüber hinaus bringen die 
Offiziere aus freiem Willen ein zusätzliches Dankopfer für den erlebten Schutz im Kampf. Der 
Gedanke der Weihe wird so nicht nur durch Vorschrift, sondern auch durch Herzenshaltung sichtbar. 
(4. Mose 31,48-54; Sprüche 3,9-10; Psalm 50,14) 

Seite  von 80 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 31,1-54) 

Zusammenfassung:  

Gott beauftragt Mose, Rache an Midian zu nehmen, weil das Volk Israel durch ihre Verführung zu 
Götzendienst und Unmoral (Baal-Peor) schwer gesündigt hatte. Mose sendet 12.000 Männer – je 1.000 
aus jedem Stamm –, angeführt von Pinehas, der auch die heiligen Geräte mitführt. Der Feldzug ist 
erfolgreich: Die midianitischen Männer, darunter auch Bileam, werden getötet, Frauen und Kinder 
gefangen genommen, sowie große Beute gemacht. Mose reagiert jedoch scharf auf das Verschonen der 
Frauen, da sie das Volk einst zur Sünde verführt hatten. Er ordnet die Tötung aller männlichen Kinder 
und aller Frauen an, die nicht mehr unberührt sind. Danach werden Reinigungsriten für die 
Kriegsrückkehrer, die Gefangenen und die Beute durchgeführt. Die Beute – Menschen, Tiere und 
Güter – wird aufgeteilt zwischen den Kriegern, dem übrigen Volk und dem HERRN, wobei ein Tribut 
an die Priester gegeben wird. Bemerkenswert ist die freiwillige Gabe der Heerführer, die zusätzlich 
Gold aus der Beute darbringen, aus Dankbarkeit darüber, dass kein einziger israelitischer Krieger 
gefallen ist. Das Kapitel unterstreicht sowohl Gottes Gericht über sündige Nationen als auch die 
Notwendigkeit von Reinheit und Dankbarkeit im Umgang mit göttlicher Bewahrung. 

Anwendungen:  

Gott vergisst keine Schuld – Gericht folgt, wenn Umkehr ausbleibt. Die Rache an Midian zeigt, 
dass moralische und geistliche Verführung schwerwiegende Folgen hat. Gottes Langmut bedeutet nicht 
Gleichgültigkeit. Heiligkeit umfasst auch Konsequenz gegenüber dauerhaftem Widerstand gegen 
Gottes Ordnung. 

Reinheit ist nicht nur individuell, sondern betrifft auch Gemeinschaft und Besitz. Nach dem 
Krieg ordnet Gott umfassende Reinigungsprozesse an – für Menschen, Gegenstände und Umgebung. 
Gottes Nähe duldet keine Vermischung mit Unreinheit. Geistliche Wachsamkeit betrifft alle 
Lebensbereiche. 

Dankbarkeit zeigt sich im freiwilligen Geben – besonders nach erlebtem Schutz. Die Heerführer 
bringen Gold aus der Beute, obwohl sie dazu nicht verpflichtet sind. Ihr Motiv ist Freude und 
Anerkennung der göttlichen Bewahrung. Wer Gottes Schutz erfährt, antwortet mit großzügiger 
Hingabe. 

Seite  von 81 93



13. Ostjordanische Besitzverhältnisse (32,1-42) 

13.1. Der Wunsch der Rubeniter und Gaditer (32,1-27) 
Der Wunsch nach ostjordanischem Land offenbart die Spannung zwischen Eigeninteresse und 
Bundesverantwortung. Die Stämme Ruben und Gad sehen im fruchtbaren Land östlich des Jordan 
eine gute Gelegenheit für ihren Viehbesitz und bitten um dieses Gebiet als Erbteil. Ihr Wunsch ist 
wirtschaftlich nachvollziehbar, steht jedoch im Spannungsfeld zur kollektiven Berufung Israels. Mose 
erkennt sofort die Gefahr, dass diese Bitte zu Spaltung und Mutlosigkeit führen könnte – ähnlich wie 
beim Unglauben der Kundschafter. Das individuelle Bedürfnis darf nicht über die gemeinsame 
Berufung gestellt werden. Diese Situation stellt exemplarisch die Frage nach dem Verhältnis zwischen 
persönlichem Wohlstand und geistlicher Solidarität. (4. Mose 32,1-15; Josua 22,1-4; Philipper 2,3-4) 

Gottes Weg führt nicht über Bequemlichkeit, sondern über Verantwortung füreinander. Mose 
warnt die Stämme vor einem möglichen Rückzug aus der gemeinsamen Verantwortung. Die 
Geschichte der Wüstenwanderung zeigt, dass Gott gemeinschaftliche Treue höher bewertet als 
persönlichen Vorteil. Deshalb wird eine klare Vereinbarung getroffen: Die Männer Rubens und Gads 
dürfen das Land erhalten, wenn sie zuerst mit ihren Brüdern in den Kampf ziehen. Diese Bedingung 
stellt sicher, dass niemand seine Geschwister im Glauben oder Kampf allein lässt. Die Bereitschaft, 
zuerst zu dienen und dann zu empfangen, ist Ausdruck gelebter Bundesverantwortung. (4. Mose 
32,16-27; Galater 6,2; 1. Korinther 10,24) 

Die Lösung zwischen Eigeninteresse und Gemeinschaft zeigt den Wert geistlicher 
Verbindlichkeit. Die Einigung zwischen Mose und den ostjordanischen Stämmen ist ein Modell für 
gerechte Versöhnung von individuellen Bedürfnissen und kollektiver Berufung. Indem die 
Kriegsverpflichtung an den Besitz geknüpft wird, wird der Bund nicht aufgelöst, sondern vertieft. Es 
wird nicht verboten, persönliche Wünsche zu haben, aber sie werden in das größere Ganze 
eingeordnet. Geistliche Reife zeigt sich darin, dass eigenes Wohl immer im Licht der göttlichen 
Ordnung und der Geschwister gesehen wird. So bleibt das Erbe gesichert – ohne das Volk zu 
schwächen. (4. Mose 32,20-24; Römer 12,10; 1. Thessalonicher 5,11) 

Seite  von 82 93



13.2. Verpflichtung zum Kampf und Besitznahme (32,28-42) 
Verbindliche Abmachungen zwischen den Stämmen sichern Einheit und Glaubenstreue. Die 
Vereinbarung zwischen Mose, Eleasar und den Stammesfürsten der Rubeniter, Gaditer und des halben 
Stammes Manasse ist Ausdruck geordneter Bundesgemeinschaft. Die Verpflichtung zum Kampf wird 
schriftlich und öffentlich festgehalten, um Missverständnisse und spätere Konflikte zu vermeiden. 
Diese Regelung bewahrt das Volk vor Misstrauen, wie es später zwischen Ost- und Westjordanland 
drohte. Indem die Verpflichtung zur Mithilfe klar definiert wird, wird deutlich: Besitz darf nicht vor 
Verantwortung kommen. Die Einheit des Volkes bleibt nur dann erhalten, wenn gegenseitiges 
Vertrauen auf klaren Verabredungen ruht. (4. Mose 32,28-30; Josua 22,1-6; Amos 3,3) 

Besitznahme im verheißenen Land erfolgt nicht ohne aktive Hingabe und Treue. Die Stämme, die 
östlich des Jordan siedeln, bauen Städte für ihre Familien und Hürden für ihr Vieh, doch der 
militärische Dienst bleibt vorrangig. Sie handeln verantwortungsvoll und bringen Opfer, indem sie ihr 
Erbteil nicht sofort in Anspruch nehmen, sondern erst nach dem Kampf zurückkehren dürfen. Damit 
zeigen sie, dass das verheißene Land nicht nur Geschenk, sondern auch Aufgabe ist. Treue gegenüber 
dem Volk und Gehorsam gegenüber Gott werden zu Voraussetzungen für bleibenden Segen. Erst durch 
aktive Teilnahme an Gottes Plan wird das Erbe legitim. (4. Mose 32,31-42; Hebräer 6,11-12; 2. 
Timotheus 2,3-6) 

Seite  von 83 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 32,1-42) 

Zusammenfassung:  

Die Stämme Ruben und Gad sowie später der halbe Stamm Manasse bitten Mose darum, ihr Erbteil 
östlich des Jordan zu erhalten, da das Land Gilead gut für ihre zahlreichen Herden geeignet ist. Mose 
reagiert zunächst mit scharfer Kritik, weil er befürchtet, dass sie wie die Kundschaftergeneration 
handeln und das Herz des Volkes entmutigen könnten. Doch die Stämme versprechen, bewaffnet mit 
den anderen Israeliten über den Jordan zu ziehen und erst nach dem Sieg zurückzukehren, um sich in 
ihrem Gebiet niederzulassen. Mose akzeptiert unter dieser Bedingung und bekräftigt das Abkommen 
vor Eleasar, Josua und den Stammesoberhäuptern. Die betroffenen Stämme beginnen daraufhin mit 
dem Ausbau der Städte im Ostjordanland. Der Text zeigt, wie Eigeninteresse mit der Verantwortung 
gegenüber der Gemeinschaft ausbalanciert werden muss, und dass Besitz nicht von Pflicht entbindet. 
Der Abschnitt schließt mit der Einteilung und Beschreibung der Städte, die Ruben, Gad und der halbe 
Stamm Manasse aufbauen. 

Anwendungen:  

Verantwortung gegenüber der Gemeinschaft steht über persönlichem Vorteil. Die ostjordanischen 
Stämme dürfen ihren Wunsch nur erfüllen, wenn sie zuerst mitkämpfen. Geistliches Leben kennt kein 
isoliertes Handeln. Wahre Reife zeigt sich darin, das Wohl anderer höher zu achten als den eigenen 
Besitz. 

Geistliche Führung prüft Motive – und verhandelt auf Basis göttlicher Prinzipien. Mose geht dem 
Wunsch der Stämme nicht sofort nach, sondern testet ihre Haltung. Geistliche Leiterschaft braucht 
Weisheit, Unterscheidung und Klarheit. Entscheidungen im Volk Gottes müssen an göttlicher Wahrheit 
ausgerichtet bleiben. 

Verbindlichkeit im Reden schafft Vertrauen – vor Gott und Menschen. Die Zusage der Stämme 
wird öffentlich bezeugt und schriftlich festgehalten. Geistliche Reife äußert sich in der Treue zu 
gegebener Verpflichtung. Was versprochen wird, soll mit Taten bestätigt werden – im Blick auf Gottes 
Ehre. 

Seite  von 84 93



14. Rückblick und Vorschau - Gottes Treue zur Erfüllung 
(33,1-36,13) 

14.1. Rückblick auf die Lagerplätze seit Ägypten (33,1-49) 
Der Rückblick auf die Lagerplätze unterstreicht Gottes treue Führung durch alle Phasen der 
Wüstenwanderung. Mose notiert auf göttlichen Befehl alle Stationen des Weges Israels vom Auszug 
aus Ägypten bis zur Ebene Moabs. Jede Ortsangabe wird zur Erinnerung an Gottes Eingreifen, 
Versorgung, Erziehung und auch an das Gericht über Unglauben. Diese Reiseliste ist kein bloßes 
geografisches Register, sondern ein geistlicher Reisebericht, der Gottes Geduld und Beständigkeit 
gegenüber einem oft widerspenstigen Volk bezeugt. Selbst unbekannte oder unspektakuläre Orte 
gewinnen Bedeutung, weil sie Teil der Geschichte mit Gott sind. Der Rückblick lädt dazu ein, die 
persönliche und gemeinschaftliche Vergangenheit im Licht göttlicher Führung zu deuten. (4. Mose 
33,1-2; 5. Mose 8,2-5; Psalm 105,37-45) 

Gottes Weg mit seinem Volk ist zielgerichtet, auch wenn er Umwege und Pausen enthält. Die 
vielen Stationen zeigen, dass Israels Reise kein direkter Marsch zum Ziel war, sondern eine Folge von 
Aufbrüchen, Aufenthalten, Korrekturen und Prüfungen. Manche Orte markieren besondere Ereignisse 
des Segens, andere stehen für Murren oder Gericht. Doch keiner dieser Punkte war vergeblich – jeder 
hatte eine geistliche Funktion im Erziehungsplan Gottes. Die Reiseliste lehrt, dass auch Umwege unter 
Gottes souveräner Leitung stehen. Was aus menschlicher Sicht planlos erscheinen mag, ist aus 
göttlicher Perspektive ein geordneter Weg zur Vorbereitung des Volkes auf das verheißene Land. (4. 
Mose 33,3-49; Psalm 78,12-72; Jesaja 63,11-14) 

14.2. Auftrag zur Landverteilung und Grenzziehung (33,50-34,29) 
Die Landverheißung wird konkret durch göttlich bestimmte Grenzen und klare Zuteilung. Gott 
selbst gibt Mose den Auftrag, das Land Kanaan in Besitz zu nehmen und die Grenzen exakt zu 
definieren. Der Besitz des Landes ist nicht willkürlich oder menschlich erstritten, sondern ein souverän 
geschenktes Erbe. Durch die genaue Beschreibung der Landesgrenzen zeigt Gott, dass sein 
Heilshandeln geografisch und geschichtlich verankert ist. Der Glaube an Gottes Verheißungen ist nicht 
abstrakt, sondern hat konkrete Auswirkungen auf das Leben seines Volkes. Die Grenzen Kanaans 
markieren den Raum, in dem Israel unter Gottes Ordnung leben soll – nicht nur geistlich, sondern auch 
gesellschaftlich. (4. Mose 33,50-34,15; 1. Mose 17,8; Josua 1,3-6) 

Seite  von 85 93



Das Land soll im Gehorsam eingenommen und von Götzen befreit werden. Bevor Israel das Land 
in Besitz nehmen kann, wird der Befehl zur vollständigen Vertreibung der bisherigen Bewohner 
gegeben. Die Zerstörung ihrer Götzen und Kultstätten soll verhindern, dass Israel in denselben 
Götzendienst fällt. Der Besitz des verheißenen Landes ist an die Bedingung der geistlichen Reinheit 
und des Gehorsams gegenüber Gottes Weisungen geknüpft. Wenn das Volk diese Ordnung missachtet, 
wird das verheißene Land nicht zum Segen, sondern zur Ursache des Gerichts. Diese Mahnung 
unterstreicht, dass Gottes Segen nicht unabhängig vom geistlichen Zustand des Volkes bleibt. (4. Mose 
33,51-56; 5. Mose 7,1-5; Richter 2,1-3) 

Die Landverteilung spiegelt sowohl Ordnung als auch Barmherzigkeit wider. Die Einteilung des 
Landes erfolgt nach Stämmen und Losverfahren – nicht nach menschlichem Einfluss, sondern unter 
göttlicher Leitung. Diese Form der Zuteilung wahrt Gerechtigkeit und schützt vor Missgunst. 
Gleichzeitig betont die Einbindung aller Stämme, dass jede Familie unter Gottes Fürsorge steht und 
niemand vergessen wird. Die Versorgung mit Land ist Zeichen göttlicher Barmherzigkeit und 
Ausdruck des Bundes mit Israel. Die Ordnung Gottes bringt nicht Einschränkung, sondern Frieden und 
Stabilität. (4. Mose 34,13-15; Psalm 16,5-6; Jesaja 32,17-18) 

Die eingesetzten Fürsten tragen Mitverantwortung für die gerechte Verteilung. Gott bestimmt 
durch Mose Männer aus jedem Stamm, die für die Zuteilung des Erbteils verantwortlich sein sollen. 
Diese Fürsten handeln nicht selbstmächtig, sondern im Auftrag Gottes und in Übereinstimmung mit 
der geoffenbarten Ordnung. Ihre Aufgabe ist es, den göttlichen Plan umzusetzen und Missbrauch oder 
Ungerechtigkeit zu verhindern. Geistliche Leitung wird hier mit administrativer Treue verbunden. Der 
Segen Gottes entfaltet sich durch verantwortungsvolle Führung, die sich an seinem Wort orientiert. (4. 
Mose 34,16-29; Sprüche 11,14; Apostelgeschichte 6,3) 

14.3. Levitenstädte und Freistädte - Gnade im Rechtssystem 
(35,1-34) 

Die Leviten erhalten keinen eigenen Landbesitz, sondern Städte inmitten der Stämme. Im 
Gegensatz zu den übrigen Stämmen bekommt der Stamm Levi kein zusammenhängendes Gebiet, 
sondern 48 Städte, verstreut im ganzen Land. Diese Anordnung spiegelt die geistliche Aufgabe der 
Leviten wider, die nicht im Besitz, sondern im Dienst für Gott bestehen soll. Ihre Gegenwart mitten 
unter den Stämmen soll geistliche Orientierung und priesterliche Betreuung gewährleisten. Gott selbst 

Seite  von 86 93



ist ihr Erbteil, nicht das Land. Diese Struktur unterstreicht die zentrale Rolle des geistlichen Dienstes 
im alltäglichen Leben des Volkes. (4. Mose 35,1-8; 5. Mose 10,8-9; Josua 21,1-45) 

Gottes Ordnung schützt Leben – auch das des unbeabsichtigten Totschlägers. Für jemanden, der 
aus Versehen einen Menschen tötet, werden sechs Freistädte eingerichtet. Diese sollen Schutz bieten, 
bis eine gerechte richterliche Klärung erfolgt. Das göttliche Recht unterscheidet bewusst zwischen 
Mord und Totschlag, was auf eine hohe Wertschätzung des Lebens und auf einen ausgewogenen 
Umgang mit Schuld hinweist. Der Schutzraum der Freistadt ist Ausdruck göttlicher Gnade in einem 
gerechten System. Auch der Schuldige soll nicht der Willkür menschlicher Rache ausgeliefert sein. (4. 
Mose 35,9-15; 5. Mose 19,1-13; Psalm 91,1-2) 

Die Freistädte verbinden Recht und Gnade – ein Bild für Christi Werk. Die Einrichtung der 
Freistädte zeigt Gottes Absicht, Barmherzigkeit im Rahmen der Gerechtigkeit zu gewähren. Der Täter 
ist zwar schuldig, aber nicht vorsätzlich – deshalb erhält er Zuflucht. Dieses Prinzip erinnert an die 
spätere Erlösung durch Jesus Christus, der Schuld auf sich nimmt und Schutz vor dem göttlichen 
Gericht gewährt. Wer in der Freistadt bleibt, lebt unter Gottes Schutz, bis der Hohepriester stirbt – eine 
Vorwegnahme der stellvertretenden Wirksamkeit Christi. Die Verbindung von Schutz und 
Schuldverantwortung spiegelt das Wesen des Evangeliums wider. (4. Mose 35,25-28; Hebräer 6,18-20; 
Hebräer 9,11-14) 

Gerechtigkeit darf nicht durch Bestechung oder menschliche Nachsicht verzerrt werden. Das 
Gesetz verbietet Lösegeldzahlungen zur Umgehung der Strafe bei vorsätzlichem Mord. Leben ist 
heilig und kann nicht durch materiellen Ausgleich kompensiert werden. Damit wird der Wert des 
menschlichen Lebens und die Ernsthaftigkeit des göttlichen Rechts betont. Diese Bestimmung bewahrt 
das Rechtssystem vor Korruption und verdeutlicht, dass Gnade nie auf Kosten der Gerechtigkeit 
ergehen darf. Nur wer Gottes Bedingungen achtet, kann auf Gnade hoffen. (4. Mose 35,31-32; 2. Mose 
21,12; Psalm 94,20-23) 

Das Land selbst trägt die Schuld, wenn Blut ungerecht vergossen wird. Gott macht deutlich, dass 
ungesühntes Blut das Land verunreinigt und seinen Segen aufhebt. Israel soll sich vor einer kollektiven 
Schuld hüten, indem es gerechtes Urteil übt. Die Verantwortung für das Leben betrifft nicht nur den 
Einzelnen, sondern das ganze Volk. Diese Sicht auf Gerechtigkeit und Reinheit unterstreicht die 
heilsgeschichtliche Dimension des Landes: es ist ein Ort der Heiligkeit und soll nicht durch Gewalt 
entweiht werden. (4. Mose 35,33-34; 1. Mose 4,10; Jesaja 1,15-17) 

Seite  von 87 93



Gottes Präsenz im Land erfordert Reinheit, Gerechtigkeit und barmherziges Recht. Am Ende des 
Abschnitts macht Gott deutlich, dass seine Gegenwart im Land an geistliche Bedingungen geknüpft 
ist. Er will mitten unter seinem Volk wohnen – nicht in einem Raum der Willkür, sondern im Rahmen 
geordneter, heiliger Strukturen. Die Levitenstädte und Freistädte sind sichtbarer Ausdruck dieser 
Ordnung. Sie verbinden geistliche Lehre, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit zu einem 
gesamtheitlichen Bundesleben. Die Gegenwart Gottes soll nicht als selbstverständlich hingenommen, 
sondern durch ein geheiligtes Leben bewahrt werden. (4. Mose 35,34; 3. Mose 26,11-12; Hesekiel 
43,7-9) 

14.4. Besitzregelung für Frauen im Erbfall - Schutz der 
Stammesordnung (36,1-13) 

Gott bestätigt das Erbrecht der Töchter und schützt zugleich die Stammesstruktur. Die Töchter 
Zelophhads hatten bereits ein Erbteil zugesprochen bekommen, da ihr Vater ohne Söhne gestorben 
war. Im letzten Kapitel des Buches wird nun geregelt, dass Frauen mit Erbanspruch nur innerhalb ihres 
Stammes heiraten sollen, damit das Erbe nicht in andere Stämme übergeht. Diese Anordnung zeigt, 
dass Gott sowohl individuelle Gerechtigkeit als auch kollektive Ordnung wahrt. Es ist ein 
ausgewogenes Handeln, das auf Verantwortung und Zugehörigkeit gründet. Die Balance zwischen 
persönlicher Freiheit und gemeinschaftlicher Stabilität wird durch göttliche Weisung gesichert. (4. 
Mose 36,1-9; 4. Mose 27,1-11; Josua 17,3-6) 

Gottes Ordnungen gelten langfristig und fördern Treue in den Generationen. Die Regelung zur 
Besitzwahrung innerhalb der Stämme wird als bleibende Ordnung festgelegt. Sie dient nicht nur einem 
einmaligen Fall, sondern soll das gesamte Volk über Generationen hinweg strukturieren. Gottes 
Weisungen haben nie nur kurzfristige Relevanz, sondern zielen auf ein dauerhaft geheiligtes Leben. 
Auch wenn sich äußere Umstände verändern, bleibt die göttliche Ordnung gültig. Dadurch werden 
Stabilität, Identität und Treue im Bundesvolk gefördert. (4. Mose 36,7-9; Psalm 119,89-91; Maleachi 
3,6) 

Das Volk handelt im Gehorsam gegenüber Gottes Geboten durch Mose. Das Kapitel und damit 
das ganze Buch endet mit dem Hinweis, dass die Töchter Zelophhads so handelten, wie der HERR es 
Mose geboten hatte. Diese einfache Feststellung drückt den Kern biblischer Frömmigkeit aus: 
Gehorsam gegenüber der Offenbarung Gottes. In einer Zeit, in der viele Herausforderungen und 
Unsicherheiten vor Israel lagen, war die Befolgung von Gottes Wort der Weg zum Segen. Die 
Betonung des Gehorsams stellt einen bewussten Abschluss des 4. Buches Mose dar – es bleibt die 

Seite  von 88 93



Aufgabe des Volkes, Gottes Weisung zu glauben, zu bewahren und umzusetzen. (4. Mose 36,10-13; 5. 
Mose 5,32-33; Josua 1,7-8) 

Seite  von 89 93



Zusammenfassung und Anwendungen (4. Mose 33,1-36,13) 

Zusammenfassung:  

Der letzte Abschnitt des 4. Buches Mose enthält eine geordnete Rückschau auf alle Lagerplätze Israels 
seit dem Auszug aus Ägypten. Diese Etappenliste dient nicht nur als geografische Erinnerung, sondern 
auch als geistliches Zeugnis von Gottes Führung über vierzig Jahre hinweg. Danach folgen 
Anweisungen zur Eroberung Kanaans: Die Bewohner sollen vollständig vertrieben und ihre 
Kultstätten zerstört werden, damit Israel nicht in deren Götzendienst verfällt. Das Land soll per Los 
verteilt werden, angepasst an die Größe der Stämme. Gott legt klare Landesgrenzen für das verheißene 
Gebiet fest. Auch die Namen der Männer, die das Land verteilen sollen, werden genannt. Den Leviten 
wird statt eines Erbteils eine Anzahl von 48 Städten zugewiesen, darunter sechs Zufluchtsstädte für 
Totschläger, die unbeabsichtigt jemanden getötet haben. Es folgen rechtliche Regelungen zur 
Unterscheidung zwischen Mord und Totschlag, sowie zur Rolle von Zeugen. Abschließend wird die 
Erbregelung der Töchter Zelophhads weiter präzisiert: Sie sollen innerhalb ihres Stammes heiraten, 
damit das Erbteil nicht auf andere Stämme übergeht. Damit endet das Buch mit einem klaren 
Bekenntnis zu Gottes Gerechtigkeit, Heiligkeit und fürsorglicher Ordnung für das Leben im 
verheißenen Land. 

Anwendungen:  

Geistliches Wachstum lebt vom Erinnern an Gottes Treue. Die Liste der Lagerplätze zeigt nicht nur 
Orte, sondern Gottes unermüdliche Führung. Rückblick macht Gottes Wirken sichtbar. Wer sich an 
Gottes Treue erinnert, gewinnt Vertrauen für kommende Schritte im Glauben. 

Gottes Ordnung schützt vor Vermischung und geistlichem Rückfall. Die Zerstörung der 
Götzenstätten und klare Grenzen dienen nicht kultureller Ausgrenzung, sondern geistlicher Reinheit. 
Gott kennt die Gefahr des schleichenden Kompromisses. Gehorsam bedeutet: geistlich unterscheiden, 
bevor Verirrung geschieht. 

Gottes Gerechtigkeit verbindet Schutz und Verantwortung. Die Zufluchtsstädte zeigen Gottes 
Erbarmen für Unschuldige, aber auch die Ernsthaftigkeit des Lebens. Rechtssicherheit braucht klare 
Regeln, Unterscheidung und gerechte Zeugen. Heiligkeit betrifft nicht nur Gottesdienst, sondern auch 
Recht und Alltag. 

Seite  von 90 93



In diesem Sinne,  

Soli Deo Gloria,  

allein GOTT die Ehre. 

Seite  von 91 93



Quellen 
• Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany: 

Deutsche Bibelgesellschaft. (UBS5) 

• Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)  

• Brannan, R. und Loken, I. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA: 
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB) 

• CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)  

• Constable, T. (2003) Tom Constable’s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software. 

• Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN) 

• Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. Edition CSV 
Hückeswagen. 7. Auflage (2015). Hückeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV) 

• Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft. 
(ELB 2006) 

• Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed. 
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)  

• Holmes, M.W. (2011–2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of 
Biblical Literature. (SBLGNT) 

• Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen: 
FriedensBote. (BidF) 

• Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life. 
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic 
Commentary). 

• Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI: 
Zondervan Publishing House. 

• MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth. 
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT) 

• MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN: 
W Pub. Group. 

• MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers. 

• MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)  

• McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson. 

Seite  von 92 93



• Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament, 
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev. 
ed.). London; New York: United Bible Societies. 

• Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words. 
Grand Rapids, MI: Zondervan.  

• Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an 
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft. 

• Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson 
Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources. 

• Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth. 
Chicago, IL: Moody Press. (RBT) 

• Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed. 
Chicago: Moody Press, S. 1863–1864.  

• Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Dübendorf: SCM 
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield) 

• Schlachter, F.E. (Übers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva; 
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)  

• Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New 
Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications. 

• Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3) 

• The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB) 

• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

• Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan. 

• Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)  

• Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele. 
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite  von 93 93


	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Ordnung und Vorbereitung des Volkes in der Wüste (4. Mose 1-10)
	1. Volkszählung und Lagerordnung - Ein geordnetes Bundesvolk (1,1-4,49)
	1.1. Erste Volkszählung der wehrfähigen Männer Israels (1,1-54)
	1.2. Lagerordnung um das Heiligtum - Gottes Gegenwart im Zentrum (2,1-34)
	1.3. Leviten als Ersatz für die Erstgeburt (3,1-51)
	1.4. Dienstverteilung unter den levitischen Sippen (4,1-49)

	2. Heiligkeit und Reinheit im Lager (5,1-6,27)
	2.1. Reinigung des Lagers von Unreinem und Schuld (5,1-10)
	2.2. Ordnung bei Ehebruch - Eifersuchtsgesetz (5,11-31)
	2.3. Das Nasiräergelübde - Sonderweihen für den HERRN (6,1-21)
	2.4. Der priesterliche Segen - Gottes Gnade für sein Volk (6,22-27)

	3. Opfer, Weihe und Auszug vom Sinai (7,1-10,36)
	3.1. Opfer der Stammesfürsten zur Einweihung des Altars (7,1-89)
	3.2. Lampen und Levitenweihe - Vorbereitung für den Dienst (8,1-26)
	3.3. Feier des Passahs und Regelungen zur Nachfeier (9,1-14)
	3.4. Wolkenführung und Aufbruchsordnung des Volkes (9,15-10,36)

	Teil 2: Ungehorsam und Umwege in der Wüste (4. Mose 11-21)
	4. Murren, Gericht und Versorgung - Gottes Treue trotz Untreue (11,1-12,16)
	4.1. Murren des Volkes und das Feuer Gottes (11,1-3)
	4.2. Fleischeslust, Gericht und Gottes Fürsorge (11,4-35)
	4.3. Neid und Auflehnung gegen Mose - Miriam wird bestraft (12,1-16)

	5. Der verhängnisvolle Unglaube an der Grenze Kanaans (13,1-14,45)
	5.1. Die Kundschafter - ängstliche Mehrheit vs. glaubensvoller Rest (13,1-33)
	5.2. Rebellion gegen Gottes Verheißung - Gericht über die Generation (14,1-45)

	6. Weitere Ordnungen, Auflehnung und Strafgerichte (15,1-17,13)
	6.1. Opferregelungen und Warnung vor Auflehnung (15,1-41)
	6.2. Korachs Rebellion - das Gericht über die Aufrührer (16,1-50)
	6.3. Aarons Stab blüht - Gottes Bestätigung der priesterlichen Autorität (17,1-13)

	7. Dienst und Anteil der Priester und Leviten (18,1-19,22)
	7.1. Verantwortung und Versorgung der Priester und Leviten (18,1-32)
	7.2. Gesetz der roten Kuh - Reinigung durch stellvertretende Reinheit (19,1-22)

	8. Der Weg zum neuen Anfang - Strafe, Gnade und Führung (20,1-21,35)
	8.1. Tod Miriams und Sünde Moses - Wasser aus dem Felsen (20,1-13)
	8.2. Ablehnung durch Edom und Tod Aarons (20,14-29)
	8.3. Sieg über Kanaaniter, Schlangenplage und eherne Schlange (21,1-9)
	8.4. Siege über Sihon und Og - Gottes Macht auf dem Weg nach Osten (21,10-35)

	Teil 3: Vom Fluch zum Segen - Gottes Schutz und Souveränität (4. Mose 22-25)
	9. Bileam - Der Gottlose im Dienst Gottes (22,1-24,25)
	9.1. Balaks Versuch, Israel zu verfluchen (22,1-41)
	9.2. Bileams Segenssprüche - Israel ist gesegnet (23,1-24,25)

	10. Götzendienst in Sittim - Gericht und Bundeserneuerung (25,1-18)
	10.1. Die Verführung durch Moab und Midian (25,1-9)
	10.2. Phinehas’ Eifer und Gottes Belohnung (25,10-18)

	Teil 4: Vorbereitung auf das verheißene Land (4. Mose 26-36)
	11. Die neue Generation wird ausgerichtet (26,1-30,16)
	11.1. Zweite Volkszählung - neue Führungsstruktur (26,1-65)
	11.2. Regelungen zum Erbrecht der Töchter Zelophhads (27,1-11)
	11.3. Josuas Berufung als Moses Nachfolger (27,12-23)
	11.4. Opferordnungen für das neue Land (28,1-29,40)
	11.5. Gelübde - Verpflichtung und Verantwortung (30,1-16)

	12. Gericht und Abrechnung mit Midian (31,1-54)
	12.1. Der Befehl zur Rache am Feind - heilsgeschichtliches Gericht (31,1-24)
	12.2. Verteilung der Beute - Gottes Anteil wird geehrt (31,25-54)

	13. Ostjordanische Besitzverhältnisse (32,1-42)
	13.1. Der Wunsch der Rubeniter und Gaditer (32,1-27)
	13.2. Verpflichtung zum Kampf und Besitznahme (32,28-42)

	14. Rückblick und Vorschau - Gottes Treue zur Erfüllung (33,1-36,13)
	14.1. Rückblick auf die Lagerplätze seit Ägypten (33,1-49)
	14.2. Auftrag zur Landverteilung und Grenzziehung (33,50-34,29)
	14.3. Levitenstädte und Freistädte - Gnade im Rechtssystem (35,1-34)
	14.4. Besitzregelung für Frauen im Erbfall - Schutz der Stammesordnung (36,1-13)

	Quellen

