
5. Mose   

Das Bundesvolk vor dem verheißenen Land 

Stand: Dezember 2025 

von  
  Paul Timm 



Seite  von 2 115



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: Dezember 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der 
persönlichen Übersetzung des Autors. 

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibelübersetzungen und ihre Abkürzungen sind im Vorwort 
zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erläutert. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 115



Gliederung 
Impressum / Copyright-Seite	  3

Gliederung	  4

Einführung	  8
1. Titel und Art des Buches	  8

2. Autor, Zeit und Abfassung	  9

3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld	  10

4. Historische und theologische Themen	  11

4.1. Historische Themen	  11

4.2. Theologische Themen	  11

5. Biblische Lehre des Buches	  13

5.1. Die Schrift	  13

5.2. Gott der Vater	  13

5.3. Gott der Sohn	  14

5.4. Gott der Heilige Geist	  14

5.5. Der Mensch und die Sünde	  15

5.6. Die Erlösung	  15

5.7. Das Volk Israel und die Nationen	  16

5.8. Engel, Satan und Dämonen	  16

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen	  17

6. Grobgliederung	  18

7. Zusammenfassung und Anwendungen	  21

7.1. Zusammenfassung	  21

7.2. Anwendungen	  21

8. Studienfragen zum Weiterdenken	  22

Kommentierung	  25
Teil 1: Rückblick auf Gottes Führung und Treue (5. Mose 1-4)	  25

1. Rückblick auf die Wüstenreise - Lernen aus der Vergangenheit (1,1-3,29)	  25

1.1. Aufbruch vom Sinai und Rebellion in Kadesch-Barnea (1,1-46)	  25

Seite  von 4 115



1.2. Umwege in der Wüste und Siege über die Amoriter (2,1-23)	  27

1.3. Gottes Macht im Sieg über Sihon und Og (2,24-3,11)	  28

1.4. Landzuteilung und Ermutigung an Josua (3,12-29)	  29

2. Aufruf zum Gehorsam - Der gnädige Gesetzgeber (4,1-49)	  32

2.1. Warnung vor Götzendienst und Erinnerung an Gottes Offenbarung (4,1-31)	
 32

2.2. Gottes Einzigartigkeit und die Freistädte im Ostjordanland (4,32-49)	  33

Teil 2: Wiederholung des Gesetzes - Bundeserneuerung vor dem Einzug (5. Mose 
5-26)	  36

3. Die Zehn Gebote - Grundlage des Bundes (5,1-33)	  36

3.1. Wiederholung und Auslegung der Zehn Gebote (5,1-21)	  36

3.2. Vermittlung durch Mose und Aufruf zum Gehorsam (5,22-33)	  37

4. Liebe zu Gott - Zentrum des Gesetzes (6,1-11,32)	  41

4.1. Das „Höre Israel“ und Gottesfurcht in allen Lebensbereichen (6,1-25)	  41

4.2. Warnung vor Götzen und Vermischung mit den Völkern (7,1-26)	  42

4.3. Erinnerung an Gottes Versorgung und Erziehung (8,1-20)	  44

4.4. Rebellion Israels und Moses Fürbitte (9,1-10,11)	  45

4.4.1. Israels Unwürdigkeit und beharrliche Rebellion (9,1-24)	  45

4.4.2. Moses Fürbitte und Gottes Gnade (9,25-10,11)	  46

4.5. Aufruf zu Liebe, Gehorsam und Segensgehorsam (10,12-11,32)	  46

5. Vorschriften für das Leben im Land (12,1-16,17)	  50

5.1. Zentrale Opferstätte und reiner Gottesdienst (12,1-32)	  50

5.2. Umgang mit falschen Propheten und Götzendienst (13,1-18)	  51

5.3. Reinheit des Volkes in Speise, Abgaben und Feiern (14,1-29)	  52

5.4. Soziale Ordnungen: Erlassjahr, Knechtschaft, Erstgeburt (15,1-23)	  54

5.5. Die drei Wallfahrtsfeste (16,1-17)	  55

6. Ordnungen für Recht, Königtum und Prophetie (16,18-18,22)	  59

6.1. Gerechtes Gerichtswesen und Schutz vor Götzendienst (16,18-17,13)	  59

6.2. Das zukünftige Königtum unter Gottes Leitung (17,14-20)	  60

6.3. Der wahre und der falsche Prophet (18,1-22)	  61

Seite  von 5 115



7. Schutz des Lebens und des Besitzes (19,1-22,12)	  65

7.1. Freistädte und gerechtes Zeugnis (19,1-21)	  65

7.2. Vorschriften für Kriegsführung (20,1-20)	  66

7.3. Verantwortung gegenüber dem Nächsten und Eigentum (21,1-22,12)	  67

8. Reinheit in Familie, Ehe und Gemeinschaft (22,13-25,19)	  72

8.1. Eherecht, Sittenreinheit und Strafen (22,13-23,14)	  72

8.2. Verschiedene gesellschaftliche und soziale Gebote (23,15-25,19)	  74

9. Die Erstlingsgabe und das Bekenntnis des Volkes (26,1-19)	  79

9.1. Übergabe der Erstlingsfrucht als Ausdruck der Dankbarkeit (26,1-11)	  79

9.2. Bekenntnis zur Bundesverpflichtung und Erwählung (26,12-19)	  80

Teil 3: Segensverheißung und Bundeserneuerung (5. Mose 27-30)	  83

10. Bestätigung des Gesetzes - Bundeshandlung am Ebal (27,1-26)	  83

10.1. Aufstellung der Gesetzessteine und Altarbau (27,1-8)	  83

10.2. Fluchformeln bei Gesetzesbruch (27,9-26)	  84

11. Segen und Fluch über Gehorsam und Ungehorsam (28,1-68)	  87

11.1. Segen für Gehorsam in allen Lebensbereichen (28,1-14)	  87

11.2. Fluch für Ungehorsam - Gericht bis zur Zerstreuung (28,15-68)	  88

12. Aufruf zur Entscheidung und Hoffnung auf Wiederherstellung (29,1-30,20)	  92

12.1. Bundeserneuerung mit der neuen Generation (29,1-29)	  92

12.2. Rückkehr und Umkehr in der Zukunft (30,1-10)	  93

12.3. Wahl zwischen Leben und Tod - eine Entscheidung des Herzens (30,11-20)	
 95

Teil 4: Abschluss des Dienstes Moses (5. Mose 31-34)	  98

13. Mose übergibt die Leitung an Josua (31,1-30)	  98

13.1. Ermutigung Josuas und das Gesetz im Heiligtum (31,1-13)	  98

13.2. Gottes Ankündigung des Abfalls - Lied des Zeugnisses (31,14-30)	  99

14. Das Lied des Mose - Zeugnis der Geschichte Gottes (32,1-52)	  102

14.1. Gottes Gerechtigkeit, Israels Undank und Gericht (32,1-35)	  102

14.2. Gottes Erbarmen und Mose darf das Land nur sehen (32,36-52)	  103

Seite  von 6 115



15. Mose segnet die Stämme Israels (33,1-29)	  106

15.1. Segenssprüche über die einzelnen Stämme (33,1-25)	  106

15.2. Lobpreis des Gottes Israels (33,26-29)	  107

16. Moses Tod und Vermächtnis (34,1-12)	  110

16.1. Blick ins Land und Tod Moses am Berg Nebo (34,1-8)	  110

16.2. Josuas Einsetzung und Moses einzigartige Stellung (34,9-12)	  111

Quellen	 114

Seite  von 7 115



Einführung  

1. Titel und Art des Buches 
Das Buch 5. Mose ist eine Sammlung von Abschiedsreden Moses und vermittelt theologisch-
seelsorgerliche Wahrheit. 5. Mose (griechisch: Deuteronomion, „zweites Gesetz“) enthält die letzten 
Anweisungen, Mahnungen und Ermutigungen, die Mose kurz vor dem Einzug Israels in das 
verheißene Land gibt. Es handelt sich nicht um eine bloße Wiederholung, sondern um eine vertiefte 
Anwendung und Erklärung des göttlichen Gesetzes auf die neue Generation. Die Reden dienen dazu, 
die Bundesbeziehung zwischen Gott und Israel zu erneuern und zu festigen. Das Buch verbindet 
rechtliche Inhalte mit einem starken Aufruf zur Herzenshingabe und zur Liebe zu Gott. Die 
Ausrichtung ist geistlich, gesetzlich und seelsorgerlich zugleich. (5. Mose 1,1; 5. Mose 5,1-5; 5. Mose 
30,11-20) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert, dass der hebräische Titel des 
letzten Buches der Tora, D’varim („Worte“), aus dem ersten Vers stammt: „Dies sind die 
Worte.“ Der englische Titel Deuteronomy leitet sich vom griechischen deuteronomion ab, was 
„Wiederholung des Gesetzes“ bedeutet. In der rabbinischen Literatur wird das Buch als 
Mischneh Tora („Wiederholung der Tora“) bezeichnet, da viele Gebote und Weisungen aus den 
früheren Büchern Moses erneut aufgegriffen werden. Das Buch dient als Lehrschrift, um die 
entscheidenden Lehren und Verpflichtungen an die nächste Generation weiterzugeben, bevor 
sie in das verheißene Land einzieht (Rubin, 2016, S. 225). 

5. Mose gehört zur heilsgeschichtlichen Literatur und ruft das Volk zu Bundestreue und 
Gottesfurcht. Das Buch hat einen einzigartigen Charakter innerhalb des Pentateuch, da es weniger 
neue Gesetze einführt als vielmehr die bestehenden Gebote auf die Lebensrealität einer neuen 
Generation anwendet. Es zeigt, dass der Glaube nicht nur im Gehorsam gegenüber äußeren 
Vorschriften, sondern in der bewussten Entscheidung des Herzens gelebt werden muss. Die Rückschau 
auf Gottes Taten, die Mahnung zur Treue und die Ausblicke auf Segen und Fluch prägen die 
theologische Tiefe des Buches. 5. Mose ist damit eine Einladung zur bewussten Bundeserneuerung. (5. 
Mose 4,1-9; 5. Mose 6,4-9; 5. Mose 30,15-20) 

Seite  von 8 115



2. Autor, Zeit und Abfassung 
Mose wird im Buch 5. Mose klar als Verfasser der Reden und Gesetze benannt. Mehrfach wird im 
Buch selbst darauf hingewiesen, dass Mose die Worte an das Volk Israel gerichtet und aufgeschrieben 
hat. Als von Gott berufener Prophet, Mittler und Führer war er beauftragt, die göttlichen Weisungen 
für die kommende Generation festzuhalten. Auch das Neue Testament bestätigt Mose als Autor der 
Thora und somit auch des 5. Buches Mose. Die wenigen Verse, die den Tod Moses schildern, wurden 
vermutlich von Josua ergänzt, ohne die Urheberschaft des Buches in Frage zu stellen. (5. Mose 1,1; 5. 
Mose 31,9; 5. Mose 31,24; Johannes 5,46-47) 

Das Buch 5. Mose wurde am Ende der 40-jährigen Wüstenwanderung um 1405 v. Chr. verfasst. 
Die Niederschrift geschah in den Ebenen von Moab, als Israel bereitstand, das verheißene Land unter 
Josuas Führung einzunehmen. Es markiert den Übergang von der Wüstenzeit zur Eroberung Kanaans 
und fasst die göttliche Weisung für das Leben im Land zusammen. 5. Mose entstand somit in einer 
entscheidenden Phase der Geschichte Israels, in der die neue Generation aufgerufen wurde, sich 
bewusst für Gottes Bund zu entscheiden. Die geschichtliche und geistliche Situation des Buches prägt 
seine leidenschaftliche und dringliche Sprache. (5. Mose 1,5; 5. Mose 34,5; Josua 1,1-2) 

Seite  von 9 115



3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld 
Das Buch 5. Mose richtet sich an die neue Generation Israels, die vor dem Eintritt in das 
verheißene Land steht. Diese Generation war nicht mehr in Ägypten geboren, sondern während der 
vierzigjährigen Wüstenwanderung aufgewachsen. Die Zuhörer Moses kannten die Knechtschaft nicht 
mehr aus eigener Erfahrung, sondern lebten unter Gottes Führung und Versorgung in der Wüste. Sie 
mussten erkennen, dass ihr Leben im verheißenen Land eine bewusste Entscheidung für Gottes Bund 
und Gebote erforderte. Der Appell des Buches richtet sich an Herz, Gesinnung und Verhalten der 
neuen Generation. Sie sollten sich ihrer Erwählung und Verantwortung bewusst sein. (5. Mose 1,1-5; 
5. Mose 6,1-9; 5. Mose 8,1-5) 

5. Mose ruft das Volk Israel zu Herzenshingabe, Erinnerung und entschlossenem Bundesleben 
auf. Das zentrale Anliegen Moses ist, dass Israel nicht nur äußerlich Gesetze befolgt, sondern Gott von 
ganzem Herzen liebt und ihm treu dient. Die Erinnerung an Gottes Taten in der Vergangenheit soll den 
Glauben stärken und vor dem Götzendienst der kanaanitischen Umwelt schützen. Treue zum HERRN, 
Gehorsam gegenüber seinem Wort und die Weitergabe des Glaubens an die nächste Generation sind 
entscheidende Bestandteile der Bundesverantwortung. Die Ermahnungen Moses verbinden Rückblick, 
Gegenwart und Zukunft zu einer eindringlichen Vorbereitung auf das Leben im verheißenen Land. (5. 
Mose 4,9-10; 5. Mose 6,4-9; 5. Mose 11,18-21) 

Seite  von 10 115



4. Historische und theologische Themen 

4.1. Historische Themen 
Mose erinnert an die Führung, das Versagen und die Bewahrung des Volkes während der 
Wüstenzeit. In seinen Reden blickt Mose zurück auf die Ereignisse der vierzigjährigen Wanderung, 
angefangen bei der Weigerung, das Land in Kadesch-Barnea einzunehmen, bis zur Bewahrung durch 
Gottes Hand. Die Erinnerung dient dazu, Gottes Treue und Israels Versagen in den Mittelpunkt zu 
stellen und daraus Lektionen für die Zukunft zu ziehen. Die neue Generation soll verstehen, dass 
Gehorsam und Vertrauen der Schlüssel zum Leben im verheißenen Land sind. Gottes Handeln in der 
Vergangenheit wird zur Grundlage für die Ermahnungen der Gegenwart. (5. Mose 1-3; 5. Mose 8,2-5) 

Die Erneuerung des Bundes und die Vorschau auf den Einzug betonen Israels Verantwortung. 
Am Jordan fordert Mose das Volk zur bewussten Bundestreue auf, indem er die Gebote und Satzungen 
Gottes bekräftigt und vertieft. Die Bundeserneuerung ist nicht nur eine Wiederholung, sondern eine 
persönliche Herausforderung für jede einzelne Generation. Zugleich warnt Mose vor den Gefahren des 
Götzendienstes und ruft zur entschiedenen Absonderung von den Praktiken der Kanaaniter auf. Der 
Gehorsam gegenüber Gottes Wort entscheidet über Segen oder Fluch, Leben oder Tod im verheißenen 
Land. (5. Mose 4-11; 5. Mose 27-30) 

4.2. Theologische Themen 
Gottes Einzigkeit und Liebe stehen im Zentrum der Bundesbeziehung. Das berühmte „Schema 
Jisrael“ („Höre, Israel“) betont, dass nur ein einziger, wahrer Gott existiert, der von seinem Volk mit 
ganzem Herzen, ganzer Seele und ganzer Kraft geliebt werden soll. Diese Liebesbeziehung zu Gott 
bildet das Fundament für alle anderen Gebote und Pflichten im Leben Israels. Die Einzigkeit Gottes 
schließt jeglichen Götzendienst aus und fordert ungeteilte Hingabe. Gehorsam wird aus der Liebe 
heraus verstanden, nicht als bloßes Pflichtbewusstsein. (5. Mose 6,4-5; 5. Mose 10,12-13) 

Segen und Fluch im Bund zeigen die Ernsthaftigkeit der Bundesverpflichtung. Mose macht klar, 
dass Gehorsam gegenüber Gottes Wort zu Leben und Segen führt, während Abfall Gericht und 
Vertreibung nach sich zieht. Die Segen-und-Fluch-Passagen betonen, dass der Bund nicht nur Privileg, 
sondern auch Verantwortung bedeutet. Die Entscheidung für Gott ist eine Entscheidung für Leben, die 

Seite  von 11 115



Entscheidung gegen ihn führt unausweichlich zum Tod. Die dramatische Darstellung der Folgen ruft 
das Volk zur entschiedenen Bundesloyalität auf. (5. Mose 28; 5. Mose 30,15-20) 

Zukunftsverheißungen und Prophetie weisen auf den kommenden Messias hin. Mose kündigt an, 
dass Gott einen Propheten wie ihn selbst senden wird, der das Volk lehren und führen wird. Diese 
Verheißung wird im Neuen Testament klar auf Jesus Christus gedeutet. Die Erwartung eines 
kommenden Propheten verbindet die damalige Bundesgemeinschaft mit der Hoffnung auf die 
endgültige Erfüllung aller göttlichen Verheißungen. Prophetie ist damit eng mit Gottes Erlösungsplan 
für Israel und die Welt verbunden. (5. Mose 18,15-19; Apostelgeschichte 3,22) 

Gnade trotz Gericht zeigt Gottes bleibendes Erbarmen gegenüber seinem Volk. Selbst nach 
Gericht und Vertreibung verheißt Gott Umkehr und Wiederherstellung, wenn das Volk Buße tut und zu 
ihm zurückkehrt. Die Gnade Gottes bleibt auch dann bestehen, wenn Israel versagt hat. Die 
Verheißung der Erneuerung des Herzens und der Rückkehr in das verheißene Land bezeugt Gottes 
Treue über alle Untreue hinaus. Gericht und Gnade stehen nicht im Widerspruch, sondern offenbaren 
zusammen Gottes Wesen. (5. Mose 30,1-10) 

Seite  von 12 115



5. Biblische Lehre des Buches 

5.1. Die Schrift 
Das Gesetz wird als zentrale Offenbarung Gottes verkündet, erklärt und zur Herzenssache 
gemacht. In 5. Mose betont Mose, dass die Gebote Gottes nicht fern oder unverständlich sind, sondern 
nahe und verständlich, damit sie im Herzen wohnen. Die Schrift ist nicht nur eine Sammlung 
äußerlicher Vorschriften, sondern Ausdruck von Gottes Willen und Charakter. Das Wort Gottes soll 
nicht nur gehört, sondern geglaubt, bewahrt und angewandt werden. Die Erneuerung des Bundes ruft 
zu einer persönlichen Aneignung der göttlichen Wahrheit auf. Der Glaube lebt aus der beständigen 
Begegnung mit Gottes Wort. (5. Mose 6,6; 5. Mose 30,14; Matthäus 4,4) 

Die Schrift dient als Grundlage für Leben, Weisheit und Gehorsam im Bund Gottes. Gottes Wort 
ist das Fundament allen geistlichen Lebens und das Mittel zur Bewahrung vor Götzendienst und 
Abfall. Das Gesetz wird als lebensfördernde Weisung gegeben, nicht als Last. Mose betont, dass das 
Halten der Gebote Leben, Segen und Erfolg im verheißenen Land bringt. Die Bedeutung der Schrift 
liegt darin, dass sie den Menschen zur Gottesfurcht, Weisheit und Treue anleitet. Gottes Offenbarung 
ist Licht und Wegweisung für jede Generation. (5. Mose 4,5-8; 5. Mose 30,15-20) 

5.2. Gott der Vater 
Gott offenbart sich im 5. Mose als treuer, liebevoller und heiliger Bundesgott. Er trägt das Volk 
wie ein Vater seinen Sohn, erzieht es, vergibt ihm, leitet und korrigiert es auf dem Weg der Verheißung. 
Gottes Vaterschaft zeigt sich in Fürsorge und Züchtigung zugleich, nie willkürlich, sondern im 
Rahmen seines heiligen Bundes. Seine Liebe ist die Quelle des Gesetzes, seine Heiligkeit die 
Grundlage für alle Bundesverpflichtungen. Das Gottesbild ist geprägt von Gnade, Treue und 
Heiligkeit, die zum Gehorsam rufen. (5. Mose 1,31; 5. Mose 4,31; 5. Mose 32,6) 

Gottes Barmherzigkeit zeigt sich auch nach Sünde und Gericht in seiner Bereitschaft zur 
Wiederherstellung. Trotz Israels wiederholter Untreue bleibt Gott seinen Verheißungen treu und 
bietet Umkehr und neues Leben an. Seine Barmherzigkeit übersteigt das menschliche Versagen und 
garantiert, dass selbst nach Gericht Hoffnung auf Wiederherstellung besteht. Der Gott des Bundes ist 
kein ferner Richter, sondern ein barmherziger Vater, der auf die Umkehr seiner Kinder wartet. Seine 

Seite  von 13 115



Treue gründet in seinem Wesen und nicht in der Leistung des Volkes. (5. Mose 30,1-10; 5. Mose 
32,36) 

5.3. Gott der Sohn 
Christus wird in der Verheißung des kommenden Propheten wie Mose angekündigt. Mose 
kündigt an, dass Gott einen Propheten wie ihn erwecken wird, auf den das Volk hören soll. Diese 
Prophetie findet ihre Erfüllung in Jesus Christus, der als Mittler des neuen Bundes wirkt. Christus 
übertrifft Mose in seiner Offenbarung Gottes und in seinem vollbrachten Erlösungswerk. Der 
verheißene Prophet wird zur zentralen Hoffnung für Israel und die Nationen. (5. Mose 18,15; Johannes 
6,14; Hebräer 3,1-6) 

Die Mittlerrolle Moses weist typologisch auf die einzigartige Vermittlung durch Christus hin. 
Wie Mose zwischen Gott und dem Volk stand, tritt Christus als der einzige Mittler zwischen Gott und 
Mensch auf. Er bringt nicht nur ein Gesetz, sondern vollbringt die endgültige Erlösung und führt in die 
vollkommene Gemeinschaft mit Gott. Die Vorbilder im 5. Mose finden ihre Erfüllung im 
vollkommenen Werk Jesu Christi. In Christus kommt der neue und bessere Bund zustande. (1. 
Timotheus 2,5; Hebräer 8,6) 

5.4. Gott der Heilige Geist 
Das Wirken des Heiligen Geistes wird im 5. Mose indirekt durch die innere Erneuerung des 
Herzens angedeutet. Obwohl der Heilige Geist nicht ausdrücklich erwähnt wird, spricht Mose von 
der Beschneidung des Herzens, die ein neues, gottzugewandtes Leben möglich macht. Diese 
Veränderung ist das Werk Gottes am innersten Wesen des Menschen und weist auf das kommende 
Wirken des Geistes im Neuen Bund hin. Die Erneuerung des Herzens ist Voraussetzung für wahre 
Liebe und Gehorsam gegenüber Gott. (5. Mose 30,6; Hesekiel 36,26-27) 

Die geistliche Umgestaltung durch Gottes Wirken bereitet die Grundlage für echte 
Bundesgemeinschaft. Die äußere Gesetzeserfüllung reicht nicht aus; Gott selbst wirkt am Herzen, 
damit das Volk ihn lieben und ihm treu bleiben kann. Die innere Umkehr und Neuausrichtung sind 
ohne das Eingreifen Gottes nicht möglich. Schon in 5. Mose wird sichtbar, dass wahre 
Bundesgemeinschaft auf geistlicher Erneuerung basiert, nicht allein auf äußerem Gehorsam. (5. Mose 
10,16; 5. Mose 30,1-10) 

Seite  von 14 115



5.5. Der Mensch und die Sünde 
Der Mensch wird im 5. Mose als zur Untreue geneigt und in seinem Herzen sündig beschrieben. 
Mose macht deutlich, dass das Problem des Menschen nicht nur äußeres Verhalten, sondern ein 
ungehorsames Herz ist. Israel wird gewarnt, sich nicht auf seine eigene Gerechtigkeit zu verlassen, 
sondern Gottes Gnade zu vertrauen. Selbst das erwählte Volk ist fähig, den Bund zu brechen und sich 
gegen Gottes Weisungen aufzulehnen. Die Neigung zur Sünde ist tief im Herzen des Menschen 
verwurzelt und bedarf einer göttlichen Erneuerung. Wahre Bundesgemeinschaft erfordert innere 
Umkehr und ein verändertes Herz. (5. Mose 9,4-6; 5. Mose 10,16) 

Die Betonung der inneren Umkehr zeigt die Unzulänglichkeit bloßen äußeren Gehorsams. Gott 
verlangt nicht nur äußerliches Befolgen von Geboten, sondern echte Herzensveränderung. Mose ruft 
dazu auf, das Herz zu beschneiden und sich von ganzem Herzen Gott zuzuwenden. Die Sünde wird 
nicht oberflächlich behandelt, sondern in ihrer Tiefe als Rebellion gegen Gottes Herrschaft erkannt. 
Der Mensch braucht mehr als Gesetz - er braucht die Gnade Gottes, die das Herz erneuert. Die 
Mahnungen im 5. Mose sind ein Spiegel der geistlichen Notwendigkeit von Umkehr und Abhängigkeit 
von Gottes Gnade. (5. Mose 30,6; 5. Mose 29,4) 

5.6. Die Erlösung 
Gottes Erlösung steht am Anfang und bildet die Grundlage des Bundes mit Israel. Mose erinnert 
daran, dass Gottes Rettung Israels aus Ägypten der Beginn aller weiteren Offenbarung und 
Gesetzgebung war. Erlösung ging dem Gesetz voraus und bildet die Grundlage der Beziehung 
zwischen Gott und seinem Volk. Das Gesetz ist eine Antwort auf die bereits geschehene Befreiung, 
nicht der Weg zur Erlösung. Die Betonung liegt auf Gottes souveränem Eingreifen und seiner treuen 
Liebe zu seinem Volk. Ohne Erlösung gäbe es keinen Bund und keine Bundesverpflichtung. (5. Mose 
5,6; 5. Mose 7,7-8) 

Die Erlösung wird als Gnadenakt Gottes verstanden, unabhängig von menschlichem Verdienst. 
Israel wird immer wieder daran erinnert, dass es nicht wegen seiner Größe, Stärke oder Gerechtigkeit 
erwählt wurde. Gottes Entscheidung, Israel zu retten und zu seinem Eigentumsvolk zu machen, 
gründet allein in seiner Liebe und Treue zu seinen Verheißungen. Die Erlösung wird nicht erarbeitet, 
sondern empfangen. Diese Wahrheit prägt das Selbstverständnis des Volkes und ruft zu Demut, 
Dankbarkeit und Gehorsam. (5. Mose 9,5-6; 5. Mose 10,20-22) 

Seite  von 15 115



5.7. Das Volk Israel und die Nationen 
Israel wird als erwähltes Bundesvolk mit einer einzigartigen geistlichen Berufung dargestellt. 
Gott hat Israel aus allen Völkern erwählt, um ein heiliges Volk zu sein, das seine Weisungen bewahrt 
und seine Herrlichkeit widerspiegelt. Israel soll als Zeugnis unter den Nationen leben und durch 
Gehorsam gegenüber Gottes Wort ein Licht für die Völker sein. Die Berufung Israels schließt 
Verantwortung, Heiligkeit und Vorbildfunktion ein. Der Bund mit Israel dient der Verwirklichung von 
Gottes Heilsplan für die Welt. Erwählung bedeutet Dienst, nicht Überlegenheit. (5. Mose 7,6-8; 5. 
Mose 14,1-2) 

Die Aufgabe Israels unter den Nationen ist es, Gottes Wahrheit zu bewahren und weiterzugeben. 
Das Volk wird beauftragt, die Gebote Gottes an die nächste Generation weiterzugeben und Gottes 
Namen unter den Völkern zu ehren. Israel steht in einem geistlichen Kampf gegen die Versuchung der 
Anpassung an die heidnischen Kulturen. Treue gegenüber Gottes Offenbarung ist entscheidend für das 
Zeugnis gegenüber den Nationen. Die Geschichte Israels wird somit zu einem lebendigen Zeugnis von 
Gottes Heiligkeit, Gerechtigkeit und Gnade. (5. Mose 6,6-9; 5. Mose 31,12-13) 

5.8. Engel, Satan und Dämonen 
Das Buch 5. Mose erwähnt Engel, Satan und Dämonen nicht explizit. Der geistliche Kampf wird 
im 5. Mose nicht in der Form von übernatürlichen Wesen dargestellt, sondern in der täglichen Treue 
gegenüber Gottes Geboten. Der wahre Kampf spielt sich im Herzen des Menschen ab, wo Gehorsam 
oder Abfall entschieden wird. Der Schwerpunkt liegt auf der Verantwortung jedes Einzelnen, Gottes 
Wort zu hören, zu bewahren und danach zu leben. Die geistliche Realität wird in der Beziehung zu 
Gott und seinem Gesetz sichtbar. (5. Mose 6,4-9; 5. Mose 10,12-13) 

Geistlicher Kampf zeigt sich im Aufruf zur Absonderung und zum Gehorsam gegenüber Gott. 
Mose warnt eindringlich vor dem Einfluss heidnischer Religionen, die Israel in die Untreue führen 
könnten. Die Versuchung zur Anpassung an die Umwelt wird als ernste Gefahr beschrieben, die das 
Herz vom HERRN wegziehen könnte. Der wahre geistliche Kampf besteht darin, bei Gott zu bleiben 
und sich nicht von fremden Göttern verführen zu lassen. Diese geistliche Perspektive zieht sich wie ein 
roter Faden durch das ganze Buch. (5. Mose 7,1-5; 5. Mose 12,1-4) 

Seite  von 16 115



5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 
Die Kapitel über Segen und Fluch enthalten prophetische Ausblicke auf Israels Exil und 
Wiederherstellung. Mose kündigt an, dass Abfall vom Bund zu Zerstreuung unter die Nationen 
führen wird, doch nach Umkehr verheißt Gott eine Rückführung in das verheißene Land. Diese 
prophetische Perspektive zeigt, dass Israels Geschichte nicht im Gericht endet, sondern in der 
Wiederherstellung unter Gottes gnädiger Hand. Die Segen-und-Fluch-Passagen haben damit eine 
doppelte Bedeutung: sie sind zugleich Warnung und Hoffnung. Gott bleibt der Herr der Geschichte 
und führt seine Pläne zur Vollendung. (5. Mose 28-30) 

Die Verheißung eines kommenden Propheten weist auf das zukünftige endzeitliche Handeln 
Gottes hin. Der angekündigte Prophet wie Mose deutet auf Christus und damit auf das endgültige 
Offenbarungs- und Erlösungswerk Gottes. Diese Verheißung verbindet den alten Bund mit der 
Erwartung des neuen Bundes und des kommenden Reiches Gottes. Die prophetische Linie, die im 5. 
Mose angedeutet wird, erfüllt sich in der Person und im Werk Jesu Christi. Der Blick auf die Zukunft 
zeigt Gottes unwandelbare Treue und seinen souveränen Heilsplan. (5. Mose 18,15-18; Lukas 24,27) 

Seite  von 17 115



6. Grobgliederung 
5. Mose - Das Bundesvolk vor dem verheißenen Land 

Teil 1: Rückblick auf Gottes Führung und Treue (5. Mose 1-4) 

1. Rückblick auf die Wüstenreise - Lernen aus der Vergangenheit (1,1-3,29) 

1.1. Aufbruch vom Sinai und Rebellion in Kadesch-Barnea (1,1-46) 

1.2. Umwege in der Wüste und Siege über die Amoriter (2,1-23) 

1.3. Gottes Macht im Sieg über Sihon und Og (2,24-3,11) 

1.4. Landzuteilung und Ermutigung an Josua (3,12-29) 

2. Aufruf zum Gehorsam - Der gnädige Gesetzgeber (4,1-49) 

2.1. Warnung vor Götzendienst und Erinnerung an Gottes Offenbarung (4,1-31) 

2.2. Gottes Einzigartigkeit und die Freistädte im Ostjordanland (4,32-49) 

Teil 2: Wiederholung des Gesetzes - Bundeserneuerung vor dem Einzug (5. Mose 5-26) 

3. Die Zehn Gebote - Grundlage des Bundes (5,1-33) 

3.1. Wiederholung und Auslegung der Zehn Gebote (5,1-21) 

3.2. Vermittlung durch Mose und Aufruf zum Gehorsam (5,22-33) 

4. Liebe zu Gott - Zentrum des Gesetzes (6,1-11,32) 

4.1. Das „Höre Israel“ und Gottesfurcht in allen Lebensbereichen (6,1-25) 

4.2. Warnung vor Götzen und Vermischung mit den Völkern (7,1-26) 

4.3. Erinnerung an Gottes Versorgung und Erziehung (8,1-20) 

4.4. Rebellion Israels und Moses Fürbitte (9,1-10,11) 

4.5. Aufruf zu Liebe, Gehorsam und Segensgehorsam (10,12-11,32) 

5. Vorschriften für das Leben im Land (12,1-16,17) 

5.1. Zentrale Opferstätte und reiner Gottesdienst (12,1-32) 

Seite  von 18 115



5.2. Umgang mit falschen Propheten und Götzendienst (13,1-18) 

5.3. Reinheit des Volkes in Speise, Abgaben und Feiern (14,1-29) 

5.4. Soziale Ordnungen: Erlassjahr, Knechtschaft, Erstgeburt (15,1-23) 

5.5. Die drei Wallfahrtsfeste (16,1-17) 

6. Ordnungen für Recht, Königtum und Prophetie (16,18-18,22) 

6.1. Gerechtes Gerichtswesen und Schutz vor Götzendienst (16,18-17,13) 

6.2. Das zukünftige Königtum unter Gottes Leitung (17,14-20) 

6.3. Der wahre und der falsche Prophet (18,1-22) 

7. Schutz des Lebens und des Besitzes (19,1-22,12) 

7.1. Freistädte und gerechtes Zeugnis (19,1-21) 

7.2. Vorschriften für Kriegsführung (20,1-20) 

7.3. Verantwortung gegenüber dem Nächsten und Eigentum (21,1-22,12) 

8. Reinheit in Familie, Ehe und Gemeinschaft (22,13-25,19) 

8.1. Eherecht, Sittenreinheit und Strafen (22,13-23,14) 

8.2. Verschiedene gesellschaftliche und soziale Gebote (23,15-25,19) 

9. Die Erstlingsgabe und das Bekenntnis des Volkes (26,1-19) 

9.1. Übergabe der Erstlingsfrucht als Ausdruck der Dankbarkeit (26,1-11) 

9.2. Bekenntnis zur Bundesverpflichtung und Erwählung (26,12-19) 

Teil 3: Segensverheißung und Bundeserneuerung (5. Mose 27-30) 

10. Bestätigung des Gesetzes - Bundeshandlung am Ebal (27,1-26) 

10.1. Aufstellung der Gesetzessteine und Altarbau (27,1-8) 

10.2. Fluchformeln bei Gesetzesbruch (27,9-26) 

11. Segen und Fluch über Gehorsam und Ungehorsam (28,1-68) 

Seite  von 19 115



11.1. Segen für Gehorsam in allen Lebensbereichen (28,1-14) 

11.2. Fluch für Ungehorsam - Gericht bis zur Zerstreuung (28,15-68) 

12. Aufruf zur Entscheidung und Hoffnung auf Wiederherstellung (29,1-30,20) 

12.1. Bundeserneuerung mit der neuen Generation (29,1-29) 

12.2. Rückkehr und Umkehr in der Zukunft (30,1-10) 

12.3. Wahl zwischen Leben und Tod - eine Entscheidung des Herzens (30,11-20) 

Teil 4: Abschluss des Dienstes Moses (5. Mose 31-34) 

13. Mose übergibt die Leitung an Josua (31,1-30) 

13.1. Ermutigung Josuas und das Gesetz im Heiligtum (31,1-13) 

13.2. Gottes Ankündigung des Abfalls - Lied des Zeugnisses (31,14-30) 

14. Das Lied des Mose - Zeugnis der Geschichte Gottes (32,1-52) 

14.1. Gottes Gerechtigkeit, Israels Undank und Gericht (32,1-35) 

14.2. Gottes Erbarmen und Mose darf das Land nur sehen (32,36-52) 

15. Mose segnet die Stämme Israels (33,1-29) 

15.1. Segenssprüche über die einzelnen Stämme (33,1-25) 

15.2. Lobpreis des Gottes Israels (33,26-29) 

16. Moses Tod und Vermächtnis (34,1-12) 

16.1. Blick ins Land und Tod Moses am Berg Nebo (34,1-8) 

16.2. Josuas Einsetzung und Moses einzigartige Stellung (34,9-12) 

Seite  von 20 115



7. Zusammenfassung und Anwendungen 

7.1. Zusammenfassung 
Das Buch 5. Mose ist die geistliche Zusammenfassung des göttlichen Gesetzes für die neue Generation 
Israels. Es verbindet den Rückblick auf Gottes Führung und Treue mit einem leidenschaftlichen Aufruf 
zur Liebe und Treue gegenüber dem HERRN. Im Zentrum steht die Forderung nach Herzenshingabe 
und Gehorsam, die über bloße äußerliche Gesetzeserfüllung hinausgeht. Mose mahnt zur Erinnerung 
an Gottes große Taten und zur entschlossenen Entscheidung für das Leben im Bund. Gleichzeitig wird 
die kommende Zeit der Verheißung und Warnung vor Untreue prophetisch beleuchtet. 5. Mose bildet 
die Brücke zwischen der Wüstenwanderung und der Eroberung des verheißenen Landes und weist 
typologisch auf den kommenden Mittler des neuen Bundes hin. 

7.2. Anwendungen 
Gott mit dem ganzen Herzen lieben. Gehorsam soll aus einer echten Herzensbeziehung zu Gott 
entspringen. Äußerliche Pflichterfüllung reicht nicht aus. Gott sucht Liebe, die sich in Vertrauen und 
Hingabe zeigt. 

Das Wort Gottes bewahren und weitergeben. Gottes Gebote sollen im Herzen verankert und täglich 
bewusst gelebt werden. Die Weitergabe an die nächste Generation ist ein zentraler Auftrag. Glaube 
bleibt nur lebendig, wenn er geteilt wird. 

Treue im Alltag zeigen. Im täglichen Leben bewährt sich echter Glaube. Gehorsam gegenüber Gottes 
Wort schützt vor Anpassung an die Welt. Treue im Kleinen ehrt Gott und festigt den eigenen 
Glaubensweg. 

Auf den kommenden Propheten vertrauen. Gottes Verheißung eines Propheten wie Mose erfüllt 
sich in Christus. Vertrauen auf ihn bedeutet wahres Leben und Teilhabe an Gottes ewigen 
Verheißungen. Wer auf Christus hört, wird nicht verloren gehen. 

Seite  von 21 115



8. Studienfragen zum Weiterdenken 
1. Warum wird das Buch 5. Mose als „zweites Gesetz“ bezeichnet? 

Antwort: Weil Mose die göttlichen Gebote erneut erklärt, vertieft und auf die neue Generation 
anwendet. 

2. Wer wird im Buch 5. Mose als Verfasser genannt? 

Antwort: Mose selbst wird mehrfach als Verfasser genannt, die abschließenden Verse über 
seinen Tod wurden vermutlich von Josua ergänzt. 

3. An wen richtet sich das Buch 5. Mose? 

Antwort: An die neue Generation Israels, die vor dem Einzug in das verheißene Land stand. 

4. Was ist das zentrale Anliegen von Moses Abschiedsreden? 

Antwort: Zur Herzenshingabe, Bundestreue und Gottesfurcht zu ermahnen. 

5. Welche Rolle spielt die Erinnerung an die Wüstenwanderung? 

Antwort: Sie soll das Volk an Gottes Treue und Israels Versagen erinnern und zu Vertrauen und 
Gehorsam anspornen. 

6. Was lehrt das „Schema Jisrael“ über das Wesen Gottes? 

Antwort: Es betont die Einzigkeit Gottes und die Notwendigkeit, ihn mit Herz, Seele und 
Kraft zu lieben. 

7. Welche Konsequenzen verheißt Mose bei Gehorsam oder Ungehorsam? 

Antwort: Gehorsam bringt Leben und Segen, Abfall führt zu Gericht und Zerstreuung. 

8. Inwiefern weist 5. Mose prophetisch auf Christus hin? 

Antwort: Durch die Verheißung eines Propheten wie Mose, der Gottes Wort vollkommen 
offenbaren wird. 

Seite  von 22 115



9. Was ist der Schwerpunkt des geistlichen Kampfes in 5. Mose? 

Antwort: Der Kampf um Treue zu Gott im Herzen angesichts der Versuchung durch fremde 
Götter. 

10. Welche Hoffnung vermittelt 5. Mose trotz der Ankündigung von Gericht? 

Antwort: Die Verheißung von Umkehr, Vergebung und endgültiger Wiederherstellung unter 
Gottes Gnade. 

Seite  von 23 115



Seite  von 24 115



Kommentierung 

Teil 1: Rückblick auf Gottes Führung und Treue (5. Mose 1-4) 

1. Rückblick auf die Wüstenreise - Lernen aus der 
Vergangenheit (1,1-3,29) 

1.1. Aufbruch vom Sinai und Rebellion in Kadesch-Barnea (1,1-46) 
Gottes Weg beginnt mit seinem Wort. Am Anfang des Buches erinnert Mose daran, dass alles, was 
Israel erlebte, auf Gottes Reden beruhte. Nicht eigene Initiative, sondern göttliche Weisung bestimmte 
den Aufbruch vom Horeb. Der Auftrag, das verheißene Land einzunehmen, war nicht optional, 
sondern Ausdruck göttlicher Treue gegenüber den Verheißungen an die Väter. Gottes Wort ist nicht 
Theorie, sondern ruft in Bewegung, fordert Gehorsam und stärkt durch klare Verheißungen. Mose 
betont, dass Gott das Land bereits gegeben hatte – der Besitz war gewiss, aber er erforderte Glauben. 
Der Beginn des Weges Israels in das verheißene Land steht beispielhaft für das Prinzip: Glaube 
gründet im Hören auf Gottes Wort. Wer Gottes Verheißung vertraut, handelt im Gehorsam, auch wenn 
Umstände dagegen sprechen. (5. Mose 1,1-8; Römer 10,17; Hebräer 11,8) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 5. Mose 1,1, dass 
das Wort Araba (hebräisch ʿaravah, „Ebene“) gewöhnlich die große Talebene bezeichnet, die 
sich vom See Genezareth südwärts bis zum Golf von Akaba erstreckt. Wird der Begriff mit dem 
bestimmten Artikel gebraucht, meint er besonders dieses langgestreckte Tal, das den Jordan, 
das Tote Meer und die südlich anschließende Wüstenregion umfasst. Südlich des Toten Meeres 
hat sich der Name bis heute im sogenannten Wadi el-Arabah erhalten. Diese geografische 
Bezeichnung betont die historische und topografische Verortung der Ereignisse, die Mose am 
Beginn des Deuteronomiums anspricht (Scofield, 2015, S. 249). 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 5. Mose 1,2, dass 
die Reise vom Horeb bis Kadesch-Barnea normalerweise nur elf Tage gedauert hätte. Doch 
wegen des Unglaubens des Volkes Israel wurde daraus eine vierzigjährige Wüstenwanderung. 

Seite  von 25 115



Der Grund lag darin, dass die Israeliten sich weigerten, in das verheißene Land einzuziehen, 
nachdem sie den Bericht der Kundschafter gehört hatten, die Mose aus der Wüste Paran 
ausgesandt hatte. Ihr Unglaube führte dazu, dass Gott diese Generation nicht in das Land 
Kanaan eintreten ließ (Scofield, 2015, S. 249). 

Rebellion ist Ausdruck des Herzensunglaubens. Trotz Gottes Zuspruch zogen sich die Israeliten bei 
Kadesch-Barnea zurück und lehnten die Einnahme des Landes ab. Der Bericht macht deutlich, dass 
äußerlich sichtbare Schwierigkeiten – befestigte Städte und große Völker – zur Entschuldigung für 
einen inneren Unglauben wurden. Das Herz traute Gott nicht, obwohl seine Macht und Treue zuvor 
mehrfach erlebt worden waren. Die Sünde Israels war nicht bloß taktisches Zögern, sondern aktiver 
Widerstand gegen Gottes Auftrag. Mose erinnert an die unnötige Aussendung der Kundschafter, die 
letztlich den Zweifel nährten. Die Furcht gewann die Oberhand, weil das Vertrauen fehlte. Der Geist 
des Volkes war wankelmütig und rückwärtsgewandt – statt nach vorne im Glauben zu handeln, klagte 
es gegen den HERRN. (5. Mose 1,19-33; 4. Mose 13,1-33; Hebräer 3,12-19) 

Gottes Gericht ist gerecht und notwendig. Die Verweigerung der Landnahme blieb nicht folgenlos. 
Gottes Antwort war entschieden: Die Generation, die sich gegen ihn gestellt hatte, sollte das 
verheißene Land nicht sehen. Der Schwur des HERRN markiert einen Wendepunkt – Gnade wich 
gerechtem Gericht. Nur Kaleb wurde ausgenommen, weil er dem HERRN „vollständig nachgefolgt“ 
war. Auch Mose selbst wurde ausgeschlossen, weil er das Vertrauen Israels nicht gestärkt hatte. Das 
göttliche Gericht war nicht impulsiv, sondern begründet im wiederholten Unglauben des Volkes. Es 
zeigt, dass geistliche Verantwortung vor Gott Konsequenzen hat. Der Verlust des Landeszugangs war 
keine Laune Gottes, sondern Ausdruck seiner Heiligkeit und Unveränderlichkeit. (5. Mose 1,34-40; 4. 
Mose 14,22-30; Psalm 95,10-11) 

Trotz Versagens bleibt Gottes Weg offen für die nächste Generation. Nach der Zurückweisung des 
ersten Auftrags versuchte das Volk eigenmächtig, das Land einzunehmen – doch ohne Gottes 
Gegenwart war dies zum Scheitern verurteilt. Die Niederlage gegen die Amoriter machte deutlich, dass 
geistlicher Fortschritt nur im Gehorsam gegenüber Gottes Führung möglich ist. Trotzdem bleibt die 
Geschichte nicht ohne Hoffnung. Gott richtet den Blick nach vorn: Die Kinder, die das verheißene 
Land betreten werden, werden nicht aufgrund eigener Leistung, sondern wegen Gottes Treue 
einziehen. Josua wird zum neuen Leiter berufen und erhält die Zusage göttlicher Unterstützung. Die 
Verheißung bleibt bestehen, aber sie erfüllt sich in der nächsten Generation. Gottes Pläne sind größer 
als menschliches Versagen. (5. Mose 1,41-46; 2. Mose 33,14; Josua 1,1-9) 

Seite  von 26 115



1.2. Umwege in der Wüste und Siege über die Amoriter (2,1-23) 
Gott führt auch durch Umwege mit klarer Absicht. Nachdem Israel sich dem göttlichen Auftrag 
verweigerte, musste das Volk lange Zeit in der Wüste umherziehen. Doch diese Wegführung war nicht 
sinnlos, sondern Teil von Gottes Plan zur Vorbereitung und Erneuerung. Der Weg um das Land Edom 
herum wurde auf Gottes Befehl gewählt, nicht aus Angst, sondern aus Gehorsam. Mose betont, dass 
Israel die Völker Edom, Moab und Ammon respektieren sollte, weil sie durch Gottes Hand jeweils ihr 
eigenes Erbteil erhalten hatten. Diese Grenzsetzungen waren Ausdruck göttlicher Souveränität über 
alle Nationen. Die Umwege dienten nicht nur als Strafe für vergangenes Versagen, sondern auch zur 
Reifung einer neuen Generation. Gottes Führung ist nie ziellos, auch wenn der Weg länger dauert. (5. 
Mose 2,1-9; 4. Mose 20,14-21; Psalm 32,8) 

Gottes Zeitplan ist präzise und heilig. Die lange Wüstenzeit hatte einen klaren göttlichen Endpunkt: 
Erst als alle Männer des kriegsfähigen Alters gestorben waren, die sich der Landnahme widersetzt 
hatten, gab Gott das Signal zum Weiterziehen. Dieses Innehalten zeigt, dass Gottes Pläne nicht durch 
menschlichen Eifer beschleunigt oder durch Reue rückgängig gemacht werden können. Der HERR 
handelt nicht nach Gefühl, sondern nach Gerechtigkeit und Treue zu seinem Wort. Mose macht 
deutlich, dass selbst der Tod dieser Generation Teil des göttlichen Gerichtes war – nicht bloß 
biologisches Altern, sondern gezieltes Eingreifen. Erst nach der Reinigung der Generation war der 
Weg für Neues frei. Heiligkeit und Geduld kennzeichnen den göttlichen Zeitplan. (5. Mose 2,10-16; 4. 
Mose 14,28-35; Prediger 3,1) 

Gottes Handeln in der Geschichte offenbart seine Macht. Die Erinnerung an die einst mächtigen 
Völker, die in den Grenzgebieten Kanaans wohnten, unterstreicht Gottes Souveränität über den Lauf 
der Geschichte. Die Emiter, Rephaiter und Horiter waren einst stark und zahlreich, wurden jedoch von 
anderen Völkern verdrängt – mit Gottes Zulassung. Diese geschichtlichen Rückblicke dienen als 
Ermutigung: Wenn Gott anderen Völkern ein Erbteil gab und über ihre Grenzen wachte, wird er auch 
Israel das verheißene Land geben. Der Rückblick auf die Siege anderer zeigt, dass keine Macht der 
Welt Gottes Absichten dauerhaft widerstehen kann. Gottes Handeln an den Nationen ist ein sichtbares 
Zeugnis seiner Autorität über Raum, Zeit und Geschichte. (5. Mose 2,17-23; Daniel 2,21; 
Apostelgeschichte 17,26) 

Seite  von 27 115



1.3. Gottes Macht im Sieg über Sihon und Og (2,24-3,11) 
Gottes Verheißung schließt Kampf nicht aus, sondern ein. Der Befehl Gottes, sich gegen Sihon, 
den König von Hesbon, zu erheben, kam nicht als Einladung zum Dialog, sondern als Auftrag zum 
Gehorsam. Israel erhielt das Land nicht kampflos, sondern im Vertrauen auf Gottes Zuspruch: „Ich 
habe sein Land in deine Hand gegeben.“ Der bevorstehende Kampf war Teil der göttlichen Strategie, 
um Gottes Macht zu offenbaren und das Vertrauen des Volkes zu festigen. Die Auseinandersetzung war 
keine menschliche Initiative, sondern göttlich gelenkt. Sihons Verstockung war kein Zufall, sondern 
Ausdruck eines Gerichts, das Gott selbst herbeiführte, damit Israel seinen Willen erfüllt. Gottes Wege 
führen nicht um den Konflikt herum, sondern mitten hindurch – im Vertrauen auf seine Zusage. (5. 
Mose 2,24-30; 2. Mose 23,31; Richter 11,19-22) 

Gott handelt souverän – selbst über das Herz von Königen. Die Weigerung Sihons, Israel friedlich 
durchziehen zu lassen, war nicht bloß politischer Stolz, sondern Ausdruck göttlicher Vorsehung. Der 
Text betont ausdrücklich, dass Gott selbst den Geist Sihons verstockte, um ihn dem Gericht 
zuzuführen. Dadurch wurde der Weg freigemacht für Israels Sieg. Gott ist nicht nur Herr über äußere 
Umstände, sondern auch über die innersten Beweggründe der Menschen. Seine Vorsehung umfasst 
sowohl die Öffnung als auch die Verschließung von Türen. Der scheinbare Widerstand der Welt ist oft 
Werkzeug in Gottes Hand, um seine Gerechtigkeit und seine Treue sichtbar werden zu lassen. Selbst 
menschlicher Trotz dient letztlich göttlichen Zielen. (5. Mose 2,30; Sprüche 21,1; Römer 9,17-18) 

Der Sieg über Sihon offenbarte Gottes treue Führung. Israel besiegte Sihon vollständig, nahm seine 
Städte ein und überließ die erbeutete Habe sich selbst. Doch die Eroberung erfolgte nicht aus eigener 
Stärke, sondern in klarer Abhängigkeit vom Wort des HERRN. Mose betont, dass der Sieg nur möglich 
war, weil Gott selbst Sihon in Israels Hand gegeben hatte. Der vollständige Erfolg war ein sichtbarer 
Beweis göttlicher Verheißungserfüllung. Der Bericht zeigt: Wer im Gehorsam handelt, erlebt Gottes 
Macht. Die Einnahme des Landes östlich des Jordan wurde zur Bestätigung, dass Gottes Wort 
vertrauenswürdig ist. In einer Zeit, in der Israel noch nicht im verheißenen Land war, offenbarte sich 
Gottes Treue bereits in den ersten Siegen. (5. Mose 2,31-37; 4. Mose 21,21-31; Psalm 44,3) 

Der Fall Ogs demonstrierte Gottes Überlegenheit über alle menschliche Stärke. Og, König von 
Baschan, galt als letzter Überrest der Rephaiter – ein Volk, das durch seine körperliche Überlegenheit 
gefürchtet war. Die Beschreibung seines gewaltigen Eisenbettes soll die Eindrücklichkeit des Sieges 
unterstreichen. Doch für Gott war auch dieser mächtige Gegner kein Hindernis. Der gleiche Gott, der 
Sihon besiegt hatte, ließ auch Og in Israels Hände fallen. Die Botschaft ist eindeutig: Keine Größe, 
kein Ruhm, kein Erbe schützt vor dem Gericht Gottes. Der Sieg über Og wurde zum Zeichen dafür, 

Seite  von 28 115



dass kein Gegner zu groß ist, wenn Gott selbst für sein Volk streitet. Israels Stärke lag nicht in Waffen, 
sondern im Gehorsam gegenüber dem HERRN. (5. Mose 3,1-11; 4. Mose 21,33-35; Psalm 135,10-12) 

1.4. Landzuteilung und Ermutigung an Josua (3,12-29) 
Gottes Verheißung wird konkret durch Landvergabe. Nach dem Sieg über Sihon und Og beginnt 
Mose mit der Landverteilung östlich des Jordans. Die Stämme Ruben, Gad und der halbe Stamm 
Manasse erhalten ihren Anteil – nicht als menschlichen Besitzanspruch, sondern als Gabe des HERRN. 
Diese Zuteilung ist sichtbarer Ausdruck göttlicher Verheißungstreue. Mose verweist dabei auf die klare 
Ordnung und Grenze der Gebiete, wodurch deutlich wird, dass Gottes Versorgung konkret, gerecht und 
weise ist. Die Landvergabe diente nicht nur der Versorgung, sondern auch der Ermutigung: Was Gott 
verspricht, das erfüllt er. Die Geschichte Israels zeigt, dass Gottes Zusagen realen Raum einnehmen. 
(5. Mose 3,12-17; Josua 13,8-13; Psalm 105,11) 

Geistliche Verantwortung endet nicht mit der eigenen Ruhe. Obwohl die östlichen Stämme ihr 
Erbteil bereits erhalten hatten, wurden sie aufgefordert, mit ihren Brüdern gemeinsam das westliche 
Land zu erobern. Ihre Ruhe war kein Anlass zur Passivität, sondern zum aktiven Dienst am 
Gesamtvolk. Mose betont, dass das verheißene Land erst dann vollständig eingenommen ist, wenn 
ganz Israel sein Erbteil empfangen hat. Diese Haltung zeigt, dass geistliche Erfüllung nie nur 
individuell gedacht ist. Verantwortung vor Gott umfasst Mittragen, Mitkämpfen und Mitglauben – 
selbst wenn der eigene Weg scheinbar vollendet ist. Die Einheit des Volkes Gottes steht über 
persönlichem Vorteil. (5. Mose 3,18-20; Josua 1,12-15; Galater 6,2) 

Gottes Auftrag ist untrennbar mit Ermutigung verbunden. Josua, der zukünftige Leiter, wird von 
Mose ausdrücklich ermutigt, das Erbe Israels weiterzuführen. Dabei wird nicht auf seine militärische 
Tauglichkeit verwiesen, sondern auf Gottes Taten in der Vergangenheit. Die Erinnerung an die Siege 
über Sihon und Og soll Josuas Vertrauen stärken. Gottes Wegführung in der Vergangenheit wird zur 
Grundlage für die Zuversicht in der Zukunft. Mose macht deutlich, dass der Erfolg Josuas nicht aus 
eigener Kraft kommen wird, sondern aus dem Eingreifen Gottes. Der Dienst an Gottes Volk erfordert 
Mut, aber dieser Mut wächst aus dem Blick auf Gottes Treue. (5. Mose 3,21-22; Josua 1,5-9; 1. 
Samuel 17,37) 

Gott setzt klare Grenzen für geistliche Leiter. Mose schildert, wie er den HERRN bat, doch noch 
das Land betreten zu dürfen – eine Bitte, die Gott entschieden, aber zugleich gnädig zurückweist. Statt 
die Verheißung selbst zu erleben, darf Mose das Land nur sehen. Seine Bitte zeigt menschliche 

Seite  von 29 115



Sehnsucht, aber auch die göttliche Konsequenz auf früheres Versagen. Gleichzeitig offenbart sich 
Gottes Güte: Er lässt Mose das Land anschauen und gibt ihm die Gelegenheit, seinen Nachfolger zu 
stärken. Leiterschaft endet nicht mit Selbstverwirklichung, sondern mit dem Weitergeben des Auftrags. 
Die Geschichte Moses lehrt, dass Gottes Wege heilig, gerecht und voller Barmherzigkeit sind. (5. 
Mose 3,23-29; 4. Mose 20,12; Psalm 90,16-17) 

Seite  von 30 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 1,1-3,29) 

Zusammenfassung:  

Das 5. Buch Mose beginnt mit einer Rückschau auf die vierzigjährige Wüstenwanderung Israels. Mose 
erinnert das Volk an Gottes Auftrag, das verheißene Land einzunehmen, und an die Tatsache, dass der 
direkte Einzug wegen des Unglaubens der ersten Generation verhindert wurde. Die Berufung von 
Leitern und Richtern zur Entlastung Moses, die Geschichte der Kundschafter und das tragische Urteil 
Gottes über die Generation, die nicht ins Land kommen sollte, werden erneut dargelegt. Kaleb und 
Josua werden als Glaubensvorbilder hervorgehoben. Mose berichtet auch von der Umgehung der 
Gebiete Edoms, Moabs und Ammon, die Israel nicht angreifen durfte, weil sie von verwandten 
Völkern bewohnt wurden. Anschließend werden die militärischen Siege über Sihon, den König von 
Hesbon, und Og, den König von Baschan, beschrieben. Diese Siege markieren den Beginn der 
Landnahme und zeigen Gottes Treue und Macht. Abschließend wird die Verteilung des 
Ostjordanlandes an die Stämme Ruben, Gad und den halben Stamm Manasse beschrieben. Mose bittet 
Gott, das Land betreten zu dürfen, wird aber abgewiesen – stattdessen soll er Josua als seinen 
Nachfolger stärken. 

Anwendungen:  

Geistliche Reife entsteht durch das bewusste Erinnern an Gottes Treue. Mose beginnt seine letzte 
Rede mit einer Rückschau auf das Handeln Gottes. Die Geschichte des Volkes enthält Warnung, 
Leitung und Gnade. Rückblick im Glauben schenkt Weisheit für kommende Entscheidungen. 

Unglaube hindert am Eintritt in Gottes Verheißungen, doch sein Plan bleibt bestehen. Die erste 
Generation versagte im Vertrauen, aber Gott verwarf sie nicht dauerhaft. Er führt seinen Plan mit der 
nächsten Generation weiter. Geistlicher Fortschritt entsteht durch Vertrauen und Gehorsam. 

Geistliche Verantwortung ist von Gott zugewiesen und zeigt sich auch im Verzicht. Mose muss 
den Eintritt ins Land abgeben, obwohl er geführt hatte. Stattdessen soll er Josua stärken und 
vorbereiten. Berufung zeigt sich nicht im Anspruch, sondern im Dienen im Rahmen von Gottes Willen. 

Seite  von 31 115



2. Aufruf zum Gehorsam - Der gnädige Gesetzgeber (4,1-49) 

2.1. Warnung vor Götzendienst und Erinnerung an Gottes 
Offenbarung (4,1-31) 

Gottes Gebote sind zum Leben gegeben. Mose ruft das Volk dazu auf, die Gebote des HERRN zu 
hören und danach zu handeln. Die Gebote sind nicht Last, sondern Quelle des Lebens und 
Voraussetzung für das Wohnen im verheißenen Land. Der Gehorsam gegenüber Gottes Wort ist 
Ausdruck des Bundesverhältnisses und Grundlage für seinen Segen. Wer Gottes Ordnungen ernst 
nimmt, wird leben und Gottes Nähe erfahren. Mose erinnert daran, dass nichts hinzugefügt oder 
weggenommen werden darf – das göttliche Wort ist vollkommen und unantastbar. Die Geschichte 
zeigt, dass Treue zum Wort Gottes auch inmitten einer heidnischen Umwelt möglich ist. Die Gebote 
haben bleibende Autorität und zielen auf ein Leben zur Ehre Gottes. (5. Mose 4,1-2; 3. Mose 18,5; 
Matthäus 5,17-19) 

Erfahrener Gehorsam wird zum Zeugnis vor der Welt. Israel soll nicht nur selbst leben nach dem 
Gesetz, sondern dadurch unter den Völkern Gottes Weisheit und Nähe bezeugen. Mose betont, dass 
kein anderes Volk solche gerechten Satzungen besitzt und einen so nahen Gott hat wie Israel. Diese 
besondere Stellung ist nicht Grund zum Stolz, sondern Auftrag zur Treue. Die Gebote sollen im Volk 
bewahrt und an die Kinder weitergegeben werden, damit Gottes Größe nicht vergessen wird. Gelebter 
Glaube wirkt missionarisch, ohne dass Israel sich dem Heidentum anpasst. Der Gehorsam gegenüber 
Gottes Wort ist das stärkste Zeugnis in einer gottfernen Welt. (5. Mose 4,5-9; Psalm 147,19-20; Römer 
2,17-24) 

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Theologe, erklärt zu 5. Mose 4,8, dass das mosaische 
Gesetz Israel nicht als Last gegeben wurde, sondern um das Volk von allen anderen Nationen 
zu unterscheiden. Es sollte Israel als weises, großes und Gott wohlgefälliges Volk 
kennzeichnen. Für Christen wurde dieses Gesetz als Lebensregel durch das „Gesetz Christi“ 
ersetzt (vgl. 2. Korinther 3,11), wobei einzelne Gebote des alten Gesetzes im neuen Bund 
wieder aufgenommen wurden (vgl. Römer 13,9). Dennoch bleibt das mosaische Gesetz – 
ebenso wie das Gesetz Christi – Teil der inspirierten Heiligen Schrift und damit für Menschen 
aller Zeiten nützlich zur Belehrung und Erziehung in Gerechtigkeit (vgl. 1. Timotheus 1,8–10; 
2. Timotheus 3,16) (Ryrie, 1995, S. 281). 

Seite  von 32 115



Gottes Offenbarung ist einzigartig und verpflichtet zur Ehrfurcht. Am Horeb offenbarte sich Gott 
in Feuer und Stimme, ohne ein sichtbares Bild. Diese absichtsvolle Unsichtbarkeit betont, dass Gott 
nicht dargestellt, sondern nur gehört und angebetet werden soll. Mose warnt eindringlich davor, 
irgendeine Gestalt zur Verehrung zu machen – weder Mensch noch Tier noch Himmelskörper. Die 
Offenbarung Gottes ist geistlich, heilig und unvergleichlich. Wer Gott in ein Bild fasst, verzerrt sein 
Wesen und verkehrt Anbetung in Götzendienst. Gottes Reden am Berg war einzigartig und begründet 
das Verbot jeder Abbildung. Die Heiligkeit Gottes verlangt geistliche Verehrung in Wahrheit. (5. Mose 
4,10-20; 2. Mose 20,4-5; Johannes 4,24) 

Götzendienst ruft Gottes Zorn und Gericht hervor. Mose macht deutlich, dass Abkehr vom 
HERRN in Götzendienst zur Zerstreuung führen wird. Der Verlust des Landes ist die Konsequenz des 
geistlichen Abfalls. Israel wird unter die Nationen verstreut und wird dort anderen Göttern dienen – 
stumm, leblos und machtlos. Diese Warnung ist nicht hypothetisch, sondern prophetisch. Gott ist 
eifersüchtig in seiner Liebe und duldet keine Konkurrenz. Das Gericht zeigt, dass der Bund nicht nur 
Privileg, sondern auch Verantwortung bedeutet. Die Nähe Gottes fordert Treue, sonst folgt die 
Trennung. Mose warnt vor dem geistlichen Tod, der mit äußerer Vertreibung einhergeht. (5. Mose 
4,23-28; 3. Mose 26,27-33; Hesekiel 6,8-10) 

Trotz Gericht bleibt Gottes Gnade ein fester Anker. Mose beendet die Warnung mit einem starken 
Trost: Auch in der Zerstreuung bleibt Umkehr möglich. Wenn Israel Gott von Herzen sucht, wird er 
sich finden lassen. Der HERR ist barmherzig und vergisst seinen Bund nicht, den er den Vätern 
geschworen hat. Selbst nach Versagen bleibt Gottes Wesen geprägt von Gnade und Treue. Diese 
Zusage bildet die Grundlage für Hoffnung in der Not und geistliche Erneuerung. Die Rückkehr zu Gott 
beginnt mit ehrlicher Buße und geistlicher Sehnsucht. Gottes Bereitschaft zur Vergebung übersteigt das 
menschliche Versagen. Der Bund mit Israel ist unkündbar, weil er auf Gottes Treue ruht. (5. Mose 
4,29-31; Nehemia 1,8-9; Lukas 15,20) 

2.2. Gottes Einzigartigkeit und die Freistädte im Ostjordanland 
(4,32-49) 

Gottes Einzigartigkeit zeigt sich in seiner rettenden Offenbarung. Mose ruft Israel auf, in der 
Geschichte zu forschen, ob je ein Volk so etwas erlebt habe wie Israel am Sinai. Kein anderer Gott hat 
je mitten aus dem Feuer gesprochen oder ein Volk mit starker Hand aus einer Nation herausgeführt. 
Diese Taten sind der Beweis dafür, dass der HERR allein Gott ist, im Himmel und auf Erden. Die 
Offenbarung Gottes ist nicht bloß Lehre, sondern rettende Tat – sichtbar, hörbar, erlebbar. Israel soll 

Seite  von 33 115



wissen, dass es nicht einen Gott unter vielen anbetet, sondern den einzigen und wahren. Die 
Einzigartigkeit Gottes verpflichtet das Volk zur exklusiven Hingabe. Diese Wahrheit ist das Fundament 
für Vertrauen, Gehorsam und Anbetung. (5. Mose 4,32-39; 2. Mose 19,16-20; Jesaja 45,5-6) 

Gottes Gebote sind Ausdruck seiner Liebe und Fürsorge. Mose verbindet den Aufruf zur 
Erkenntnis Gottes mit einer klaren praktischen Konsequenz: Israel soll seine Satzungen halten, damit 
es ihm und seinen Nachkommen gut geht. Der Gehorsam ist nicht nur Antwort auf Gottes Größe, 
sondern auch Weg zum Segen. Gott gibt seine Gebote nicht als Last, sondern als Schutz und 
Orientierung für ein gelingendes Leben im verheißenen Land. Wer Gott erkennt, kann ihm nicht 
gleichgültig gegenüberstehen. Seine Worte zielen auf Gedeihen, nicht auf Einschränkung. Die 
Heiligkeit Gottes zeigt sich darin, dass er seinem Volk gute Weisung für alle Lebensbereiche gibt. (5. 
Mose 4,40; Psalm 19,8-12; Johannes 14,21) 

Gottes Ordnung verbindet Gerechtigkeit mit Barmherzigkeit. Die Einrichtung von drei Freistädten 
im Ostjordanland zeigt, dass Gottes Gesetz nicht nur Schuld richtet, sondern auch den Schuldigen 
schützt. Wer unabsichtlich einen Menschen getötet hatte, sollte dort Zuflucht finden, bis ein gerechtes 
Urteil gesprochen wird. Diese Städte sind Ausdruck göttlicher Gerechtigkeit, die Unterscheidung 
zwischen Schuld und Versehen verlangt. Gleichzeitig zeigen sie Gottes Herz für Schutz, Gnade und ein 
geordnetes Zusammenleben. Gottes Gesetz ist nicht nur heilig, sondern auch menschlich und gnädig. 
Die Freistädte weisen auf die größere Wahrheit hin, dass Gott selbst Zuflucht für Schuldige ist, die 
aufrichtig zu ihm fliehen. (5. Mose 4,41-43; 4. Mose 35,9-28; Psalm 46,2) 

Seite  von 34 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 4,1-49) 

Zusammenfassung:  

Mose fordert das Volk eindringlich auf, Gottes Gebote zu hören und zu halten, um im Land zu leben 
und es in Besitz zu nehmen. Er warnt davor, dem Wort Gottes etwas hinzuzufügen oder wegzunehmen. 
Als Beispiel für den Ernst des Gehorsams erinnert er an das Gericht über die Israeliten bei Baal-Peor. 
Gleichzeitig hebt Mose hervor, dass kein anderes Volk so weise und gottverbunden sei wie Israel, das 
Gottes Ordnungen empfangen hat. Die Einzigartigkeit Gottes, seine Offenbarung am Sinai und seine 
gnädige Führung aus Ägypten sollen nie vergessen werden. Mose mahnt zur Bewahrung des Herzens, 
denn Abfall und Götzendienst würden Gericht nach sich ziehen, doch in der Zerstreuung bleibt die 
Verheißung der Rückkehr bei wahrer Umkehr. Gott ist barmherzig und verlässt sein Volk nicht. Der 
Abschnitt schließt mit der Einsetzung der drei ersten Zufluchtsstädte im Ostjordanland für 
unabsichtliche Totschläger sowie mit einem geografischen Hinweis auf die Lage der damaligen Rede 
Moses. 

Anwendungen:  

Gehorsam gegenüber Gottes Wort ist Grundlage für geistliches Leben. Mose ruft Israel auf, Gottes 
Gebote nicht zu verändern, sondern treu zu bewahren. Gottes Offenbarung ist vollständig und 
verlässlich. Wer seine Ordnungen ernst nimmt, erfährt geistliche Sicherheit und Beständigkeit. 

Gottes Nähe und Gerechtigkeit machen sein Volk einzigartig. Kein anderes Volk hat Gott so nah 
erlebt wie Israel am Horeb. Die Gebote sind ein Ausdruck göttlicher Weisheit. Diese Auszeichnung 
verpflichtet zu Achtsamkeit und geistlicher Verantwortung. 

Gott bleibt barmherzig auch nach Abfall, wenn echte Umkehr geschieht. Selbst in der Zerstreuung 
bleibt Gottes Gnade offen für Rückkehr. Seine Treue überdauert das Versagen seines Volkes. Hoffnung 
entsteht dort, wo das Herz neu auf Gott ausgerichtet wird. 

Seite  von 35 115



Teil 2: Wiederholung des Gesetzes - Bundeserneuerung vor dem 
Einzug (5. Mose 5-26) 

3. Die Zehn Gebote - Grundlage des Bundes (5,1-33) 

3.1. Wiederholung und Auslegung der Zehn Gebote (5,1-21) 
Gottes Bund gründet auf Offenbarung und Gehorsam. Mose beginnt die Wiederholung der Zehn 
Gebote mit dem Hinweis, dass der Bund nicht nur mit den Vätern geschlossen wurde, sondern mit der 
gegenwärtigen Generation. Der Bund ist nicht bloß Tradition, sondern aktuelles Gegenüber-Sein mit 
Gott. Die Gebote werden nicht als bloße Moralnormen vorgestellt, sondern als göttliche Offenbarung, 
die Leben und Gemeinschaft ermöglichen. Das Volk hat sie aus dem Feuer heraus gehört – mit eigenen 
Ohren. Gehorsam gegenüber Gottes Wort ist keine bloße Pflichterfüllung, sondern Ausdruck 
lebendiger Bundesbeziehung. Der HERR begegnet seinem Volk in heiliger Majestät, um es in Liebe zu 
leiten. (5. Mose 5,1-5; 2. Mose 19,16-20; Hebräer 12,18-21) 

Die Grundlage des Gesetzes ist Gottes erlösende Gnade. Bevor das erste Gebot genannt wird, 
erinnert Gott daran, dass er Israel aus Ägypten, dem Haus der Knechtschaft, geführt hat. Das Gesetz 
beginnt nicht mit Forderung, sondern mit Erinnerung an Erlösung. Die Gebote sind nicht Mittel zur 
Rettung, sondern Antwort auf erfahrene Gnade. Gottes Anspruch auf exklusive Verehrung gründet sich 
auf sein rettendes Handeln. Die Exodus-Erfahrung bleibt das bleibende Fundament für Gehorsam und 
Vertrauen. Das Volk soll aus Dankbarkeit, nicht aus Zwang leben. Gesetz und Gnade stehen nicht im 
Gegensatz, sondern gehören untrennbar zusammen. (5. Mose 5,6; 2. Mose 20,2; Titus 2,11-14) 

Wahre Anbetung richtet sich allein auf den unsichtbaren Gott. Die ersten Gebote fordern 
ungeteilte Hingabe an den HERRN und verbieten jede Form von Götzenbildern. Gott ist eifersüchtig – 
nicht im menschlichen Sinn, sondern im Anspruch auf ausschließliche Treue. Jede Vermischung mit 
Bildern, Gestalten oder fremden Kulten bedeutet geistlichen Ehebruch. Die Unsichtbarkeit Gottes 
schützt das Volk vor dem Trugbild eigener Vorstellungen. Die Gebote machen deutlich, dass Gott nicht 
kontrolliert oder dargestellt werden kann. Wer Gott liebt, ehrt ihn durch Reinheit der Anbetung und 
Vertrauen auf sein Wesen, nicht auf sichtbare Symbole. (5. Mose 5,7-10; Jesaja 42,8; Johannes 4,24) 

Seite  von 36 115



Gottes Name und Gottes Tag stehen unter heiligem Schutz. Das dritte und vierte Gebot betonen, 
wie Gott im Alltag geehrt werden soll: durch respektvollen Umgang mit seinem Namen und durch das 
Einhalten des Sabbats. Der Name des HERRN ist nicht leere Formel, sondern Ausdruck seines Wesens 
– wer ihn missbraucht, entweiht ihn. Ebenso gilt der Sabbat als Zeichen der Bundesgemeinschaft: 
Ruhe ist nicht Müßiggang, sondern heiliges Erinnern an Gottes Schöpfung und Befreiung. Beide 
Gebote stellen den Menschen in Beziehung zu Gott – in Wort und Zeit. Wer Gottes Namen ehrt und 
seinen Ruhetag heiligt, lebt in bewusster Ausrichtung auf seinen Schöpfer und Erlöser. (5. Mose 
5,11-15; Jesaja 58,13-14; Matthäus 12,8) 

Gottes Ordnung schützt Leben, Familie und Treue. Die nächsten Gebote richten den Blick auf den 
Nächsten: Eltern sollen geehrt, das Leben soll geschützt, die Ehe bewahrt, Eigentum geachtet und 
Wahrheit gesprochen werden. Diese Gebote begrenzen nicht, sondern bewahren – sie sichern die 
Grundlage jedes gelingenden Zusammenlebens. Wer Gottes Ordnung achtet, lebt nicht nur moralisch, 
sondern in Übereinstimmung mit seinem Schöpfer. Die Gebote sind nicht willkürlich, sondern 
Ausdruck von Gottes Heiligkeit und Menschenwürde. Echte Frömmigkeit zeigt sich in der Treue zum 
Mitmenschen. Glaube und Ethik gehören untrennbar zusammen. (5. Mose 5,16-20; Römer 13,8-10; 
Epheser 6,1-3) 

Das Herz ist der Ursprung aller Gebotsübertretung. Das letzte Gebot richtet sich nicht auf äußeres 
Verhalten, sondern auf die innerste Haltung: Das Begehren. Hier wird deutlich, dass Gottes Anspruch 
tiefer geht als menschliches Gesetz. Nicht nur Tat, sondern auch Wunsch und Sehnsucht können Sünde 
sein. Dieses Gebot entlarvt den Menschen als von Natur aus begehrend, selbstzentriert und bedürftig 
nach Gnade. Es zeigt, dass äußere Gerechtigkeit nicht genügt, wenn das Herz ungeheiligt bleibt. 
Gottes Gesetz zielt auf das Innere – es fordert nicht nur Gehorsam, sondern Reinheit. Die geistliche 
Tiefe des Gebots offenbart das Bedürfnis nach Erlösung, nicht nur nach Moral. (5. Mose 5,21; 
Matthäus 5,27-28; Römer 7,7-13) 

3.2. Vermittlung durch Mose und Aufruf zum Gehorsam (5,22-33) 
Gottes Heiligkeit offenbart die Notwendigkeit eines Mittlers. Nach der Verkündigung der Zehn 
Gebote am Sinai erschrak das Volk zutiefst vor der gewaltigen Erscheinung des HERRN. Die Reaktion 
war keine bloße Furcht, sondern ein tiefes Erkennen der eigenen Unwürdigkeit angesichts der 
Heiligkeit Gottes. Israel bat darum, nicht mehr direkt mit Gott sprechen zu müssen, sondern Mose als 
Mittler zu hören. Diese Bitte wird von Gott nicht getadelt, sondern bestätigt. Die Heiligkeit Gottes ist 
so erhaben, dass ein direkter Zugang ohne Vermittlung für den sündigen Menschen unerträglich ist. 

Seite  von 37 115



Die Rolle Moses als Mittler weist zugleich auf den kommenden, vollkommenen Mittler hin, der allein 
in der Lage ist, den heiligen Gott und das sündige Volk zu verbinden. (5. Mose 5,22-27; 2. Mose 
20,18-21; 1. Timotheus 2,5) 

Gottes Freude gilt dem gehorsamen Herzen. Der HERR selbst bestätigt die Reaktion des Volkes und 
spricht aus, was sein Wunsch ist: ein Herz, das ihn fürchtet und seine Gebote hält. Nicht äußerlicher 
Gehorsam, sondern eine Herzenshaltung der Ehrfurcht ist es, worauf es Gott ankommt. Der Wunsch 
Gottes nach einem ehrfürchtigen Volk zeigt seine väterliche Gesinnung – er sucht nicht Sklaven, 
sondern Kinder, die in Vertrauen und Liebe leben. Diese Aussage offenbart zugleich die Tiefe des 
Bundes: Gott sehnt sich nach einer Beziehung, die von Treue, Achtung und Liebe geprägt ist. 
Gehorsam wird nicht als Zwang verstanden, sondern als Frucht eines geheiligten Herzens. (5. Mose 
5,28-29; Jeremia 32,38-40; Johannes 14,23) 

Gottes Gebote weisen den Weg zum Leben und bewahren vor Abwegen. Mose schließt den 
Abschnitt mit einem eindringlichen Appell: Israel soll genau auf dem Weg gehen, den Gott geboten hat 
– ohne Abweichung nach rechts oder links. Dieser Weg ist nicht eng, sondern bewahrt vor Umwegen 
und Irrwegen. Gottes Gebote sind kein Käfig, sondern ein sicherer Pfad zum Leben, zur Bewahrung 
und zum Wohlergehen. Der Gehorsam gegenüber dem Gesetz dient nicht dem Gesetz selbst, sondern 
dem Menschen – er sichert die Gemeinschaft mit Gott und den Fortbestand im Land. Das Bild vom 
geraden Weg zeigt, dass geistliches Leben Klarheit, Zielgerichtetheit und Treue erfordert. (5. Mose 
5,32-33; Psalm 119,1-3; Sprüche 4,25-27) 

Seite  von 38 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 5,1-33) 

Zusammenfassung:  

Mose ruft ganz Israel zusammen, um an die Worte des Bundes zu erinnern, den der HERR mit ihnen 
am Horeb geschlossen hatte. Dabei betont er, dass dieser Bund nicht nur mit den Vätern, sondern mit 
der lebenden Generation selbst geschlossen wurde. Gott sprach damals direkt zu ihnen aus dem Feuer, 
in einer Offenbarung, die von Furcht und Ehrfurcht geprägt war. Mose wiederholt daraufhin die Zehn 
Gebote, die den Kern des Bundes bilden. Diese Gebote enthalten grundlegende Ordnungen für das 
Verhältnis zu Gott – darunter das Verbot des Götzendienstes, die Heiligung des Sabbats und die 
Ehrfurcht vor dem Namen Gottes. Ebenso regeln sie das soziale Miteinander durch Gebote zum Schutz 
von Leben, Ehe, Eigentum und Wahrheit. Der Text erinnert daran, dass das Volk in seiner Furcht vor 
der göttlichen Stimme darum bat, dass Mose als Mittler auftreten solle. Gott nahm diesen Wunsch an 
und bezeugte die Bereitschaft des Volkes zum Gehorsam. Mose ruft nun dazu auf, in dieser Haltung zu 
bleiben und Gottes Geboten treu zu folgen. Der Gehorsam gegenüber Gottes Wort ist für Israel 
Voraussetzung für ein langes, gesegnetes Leben im verheißenen Land. Die Struktur des Textes 
verbindet Bundesgedächtnis, Gesetzeswiederholung und geistliche Mahnung zu einem kraftvollen 
theologischen Appell an das ganze Volk. 

Anwendungen:  

Gottes Bund mit seinem Volk verpflichtet jede Generation zu Treue und Gehorsam. Mose 
erinnert das Volk daran, dass der Bund nicht nur mit den Vorfahren, sondern mit allen Lebenden 
geschlossen wurde. Geistliche Verantwortung ist nicht übertragbar, sondern muss persönlich 
angenommen werden. Jede Generation steht vor der Entscheidung, Gottes Wort zu achten und danach 
zu leben. 

Die Zehn Gebote zeigen Gottes heiligen Maßstab für Gemeinschaft mit ihm und untereinander. 
Die Gebote verbinden Gottes Wesen mit praktischer Lebensführung. Sie schützen das Leben, fördern 
Gerechtigkeit und bewahren die Beziehung zu Gott. Ihre Gültigkeit bleibt bestehen, weil sie Gottes 
Charakter widerspiegeln. 

Gottes Nähe erfordert Ehrfurcht, aber er selbst schafft den Zugang durch Mittlerschaft. Das 
Volk konnte Gottes Stimme nicht ertragen und bat um einen Mittler – Gott nahm dieses Anliegen ernst. 
Damit wird deutlich, dass Gottes Heiligkeit nicht ausgrenzt, sondern zur Ordnung ruft. Geistliche 
Begegnung mit Gott geschieht immer in der von ihm bestimmten Weise. 

Seite  von 39 115



Seite  von 40 115



4. Liebe zu Gott - Zentrum des Gesetzes (6,1-11,32) 

4.1. Das „Höre Israel“ und Gottesfurcht in allen Lebensbereichen 
(6,1-25) 

Gottesfurcht ist die Grundlage eines gesegneten Lebens. Mose macht deutlich, dass das Halten der 
Gebote des HERRN nicht bloß eine religiöse Pflicht ist, sondern zur Gottesfurcht führen soll – einer 
tiefen Ehrfurcht vor Gottes Wesen. Diese Haltung wird als Schlüssel für langes Leben, Wohlergehen 
und den Besitz des verheißenen Landes genannt. Die Gottesfurcht ist kein lähmendes Gefühl, sondern 
Ausdruck lebendiger Beziehung und vertrauensvoller Unterordnung. Wer Gott ehrt, erkennt seine 
Größe an und nimmt seine Gebote ernst. Die Ehrfurcht vor dem HERRN schützt vor Stolz, 
Selbstüberschätzung und Götzendienst. Gehorsam wird so zur Antwort auf Gottes Würde, nicht zur 
bloßen Gesetzeserfüllung. (5. Mose 6,1-3; Sprüche 1,7; Psalm 112,1) 

Gottes Einheit fordert ungeteilte Liebe. Im berühmten „Höre Israel“ wird die Einzigkeit Gottes 
verkündet: „Der HERR, unser Gott, der HERR ist einer.“ Diese zentrale Wahrheit ist nicht 
theologische Theorie, sondern Grundlage für die Antwort des Menschen: Liebe zu Gott mit ganzem 
Herzen, ganzer Seele und ganzer Kraft. Diese Liebe ist keine abstrakte Gesinnung, sondern praktische 
Hingabe, die sich im Gehorsam zeigt. Die Einheit Gottes steht gegen jede Form von Synkretismus 
oder Kompromiss. Wer den einen wahren Gott erkannt hat, kann ihm nicht halbherzig begegnen. Die 
Ganzheit der Liebe ist Ausdruck der Ausschließlichkeit Gottes. (5. Mose 6,4-5; Markus 12,29-30; 
Johannes 14,15) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 5. Mose 6,5, dass 
die Liebe eines der zentralen Themen des Deuteronomiums ist. Zuerst wird Gottes Liebe zu 
seinem Volk betont (5. Mose 7,7; 10,15; 23,6), dann die Aufforderung, dass Israel den HERRN 
mit ganzem Herzen, ganzer Seele und ganzer Kraft lieben soll (5. Mose 6,5; 10,12; 11,1.13.22; 
19,9; 30,6.16.20). Schließlich wird auch geboten, den Fremdling zu lieben (5. Mose 10,19). 
Diese dreifache Dimension der Liebe – Gottes Liebe zu seinem Volk, Israels Liebe zu Gott und 
die Liebe zu den Mitmenschen – bildet das Fundament des göttlichen Gesetzes. Jesus selbst 
fasst all dies in seiner Lehre vom „größten und ersten Gebot“ zusammen (Matthäus 22,34–40; 
Markus 12,28–34) (Scofield, 2015, S. 249). 

Seite  von 41 115



Gottes Wort soll das tägliche Leben durchdringen. Die Gebote Gottes sollen nicht nur bekannt, 
sondern ins Herz aufgenommen und an die nächste Generation weitergegeben werden. Mose betont, 
dass das Reden über Gottes Wort in allen Lebensbereichen stattfinden soll – beim Sitzen, Gehen, 
Liegen und Aufstehen. Auch sichtbare Zeichen an Hand und Stirn sowie an den Türpfosten machen 
deutlich: Gottes Wahrheit soll das gesamte Leben prägen. Der Glaube ist keine Privatsache, sondern 
betrifft Erziehung, Alltag, Sprache und Denken. Der Glaube wird bewahrt, wenn er gelebt, 
weitergegeben und sichtbar gemacht wird. (5. Mose 6,6-9; Psalm 119,11; Kolosser 3,16) 

Wohlstand darf nicht zur geistlichen Vergessenheit führen. Mose warnt davor, dass das Volk nach 
dem Einzug ins verheißene Land – mit seinen Städten, Häusern, Brunnen und Gärten – Gott vergessen 
könnte. Der materielle Segen darf nicht zur Selbstgenügsamkeit führen. Der HERR, der aus der 
Knechtschaft geführt hat, soll auch im Überfluss nicht aus dem Blick geraten. Vergessen beginnt nicht 
im Kopf, sondern im Herzen – wenn das Bewusstsein für Gottes Gnade schwindet. Dankbarkeit 
schützt vor geistlicher Trägheit. Der wahre Reichtum liegt nicht im Besitz, sondern im Erinnern an 
Gottes Erlösung und Treue. (5. Mose 6,10-12; 5. Mose 8,10-14; Lukas 12,15) 

Die Weitergabe des Glaubens geschieht durch Erinnerung an Gottes Handeln. Wenn Kinder 
später fragen, was die Gebote bedeuten, sollen Eltern nicht mit Moral antworten, sondern mit 
Geschichte – mit der Erzählung von Gottes Befreiung aus Ägypten und seiner treuen Führung. Die 
Gebote erhalten ihr Gewicht durch den Kontext der Erlösung. Glaube wird nicht durch Vorschriften 
lebendig, sondern durch das Erzählen von Gottes Eingreifen. Die Erinnerung an Gottes Handeln in der 
Vergangenheit gibt Orientierung für die Zukunft. So wird der Glaube nicht nur bewahrt, sondern auch 
erfahrbar und nachvollziehbar gemacht. Erziehung im Glauben beginnt mit dem Staunen über Gottes 
Treue. (5. Mose 6,20-25; Psalm 78,4-7; 2. Timotheus 3,14-15) 

4.2. Warnung vor Götzen und Vermischung mit den Völkern 
(7,1-26) 

Gottes Volk soll sich entschieden von gottlosen Einflüssen abgrenzen. Israel wird beauftragt, die 
kanaanitischen Völker vollständig aus dem Land zu vertreiben und keinen Bund mit ihnen zu 
schließen. Die radikale Trennung ist keine ethnische Feindschaft, sondern geistliche Notwendigkeit. 
Gottes Volk soll heilig sein und sich nicht durch Götzendienst oder heidnische Praktiken verunreinigen 
lassen. Die Vermischung mit den Völkern hätte zur Folge, dass Israel fremden Göttern nachläuft und 
das Herz vom HERRN abkehrt. Gehorsam erfordert Klarheit und Abgrenzung, nicht Toleranz 

Seite  von 42 115



gegenüber zerstörerischem Einfluss. Gottes Gebot zur Trennung schützt vor geistlichem Niedergang 
und bewahrt die Bundesbeziehung. (5. Mose 7,1-5; 2. Korinther 6,14-17; Josua 23,12-13) 

Gottes Erwählung gründet allein in seiner Liebe und Treue. Mose erinnert das Volk daran, dass es 
nicht wegen seiner Größe oder Bedeutung erwählt wurde. Im Gegenteil: Israel war das kleinste unter 
den Völkern. Die Grundlage der Erwählung ist allein Gottes freie Liebe und seine Treue zum Eid 
gegenüber den Vätern. Diese Gnade soll nicht zu Stolz, sondern zu Demut und Dankbarkeit führen. 
Erwählung bedeutet nicht Überlegenheit, sondern Verantwortung. Wer von Gott geliebt ist, soll in 
dieser Liebe wandeln – in Gehorsam und Treue. Die göttliche Gnade ist nie selbstverständlich, sondern 
Ausdruck souveräner Barmherzigkeit. (5. Mose 7,6-8; 5. Mose 9,4-6; Epheser 1,4-5) 

Gottes Treue gilt dem Gehorsamen – Gericht trifft den Ablehnenden. Mose stellt die Gegensätze 
deutlich heraus: Der HERR bewahrt den Bund und die Barmherzigkeit an denen, die ihn lieben und 
seine Gebote halten. Gleichzeitig vergilt er denen, die ihn hassen, ohne zu zögern – mit Gericht. Diese 
Gegenüberstellung zeigt, dass Gottes Liebe keine Gleichgültigkeit gegenüber Sünde bedeutet. Seine 
Treue ist nicht blind, sondern gebunden an das Wesen seiner Heiligkeit. Der Gehorsam bringt Segen, 
der bewusste Widerstand ruft Gericht hervor. Israel soll Gottes Gebote nicht als Last sehen, sondern als 
Weg in den Segen. (5. Mose 7,9-11; Johannes 14,21-24; Römer 2,5-8) 

Gottes Segen umfasst alle Lebensbereiche. Gehorsam gegenüber Gottes Geboten wird nicht nur 
geistlich, sondern auch materiell gesegnet: Fruchtbarkeit, Schutz vor Krankheit, Überfluss an Gutem. 
Diese Zusagen gelten dem Bundesvolk unter den Bedingungen des Alten Bundes im verheißenen 
Land. Die Segnungen zeigen, dass Gott ein fürsorglicher Vater ist, der das Wohlergehen seines Volkes 
im Blick hat. Zugleich machen sie deutlich, dass echter Segen aus dem Bund mit Gott fließt – nicht 
aus eigener Anstrengung. Der materielle Wohlstand soll nicht vom Geber trennen, sondern ihn preisen. 
Gottes Segen ist umfassend, aber immer an die Bundesgemeinschaft gebunden. (5. Mose 7,12-16; 3. 
Mose 26,3-13; Matthäus 6,33) 

Gottes Macht überwindet jede Angst vor der Zukunft. Mose geht auf die mögliche Angst des 
Volkes ein, dass die Völker Kanaans zu stark sein könnten. Doch diese Furcht widerspricht der 
Erinnerung an Gottes mächtiges Eingreifen in Ägypten. Der gleiche Gott, der den Pharao besiegte, 
wird auch die Feinde im Land besiegen. Israel soll nicht auf die Größe der Gegner sehen, sondern auf 
die Größe Gottes. Die Kämpfe im Land werden nicht durch militärische Überlegenheit gewonnen, 
sondern durch Gottes Eingreifen. Wer sich an Gottes Taten erinnert, wird im Glauben gestärkt. Angst 
wird überwunden durch Vertrauen in Gottes Treue. (5. Mose 7,17-26; Psalm 20,8-9; Römer 8,31) 

Seite  von 43 115



4.3. Erinnerung an Gottes Versorgung und Erziehung (8,1-20) 
Gehorsam ist der Schlüssel zum Leben im verheißenen Land. Mose beginnt mit der Mahnung, alle 
Gebote des HERRN sorgfältig zu bewahren, damit das Volk lebt, sich mehrt und das verheißene Land 
einnimmt. Das Ziel des Gehorsams ist nicht bloßer moralischer Status, sondern das konkrete Leben im 
Segen Gottes. Die Verbindung zwischen Hören, Handeln und Empfangen wird deutlich betont. Der 
Gehorsam ist nicht Mittel zur Selbsterhöhung, sondern Ausdruck des Vertrauens in den, der Leben 
gibt. Gott stellt keine leeren Forderungen, sondern verbindet seine Gebote mit Verheißung. Wer Gottes 
Wort ernst nimmt, stellt sich unter seine Versorgung und Führung. (5. Mose 8,1; 3. Mose 18,5; 
Johannes 14,21) 

Gottes Erziehung formt Demut und Vertrauen. Die Erinnerung an die Wüstenzeit dient als 
geistliche Lektion: Gott demütigte Israel, prüfte das Herz und offenbarte, was in ihm war. Der Mangel 
an Brot sollte lehren, dass der Mensch nicht vom Brot allein lebt, sondern von jedem Wort aus dem 
Mund Gottes. Die Prüfung war nicht Vernichtung, sondern Läuterung – um Abhängigkeit zu schaffen. 
Gottes Züchtigung ist Ausdruck seiner Vaterschaft. Wie ein Vater sein Kind erzieht, so handelte der 
HERR mit Israel. Die geistliche Reife entsteht nicht im Überfluss, sondern im Gehorsam unter Gottes 
Zucht. (5. Mose 8,2-5; Sprüche 3,11-12; Hebräer 12,5-11) 

Wohlstand darf nicht zur Selbstvergötzung führen. Mose warnt davor, dass der materielle 
Reichtum im verheißenen Land zu geistlicher Vergessenheit führen kann. Häuser, Herden und Erträge 
können den Blick vom Geber zum Besitz lenken. Die Gefahr besteht, dass das Herz sich erhebt und 
sagt: „Meine Kraft und die Stärke meiner Hand haben mir diesen Reichtum verschafft.“ Doch der 
HERR erinnert: Er ist es, der Kraft zum Erwerb des Reichtums gibt. Diese Warnung ist zeitlos – 
Wohlstand kann zur geistlichen Trägheit führen, wenn Dankbarkeit und Demut verloren gehen. Wahres 
Erkennen Gottes zeigt sich darin, dass auch im Überfluss die Abhängigkeit von ihm bewusst bleibt. (5. 
Mose 8,10-18; Hosea 13,4-6; Jakobus 1,17) 

Vergessen des HERRN führt unweigerlich ins Gericht. Am Ende des Kapitels steht eine ernste 
Warnung: Wenn Israel den HERRN vergisst und anderen Göttern dient, wird es umkommen wie die 
Heidenvölker zuvor. Diese Aussage macht deutlich, dass das Bundesvolk nicht automatisch im Segen 
bleibt, sondern zur Treue aufgerufen ist. Der Segen des Landes ist untrennbar mit der Beziehung zu 
Gott verbunden. Götzendienst, Stolz und Ungehorsam zerstören nicht nur die Gottesbeziehung, 
sondern auch das Volk selbst. Die Geschichte Israels zeigt, dass diese Warnung tragische Realität 

Seite  von 44 115



wurde. Doch Gottes Warnung ist immer auch Ausdruck seiner Gerechtigkeit und Geduld. (5. Mose 
8,19-20; Jeremia 2,13-19; 1. Korinther 10,11-12) 

4.4. Rebellion Israels und Moses Fürbitte (9,1-10,11) 

4.4.1. Israels Unwürdigkeit und beharrliche Rebellion (9,1-24) 

Gottes Sieg ist kein Verdienst des Volkes, sondern Gnade. Mose macht unmissverständlich klar, 
dass Israel das verheißene Land nicht wegen eigener Gerechtigkeit einnehmen wird, sondern weil Gott 
die gottlosen Völker richtet und seine Verheißung an Abraham, Isaak und Jakob erfüllt. Diese Aussage 
zerstört jegliche Selbstgerechtigkeit. Israel steht nicht als würdiger Eroberer da, sondern als 
Empfänger göttlicher Gnade und Treue. Der Sieg im Land ist kein Ruhm des Menschen, sondern 
Ausdruck von Gottes Gericht und seiner Bundesverheißung. Wer den Besitz des Landes auf 
menschliche Leistung zurückführt, verkennt das Wesen des göttlichen Handelns. (5. Mose 9,1-6; Titus 
3,5; Römer 3,27) 

Die Geschichte Israels ist geprägt von beständiger Rebellion. Mose erinnert eindringlich an das 
Versagen am Horeb, wo das Volk trotz Gottes Offenbarung ein Götzenbild schuf. Er berichtet, wie er 
auf dem Berg vierzig Tage fastete, während das Volk unten ein gegossenes Kalb anbetete. Diese 
Erinnerung zeigt, dass Rebellion nicht Einzelfall, sondern Muster ist. Von Ägypten bis in die 
Gegenwart war Israel ein widerspenstiges Volk. Die Betonung liegt auf der Hartnäckigkeit des 
Unglaubens – selbst angesichts von Zeichen, Wundern und klaren Geboten. Gottes Langmut wird 
sichtbar in seiner Geduld, nicht im Verdienst des Volkes. (5. Mose 9,7-17; 2. Mose 32,1-10; Psalm 
78,40-42) 

Selbst priesterliche Führer sind nicht vor Sünde gefeit. Auch Aaron, der Bruder Moses und 
Hohepriester Israels, wurde vom Volk zum Mittäter gemacht und führte das goldene Kalb ein. Mose 
schildert, wie er auch für Aaron Fürbitte leisten musste, weil Gottes Zorn ihn zu vernichten drohte. Die 
Erwähnung Aarons Schuld zeigt, dass geistliche Verantwortung nicht vor Fehltritten schützt. Leitung 
ohne Demut kann ins Verderben führen. Mose erinnert daran, dass nicht nur das Volk, sondern auch 
seine Führer der Gnade bedürfen. Die Geschichte Israels ist eine Geschichte der Abhängigkeit – von 
Gottes Erbarmen, nicht von menschlicher Eignung. (5. Mose 9,20-24; 2. Mose 32,21-24; Psalm 
106,19-23) 

Seite  von 45 115



4.4.2. Moses Fürbitte und Gottes Gnade (9,25-10,11) 

Moses Fürbitte zeigt stellvertretende Liebe und priesterliches Herz. Als Gott das Volk vernichten 
wollte, warf sich Mose vor dem HERRN nieder – vierzig Tage und Nächte lang. Seine Fürbitte war 
nicht bloß ein Gebet, sondern ein Ringen um Gnade angesichts des göttlichen Zorns. Mose appellierte 
nicht an Israels Verhalten, sondern an Gottes Wesen, seine Verheißungen und seine Ehre unter den 
Nationen. Er stellte sich zwischen Gott und das schuldige Volk – nicht aus Pflicht, sondern aus Liebe 
und Verantwortung. Diese stellvertretende Fürbitte ist ein Bild für den kommenden Mittler, der nicht 
nur betet, sondern sich selbst gibt. Mose handelte wie ein echter Hirte, der das Volk nicht aufgibt. (5. 
Mose 9,25-29; Psalm 106,23; Hebräer 7,25) 

Gottes Gnade bewahrt trotz gerechtfertigtem Zorn. Trotz des massiven Versagens Israels hört Gott 
auf Moses Fürbitte und erneuert den Bund. Der HERR gebietet Mose, erneut auf den Berg zu steigen 
und zwei neue Tafeln zu machen. Das Volk wird nicht vernichtet, sondern erhält eine neue Chance. 
Diese Handlung zeigt, dass Gottes Gnade nicht aus Gleichgültigkeit gegenüber Sünde erwächst, 
sondern aus seinem Wesen als barmherziger Gott. Der Bund wird nicht wegen Israels Treue, sondern 
wegen Gottes Erbarmen aufrechterhalten. Selbst nach schwerer Schuld bleibt Umkehr möglich – weil 
Gott treu bleibt. (5. Mose 10,1-5; 2. Mose 34,1; Klagelieder 3,22-23) 

Wahre Wiederherstellung führt zur erneuerten Berufung. Nach der Erneuerung des Bundes 
bestätigt Gott erneut die Berufung der Leviten zum priesterlichen Dienst. Aaron bleibt Hoherpriester, 
und seine Nachkommen dienen weiterhin am Heiligtum. Außerdem wird Josua als Moses Nachfolger 
gestärkt, und Mose erhält erneut den Auftrag, das Volk zu führen. Diese Entwicklung zeigt: Gottes 
Gnade führt nicht nur zur Vergebung, sondern auch zur Wiederherstellung der Berufung und des 
Auftrags. Die Geschichte geht weiter – trotz Schuld, aber auf der Grundlage göttlicher Treue. Der 
HERR handelt nicht nach dem Maß menschlicher Leistung, sondern nach seinem ewigen Ratschluss. 
(5. Mose 10,6-11; Psalm 103,10-12; Römer 11,29) 

4.5. Aufruf zu Liebe, Gehorsam und Segensgehorsam (10,12-11,32) 
Gottes Wille zielt auf ein Herz voll Liebe und Ehrfurcht. Mose fasst den göttlichen Anspruch 
zusammen: Gott zu fürchten, in seinen Wegen zu gehen, ihn zu lieben, ihm zu dienen und seine Gebote 
zu halten. Dieser Aufruf ist kein kaltes Gesetzesprogramm, sondern Ausdruck der Bundesbeziehung. 
Der HERR verlangt nicht äußere Religiosität, sondern eine Herzenshaltung der Hingabe. Liebe, Demut 

Seite  von 46 115



und Ehrfurcht bilden die Grundlage eines Lebens im Segen Gottes. Wer ihn erkannt hat, wird ihm 
dienen wollen – nicht aus Zwang, sondern aus Antwort auf seine Größe und Güte. (5. Mose 10,12-13; 
Micha 6,8; Johannes 14,15) 

Gottes Größe steht in Spannung zu seiner persönlichen Nähe. Der HERR, dem Himmel und Erde 
gehören, hat sich dennoch Israel zugewandt – aus freier Erwählung und Treue zu den Vätern. Diese 
Spannung zwischen Majestät und Zuwendung prägt das ganze Gottesbild. Der allmächtige Schöpfer ist 
zugleich der Bundesgott eines kleinen Volkes. Die Erwählung ist kein Verdienst, sondern Ausdruck 
göttlicher Liebe. Gerade deshalb fordert Gott eine geistliche Antwort: Die Beschneidung des Herzens. 
Es geht um innere Umkehr, nicht um äußere Zugehörigkeit. Wahre Frömmigkeit zeigt sich in Demut, 
nicht im religiösen Stolz. (5. Mose 10,14-16; Jesaja 57,15; Römer 2,28-29) 

Gottes Wesen verpflichtet zur Fürsorge für die Schwachen. Der HERR, der groß, mächtig und 
furchtgebietend ist, richtet sich den Schwachen zu – der Waise, der Witwe und dem Fremdling. Mose 
fordert das Volk auf, diese Gruppen mit Liebe und Gerechtigkeit zu behandeln, weil Israel selbst einst 
Fremdling in Ägypten war. Die Erinnerung an die eigene Geschichte soll Mitleid und Barmherzigkeit 
fördern. Wer Gottes Gnade erfahren hat, wird selbst barmherzig handeln. Sozialer Gehorsam ist kein 
Zusatz zum Glauben, sondern Ausdruck der Gotteserkenntnis. Der Charakter Gottes soll sich im 
Umgang mit dem Nächsten widerspiegeln. (5. Mose 10,17-22; Psalm 146,9; Jakobus 1,27) 

Gehorsam bringt bleibenden Segen und göttliche Versorgung. Das verheißene Land ist abhängig 
vom Regen des Himmels – nicht wie Ägypten von künstlicher Bewässerung. Diese Abhängigkeit soll 
Israel täglich an den Geber allen Segens erinnern. Wenn das Volk die Gebote des HERRN beachtet, 
wird er zur rechten Zeit Regen geben, das Land fruchtbar machen und seine Versorgung sichern. Der 
Segen ist nicht automatisch, sondern an den Glaubensgehorsam gebunden. Gottes Treue ist 
zuverlässig, aber sie wirkt in der Struktur des Bundes. Wer sich seinem Wort unterordnet, erlebt 
Fürsorge in allen Lebensbereichen. (5. Mose 11,8-15; Matthäus 6,33; Psalm 1,1-3) 

Götzendienst zerstört das Land und das Leben. Mose warnt ausdrücklich vor dem Abweichen zum 
Götzendienst, denn es zieht Gottes Zorn nach sich. Wenn Israel fremden Göttern dient, wird der 
Himmel verschlossen, die Erde unfruchtbar und das Volk schnell aus dem Land vertrieben. Diese 
Konsequenzen zeigen, dass geistlicher Abfall nicht folgenlos bleibt. Götzendienst beginnt im Herzen – 
wenn Liebe und Vertrauen von Gott auf etwas anderes übergehen. Die Warnung ist ein Aufruf zur 
geistlichen Wachsamkeit. Segen und Fluch hängen nicht von Umständen ab, sondern vom geistlichen 
Zustand des Volkes. (5. Mose 11,16-17; Hosea 4,6-10; Galater 6,7) 

Seite  von 47 115



Gottes Wort soll das Denken, Handeln und Reden durchdringen. Die Gebote sollen im Herzen 
bewahrt, an die Kinder weitergegeben und im Alltag angewendet werden – wie ein Band auf der Hand, 
ein Merkzeichen auf der Stirn, ein Bekenntnis an Tür und Tor. Dieser umfassende Anspruch zeigt, dass 
Glaube nicht auf bestimmte Orte oder Zeiten begrenzt ist. Die ganze Lebenswelt soll vom Wort Gottes 
geprägt sein. Wer Gottes Gebot verinnerlicht, lebt in Klarheit, Wahrheit und Hoffnung. Der Bund mit 
Gott ist nicht nur Vergangenheit oder Zukunft, sondern tägliche Gegenwart. (5. Mose 11,18-32; Psalm 
119,105; Kolosser 3,16-17) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu 5. Mose 11,13–21, dass eines 
der ältesten Gebote der Schrift darin besteht, sichtbare Zeichen der Beziehung zu Gott an 
Hand und Stirn zu tragen. Diese sogenannten T’fillin (griechisch „Phylakterien“) dienen – 
ähnlich wie die Mesusa an der Tür und die Zizit am Gewand – als ständige Erinnerung an 
Gottes Gebote. Das hebräische Wort T’fillin ist mit T’fillah („Gebet“) verwandt und weist 
darauf hin, dass diese Praxis das Gebetsleben des gläubigen Juden fördern sollte. Im Lauf der 
Zeit nahmen die T’fillin die Form kleiner lederner Kästchen an, die Bibelverse aus der Tora 
enthielten und an Stirn und Hand gebunden wurden (vgl. 2. Mose 13,1–16; 5. Mose 6,4–9; 
11,13–21). Schon vor dem ersten Jahrhundert belegen jüdische Quellen, darunter Josephus 
und die Funde von Qumran, die Existenz dieser Praxis. Bis heute tragen jüdische Männer ab 
dem 13. Lebensjahr die T’fillin während des morgendlichen Gebets als Erinnerung daran, dass 
Gottes Wort sowohl im Denken (Stirn) als auch im Handeln (Hand) gegenwärtig sein soll 
(Rubin, 2016, S. 242). 

Seite  von 48 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 6,1-11,32) 

Zusammenfassung:  

Mose führt seine Mahnrede fort und ruft das Volk zur liebevollen Hingabe an den HERRN auf. Im 
Zentrum steht das sogenannte „Schma Israel“: Der HERR ist der einzige Gott, und Israel soll ihn von 
ganzem Herzen lieben. Diese Liebe zeigt sich im Gehorsam gegenüber seinen Geboten, die beständig 
erinnert, weitergegeben und im Alltag verankert werden sollen. Die Warnung vor dem Vergessen 
Gottes, besonders im Wohlstand des verheißenen Landes, wird mehrfach betont. In Kapitel 7 erinnert 
Mose an Gottes Erwählung Israels – nicht wegen ihrer Größe, sondern wegen seiner Liebe und Treue 
zum Bund mit den Vätern. Israel soll sich deshalb klar von den heidnischen Völkern abgrenzen, um 
nicht in ihren Götzendienst verführt zu werden. In Kapitel 8 wird die Zeit der Wüstenwanderung als 
Erziehungszeit gedeutet, in der Gott Demut und Abhängigkeit lehren wollte. Israel soll den Segen des 
Landes nicht als eigene Leistung verstehen, sondern als Geschenk Gottes. Kapitel 9 erinnert an den 
Abfall mit dem goldenen Kalb, um deutlich zu machen, dass Israels Erwählung nicht auf eigener 
Gerechtigkeit beruht, sondern allein auf Gottes Gnade. Mose erinnert an seine Fürbitte für das Volk. In 
Kapitel 10 ruft er zur Herzensbeschneidung auf: Gehorsam soll aus echter Gottesfurcht kommen. 
Kapitel 11 schließt mit dem Appell, Gottes Gebote zu lieben und zu halten, verbunden mit der 
Verheißung von Segen bei Gehorsam und Fluch bei Ungehorsam. 

Anwendungen:  

Wahre Gottesliebe zeigt sich in treuem Gehorsam und gelebter Erinnerung. Das „Schma Israel“ 
betont die zentrale Ausrichtung auf den einen Gott. Diese Liebe soll durch ständige Erinnerung im 
Alltag verankert sein. Geistliches Leben ist keine Theorie, sondern gelebte Treue im Denken, Reden 
und Handeln. 

Gottes Gnade ist die Grundlage des Erwähltseins, nicht menschliche Leistung. Israel wird 
erwählt, obwohl es widerspenstig war – allein wegen Gottes Liebe und Treue. Diese Gnade ruft zur 
Demut und dankbarem Gehorsam. Wer sich seiner Berufung bewusst ist, lebt nicht stolz, sondern 
verantwortlich. 

Geistliche Reife entsteht durch Erinnerung an Gottes Erziehung und klare Entscheidung für 
seinen Weg. Die Wüstenzeit war Schule des Glaubens, nicht nur Prüfung. Gottes Erziehung zielt auf 
Herzensveränderung. Der Segen des verheißenen Landes hängt nicht an Äußerem, sondern an der 
Treue zum Bund Gottes. 

Seite  von 49 115



5. Vorschriften für das Leben im Land (12,1-16,17) 

5.1. Zentrale Opferstätte und reiner Gottesdienst (12,1-32) 
Gottesdienst verlangt klare Abgrenzung vom heidnischen Kult. Israel wird aufgefordert, bei der 
Einnahme des Landes alle Orte zu zerstören, an denen die heidnischen Völker ihre Götter verehrt 
haben. Altäre, Götzenbilder und Kultstätten sollen vollständig entfernt werden. Diese radikale 
Maßnahme unterstreicht den Ernst der geistlichen Reinheit. Gottesdienst ist kein beliebiges religiöses 
Tun, sondern eine heilige Angelegenheit, die sich von allen fremden Einflüssen unterscheiden muss. 
Der HERR duldet keine Vermischung mit den Praktiken der Völker, deren Kult durch Gräuel und 
Menschenopfer geprägt war. Wahre Anbetung beginnt mit der Absage an den Götzendienst. (5. Mose 
12,1-4; 2. Korinther 6,17; 2. Mose 23,24) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu 5. Mose 12,1–3, dass die 
doppelte Form des hebräischen Verbs für „vollständig vernichten“ die völlige Ausrottung des 
Götzendienstes betont. Es genügte nicht, nur Altäre oder Gedenksteine zu entfernen; alle 
Heiligtümer und Gegenstände der Verehrung fremder Götter mussten restlos zerstört werden. 
Ebenso wie bei den Ascherim (heiligen Pfählen) sollten sie vollständig aus dem Land 
entwurzelt werden. Rabbi Akiva weist in seiner Auslegung zu Vers 2 darauf hin, dass man 
überall dort, wo sich ein hoher Berg oder ein grüner Baum fand, davon ausgehen konnte, dass 
sich dort ein Götzenaltar befand (Avodah Zarah 45b). Diese Anweisung zeigt, dass Gott von 
seinem Volk ungeteilte Reinheit und Treue im Glauben forderte (Rubin, 2016, S. 244). 

Der Ort der Anbetung ist von Gott bestimmt, nicht vom Menschen. Im Gegensatz zur verbreiteten 
Praxis, an beliebigen Höhen zu opfern, fordert der HERR, dass Opfer nur an dem Ort dargebracht 
werden, den er erwählen wird. Diese Zentralisierung des Kults soll Einheit, Reinheit und göttliche 
Ordnung sichern. Der Gottesdienst soll nicht durch persönliche Vorlieben oder regionale Traditionen 
geprägt sein, sondern durch Gottes Anweisung. Die Erwählung des Ortes betont, dass Gott selbst 
festlegt, wie und wo er verehrt werden will. Geistliche Gemeinschaft entsteht durch gemeinsame 
Ausrichtung auf Gottes Offenbarung, nicht durch individuelle Spiritualität. (5. Mose 12,5-14; Psalm 
133,1-3; Johannes 4,21-24) 

Fleischgenuss ist erlaubt, aber bleibt geistlich begrenzt. Mose unterscheidet zwischen dem 
alltäglichen Schlachten für den eigenen Gebrauch und dem kultischen Opfer. Tiere dürfen auch 

Seite  von 50 115



außerhalb der Opferstätte geschlachtet und gegessen werden, solange das Blut nicht verzehrt wird. 
Diese Regelung schützt vor falscher Sakralisierung des Alltags und bewahrt gleichzeitig das 
Bewusstsein für das Leben als Gabe Gottes. Das Blut gehört allein Gott, denn es ist Träger des Lebens. 
Selbst der gewöhnliche Genuss soll in Dankbarkeit und Achtung vor dem Schöpfer geschehen. Diese 
Trennung zeigt, dass geistliche Reinheit nicht nur im Tempel, sondern im Alltag gelebt wird. (5. Mose 
12,15-25; 3. Mose 17,10-14; Apostelgeschichte 15,28-29) 

Gehorsam im Gottesdienst bewahrt vor Verirrung und Gericht. Mose schließt das Kapitel mit 
einer ernsten Warnung: Israel soll nicht fragen, wie die Heiden ihre Götter dienen, um es ihnen 
gleichzutun. Der HERR verabscheut ihren Kult, insbesondere ihre Gräuel wie Kinderopfer. 
Gottesdienst, der sich an menschlichen Ideen und fremden Religionen orientiert, führt ins Verderben. 
Der HERR verlangt nicht Kreativität, sondern Treue zu seinem Wort. Jede Hinzufügung oder 
Veränderung seiner Gebote wird als Rebellion gewertet. Wahre Anbetung lebt aus Gehorsam, nicht aus 
religiösem Erfindungsgeist. (5. Mose 12,29-32; Jesaja 1,11-17; Matthäus 15,9) 

5.2. Umgang mit falschen Propheten und Götzendienst (13,1-18) 
Gottes Wahrheit steht über übernatürlichen Zeichen und Erfahrungen. Mose warnt vor Propheten 
oder Träumern, die Zeichen und Wunder tun, aber zur Abkehr vom HERRN verführen. Auch wenn ein 
Zeichen eintritt, ist nicht das Wunder entscheidend, sondern die Botschaft. Gottes Volk soll jeden 
Anspruch prüfen, ob er zur Treue gegenüber dem HERRN führt. Übernatürliches Erleben ist kein 
Beweis für göttliche Autorität, wenn es dem offenbarten Wort widerspricht. Der Glaube richtet sich 
nach Gottes Geboten, nicht nach Gefühlen oder äußeren Phänomenen. Die Prüfung des Herzens steht 
im Mittelpunkt: Liegt Liebe zu Gott vor oder ein Streben nach eigenem Weg? (5. Mose 13,1-5; 
Matthäus 7,22-23; Galater 1,8) 

Selbst die engsten Beziehungen dürfen nicht über die Treue zu Gott gestellt werden. Wer 
versucht, andere heimlich zum Götzendienst zu verführen – sei es ein Bruder, Kind, Ehepartner oder 
Freund – soll nicht geschont werden. Die Loyalität zum HERRN steht über familiärer oder 
emotionaler Bindung. Diese harte Forderung betont die absolute Priorität Gottes in allen Beziehungen. 
Das Volk Gottes lebt nicht aus Sentimentalität, sondern aus Heiligkeit und Wahrheit. Die radikale 
Konsequenz der Todesstrafe zeigt, wie ernst geistlicher Abfall zu nehmen ist. Es geht nicht um Rache, 
sondern um die Bewahrung des ganzen Volkes vor Verderben. (5. Mose 13,6-11; Matthäus 10,37; 1. 
Korinther 5,6) 

Seite  von 51 115



Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erklärt zu 5. Mose 13,10, dass die 
Anweisung „Töte ihn!“ nach rabbinischer Auslegung, insbesondere nach Rabbi J. H. Hertz, 
nicht als Aufruf zu Selbstjustiz zu verstehen ist. Vielmehr verlangt der Text, dass der Verführer 
vor Gericht gestellt und dort rechtmäßig verurteilt werden muss. Die Formulierung betont 
damit die Ernsthaftigkeit des Verbrechens und die Notwendigkeit geordneter, rechtsstaatlicher 
Verfahren zur Durchsetzung der göttlichen Ordnung (Rubin, 2016, S. 245). 

Götzendienst verunreinigt die Gemeinschaft und muss entschieden entfernt werden. Wenn eine 
Stadt oder Gemeinschaft vom HERRN abfällt und fremden Göttern dient, soll sie vollständig 
vernichtet werden. Diese Maßnahme dient nicht der politischen Säuberung, sondern der geistlichen 
Reinigung. Der Bann stellt die absolute Trennung von Sünde dar – nichts darf behalten oder 
weiterverwendet werden. Der Zorn Gottes über kollektiven Götzendienst zeigt seine Heiligkeit und 
den Schutz seines Volkes vor geistlicher Verseuchung. Der Umgang mit Sünde darf nicht lau oder 
relativ sein, sondern entschieden und gehorsam. (5. Mose 13,12-17; Josua 7,10-13; Offenbarung 
2,14-16) 

Gott belohnt Gehorsam mit Erbarmen und bleibender Gemeinschaft. Wenn Israel dem Gebot 
folgt, das Böse aus der Mitte zu entfernen, verheißt Gott Barmherzigkeit, Mitleid und Mehrung. Die 
Bereitschaft zur Reinheit ist nicht Verlust, sondern Voraussetzung für neuen Segen. Gott sucht keine 
perfekte Leistung, sondern entschiedene Treue. Wer sich nicht dem Bösen beugt, sondern Gott allein 
dient, lebt unter seiner Gnade. Diese Verheißung zeigt, dass Reinheit nicht zur Isolation führt, sondern 
zu tieferer Gemeinschaft mit dem HERRN. Gehorsam ist der Weg in die Fürsorge Gottes. (5. Mose 
13,18; Sprüche 3,7-8; Johannes 14,23) 

5.3. Reinheit des Volkes in Speise, Abgaben und Feiern (14,1-29) 
Die Heiligkeit Gottes prägt das äußere und innere Leben seines Volkes. Israel wird daran erinnert, 
dass es ein heiliges Volk ist – erwählt vom HERRN, um ihm zu gehören. Diese Erwählung betrifft 
nicht nur die geistliche Stellung, sondern auch das konkrete Verhalten, etwa bei Trauerbräuchen. 
Praktiken wie das Einritzen oder Haarrasieren, wie sie bei heidnischen Völkern üblich waren, sollen 
gemieden werden. Gott will, dass sein Volk sich in Haltung, Ausdruck und Lebensführung von den 
Nationen unterscheidet. Äußere Zeichen sind nicht bedeutungslos, wenn sie geistliche Wahrheiten 
widerspiegeln. Die Heiligkeit Gottes fordert sichtbare Konsequenzen. (5. Mose 14,1-2; 3. Mose 20,26; 
1. Petrus 1,15-16) 

Seite  von 52 115



Reinheitsgebote im Speiseplan lehren Unterscheidungsfähigkeit und Gehorsam. Die Einteilung in 
reine und unreine Tiere dient nicht vorrangig der Gesundheit, sondern soll Israel in der Unterscheidung 
und im Gehorsam schulen. Der Alltag – auch das Essen – wird zum Ort des geistlichen Lernens. Indem 
Israel bestimmte Tiere meidet, bezeugt es seine Bereitschaft, auf Gottes Weisung zu hören. Diese 
Gebote fördern Achtsamkeit und Reinheit im Lebensstil. Sie erinnern an die Notwendigkeit, ständig 
zwischen dem Heiligen und dem Profanen zu unterscheiden. Gehorsam im Kleinen wirkt sich auf das 
Ganze aus. (5. Mose 14,3-21; 3. Mose 11,1-47; Hesekiel 22,26) 

Abgaben an Gott sind Ausdruck der Abhängigkeit und der Dankbarkeit. Die jährliche Abgabe des 
Zehnten von allen Erträgen soll nicht als religiöse Pflicht verstanden werden, sondern als Zeichen der 
Dankbarkeit und Abhängigkeit vom HERRN. Der Zehnte wird nicht nur geopfert, sondern auch im 
Rahmen eines gemeinsamen Mahls genossen – an dem Ort, den der HERR erwählt. So verbindet sich 
Anbetung mit Freude und Gemeinschaft. Gott möchte nicht nur geben lassen, sondern auch, dass sein 
Volk Freude an ihm hat. Die wirtschaftliche Ordnung wird durch geistliche Prinzipien durchdrungen. 
(5. Mose 14,22-27; 2. Mose 23,19; 2. Korinther 9,7-8) 

Die Versorgung der Bedürftigen ist integraler Bestandteil des geistlichen Lebens. Alle drei Jahre 
soll ein besonderer Zehnt für die Leviten, Fremdlinge, Waisen und Witwen gesammelt werden, damit 
auch sie genug haben. Diese soziale Komponente ist keine Ergänzung zum Glauben, sondern 
wesentlicher Ausdruck davon. Gottes Gerechtigkeit und Fürsorge sollen sich im Umgang mit den 
Schwächsten widerspiegeln. Der Segen für das Volk hängt mit seiner Bereitschaft zusammen, den 
Bedürftigen Raum zu geben. Wohltätigkeit ist kein Ersatz für Glauben, sondern dessen Frucht. (5. 
Mose 14,28-29; Psalm 68,6; Jakobus 1,27) 

Freude im Gehorsam spiegelt Gottes Herz wider. Der Glaube wird nicht nur durch Gebote geprägt, 
sondern auch durch Freude. Der Zehnte soll nicht im Zwang gegeben werden, sondern mit fröhlichem 
Herzen – im Genuss der Gaben Gottes am Ort seiner Gegenwart. Gott verbindet Gehorsam mit Freude, 
Ordnung mit Festlichkeit. Die Feier vor dem HERRN ist ein Ausdruck der Dankbarkeit und der 
Beziehung, nicht bloß ein rituelles Tun. Gottes Herz ist auf Gemeinschaft und Segen gerichtet – und 
diese Haltung soll auch das Volk prägen. (5. Mose 14,23-26; Psalm 100,2; Philipper 4,4) 

Seite  von 53 115



5.4. Soziale Ordnungen: Erlassjahr, Knechtschaft, Erstgeburt 
(15,1-23) 

Das Erlassjahr offenbart Gottes Fürsorge und soziale Gerechtigkeit. Alle sieben Jahre sollte Israel 
Schulden erlassen, um eine gerechte und barmherzige Gesellschaft zu fördern. Diese göttliche 
Ordnung stellt nicht ökonomische Effizienz, sondern Gnade und Gleichgewicht in den Mittelpunkt. 
Arme und Verschuldete sollten nicht dauerhaft unter der Last leben müssen, sondern neue Chancen 
erhalten. Das Erlassjahr war ein konkreter Ausdruck des göttlichen Erbarmens und ein Schutz vor 
dauerhafter sozialer Spaltung. Es erinnerte Israel daran, dass das Land und alle Ressourcen letztlich 
Gott gehören. Gleichzeitig wurde deutlich, dass Reichtum nicht zur Unterdrückung missbraucht 
werden darf. Der HERR stellte sich auf die Seite der Bedürftigen und verpflichtete sein Volk zu 
Barmherzigkeit. Dieses Prinzip widerspricht dem natürlichen Denken des Menschen, der sich am 
Besitz festhält. Doch der Glaube zeigt sich gerade in der Bereitschaft, loszulassen. Das Erlassjahr war 
eine Erinnerung daran, dass Gott der eigentliche Versorger ist. (5. Mose 15,1-6; 3. Mose 25,1-7; Lukas 
6,34-36) 

Großzügigkeit gegenüber den Armen ist ein Prüfstein echter Frömmigkeit. Mose fordert Israel 
auf, dem Armen weit zu öffnen – ohne verhärtetes Herz oder berechnende Zurückhaltung. Die Haltung 
gegenüber den Bedürftigen offenbart das geistliche Herz des Einzelnen. Die Versuchung war groß, sich 
dem Mitmenschen zu verschließen, besonders wenn das Erlassjahr nahe war. Doch Gott sieht nicht nur 
die Tat, sondern auch die Motivation dahinter. Wer gibt, soll nicht mit bösem Blick geben, sondern aus 
echter Liebe und im Vertrauen, dass Gott für Ausgleich sorgt. Die Armen gehören zum Volk Gottes 
und dürfen nicht übersehen werden. Geben ist nicht Verlust, sondern Ausdruck geistlicher Reife und 
Gehorsam. Der HERR selbst verspricht seinen Segen über den, der mit offenem Herzen hilft. In dieser 
Haltung spiegelt sich Gottes Charakter wider – denn er selbst ist großzügig gegenüber den 
Bedürftigen. Gehorsam zeigt sich nicht nur im kultischen Leben, sondern besonders im sozialen 
Handeln. (5. Mose 15,7-11; Sprüche 19,17; 2. Korinther 9,6-8) 

Die Freilassung von Knechten würdigt die Freiheit als göttliches Geschenk. Nach sechs Jahren 
Dienst sollten hebräische Knechte freigelassen werden – mit Gaben ausgestattet, die ihnen einen neuen 
Start ermöglichen. Dieses Gesetz schützt vor Ausbeutung und erinnert daran, dass Israel selbst aus 
Knechtschaft befreit wurde. Der Dienst eines Knechtes sollte nicht entwürdigen, sondern geordnet und 
begrenzt sein. Wer dient, bleibt Mensch mit Würde und Zukunft. Die Verpflichtung, den Knecht nicht 
leer gehen zu lassen, unterstreicht die Verantwortung des Herrn für eine gerechte Entlassung. Israel 
sollte nicht vergessen, dass auch seine Freiheit durch Gottes Eingreifen gewährt wurde. Wenn sich ein 
Knecht freiwillig entscheidet zu bleiben, soll dies durch ein sichtbares Zeichen bestätigt werden – aus 
Liebe, nicht aus Zwang. So entsteht eine Form des Dienstes, die nicht durch Druck, sondern durch 

Seite  von 54 115



Beziehung geprägt ist. Gottes Ordnung zielt auf Freiheit, Würde und Gerechtigkeit. (5. Mose 15,12-18; 
2. Mose 21,2-6; Galater 5,13) 

Die Erstgeburt gehört dem HERRN als Zeichen der Anerkennung seiner Herrschaft. Alle 
männlichen Erstgeburten unter dem Vieh sollten dem HERRN geweiht und nicht für eigene Zwecke 
genutzt werden. Diese Abgabe war Ausdruck der Dankbarkeit und der Erinnerung an die Rettung der 
Erstgeburt in Ägypten. Gott fordert nicht, weil er bedürftig ist, sondern um das Herz seines Volkes an 
seine Gnade zu binden. Die Weihe der Erstgeburt symbolisiert, dass alles Leben von ihm kommt und 
ihm gehört. Auch das Essen dieses Opfers sollte unter ritueller Reinheit geschehen – ohne Fehler oder 
Kompromisse. Der Umgang mit der Erstgeburt war ein geistlicher Akt und kein wirtschaftlicher 
Verlust. Es war ein öffentliches Bekenntnis, dass der erste Ertrag nicht dem Menschen, sondern Gott 
gehört. Wer dieses Gebot beachtete, bekannte die göttliche Vorherrschaft über Besitz und Existenz. Der 
Glaube drückt sich im Geben des Ersten und Besten aus. Gott fordert Priorität, nicht Überbleibsel. (5. 
Mose 15,19-23; 2. Mose 13,2; Sprüche 3,9) 

Gottes soziale Gebote schaffen Raum für geistliches Wachstum. Die Ordnungen des Erlassjahres, 
der Freilassung von Knechten und der Weihe der Erstgeburt sind mehr als wirtschaftliche Regelungen 
– sie prägen eine Kultur der Gnade. Israel sollte lernen, Verantwortung zu übernehmen, ohne auf 
Eigeninteresse zu beharren. Jede dieser Ordnungen schärfte das Bewusstsein für Gottes Treue, seine 
Versorgung und den Wert jedes Menschen. Wo soziale Gerechtigkeit gelebt wird, entsteht geistlicher 
Fortschritt. Die Gebote zielen auf ein Volk, das in seiner Lebensführung Gottes Charakter 
widerspiegelt. In diesen sozialen Handlungen zeigt sich, ob die Herzen wirklich dem HERRN gehören. 
Glaube ist nie rein privat, sondern wirkt sich konkret im Umgang mit Besitz, Mitmenschen und Alltag 
aus. Gott formt sein Volk nicht nur durch Worte, sondern durch geregeltes Leben im Bund. Die 
Ordnung des Gesetzes wurde zur Schule des Glaubens. (5. Mose 15,1-23; Jesaja 58,6-11; Matthäus 
22,37-40) 

5.5. Die drei Wallfahrtsfeste (16,1-17) 
Das Passahfest verankert Erlösung und Absonderung im Gedächtnis des Volkes. Das Passah ist 
das erste der drei großen Feste und erinnert an den Auszug aus Ägypten. Es wird im Monat Abib 
gefeiert und bringt die zentrale Erlösungstat Gottes ins Bewusstsein: Der HERR hat Israel mit starker 
Hand befreit. Die Ordnung des Festes verlangt Konzentration auf das Wesentliche – kein Sauerteig, 
keine Wiederholung ägyptischer Gewohnheiten. Das Opfer darf nur an dem Ort dargebracht werden, 
den der HERR erwählen wird, was die Verbindung zur zentralen Anbetung betont. Das Passah ist nicht 

Seite  von 55 115



bloße Tradition, sondern eine Feier des Bundes. Die sieben Tage der ungesäuerten Brote symbolisieren 
Reinigung und Trennung von Sünde. Indem das Volk dieses Fest jährlich begeht, bleibt die Identität als 
Erlöste lebendig. Das Passah ruft in Erinnerung, dass Gottes Gnade nicht vergessen werden darf. (5. 
Mose 16,1-8; 2. Mose 12,1-28; 1. Korinther 5,7-8) 

Das Wochenfest betont Freude an Gottes Versorgung und Dankbarkeit für seinen Segen. Sieben 
Wochen nach dem Beginn der Ernte soll das Volk das Fest der Wochen feiern – als Ausdruck der 
Dankbarkeit für den Ertrag des Landes. Dieses Fest steht für die Anerkennung, dass alles Wachstum 
letztlich von Gott kommt. Die Freude soll nicht nur individuell, sondern gemeinschaftlich sein: 
Leviten, Fremdlinge, Waisen und Witwen sollen teilhaben. Der Ort der Feier bleibt der von Gott 
erwählte Ort – auch hier wird der Fokus auf den einen wahren Gott gerichtet. Die Gaben sollen 
freiwillig und im Verhältnis zum Segen Gottes gegeben werden, was das Herz prüft. Dankbarkeit wird 
nicht gemessen an Formeln, sondern an Großzügigkeit. Das Fest der Wochen verbindet Alltag und 
Gottesdienst, Arbeit und Anbetung. Wer erntet, soll nicht nur sammeln, sondern auch erinnern. Gottes 
Güte fordert Antwort in Freude, nicht in Pflicht. (5. Mose 16,9-12; 2. Mose 23,16; Jakobus 1,17) 

Das Laubhüttenfest verweist auf Gottes Bewahrung und die Pilgerschaft seines Volkes. Am Ende 
des landwirtschaftlichen Jahres soll Israel sieben Tage lang das Laubhüttenfest feiern. Dabei erinnert 
sich das Volk an die Zeit in der Wüste – an die provisorischen Behausungen und Gottes tägliche 
Versorgung. Die Hütten symbolisieren das Leben als Pilger: nicht in Sicherheit gegründet, sondern in 
Gottes Treue. Dieses Fest verbindet Freude, Erinnerung und Demut. Die Teilnahme aller 
gesellschaftlichen Gruppen zeigt, dass Gottes Versorgung allen gilt. Wer in Hütten wohnt, bekennt: 
Alles, was Bestand hat, kommt von Gott. Die Feier ist ein Gegenbild zur Selbstsicherheit im 
Überfluss. Gottes Volk bleibt abhängig – auch im verheißenen Land. Das Laubhüttenfest ruft zur 
Dankbarkeit für die Vergangenheit und zur Treue in der Gegenwart auf. (5. Mose 16,13-15; 3. Mose 
23,33-43; Hebräer 11,13) 

Die Teilnahme an den Festen ist Ausdruck aktiven Glaubens und freudiger Anbetung. Alle 
Männer Israels sollen dreimal im Jahr vor dem HERRN erscheinen – beim Passah, beim Wochenfest 
und beim Laubhüttenfest. Diese Pilgerfeste sind verpflichtend, aber sie sollen nicht aus Zwang, 
sondern aus Freude gefeiert werden. Niemand soll mit leeren Händen erscheinen – jede Gabe ist 
Ausdruck der persönlichen Dankbarkeit gegenüber Gott. Die Regelung zeigt, dass Anbetung nicht 
passiv ist, sondern aktive Beteiligung verlangt. Die jährliche Begegnung mit dem HERRN am heiligen 
Ort dient der Erneuerung der Bundesbeziehung. Sie bringt das ganze Volk in Bewegung – körperlich, 
geistlich und gemeinschaftlich. Wer sich dem HERRN nähert, wird nicht leer ausgehen. Die Feste 

Seite  von 56 115



schaffen Rhythmen des Glaubens, die das ganze Jahr durchdringen. Glaube wird hier nicht nur 
bekannt, sondern gefeiert. (5. Mose 16,16-17; Psalm 84,6-8; Johannes 7,37) 

Seite  von 57 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 12,1-16,17) 

Zusammenfassung:  

In diesen Kapiteln ordnet Mose zentrale Regelungen für den Gottesdienst im verheißenen Land an. Die 
Verehrung Gottes soll nicht an beliebigen Orten, sondern an dem Ort stattfinden, den der HERR 
erwählt, um seinen Namen dort wohnen zu lassen. Dort allein sollen Brand- und Schlachtopfer 
dargebracht werden, was eine klare Abgrenzung von den heidnischen Kultpraktiken bedeutet. Der Text 
betont, dass alles Götzendienstliche aus dem Land entfernt werden muss. Auch das Schlachten von 
Tieren zum Essen ist erlaubt, allerdings unter Beachtung des Blutverbots. Propheten oder Träumer, die 
Zeichen tun und dennoch zum Abfall führen, sollen nicht gehört werden – selbst wenn sie 
übernatürliche Dinge vollbringen. Gottes Liebe zeigt sich auch im Schutz vor Verführung. Es folgen 
Anweisungen zu unreinen Speisen, zur Absonderung des Zehnten und zur Unterstützung der Leviten, 
Waisen, Witwen und Fremden. Kapitel 15 regelt den Schuldenerlass alle sieben Jahre, mahnt zu 
Freigiebigkeit gegenüber Armen und fordert das großzügige Freilassen hebräischer Sklaven nach sechs 
Jahren. Schließlich werden die drei Hauptfeste – Passah, Wochenfest und Laubhüttenfest – 
beschrieben. Sie sollen am Ort der göttlichen Erwählung gefeiert und mit Dank und Freude begangen 
werden. Dabei soll niemand mit leeren Händen vor dem HERRN erscheinen, sondern entsprechend 
dem Segen, den Gott gegeben hat. 

Anwendungen:  

Wahrer Gottesdienst geschieht nach Gottes Ordnung und nicht nach eigener Vorstellung. Gottes 
Anweisungen zum zentralen Opferort zeigen, dass er selbst bestimmt, wie er geehrt werden will. 
Geistliche Echtheit verlangt Unterscheidung und Gehorsam. Selbst religiöser Eifer kann in die Irre 
führen, wenn er nicht am Wort Gottes ausgerichtet ist. 

Geistliche Verantwortung zeigt sich in sozialer Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Die Gebote zu 
Schuldenerlass, Freilassung von Sklaven und Unterstützung Bedürftiger zeigen, dass Gottes Volk zur 
Fürsorge berufen ist. Gehorsam schließt das soziale Miteinander ein. Gottes Segen will weitergegeben 
und nicht festgehalten werden. 

Dankbarkeit vor Gott wird durch gelebte Großzügigkeit sichtbar. Die Feste sollen in Freude und 
Dank begangen werden – nicht aus Pflichtgefühl, sondern als Ausdruck der empfangenen Gnade. Gott 
sieht nicht den Betrag, sondern das Herz. Wer gesegnet wurde, ehrt Gott durch dankbare Hingabe. 

Seite  von 58 115



6. Ordnungen für Recht, Königtum und Prophetie (16,18-18,22) 

6.1. Gerechtes Gerichtswesen und Schutz vor Götzendienst 
(16,18-17,13) 

Gottes Ordnung verlangt gerechte Richter und unparteiische Rechtsprechung. Israel sollte in 
jeder Stadt Richter und Vorsteher einsetzen, die nach dem Maßstab der Gerechtigkeit urteilen. Diese 
Verantwortung war keine politische, sondern eine geistliche Aufgabe im Dienst Gottes. Parteilichkeit, 
Bestechung und ungerechtes Urteil widersprechen dem Wesen des HERRN, der ohne Ansehen der 
Person richtet. Gerechtigkeit soll das Volk begleiten, damit es im Land leben kann, das Gott ihm gibt. 
Der Auftrag zur Rechtschaffenheit ist nicht bloß gesellschaftlich motiviert, sondern Teil der 
Bundesverpflichtung. Richter handeln nicht in eigenem Namen, sondern als Beauftragte Gottes. Ihre 
Entscheidungen prägen das geistliche Klima im Volk. Eine funktionierende Rechtsprechung bewahrt 
das Gemeinwesen vor Korruption und Chaos. Sie schafft Vertrauen, Sicherheit und Frieden. Wer Recht 
beugt, widerspricht dem Wesen Gottes. (5. Mose 16,18-20; 2. Mose 18,21; Micha 6,8) 

Götzendienst bedroht die geistliche Grundlage des Volkes und muss konsequent geahndet 
werden. Der Text verknüpft die Ordnung des Gerichtswesens mit dem Schutz vor religiösem Abfall. 
Das Aufrichten von Aschera-Pfählen oder das Opfern an fremden Altären war kein Kavaliersdelikt, 
sondern geistliche Rebellion. Solche Taten galten als Gräuel in den Augen Gottes, weil sie seine 
Einzigartigkeit leugneten. Der Richter hatte die Pflicht, nicht nur zwischenmenschliche Streitigkeiten 
zu klären, sondern auch die Reinheit des Gottesdienstes zu wahren. Geistliche Wahrheit und 
gesellschaftliche Ordnung stehen in enger Verbindung. Wo Götzendienst toleriert wird, wird auch 
Recht missachtet. Die Verbindung von Recht und Anbetung zeigt, dass Gott das ganze Leben regiert. 
Richter sollten daher nicht nur gesetzlich kompetent, sondern auch geistlich wachsam sein. Der Schutz 
vor falscher Religion ist kein kultureller Konservatismus, sondern Gehorsam gegenüber dem heiligen 
Gott. (5. Mose 16,21-22; 2. Könige 23,4-7; 1. Korinther 10,14) 

Ermittlungen bei schweren Vergehen müssen gründlich und gerecht geführt werden. Bei 
Verdacht auf Götzendienst oder schwere Schuld sollte sorgfältig untersucht und geprüft werden, ob die 
Anklage stimmt. Niemand durfte aufgrund eines einzelnen Zeugen verurteilt werden; es bedurfte 
mindestens zweier oder dreier Zeugen. Dieses Prinzip schützt vor übereiltem Urteil und persönlicher 
Rachsucht. Es zeigt Gottes Gerechtigkeit, die nicht durch Gerüchte, sondern durch Wahrheit gestützt 
wird. Falsche Anklagen oder oberflächliche Untersuchungen widersprechen dem Wesen des göttlichen 
Rechts. Wer zur Vollstreckung beiträgt, muss sich sicher sein, dass die Schuld feststeht. Die 

Seite  von 59 115



Gerechtigkeit Gottes verlangt Klarheit, nicht Verdacht. Durch diese Struktur wird das Volk zur 
Verantwortung und zur Wahrheitsliebe erzogen. Ein gerechtes Verfahren ehrt Gott und schützt das 
Leben Unschuldiger. (5. Mose 17,1-7; 4. Mose 35,30; Johannes 7,24) 

Unklare Fälle gehören in die Hand geistlich gesinnter Richter unter Gottes Leitung. Wenn ein 
Rechtsfall zu schwierig ist, sollen die Richter in der Mitte Israels – an dem Ort, den der HERR erwählt 
– darüber urteilen. Dort sprechen Priester und Richter Recht nach göttlicher Weisung. Ihre 
Entscheidung ist bindend und muss beachtet werden. Wer sich dieser Anordnung widersetzt, handelt 
überheblich und soll aus der Mitte des Volkes entfernt werden. Diese Regelung zeigt, dass Gott seinem 
Volk nicht nur Gebote, sondern auch Wege zur Klärung gegeben hat. Geistliche Autorität gründet nicht 
im Menschen, sondern im Wort Gottes. Die Einhaltung dieser Ordnung bewahrt das Volk vor Chaos 
und Aufruhr. Sie dient der Ehre Gottes und dem Erhalt des Bundes. Die Bereitschaft, sich unter 
göttliche Entscheidung zu stellen, ist ein Zeichen geistlicher Reife. (5. Mose 17,8-13; Sprüche 11,14; 
Apostelgeschichte 15,1-21) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erläutert zu 5. Mose 17,9, dass die 
Kapitel 17 und 18 die Aufgaben der Kohanim (Priester) und der Propheten näher beschreiben. 
Die Priester wurden durch die Opfergaben und Abgaben des Volkes versorgt, da die Leviten im 
Unterschied zu den übrigen Stämmen kein eigenes Land erhielten (vgl. 4. Mose 35,9–15). 
Innerhalb des Stammes Levi war das Priestertum ausschließlich den Nachkommen Aarons 
vorbehalten. Die Leviten dienten unter der Aufsicht des Kohen Gadol (Hohepriesters), der eine 
besondere Stellung von Autorität und Ehre innehatte. Sowohl die Leviten als auch die 
Propheten waren von ADONAI beauftragt, Israel über seine Verantwortung gegenüber Gott zu 
belehren und das Volk geistlich anzuleiten (vgl. 5. Mose 33,10; 2. Chronik 15,3) (Rubin, 2016, 
S. 249). 

6.2. Das zukünftige Königtum unter Gottes Leitung (17,14-20) 
Das Königtum in Israel steht unter göttlicher Kontrolle und nicht menschlicher Willkür. Gott 
rechnet damit, dass Israel später einen König verlangen wird – „wie alle Heidenvölker“. Doch im 
Gegensatz zu den Nationen bestimmt nicht das Volk, sondern Gott selbst, wer König sein darf. Der 
König muss ein Israelit sein, kein Fremder, der das Volk in eine andere Richtung führen würde. Diese 
göttliche Begrenzung des Königtums zeigt, dass politische Macht nie unabhängig von geistlicher 
Ordnung stehen darf. Der König ist nicht Gesetzgeber, sondern Gesetzesempfänger. Seine Autorität 
wird durch Gottes Wort definiert, nicht durch persönliche Größe. Damit setzt Gott eine schützende 

Seite  von 60 115



Grenze gegen Machtmissbrauch. Das Königtum ist kein Ersatz für Gottes Herrschaft, sondern soll 
seine Autorität im Volk sichtbar machen. Der König ist Repräsentant des Bundes, nicht Autokrat. (5. 
Mose 17,14-15; 1. Samuel 8,5-7; Psalm 2,6-12) 

Der König soll sich nicht durch Reichtum, Macht oder viele Frauen erhöhen. Gott nennt drei 
konkrete Gefahren für ein gottloses Königtum: zu viele Pferde, zu viele Frauen und zu viel Reichtum. 
Diese drei Symbole stehen für militärische Stärke, politische Allianzen und wirtschaftliche 
Unabhängigkeit. Wer auf diese Dinge setzt, verlässt sich nicht mehr auf Gott, sondern auf weltliche 
Sicherheiten. Besonders die Rückkehr nach Ägypten wird untersagt, weil sie für Abhängigkeit vom 
alten System steht. Der König Israels soll nicht groß in den Augen der Welt sein, sondern demütig und 
treu vor Gott stehen. Seine Sicherheit liegt nicht im Waffenarsenal, sondern im Bund Gottes. Eheliche 
Maßlosigkeit und wirtschaftliche Gier zerstören seine geistliche Integrität. Der König muss sich 
bewusst von den Standards der Nationen abgrenzen. Macht darf nicht trennen, sondern muss zum 
Dienst führen. (5. Mose 17,16-17; 1. Könige 10,26-11,4; Hosea 10,13) 

Die tägliche Beschäftigung mit Gottes Wort ist Voraussetzung für geistliche Leitung. Gott gebietet 
dem König, eine Abschrift des Gesetzes anzufertigen und sie ständig zu lesen. Dieses persönliche 
Engagement mit dem Wort Gottes ist keine Pflichtübung, sondern Quelle für Demut, Erkenntnis und 
Gehorsam. Nur wer sich unter das Wort stellt, kann das Volk im Sinne Gottes führen. Die Schrift soll 
nicht nur bekannt, sondern verinnerlicht und angewendet werden. Dadurch wird das Herz des Königs 
vor Stolz bewahrt und seine Entscheidungen bleiben im Rahmen des göttlichen Willens. Die Schrift ist 
der Maßstab für Gerechtigkeit und die Richtschnur für das Königtum. Wer Gottes Wort ehrt, ehrt Gott 
selbst. Leitung im Reich Gottes ist kein Platz für Eigenmächtigkeit, sondern für Unterordnung. Das 
königliche Amt wird so zur geistlichen Verantwortung. (5. Mose 17,18-20; Psalm 1,1-3; 2. Timotheus 
3,16-17) 

6.3. Der wahre und der falsche Prophet (18,1-22) 
Die geistliche Versorgung der Leviten zeigt Gottes Fürsorge für seine Diener. Die Leviten erhalten 
keinen Landanteil wie die anderen Stämme, sondern leben vom Anteil des HERRN – den Opfergaben 
und Abgaben des Volkes. Ihre Berufung zum Dienst am Heiligtum ist mit einer besonderen 
Lebensform verbunden, die völlige Abhängigkeit von Gott einschließt. Dadurch wird deutlich: Der 
geistliche Dienst ist kein Nebenberuf, sondern eine durch Gott selbst versorgte Berufung. Der HERR 
selbst ist ihr Erbteil, was ihren Dienst auszeichnet und schützt. Diese Regelung betont, dass geistliche 
Arbeit nicht vom Volk kontrolliert oder belohnt wird, sondern Ausdruck der Bundesgemeinschaft ist. 

Seite  von 61 115



Auch wer außerhalb des zentralen Heiligtums lebt, soll freien Zugang zum Dienst haben. Niemand soll 
daran gehindert werden, Gott zu dienen, wenn er dazu berufen ist. Die geistliche Ordnung Israels ruht 
nicht auf Besitz, sondern auf Berufung. Diese Struktur würdigt geistlichen Dienst und schützt ihn 
zugleich vor Vereinnahmung. (5. Mose 18,1-8; 4. Mose 18,20-24; 1. Korinther 9,13-14) 

Wahres geistliches Leben meidet okkulte Praktiken und sucht Gottes Offenbarung. Mose warnt 
das Volk eindringlich davor, sich an Wahrsagerei, Zauberei, Totenbeschwörung oder ähnlichem zu 
beteiligen. Solche Praktiken waren bei den Völkern Kanaans üblich, doch für Israel absolut verboten. 
Der Grund liegt nicht nur in der Abgrenzung, sondern in der Tatsache, dass solche Dinge dem Wesen 
Gottes widersprechen. Okkultismus führt in die Irre, weil er geistliche Macht ohne göttliche Wahrheit 
sucht. Gott will, dass sein Volk ihn allein sucht und seiner Stimme vertraut. Der Gebrauch fremder 
geistlicher Quellen ist Ausdruck von Misstrauen gegenüber dem HERRN. Wer sich auf Magie oder 
Zeichen verlässt, verlässt die Offenbarung Gottes. Wahre Frömmigkeit ist bereit, auf Gottes Wort zu 
warten, auch wenn es langsamer spricht als der Aberglaube. Die geistliche Reinheit Israels beginnt im 
Denken und endet in der Praxis. (5. Mose 18,9-14; 3. Mose 19,31; Galater 5,20) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 5. Mose 18,11, 
dass diese Stelle eine zentrale Warnung vor heidnischen Opferpraktiken und okkulten 
Handlungen darstellt, die in den umliegenden Nationen üblich waren. Zunächst wird der 
abscheuliche Kult des Moloch erwähnt, bei dem vermutlich Kinder geopfert wurden (vgl. 3. 
Mose 18,21; 20,2–5; 5. Mose 12,31; Jeremia 19,5; Hesekiel 16,21; 23,37). Danach folgt eine 
Aufzählung von Praktiken, die alle dem Zweck dienten, die Zukunft zu erfragen oder 
übernatürliche Macht zu erlangen – darunter Orakelbefragung, Astrologie, Magie, Zauberei, 
Bannspruch und Totenbefragung. Gott verbietet diese Handlungen ausdrücklich, weil sie mit 
den Gräueln der Heiden verbunden sind und das Vertrauen auf ihn untergraben. Das Verbot 
hat eine doppelte Bedeutung: Es sollte Israel beim Einzug ins Land vor diesen Praktiken 
bewahren und zugleich den Unterschied zwischen falschen Propheten und dem wahren 
Propheten Gottes, Mose, verdeutlichen (Scofield, 2015, S. 249). 

Gott verheißt einen Propheten wie Mose – als Mittler göttlicher Offenbarung. Statt auf okkulte 
Stimmen soll das Volk auf den Propheten hören, den Gott selbst senden wird. Dieser Prophet wird 
nicht in menschlicher Autorität, sondern im Auftrag Gottes reden – so wie Mose. Er ist Mittler 
zwischen dem heiligen Gott und seinem Volk und spricht das Wort Gottes in klarer, verständlicher 
Weise. Die Verheißung eines Propheten wie Mose findet ihre letztgültige Erfüllung in Jesus Christus, 
dem vollkommenen Offenbarer Gottes. Das Volk hatte am Horeb selbst um Vermittlung gebeten, weil 
es Gottes Stimme nicht direkt ertragen konnte. Gott begegnet seinem Volk durch seinen berufenen 

Seite  von 62 115



Sprecher – nicht durch religiöse Spekulation. Diese Struktur schützt und leitet zugleich. Wer auf diesen 
Propheten nicht hört, widersetzt sich nicht einem Menschen, sondern Gott selbst. Der verheißene 
Prophet ist nicht nur Lehrer, sondern Richter und Retter. (5. Mose 18,15-19; Johannes 1,21; 
Apostelgeschichte 3,22-23) 

Wahre Prophetie erweist sich durch inhaltliche Treue und Erfüllung. Ein Prophet, der im Namen 
des HERRN spricht, wird daran erkannt, dass seine Worte mit Gottes Offenbarung übereinstimmen 
und eintreffen. Selbst wenn ein Prophet Zeichen tut, aber zu fremden Göttern führt, ist er falsch. 
Umgekehrt genügt auch eine Berufung auf den Namen des HERRN nicht, wenn die Weissagung nicht 
eintrifft. Gott legt klare Maßstäbe an prophetisches Reden: Es muss inhaltlich wahr, schriftgemäß und 
historisch zutreffend sein. Wer eigenmächtig im Namen Gottes redet, handelt vermessen und zieht 
Gericht auf sich. Die Verantwortung im prophetischen Dienst ist groß, weil es um Gottes Ehre und 
Leitung des Volkes geht. Das Volk soll nicht naiv, aber auch nicht ängstlich sein. Wo Gottes Wort klar 
ist, braucht es keine Zeichen. Der Maßstab bleibt die Wahrheit, nicht das Spektakel. (5. Mose 
18,20-22; Jeremia 23,16-18; 1. Johannes 4,1) 

Seite  von 63 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 16,18-18,22) 

Zusammenfassung:  

Mose gibt konkrete Anweisungen für die Einrichtung einer gerechten und gottesfürchtigen 
Rechtsordnung im Land. Richter und Vorsteher sollen in allen Städten eingesetzt werden, um 
unparteiisch und rechtschaffen zu urteilen. Bestechung und Parteilichkeit werden ausdrücklich 
verboten. Gottesdienstlicher Götzendienst, wie das Aufstellen heiliger Pfähle oder das Darbringen 
fehlerhafter Opfertiere, wird verboten und im Fall bewusster Abkehr mit dem Tod bestraft – jedoch nur 
auf der Grundlage zweier oder dreier glaubwürdiger Zeugen. In schwierigen Rechtsfällen sollen die 
Priester oder der Richter am zentralen Heiligtum entscheiden; ihr Urteil ist verbindlich. Für die 
Zukunft wird die Einsetzung eines Königs erlaubt, jedoch mit klaren geistlichen Bedingungen: Er soll 
Israel nicht in Machtmissbrauch führen, sondern das Gesetz Gottes täglich lesen und achten. Die 
Versorgung der levitischen Priester wird erneut geregelt – sie haben kein eigenes Erbteil, sondern 
leben von den Opfergaben des Volkes. Im Blick auf den Umgang mit heidnischen Praktiken warnt 
Mose eindringlich vor Wahrsagerei, Zauberei und spiritistischem Kult. Stattdessen verheißt Gott, einen 
Propheten wie Mose zu erwecken, der in seinem Namen reden wird. Das Volk soll auf diesen 
Propheten hören. Wahre Propheten erkennt man daran, dass ihre Worte mit Gottes Willen 
übereinstimmen und eintreffen. 

Anwendungen:  

Gottes Gerechtigkeit verlangt klares Recht, unbestechliche Leitung und geistliche 
Urteilsfähigkeit. Die Berufung von Richtern und Vorstehern ist kein politischer Akt, sondern 
geistlicher Dienst. Wer im Volk Gottes Verantwortung trägt, steht unter dem Maßstab göttlicher 
Wahrheit. Gerechtigkeit ist Ausdruck gelebter Gottesfurcht. 

Geistliche Autorität darf nicht zur Selbstherrlichkeit führen, sondern muss sich am Wort Gottes 
messen. Ob Richter, Priester oder König – alle stehen unter Gottes Gesetz. Leiterschaft im Reich 
Gottes erfordert Demut, Schriftkenntnis und das Streben nach Gehorsam. Wer leitet, soll zuerst lernen, 
selbst unter Gottes Wort zu stehen. 

Gott versorgt sein Volk mit wahrer Offenbarung und schützt es vor geistlicher Verführung. 
Wahre Prophetie richtet den Menschen auf Gottes Willen aus, nicht auf spekulatives Wissen. Gott 
spricht klar, konkret und durch von ihm berufene Boten. Geistliche Unterscheidung ist nötig, um 
zwischen echter Leitung und gefährlicher Täuschung zu erkennen. 

Seite  von 64 115



7. Schutz des Lebens und des Besitzes (19,1-22,12) 

7.1. Freistädte und gerechtes Zeugnis (19,1-21) 
Die Freistädte offenbaren Gottes Gerechtigkeit und Schutz für Unabsichtliche. Israel sollte nach 
der Landnahme drei Freistädte bestimmen, die Zuflucht für Totschläger bieten, die ohne Vorsatz 
gehandelt haben. Diese Städte dienten nicht dazu, Schuld zu vertuschen, sondern sollten verhindern, 
dass Rache den Ort des Rechts ersetzt. Der HERR unterscheidet zwischen vorsätzlicher Tötung und 
tragischen Unfällen, und diese Unterscheidung muss sich auch im Rechtssystem widerspiegeln. Das 
Beispiel des herunterfallenden Beils zeigt, wie konkret Gottes Gesetz Lebenssituationen 
berücksichtigt. Wer sich in die Freistadt rettete, stellte sich unter Gottes Ordnung und erkannte die 
Notwendigkeit von Schutz und Prüfung an. Die Einrichtung dieser Städte zeigt, dass Gerechtigkeit 
sowohl den Täter als auch die Umstände würdigt. Die Zuflucht ist kein Freibrief, sondern ein Ort der 
Bewahrung bis zur Klärung. Gott schützt nicht nur durch Strafe, sondern auch durch Gnade im 
Rahmen seines Rechts. Diese Barmherzigkeit wahrt zugleich die Heiligkeit des Lebens. (5. Mose 
19,1-10; 4. Mose 35,9-15; Psalm 46,2) 

Vorsätzliche Schuld erfordert klare Konsequenzen und darf nicht durch Zuflucht verschleiert 
werden. Wer aus Hass oder mit Absicht einen Menschen tötet, darf sich nicht auf das Recht der 
Freistadt berufen. Ein solcher Mensch soll der Stadtleitung übergeben und dem Bluträcher ausgeliefert 
werden. Diese Unterscheidung schützt das Volk vor Ungerechtigkeit und gibt dem Rechtssystem klare 
Handlungsrichtlinien. Der HERR duldet kein System, das vorsätzliche Schuld relativiert oder 
vertuscht. Gnade ohne Wahrheit wird zur Ungerechtigkeit, aber Wahrheit ohne Gnade wird zur Härte. 
Die Freistadt bleibt für den Unschuldigen ein Ort des Schutzes, für den Schuldigen jedoch nicht. Diese 
Regelung betont, dass das Rechtssystem Gottes Charakter widerspiegeln muss – barmherzig und 
gerecht zugleich. Wer vorsätzlich handelt, tritt das Leben des Mitmenschen und den Bund mit Füßen. 
In solchen Fällen fordert Gott gerechtes, entschlossenes Handeln. (5. Mose 19,11-13; 2. Mose 
21,12-14; Römer 13,4) 

Grenzveränderung ist nicht bloß Diebstahl, sondern ein Angriff auf Gottes Ordnung. Die 
Warnung, keine Grenzsteine zu verrücken, richtet sich gegen heimliche Aneignung von Besitz. In einer 
Kultur, in der Landverheißung und göttliche Ordnung eng miteinander verknüpft sind, wird jede 
Grenzverschiebung zum geistlichen Vergehen. Der Versuch, den Erbteil des Bruders zu verkleinern, ist 
Ausdruck von Gier und Misstrauen gegen Gottes Versorgung. Das Eigentum des Anderen ist durch 
Gottes Gesetz geschützt, nicht nur durch gesellschaftliche Übereinkunft. Wer Grenzen verschiebt, 

Seite  von 65 115



untergräbt nicht nur Besitzrechte, sondern auch das Vertrauen in die göttliche Gerechtigkeit. Die 
Unverrückbarkeit der Grenze ist ein Zeichen für die Beständigkeit des göttlichen Segens. Es geht hier 
nicht allein um Grundstücke, sondern um den Respekt vor Gottes Zuteilung. Die Achtung der Grenze 
bewahrt Frieden und ehrt den Geber aller Gaben. (5. Mose 19,14; Sprüche 22,28; Jesaja 5,8) 

Wahrhaftigkeit und Schutz vor falscher Anklage sind zentrale Prinzipien göttlicher 
Gerechtigkeit. Kein Angeklagter sollte aufgrund eines einzelnen Zeugen verurteilt werden; es braucht 
die Bestätigung durch zwei oder drei Zeugen. Diese Regel schützt vor Manipulation und vorschneller 
Verurteilung. Besonders bei schweren Vergehen ist gründliche Prüfung unerlässlich. Wenn sich 
herausstellt, dass ein Zeuge absichtlich Falsches gesagt hat, soll ihm dasselbe geschehen, das er dem 
Angeklagten zugedacht hatte. Diese Maßnahme dient der Abschreckung und der Festigung von 
Rechtsklarheit. Sie zeigt: Wer mit dem Recht spielt, missbraucht nicht nur das System, sondern lehnt 
Gottes Gerechtigkeit ab. Die Formulierung „Auge um Auge, Zahn um Zahn“ ist keine Aufforderung zur 
Rache, sondern ein Maßstab der Gerechtigkeit – nicht mehr und nicht weniger. Die Gerechtigkeit 
Gottes ist präzise, nicht willkürlich. Wahrhaftigkeit schützt die Gemeinschaft und ehrt den HERRN. (5. 
Mose 19,15-21; 2. Mose 23,1; Matthäus 5,38-39) 

7.2. Vorschriften für Kriegsführung (20,1-20) 
Gottes Gegenwart ist die eigentliche Stärke im Kampf. Israel sollte sich nicht von der militärischen 
Überlegenheit der Feinde einschüchtern lassen, denn der HERR selbst zieht mit ihnen in den Kampf. 
Die Angst vor Reitern, Wagen und zahlenmäßiger Überlegenheit sollte nicht den Glauben überlagern. 
Vor der Schlacht trat der Priester auf, um das Volk zu ermutigen und den Blick auf Gottes Treue zu 
lenken. Nicht Technik oder Strategie, sondern die Zusage Gottes bildet das Fundament für Mut und 
Vertrauen. Der Kampf ist kein weltlicher, sondern Ausdruck der Bundesgeschichte, in der Gott für sein 
Volk eintritt. Gottes Nähe macht den Unterschied – nicht die Waffenstärke. Diese geistliche 
Perspektive schützt vor Panik und Selbstüberschätzung. Der Kriegsdienst wird so zum Ort des 
Glaubensgehorsams, nicht des Nationalstolzes. Wer kämpft, soll wissen: Der Sieg kommt vom 
HERRN. (5. Mose 20,1-4; Psalm 20,8-9; 2. Chronik 20,15) 

Ausnahmen vom Kriegsdienst zeigen Gottes Verständnis für persönliche Lebenssituationen. 
Israel sollte keine Armee aufbauen, die Menschen gegen ihren innersten Zustand in den Kampf 
schickt. Männer, die gerade ein Haus gebaut, einen Weinberg gepflanzt oder sich verlobt hatten, waren 
vom Dienst befreit. Auch wer sich fürchtete, sollte nicht kämpfen, um nicht die Moral des Heeres zu 
schwächen. Diese Regelungen zeigen, dass Gott nicht auf Zahlen setzt, sondern auf Hingabe. Der 

Seite  von 66 115



Kampf des Volkes ist geistlich, nicht mechanisch; Gottes Anliegen ist Qualität, nicht Quantität. Der 
HERR kennt die Herzen und möchte keine halbherzigen Kämpfer. Diese Ausnahmeregeln ehren das 
Leben, die Familie und die Wahrheit über den Menschen. Der Krieg soll nicht Entwurzelung, sondern 
Ausdruck von Gehorsam sein. Gottes Gesetz denkt umfassend – auch in Extremsituationen. (5. Mose 
20,5-9; Richter 7,2-3; Lukas 14,18-20) 

Der Umgang mit feindlichen Städten unterscheidet zwischen Nah und Fern. Wenn Israel sich mit 
Städten außerhalb des verheißenen Landes konfrontiert sieht, soll es zunächst zum Frieden auffordern. 
Wird dieser verweigert, darf die Stadt eingenommen, die Männer getötet und der Rest verschont 
werden. Anders bei den kanaanitischen Völkern: Dort soll keine Gnade geübt werden, um den 
geistlichen Einfluss des Götzendienstes vollständig zu entfernen. Die Unterscheidung zeigt Gottes 
heiliges Gericht über die Völker Kanaans – als Vollstreckung eines längst angekündigten Gerichts. Es 
geht nicht um Nationalismus oder Expansion, sondern um Reinigung und Heiligung des Landes. Die 
Härte dieser Gebote ist Ausdruck göttlicher Gerechtigkeit gegen systemischen Götzendienst. Israel soll 
nicht durch politische Interessen, sondern durch Gehorsam motiviert sein. Der Krieg im Namen Gottes 
ist kein Modell für heutiges Handeln, sondern Teil der heilsgeschichtlichen Führung Israels. (5. Mose 
20,10-18; 1. Mose 15,16; Josua 6,21) 

Gottes Gesetz schützt selbst im Krieg die Schöpfung. Beim Belagern einer Stadt sollten Bäume, die 
Nahrung tragen, nicht gefällt werden. Nur unfruchtbare Bäume durften als Baumaterial für 
Belagerungsanlagen verwendet werden. Diese Vorschrift zeigt den Respekt Gottes vor dem Leben – 
auch im Kontext von Zerstörung. Die Schöpfung soll nicht sinnlos verwüstet werden; Fruchtbarkeit 
bleibt wertvoll, auch im Krieg. Gottes Volk soll selbst im äußersten Ernst des Lebens nicht 
rücksichtslos handeln. Der Mensch lebt nicht nur von Strategie, sondern vom Brot, das Gott wachsen 
lässt. Diese Begrenzung ist ein Aufruf zur Maßhaltung und zur Ehrfurcht vor dem Schöpfer. Krieg ist 
im biblischen Verständnis immer begrenzt durch Gottes Gesetz. Die Natur ist kein Feind, sondern 
Gabe des HERRN. (5. Mose 20,19-20; Psalm 104,14-15; Jesaja 55,10) 

7.3. Verantwortung gegenüber dem Nächsten und Eigentum 
(21,1-22,12) 

Die Sühne für einen ungeklärten Mord zeigt Gottes Ernst in Bezug auf unschuldiges Blut. Wenn 
ein Getöteter auf freiem Feld gefunden wurde und der Täter unbekannt blieb, sollte das nächste Dorf 
Verantwortung übernehmen und ein Sühneopfer darbringen. Diese Handlung zeigte, dass selbst 
unaufgeklärte Schuld nicht ignoriert werden darf. Das vergossene Blut ruft nach Gerechtigkeit, und 

Seite  von 67 115



das ganze Volk trägt Mitverantwortung für Reinheit und Gerechtigkeit im Land. Der rituelle Akt mit 
der jungen Kuh verdeutlichte, dass Schuld nicht einfach vergeht, sondern bewusst vor Gott gebracht 
und gesühnt werden muss. Die Ältesten sollten öffentlich bekennen, dass sie keine Schuld tragen und 
sich dennoch vor dem HERRN unterwerfen. Dadurch wurde verhindert, dass Gleichgültigkeit 
gegenüber dem Leben entsteht. Gott selbst wacht über das Blut des Unschuldigen und verlangt ein 
gerechtes Volk. Sühne ist keine Formalität, sondern Ausdruck von Gottesfurcht. Wo Schuld verdrängt 
wird, verliert das Volk seine geistliche Sensibilität. (5. Mose 21,1-9; 4. Mose 35,33-34; Sprüche 
24,11-12) 

Der Umgang mit Frauen in Kriegszeiten muss von Gnade und Würde geprägt sein. Wenn ein 
Israelit eine gefangene Frau heiraten wollte, musste er ihr einen Monat Zeit geben, zu trauern und sich 
zu reinigen. Diese Regelung zeigt, dass selbst im Kontext des Krieges der Mensch nicht zum Objekt 
degradiert werden darf. Die Frau war nicht rechtlos, sondern sollte Zeit bekommen, ihre alte Identität 
abzulegen, bevor sie in das Haus des Mannes eintrat. Sollte der Mann sich später gegen sie 
entscheiden, durfte er sie nicht als Sklavin verkaufen oder demütigen. Damit wird deutlich, dass der 
Mensch niemals zum bloßen Besitz wird – auch nicht nach einem militärischen Sieg. Gott schützt die 
Würde auch des Fremden und der Schwachen. Krieg entbindet nicht von moralischem Verhalten; im 
Gegenteil, es wird besonders gefordert. Die Liebe Gottes zeigt sich darin, dass er selbst den Fremdling 
unter seine Fürsorge stellt. Diese Ordnung ist ein Zeichen gegen jede Form von Machtmissbrauch. (5. 
Mose 21,10-14; 2. Mose 22,21-22; Maleachi 2,16) 

Das Erstgeburtsrecht darf nicht durch persönliche Vorlieben verfälscht werden. Wenn ein Mann 
zwei Frauen hatte und den Sohn der ungeliebten Frau als Erstgeborenen hatte, durfte er dessen Recht 
nicht dem Sohn der geliebten Frau übertragen. Diese Regelung schützt die gottgegebene Ordnung vor 
subjektiven Bevorzugungen. Die Erstgeburt ist nicht verhandelbar, sondern Teil des göttlichen Segens 
und der Verantwortung. Gerechtigkeit wird hier nicht von Gefühlen, sondern vom Gesetz bestimmt. 
Auch in komplexen Familiensituationen soll der Segen nicht durch menschliche Sympathie 
manipuliert werden. Gottes Ordnung steht über persönlichen Vorlieben. Der Sohn der ungeliebten Frau 
ist ebenso Träger des Erstgeburtsrechts wie der andere – allein aufgrund seiner Stellung. Dieses Gebot 
schützt vor Ungleichbehandlung und fördert Rechtsklarheit in der Familie. Es geht um Respekt vor 
Gottes Zuteilung. (5. Mose 21,15-17; 1. Mose 25,5-6; Lukas 15,11-32) 

Die Strafe für den rebellischen Sohn zeigt den Ernst familiärer Verantwortung. Ein dauerhaft 
rebellischer, unbelehrbarer Sohn konnte in letzter Instanz vor die Ältesten gebracht und mit der 
Todesstrafe belegt werden. Diese Maßnahme betont nicht die Härte des Gesetzes, sondern die 
Bedeutung der Autorität und der familiären Ordnung. Es handelt sich nicht um jugendliche Verfehlung, 

Seite  von 68 115



sondern um anhaltende, öffentlich bekannte Verachtung elterlicher Autorität. Der Fall musste durch die 
Gemeinschaft bestätigt werden und war nicht der privaten Rache überlassen. Diese Regelung wirkte 
abschreckend, aber auch erzieherisch: Kinder sollten lernen, dass Gottesfurcht zu Hause beginnt. Die 
Familie ist kein rechtsfreier Raum, sondern Teil der geistlichen Struktur des Volkes. Der respektvolle 
Umgang zwischen Generationen ist ein Spiegel geistlicher Reife. Gottes Ordnung schützt durch 
Klarheit, nicht durch Nachgiebigkeit. (5. Mose 21,18-21; Sprüche 13,24; Hebräer 12,9-11) 

Respekt vor dem Körper selbst des hingerichteten Verbrechers ehrt den Schöpfer. Ein 
Verurteilter, der am Holz hingerichtet wurde, durfte nicht über Nacht hängen bleiben. Sein Leichnam 
sollte am selben Tag bestattet werden, denn „ein Gehenkter ist verflucht bei Gott“. Diese Bestimmung 
betont, dass selbst im Gericht die Würde des Menschen nicht vollständig aufgehoben ist. Der Mensch 
ist Träger des Ebenbildes Gottes – auch als Sünder. Das Land soll nicht verunreinigt werden durch 
Missachtung dieser Ordnung. Die Verbindung von Gericht und Ehre des Schöpfers bleibt selbst im 
Extrem bestehen. Diese Vorschrift wird im Neuen Testament auf Christus bezogen, der den Fluch auf 
sich nahm, obwohl er ohne Sünde war. Seine Kreuzigung wurde zum Ort der Erlösung, nicht der 
Verachtung. Gottes Gesetz schützt den Menschen auch im Tod, weil er dem Leben höchste Bedeutung 
beimisst. (5. Mose 21,22-23; Galater 3,13; Johannes 19,31) 

Seite  von 69 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 19,1-22,12) 

Zusammenfassung:  

In diesem Abschnitt gibt Mose weitere praktische Ordnungen für das Leben im verheißenen Land. 
Zunächst werden drei Zufluchtsstädte im Westjordanland festgelegt, in denen Personen Schutz finden 
können, die jemanden unabsichtlich getötet haben. Diese Regelung unterstreicht den Unterschied 
zwischen fahrlässiger Tötung und vorsätzlichem Mord. Gleichzeitig wird vor der willentlichen 
Ausnutzung dieser Gnade gewarnt. Es folgen Anweisungen zur Wahrung der Eigentumsgrenzen, zur 
Verbindlichkeit von Zeugenaussagen und zur Strafe für falsche Zeugen. Kapitel 20 enthält Regelungen 
für den Krieg: Vor jedem Kampf soll das Volk durch einen Priester ermutigt werden; bestimmte 
Personengruppen dürfen aus Rücksicht auf persönliche Umstände vom Kriegsdienst befreit werden. 
Auch beim Kampf gilt das Prinzip der Unterscheidung und Barmherzigkeit: Feindliche Städte 
außerhalb Kanaans sollen zunächst zum Frieden aufgefordert werden; bei kanaanäischen Städten 
hingegen wird völlige Vernichtung angeordnet, um Israel vor geistlicher Verführung zu schützen. Im 
Umgang mit der Schöpfung wird sogar vorgeschrieben, fruchttragende Bäume bei Belagerungen nicht 
zu fällen. In Kapitel 21 geht es um schwierige Fälle: etwa das Verfahren bei einem unbekannten 
Mordopfer, bei der Gefangennahme von Frauen zur Ehe, beim Umgang mit dem erstgeborenen Sohn 
unliebsamer Frauen und beim Verhalten gegenüber rebellischen Söhnen. Kapitel 22 beginnt mit 
verschiedenen sozialen und ethischen Anweisungen: verlorenes Gut soll zurückgegeben, das Leben 
von Tieren und Menschen geschützt und selbst der Umgang mit Kleidung soll nicht verwischt werden 
– alles Ausdruck von Verantwortung, Fürsorge und Unterscheidung. 

Anwendungen:  

Gottes Gerechtigkeit vereint Schutz des Lebens mit klarer Ordnung. Die Zufluchtsstädte zeigen 
Gottes Erbarmen für Schuld ohne Absicht, aber auch seine Ernsthaftigkeit gegenüber vorsätzlichem 
Unrecht. Recht ist im biblischen Sinn mehr als Gesetz – es ist Ausdruck göttlicher Gerechtigkeit. 

Gottes Prinzipien gelten auch in den Extremen des Lebens – selbst im Krieg. Selbst unter 
kriegerischen Umständen verlangt Gott Barmherzigkeit, Unterscheidung und Achtung vor dem Leben. 
Die göttliche Ordnung durchdringt alle Lebensbereiche. Heiligkeit bedeutet nicht Rückzug, sondern 
Gehorsam im Alltag. 

Verantwortung vor Gott zeigt sich im sorgfältigen Umgang mit dem Nächsten – und im Detail. 
Die Gebote zum Schutz von Eigentum, Tieren und Kleidung offenbaren Gottes Interesse am konkreten 

Seite  von 70 115



Leben. Der Glaube bewährt sich nicht nur im Gottesdienst, sondern besonders im 
zwischenmenschlichen Umgang. Treue im Kleinen ehrt Gott im Großen. 

Seite  von 71 115



8. Reinheit in Familie, Ehe und Gemeinschaft (22,13-25,19) 

8.1. Eherecht, Sittenreinheit und Strafen (22,13-23,14) 
Gottes Gesetz schützt die Ehre der Frau und bewahrt vor willkürlicher Verleumdung. Ein Mann, 
der seine Frau nach der Hochzeit verleumdet, indem er ihr fälschlich Unkeuschheit vorwirft, wird mit 
Strafe und öffentlicher Zurechtweisung belegt. Der Vater der Frau bringt als Beweis die Zeichen der 
Jungfräulichkeit vor, um die Ehre seiner Tochter zu verteidigen. Dieses Verfahren zeigt: Die Würde der 
Frau wird im Gesetz Gottes geschützt, und falsche Anschuldigungen sind kein Kavaliersdelikt. Der 
Mann muss eine Geldstrafe zahlen, darf sich nicht scheiden lassen und wird öffentlich bloßgestellt. 
Gottes Ordnung verhindert, dass die Ehe zu einem Mittel persönlicher Willkür wird. Gleichzeitig 
schützt das Gesetz vor tatsächlicher Unzucht: Wird die Anschuldigung bewiesen, erfolgt die 
konsequente Trennung durch Steinigung. Das Gesetz kennt sowohl den Schutz Unschuldiger als auch 
klare Konsequenz bei Schuld. Die Ehe ist ein heiliger Bund, der nicht leichtfertig zerstört oder 
entweiht werden darf. Wahrheit, Treue und Gerechtigkeit stehen im Zentrum. (5. Mose 22,13-21; 
Sprüche 12,22; Matthäus 5,32) 

Sexuelle Reinheit ist nicht nur moralisches Ideal, sondern Ausdruck des Bundesgehorsams. Wenn 
ein Mann eine ungebundene Jungfrau verführt, soll er sie zur Frau nehmen und darf sich nicht von ihr 
scheiden lassen. Die finanzielle Entschädigung gleicht der Brautgabe, was zeigt, dass Sexualität nicht 
von Verbindlichkeit zu trennen ist. Gottes Ordnung stellt nicht die Lust, sondern den Bund in den 
Mittelpunkt der Geschlechterbeziehung. Die Ehe wird nicht durch ein Zeremoniell, sondern durch 
verbindliche Hingabe vor Gott und dem Nächsten begründet. Jeder sexuelle Akt trägt geistliche 
Verantwortung in sich. Unzucht ist nicht bloß persönliches Versagen, sondern eine Entheiligung des 
göttlichen Rahmens. Das Gesetz schützt besonders die Frau, deren Zukunft durch sexuelle Ausnutzung 
massiv gefährdet wäre. Die göttliche Ordnung stellt damit das Wohl der Schwächeren über egoistische 
Begierden. Reinheit ist nicht bloß privates Ideal, sondern öffentliches Zeugnis. (5. Mose 22,22-29; 1. 
Thessalonicher 4,3-5; Hebräer 13,4) 

Gottes Volk soll sich durch klare Abgrenzung von heidnischer Sittenlosigkeit unterscheiden. In 
Israel galt das Verbot, dass ein Mann die Frau seines Vaters heiratet – ein Hinweis auf die Wahrung 
familiärer und sittlicher Grenzen. Solche Verbindungen waren bei den heidnischen Völkern nicht 
unüblich und wurden teilweise religiös verklärt. Gott jedoch verlangt von seinem Volk eine deutlich 
sichtbare Unterscheidung in allen Lebensbereichen, besonders aber im Bereich der Sexualethik. 
Heiligkeit bedeutet auch, die gottgegebene Ordnung der Familie zu respektieren. Inzest, Ehebruch und 

Seite  von 72 115



sexuelle Perversion zerstören nicht nur Beziehungen, sondern entehren Gottes Gebot. Israel soll nicht 
das Recht neu definieren, sondern es bewahren und verkörpern. Die Ordnung Gottes ist ein 
Schutzraum für Leben, Würde und Nachkommenschaft. Abweichungen davon sind nicht bloß rechtlich 
problematisch, sondern geistlich gefährlich. Treue beginnt mit der Anerkennung göttlicher Autorität 
über das eigene Begehren. (5. Mose 23,1; 3. Mose 18,6-8; 1. Korinther 6,18-20) 

Gottes Bundesvolk soll auf Reinheit in der Gemeinschaft achten – auch durch soziale 
Abgrenzung. Bestimmte Personen – wie Entmannte, unehelich Gezeugte und bestimmte 
Volksgruppen – waren vom Eintritt in die Gemeinde des HERRN ausgeschlossen. Diese Regelungen 
erscheinen aus heutiger Sicht streng, zeigen aber, dass die Gemeinschaft mit Gott nicht unabhängig 
von persönlichem oder kollektivem Hintergrund steht. Es geht nicht um Diskriminierung, sondern um 
die Wahrung der Heiligkeit und Reinheit des Volkes. Die Ausgrenzung hat auch heilsgeschichtlichen 
Charakter: Israel soll sich von gottlosen Praktiken und Völkern bewusst abgrenzen. Gleichzeitig zeigt 
das Gesetz auch Barmherzigkeit, etwa gegenüber Edomitern oder Ägyptern, bei denen spätere 
Generationen aufgenommen werden dürfen. Gottes Ordnung verbindet Heiligkeit mit Gerechtigkeit 
und Erbarmen. Die Zugehörigkeit zum Volk Gottes ist nie nur äußerlich, sondern immer Ausdruck 
einer geistlichen Stellung. Grenzen schützen – auch geistlich. (5. Mose 23,2-9; Nehemia 13,1-3; Jesaja 
56,3-5) 

Gottes Heiligkeit erfordert Reinheit selbst in den verborgensten Bereichen des Lebens. Selbst im 
Lager Israels sollte es keine Unreinheit geben – der Aufenthalt Gottes mitten unter seinem Volk 
forderte Reinheit in jeder Hinsicht. Selbst natürliche Bedürfnisse sollten geordnet und außerhalb des 
Lagers verrichtet werden, begleitet von konkreten Maßnahmen der Reinigung. Diese Regelungen 
zeigen: Kein Bereich des Lebens ist neutral oder belanglos vor Gott. Die Reinheit des Lagers ist ein 
Spiegel der geistlichen Haltung des Volkes. Wo Gott wohnt, da soll Ordnung, Reinheit und 
Achtsamkeit herrschen. Das Lager ist mehr als ein Ort militärischer Disziplin – es ist ein heiliger 
Raum. Die Aufmerksamkeit auf das Kleine ist Ausdruck echter Gottesfurcht. Reinheit ist keine Last, 
sondern Ausdruck von Ehrfurcht vor der Gegenwart des HERRN. Wer in der Nähe Gottes lebt, achtet 
auf Details. (5. Mose 23,10-14; Psalm 24,3-4; 1. Petrus 1,15-16) 

Die Reinheitsgebote bezeugen Gottes Nähe und heiligen Anspruch an sein Volk. Die Gesamtheit 
dieser Regeln – von sexueller Reinheit über soziale Ordnung bis hin zur physischen Sauberkeit – 
betont, dass Israel als heiliges Volk lebt. Nichts ist profan, wenn Gott in der Mitte seines Volkes wohnt. 
Die göttliche Gegenwart prägt Denken, Fühlen, Handeln und Gemeinschaft. Reinheit ist keine bloße 
Ritualvorschrift, sondern Ausdruck des Bundesverhältnisses. Jedes Gebot will das Herz formen, nicht 
nur das Verhalten regeln. Wer sich Gott nahen will, muss bereit sein, sich von allem zu trennen, was 

Seite  von 73 115



den Bund befleckt. Die praktische Ausgestaltung dieser Reinheit dient der Erziehung zur Heiligkeit. In 
allem zeigt sich: Der HERR ist heilig, und sein Volk soll es ebenso sein. (5. Mose 22,13-23,14; 3. 
Mose 11,44; 2. Korinther 6,17-18) 

8.2. Verschiedene gesellschaftliche und soziale Gebote (23,15-25,19) 
Gottes Gerechtigkeit zeigt sich in der Barmherzigkeit gegenüber Schwachen und Fremden. Das 
Gesetz gebietet, entlaufene Knechte nicht auszuliefern, sondern ihnen Schutz zu gewähren. Diese 
Regel hebt sich deutlich von den Praktiken der umliegenden Völker ab, in denen Sklaven keinerlei 
Rechte hatten. Der HERR erkennt die Würde jedes Menschen an, auch wenn er sozial benachteiligt ist. 
Wer Zuflucht sucht, soll nicht bedrängt, sondern aufgenommen werden – ein Prinzip, das göttliche 
Gerechtigkeit mit menschlicher Barmherzigkeit verbindet. Auch die Prostitution wird verboten, weil 
sie Menschen erniedrigt und die Heiligkeit des Gottesdienstes entweiht. Gott will kein Opfer aus 
ungerechtem Gewinn; geistliche Reinheit und soziale Gerechtigkeit gehören untrennbar zusammen. 
Das soziale Gefüge Israels soll Ausdruck göttlicher Gnade sein – nicht von Ausbeutung geprägt. Die 
Heiligkeit Gottes hat praktische Konsequenzen im gesellschaftlichen Miteinander. (5. Mose 23,15-19; 
Sprüche 14,31; Matthäus 25,40) 

Gelübde vor Gott sind bindend und dürfen nicht leichtfertig behandelt werden. Wer dem HERRN 
ein Gelübde macht, muss es auch erfüllen. Es steht dem Einzelnen frei, ein Gelübde abzulegen, doch 
sobald es ausgesprochen ist, wird es zur heiligen Verpflichtung. Dieses Prinzip erinnert daran, dass 
Worte vor Gott Gewicht haben. Unverbindlichkeit passt nicht zum Wesen Gottes, der treu ist in all 
seinen Zusagen. Gleichzeitig zeigt das Gesetz Verständnis für Zurückhaltung: Wer kein Gelübde 
ablegt, lädt keine Schuld auf sich. Die persönliche Freiheit wird gewahrt, aber die Verantwortung für 
das Gesagte bleibt. Gott misst unser Reden nicht nur nach Lautstärke, sondern nach Wahrhaftigkeit. 
Gelübde sind ein Ausdruck der Hingabe – sie sollen wohlüberlegt und von echter Treue begleitet sein. 
Der Glaube zeigt sich auch in der Verbindlichkeit gegenüber dem eigenen Wort. (5. Mose 23,22-24; 
Prediger 5,3-5; Matthäus 5,33-37) 

Das Eigentum des Nächsten ist zu achten, aber die Not darf mit Barmherzigkeit beantwortet 
werden. Israel durfte beim Durchqueren von Weinbergen oder Feldern Trauben oder Ähren pflücken, 
aber nicht ernten. Diese Regel schafft eine Balance zwischen dem Recht auf Eigentum und der 
Verantwortung zur Nächstenliebe. Wer hungrig ist, darf sich bedienen, aber nicht hamstern oder 
Gewinn daraus schlagen. Gottes Ordnung schützt sowohl den Besitzenden als auch den Bedürftigen. 
Dieses Gebot erinnert daran, dass Besitz letztlich Gottes Gabe ist, über die der Mensch treuhänderisch 

Seite  von 74 115



verfügt. Gier, Habsucht und Gleichgültigkeit sollen im Volk Gottes keinen Raum haben. Es geht um 
soziale Sensibilität und um eine Kultur der Rücksichtnahme. Die Grenze ist deutlich: Hilfe in der Not 
– ja; Ausnutzung – nein. Der HERR ehrt gerechtes Verhalten und richtet unlautere Motive. (5. Mose 
23,25-26; 3. Mose 19,9-10; Lukas 6,1-5) 

Die Ehe steht unter dem besonderen Schutz göttlicher Ordnung – auch im Scheidungsfall. Das 
Gesetz über die Scheidung schützt die Frau vor willkürlicher Verstoßung und erneuter Heirat durch 
den ersten Mann. Diese Vorschrift dient dem Schutz der Würde und Stabilität in 
zwischenmenschlichen Beziehungen. Gott erkennt die Realität des Zerbruchs, aber er begrenzt die 
Möglichkeiten, um Missbrauch zu verhindern. Die Ehe wird nicht als privates Vertragsverhältnis, 
sondern als heiliger Bund verstanden. Eine wiederverheiratete Frau darf nicht erneut dem ersten Mann 
gegeben werden – ein Zeichen für die Unumkehrbarkeit bestimmter Entscheidungen. Diese Regel 
verhindert, dass die Ehe zum Spielball menschlicher Launen wird. Der HERR will nicht den schnellen 
Ausweg, sondern verantwortungsvolle Beziehungsgestaltung. Die Reinheit und Ernsthaftigkeit der Ehe 
soll im Volk sichtbar bleiben. Gottes Ordnung schützt sowohl das Herz als auch die Heiligkeit. (5. 
Mose 24,1-4; Maleachi 2,14-16; Matthäus 19,3-9) 

Soziale Gerechtigkeit zeigt sich im Umgang mit Schwachen, Schuldnern und Tagelöhnern. 
Gegenstände, die für das tägliche Leben unentbehrlich sind – wie der Mühlstein –, dürfen nicht als 
Pfand genommen werden. Arme Menschen sollen nicht durch Schuldversklavung oder unmenschliche 
Sicherheiten in ihrer Existenz bedroht werden. Das Gesetz fordert Rücksicht und Menschenwürde im 
Umgang mit finanziellen Angelegenheiten. Wer einem Armen etwas verpfändet, muss es abends 
zurückgeben, damit er sich zudecken kann. Auch der Tagelöhner soll seinen Lohn noch am selben Tag 
erhalten, denn er lebt von seiner Arbeit. Gott nimmt Partei für die Schwachen – nicht gegen die 
Reichen, sondern gegen Ungerechtigkeit. Soziale Sensibilität ist kein Nebenthema, sondern Teil der 
Bundesgerechtigkeit. Glaube wird sichtbar im Umgang mit dem Bedürftigen. Die soziale Ordnung 
Israels soll von Barmherzigkeit, nicht von Härte geprägt sein. (5. Mose 24,6-15; Jakobus 5,4; Sprüche 
22,22-23) 

Der Schutz der Schwachen ist Ausdruck der Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes. Witwen, 
Waisen, Fremde und Bedürftige sollen nicht unterdrückt oder benachteiligt werden – sie stehen unter 
dem besonderen Schutz Gottes. Das Nachlesen der Felder, das Übriglassen bei der Ernte und das 
Teilen des Ertrags sind Gebote praktischer Nächstenliebe. Israel wird daran erinnert, dass es selbst 
Knecht in Ägypten war und Gottes Erbarmen erfahren hat. Aus dieser Erinnerung heraus entsteht eine 
Haltung der Großzügigkeit. Die göttliche Barmherzigkeit wird durch konkrete Fürsorge sichtbar. Es 
geht nicht um mildtätige Spenden, sondern um systematisch verankerte Gerechtigkeit. Gottes Gesetz 

Seite  von 75 115



schützt den Schwachen, weil er sein Ebenbild trägt. Die Armen sind nicht Last, sondern Prüfstein der 
gelebten Gerechtigkeit im Volk Gottes. Wo das Gesetz in Liebe angewendet wird, zeigt sich Gottes 
Herz. (5. Mose 24,17-22; Psalm 146,9; 1. Johannes 3,17) 

Seite  von 76 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 22,13-25,19) 

Zusammenfassung:  

Dieser Abschnitt enthält eine Vielzahl an rechtlichen und ethischen Ordnungen, die das soziale, 
eheliche und zwischenmenschliche Leben in Israel gestalten sollen. Die Gesetze beginnen mit 
Regelungen zu Ehe und Sexualität, insbesondere zur Wahrung der ehelichen Treue, zur Bestrafung von 
Unzucht, Verleumdung und Vergewaltigung. Dabei wird zwischen freiwilligen und erzwungenen 
sexuellen Handlungen klar unterschieden. Auch der Schutz der Würde von Frauen wird betont, etwa 
durch Strafen bei falscher Beschuldigung. Weitere Vorschriften betreffen Reinheit im Volk Gottes, wie 
etwa das Verbot unnatürlicher Vermischung von Arten, ungleicher Paarung oder bestimmter 
Kleidungsarten. Kapitel 23 behandelt den Zutritt zum Gottesvolk: Bestimmte Gruppen sind dauerhaft 
oder vorübergehend ausgeschlossen, andere können aufgenommen werden – je nach Herkunft und 
Verhalten gegenüber Israel. Der Umgang mit Gelübden, Darlehen, Zinsen, Nothelferpflichten und 
sexueller Reinheit wird ebenfalls klar geregelt. Kapitel 24 enthält Vorschriften zum Scheidebrief, zur 
Rücksichtnahme gegenüber Armen, zur Regelung von Pfandrechten und zur Lohnzahlung. Wiederholt 
wird zur Barmherzigkeit gegenüber Fremden, Waisen und Witwen aufgerufen – als Erinnerung an die 
eigene Knechtschaft in Ägypten. Kapitel 25 regelt die Prügelstrafe, das Verbot, dem Ochsen beim 
Dreschen das Maul zu verbinden, sowie das Schwagerehengebot (Leviratsehe). Auch unfaire 
wirtschaftliche Praktiken wie unterschiedliche Gewichtsmaße werden untersagt. Der Abschnitt schließt 
mit dem Befehl, Amalek nicht zu vergessen – das Volk, das Israel in Schwäche überfallen hatte. 

Anwendungen:  

Gottes Maßstab für Gerechtigkeit schützt Würde, Reinheit und Verantwortung im Miteinander. 
Die detaillierten Ordnungen zum Ehe- und Sexualrecht zeigen Gottes Interesse an der Heiligkeit und 
Integrität menschlicher Beziehungen. Wahrheit, Gerechtigkeit und Schutz des Schwächeren stehen im 
Mittelpunkt göttlicher Ordnungen. 

Heiligkeit zeigt sich nicht nur im Gottesdienst, sondern im Alltag, Besitz und sozialen Handeln. 
Gott greift ins alltägliche Leben ein – von Kleidung über Tierhaltung bis hin zu Wirtschaftsverhalten. 
Keine Lebenssphäre ist neutral. Gottes Volk wird durch gelebte Gerechtigkeit und Barmherzigkeit 
sichtbar. 

Vergangenheit verpflichtet zur Barmherzigkeit und geistlicher Wachsamkeit. Die Erinnerung an 
die Knechtschaft in Ägypten ist Motivation zur Fürsorge für Schwache. Gleichzeitig fordert Gott, 

Seite  von 77 115



feindliche Angriffe geistlich einzuordnen und nicht zu vergessen. Verantwortung bedeutet Fürsorge 
und Schutz zugleich. 

Seite  von 78 115



9. Die Erstlingsgabe und das Bekenntnis des Volkes (26,1-19) 

9.1. Übergabe der Erstlingsfrucht als Ausdruck der Dankbarkeit 
(26,1-11) 

Die Darbringung der Erstlingsfrucht ist ein sichtbarer Ausdruck der Dankbarkeit gegenüber 
Gott. Wenn Israel das verheißene Land in Besitz nimmt, soll es die ersten Früchte der Ernte in einem 
Korb zum Heiligtum bringen und sie dem HERRN weihen. Diese Handlung ist mehr als ein religiöses 
Ritual – sie ist ein öffentliches Bekenntnis, dass alle Versorgung letztlich von Gott kommt. Der HERR 
wird als der eigentliche Eigentümer des Landes anerkannt, dem das Volk gehorsam dient. Die 
Übergabe der Erstlingsfrucht richtet den Blick weg vom Ertrag hin zum Geber. Die Gaben sind kein 
Ausgleich für Schuld, sondern ein Ausdruck tiefer Ehrfurcht und Dankbarkeit. Wer gibt, erinnert sich 
daran, dass er selbst Beschenkter ist. Inmitten wirtschaftlicher Sicherheit soll geistliche Demut 
bewahrt bleiben. Die Erstlingsgabe verbindet Glaube und Alltag, Frömmigkeit und Verantwortung. 
Dankbarkeit ist keine Emotion, sondern eine Haltung, die sich im Handeln zeigt. (5. Mose 26,1-4; 
Sprüche 3,9-10; Jakobus 1,17) 

Die Erinnerung an Gottes Rettungstat ist Grundlage aller Anbetung. Der Israelit soll beim 
Überbringen der Erstlingsfrucht ein Bekenntnis sprechen, das die Geschichte der Befreiung aus 
Ägypten zusammenfasst. Er erinnert sich an die Herkunft seiner Vorfahren, an das Elend in Ägypten, 
an Gottes Eingreifen und an die Gabe des verheißenen Landes. Anbetung geschieht hier nicht im 
emotionalen Vakuum, sondern wurzelt in heilsgeschichtlicher Realität. Gott wird nicht wegen seiner 
abstrakten Größe geehrt, sondern wegen seiner konkreten Taten in Raum und Zeit. Die persönliche 
Gabe wird verbunden mit der kollektiven Erinnerung – beides gehört untrennbar zusammen. Dieses 
Bekenntnis formt Identität und stärkt das Vertrauen für die Zukunft. Die Geschichte der Erlösung wird 
nicht vergessen, sondern im kultischen Leben aktiv bewahrt. Wer anbetet, tut dies auf dem Fundament 
der Treue Gottes. (5. Mose 26,5-9; Psalm 103,2-5; Hebräer 13,15) 

Freude und Gemeinschaft im Heiligtum sind Teil des gelebten Glaubens. Die Darbringung der 
Erstlingsfrucht endet nicht mit dem Opfer, sondern mündet in einer Feier vor dem HERRN. Der Geber 
soll sich freuen über alles Gute, das Gott ihm gegeben hat – gemeinsam mit dem Leviten, dem 
Fremdling und der ganzen Hausgemeinschaft. Glaube wird hier nicht nur im Opfer, sondern auch in 
der Freude sichtbar. Die Dankbarkeit vor Gott schließt die Gemeinschaft mit den Menschen ein. Segen 
ist nie rein privat, sondern immer gemeinschaftlich auszuleben. Das Fest vor dem HERRN drückt aus, 
dass geistliches Leben nicht von Askese, sondern von heiliger Freude geprägt ist. Die Güte Gottes wird 

Seite  von 79 115



gefeiert – nicht theoretisch, sondern praktisch, durch Teilhabe und Verbundenheit. Dankbarkeit formt 
ein Klima des Miteinanders und der Offenheit. Die Bundesgemeinschaft lebt vom Teilen, Feiern und 
Gedenken. (5. Mose 26,10-11; Psalm 100,1-5; Apostelgeschichte 2,46-47) 

9.2. Bekenntnis zur Bundesverpflichtung und Erwählung 
(26,12-19) 

Die Abgabe des Zehnten an Bedürftige zeigt gelebte Gerechtigkeit und Bundesverantwortung. 
Im dritten Jahr, dem Zehntenjahr, sollen die Israeliten ihren Ertrag nicht nur den Leviten geben, 
sondern auch den Witwen, Waisen und Fremden im eigenen Ort. Der Zehnte wird dadurch zum Mittel 
aktiver Fürsorge und sozialer Gerechtigkeit. Diese Abgabe ist keine mildtätige Spende, sondern ein 
Ausdruck des Gehorsams gegenüber Gottes Gebot. Wer gibt, handelt nicht aus Überfluss, sondern aus 
Treue zum Bund. Der Gehorsam wird in einem Gebetsbekenntnis vor Gott ausgesprochen: Der Geber 
bestätigt, dass er alle Gebote beachtet hat und bittet um weiteren Segen. Diese Verbindung von 
Gehorsam, Gebet und Segen betont, dass der Glaube praktisch, öffentlich und konkret wird. Das 
soziale Miteinander ist untrennbar mit der Gottesbeziehung verbunden. Wer Gottes Gunst sucht, muss 
bereit sein, Gerechtigkeit zu üben. Der Zehnte wird damit zum Prüfstein für echte Bundesfrömmigkeit. 
(5. Mose 26,12-15; Maleachi 3,10-11; Jakobus 1,27) 

Gottes Volk verpflichtet sich bewusst zu einem Leben im Gehorsam. Mose erinnert Israel daran, 
dass es an diesem Tag den HERRN als seinen Gott anerkannt und sich zu seinem Gesetz bekannt hat. 
Diese Erklärung ist nicht bloße Formalität, sondern ein öffentliches, feierliches Bekenntnis zum Bund. 
Das Volk verpflichtet sich, nach Gottes Wegen zu leben, seine Satzungen zu halten und mit ganzem 
Herzen auf ihn auszurichten. Gehorsam ist nicht mechanische Pflichterfüllung, sondern Ausdruck der 
Beziehung zu Gott. Wer dem HERRN gehört, lebt nach seinen Maßstäben – nicht aus Zwang, sondern 
aus Überzeugung. Diese bewusste Selbstverpflichtung zeigt, dass der Bund nicht nur von Gott 
gestiftet, sondern auch vom Volk bejaht wird. Der Glaube ist niemals passiv, sondern gestaltet das 
Leben aktiv und sichtbar. Die Bundesverpflichtung umfasst Herz, Wandel und Worte. Treue zeigt sich 
im alltäglichen Gehorsam. (5. Mose 26,16-17; Josua 24,15; Johannes 14,15) 

Gottes Erwählung ist Auszeichnung und Verpflichtung zugleich. Der HERR erklärt an diesem Tag, 
dass Israel sein besonderes Eigentum ist – ein Volk, das ihm allein gehört. Diese Erwählung ist nicht 
willkürlich, sondern Ausdruck göttlicher Liebe und Gnade. Doch sie bedeutet nicht Privileg ohne 
Verantwortung: Israel soll „ein heiliges Volk“ sein, das in Wort und Tat Gottes Herrlichkeit 
widerspiegelt. Die Erwählung zielt auf Gehorsam, nicht auf Überheblichkeit. Wer Gott gehört, wird 

Seite  von 80 115



zum Repräsentanten seiner Wahrheit in einer gottlosen Welt. Die Ehre, von Gott erhöht zu sein, 
verpflichtet zur Treue im Alltag. Das Volk soll nicht nur in Besitz, sondern im Wesen Gottes Eigentum 
sein. Die Erwählung führt nicht zur Abgrenzung, sondern zur Heiligung. Gottes Absicht mit seinem 
Volk ist ein Zeugnis unter den Völkern. (5. Mose 26,18-19; 2. Mose 19,5-6; 1. Petrus 2,9) 

Seite  von 81 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 26,1-19) 

Zusammenfassung:  

In diesem Abschnitt wird Israel angewiesen, beim Einzug in das verheißene Land dem HERRN die 
Erstlingsfrüchte des Bodens zu bringen. Dieses Opfer ist verbunden mit einem liturgischen 
Bekenntnis, das die Heilsgeschichte Israels in Erinnerung ruft – von der Erniedrigung Jakobs über die 
Knechtschaft in Ägypten bis zur Befreiung durch Gottes starke Hand. Der Gabenbringer soll seine 
Dankbarkeit für Gottes Treue durch diese Handlung zum Ausdruck bringen und sich gemeinsam mit 
den Leviten und Fremdlingen über Gottes Güte freuen. Im dritten Jahr, dem Zehntenjahr, soll 
zusätzlich der besondere Zehnte an die sozial Benachteiligten verteilt werden. Derjenige, der dies 
getan hat, spricht ein weiteres Bekenntnis aus, das die Reinheit und Treue gegenüber Gottes Geboten 
bestätigt. Abschließend wird der Bund zwischen Gott und Israel erneut betont: Israel verpflichtet sich, 
in allen Dingen nach Gottes Weisung zu leben, während Gott Israel als besonderes Volk erwählt hat, 
um ein heiliges und von allen Völkern ausgezeichnetes Volk zu sein. Die Erwählung verpflichtet zu 
Gehorsam und zu einem Leben, das Gottes Ruhm widerspiegelt. 

Anwendungen:  

Dankbarkeit gegenüber Gott wird sichtbar durch bewusste Erinnerung und gelebte Hingabe. 
Die Darbringung der Erstlingsfrüchte ist Ausdruck der Anerkennung göttlicher Versorgung. Wer Gottes 
Handeln erkennt, ehrt ihn nicht nur mit Worten, sondern mit konkreten Zeichen des Vertrauens. 
Geistliche Reife zeigt sich in einem dankbaren, gebenden Leben. 

Gehorsam gegenüber Gottes Geboten umfasst sowohl Gottesdienst als auch soziale 
Verantwortung. Der Zehnte im dritten Jahr ist Zeichen gelebter Gerechtigkeit gegenüber Bedürftigen. 
Glaube zeigt sich nicht im Rückzug, sondern in tätiger Fürsorge. Wahre Frömmigkeit verbindet 
Gottesfurcht mit Nächstenliebe. 

Gottes Erwählung ist Gnade, aber sie verpflichtet zu einem heiligen und sichtbaren Leben. Israel 
wird als besonderes Volk erwählt, nicht wegen eigener Leistung, sondern durch Gottes Entscheidung. 
Diese Stellung verlangt ein Leben im Gehorsam und zur Ehre Gottes. Erwählung ist kein Privileg zur 
Selbstverwirklichung, sondern zum Dienst. 

Seite  von 82 115



Teil 3: Segensverheißung und Bundeserneuerung (5. Mose 
27-30) 

10. Bestätigung des Gesetzes - Bundeshandlung am Ebal 
(27,1-26) 

10.1. Aufstellung der Gesetzessteine und Altarbau (27,1-8) 
Das Gesetz soll sichtbar, dauerhaft und zentral im Leben des Volkes verankert sein. Nach dem 
Einzug in das verheißene Land soll Israel große Steine aufrichten, sie mit Kalk bestreichen und das 
gesamte Gesetz darauf schreiben. Diese Handlung macht deutlich: Gottes Wort soll nicht verborgen 
oder vorübergehend sein, sondern sichtbar, öffentlich und beständig. Die Gesetzessteine dienen der 
kollektiven Erinnerung an Gottes Willen und an die Bundesverpflichtung. Die Inschrift ist mehr als 
dekorativ – sie ist ein Zeichen dafür, dass Gottes Wort der Maßstab für das Leben des Volkes bleibt. 
Der gewählte Ort – der Berg Ebal – ist kein Zufall: Er liegt mitten im verheißenen Land und steht für 
die zentrale Stellung des Gesetzes im neuen Lebensraum. Die Steine mit dem Gesetz sind ein 
öffentliches Bekenntnis zu Gottes Herrschaft. Sie erinnern das Volk daran, dass es aus Gnade lebt, aber 
zur Treue verpflichtet ist. Schrift wird hier zum Werkzeug der Vergewisserung und der Mahnung. Die 
dauerhafte Präsenz des Gesetzes verhindert geistliche Vergesslichkeit. (5. Mose 27,1-4; Josua 8,30-35; 
Psalm 119,11) 

Der Altar am Ebal verbindet Gesetz und Gnade im Zentrum der Anbetung. Neben den 
Gesetzessteinen sollte ein Altar aus unbearbeiteten Steinen errichtet werden, auf dem Brand- und 
Friedensopfer dargebracht werden. Diese Verbindung von Gesetz und Opfer zeigt: Gehorsam und 
Gnade stehen nicht im Widerspruch, sondern gehören untrennbar zusammen. Der Altar steht für 
Versöhnung, Hingabe und Gemeinschaft mit Gott – gerade dort, wo das Gesetz die Schuld des 
Menschen offenlegt. Die unbearbeiteten Steine unterstreichen, dass wahre Anbetung nicht 
menschlicher Kunstfertigkeit, sondern göttlicher Ordnung entspringt. Der Altar wird zum Ort, an dem 
Sünde bekannt und Vergebung empfangen wird. Zwischen Gebot und Gnade entsteht ein heiliger 
Raum, der Gottes Wesen widerspiegelt. Das Volk soll nicht nur hören und erinnern, sondern auch 
opfern und danken. Der Altar macht deutlich: Die Beziehung zu Gott gründet auf seinem Erbarmen. 
(5. Mose 27,5-8; 2. Mose 20,25; Hebräer 10,1-14) 

Seite  von 83 115



10.2. Fluchformeln bei Gesetzesbruch (27,9-26) 
Der Bund mit Gott verlangt von jedem Einzelnen bewusste Verantwortung. Bevor die Fluchworte 
gesprochen werden, ruft Mose das Volk dazu auf, sich selbst als Volk des HERRN zu erkennen. Es 
geht nicht um eine abstrakte religiöse Zugehörigkeit, sondern um eine persönliche und kollektive 
Verpflichtung zum Gehorsam. Das Volk soll nicht nur Zuschauer, sondern Träger und Bewahrer des 
Gesetzes sein. Der Bund umfasst das ganze Leben – öffentlich und verborgen, innerlich und äußerlich. 
Der Ruf zur Verantwortung schließt jeden Einzelnen ein, denn niemand steht außerhalb der göttlichen 
Ordnung. Die Bundesgemeinschaft ist nicht passiv, sondern lebt aus bewusster Entscheidung. Es 
genügt nicht, Teil Israels zu sein – man muss das auch im Herzen und im Handeln bejahen. Gottes 
Gebote sind nicht verhandelbar, sondern verbindlich. Wer Gott gehört, lebt in einem klaren Verhältnis 
zu seinem Wort. (5. Mose 27,9-10; 5. Mose 29,9-15; Römer 2,13) 

Die Fluchformeln decken verborgene Sünde auf und betonen die Heiligkeit Gottes. Die zwölf 
Flüche richten sich gegen Menschen, die das Gesetz Gottes im Verborgenen oder gezielt missachten – 
von Götzendienst über Missachtung der Eltern bis hin zu sexueller Unreinheit und Ungerechtigkeit 
gegenüber Schwachen. Jeder Fluch endet mit dem Amen des Volkes, was Zustimmung, Einverständnis 
und Übernahme von Verantwortung ausdrückt. Gott sieht das Verborgene und urteilt nicht nur nach 
äußeren Taten, sondern nach der inneren Haltung. Der Bund mit Gott kennt keine Doppelmoral – 
Heuchelei wird entlarvt, geheime Schuld wird benannt. Die Aufzählung zeigt, dass Gott sich nicht auf 
spektakuläre Sünden konzentriert, sondern auf die alltägliche Gerechtigkeit. Jeder Einzelne wird zur 
Integrität gerufen – auch in Bereichen, die der Blick der Öffentlichkeit nicht erreicht. Gott heiligt sein 
Volk durch Wahrheit und Gerechtigkeit. Der Amen-Ruf erinnert daran, dass das Volk diese Wahrheit 
selbst bestätigt. (5. Mose 27,15-26; Jeremia 17,10; Psalm 139,23-24) 

Gottes Gesetz schützt besonders die Schwachen vor Ausnutzung und Unrecht. Mehrere Flüche 
betreffen den Umgang mit Behinderten, Witwen, Waisen und Fremden – also mit den 
Schutzbedürftigen der Gesellschaft. Diese Flüche zeigen, dass Gott selbst Anwalt der Schwachen ist 
und Unrecht nicht übersieht. Wer anderen Schaden zufügt, weil sie sich nicht wehren können, stellt 
sich unter den Fluch Gottes. Gerechtigkeit ist keine abstrakte Idee, sondern praktischer Schutz derer, 
die keine Stimme haben. Die Sorge um soziale Gerechtigkeit ist kein Randthema, sondern Herzstück 
der göttlichen Ordnung. Die Machtposition eines Menschen entbindet ihn nicht von Verantwortung – 
im Gegenteil: Sie verpflichtet umso mehr. Der HERR identifiziert sich mit den Bedürftigen, und ihr 
Leid wird zum Prüfstein geistlicher Reife. Der Bund Gottes mit seinem Volk verlangt ein soziales 
Gewissen. (5. Mose 27,18-19; Jesaja 1,17; Matthäus 25,40) 

Seite  von 84 115



Die Zustimmung zum Fluch macht das ganze Volk zum Träger göttlicher Gerechtigkeit. Mit dem 
wiederholten Ruf „Amen“ antwortet das Volk auf jeden einzelnen Fluch – ein Zeichen bewusster 
Zustimmung und Selbstbindung. Das „Amen“ ist kein frommes Ritual, sondern eine juristische und 
geistliche Bekräftigung: „So sei es.“ Israel erklärt sich dadurch bereit, Gottes Maßstäbe zu bejahen und 
die Folgen bei Übertretung zu tragen. Das ganze Volk wird damit zur Zeugen- und 
Mitträgergemeinschaft für den Bund. Es gibt keine neutrale Position – wer nicht bejaht, stellt sich 
gegen Gott. Die gemeinsame Zustimmung schafft eine kollektive Verantwortlichkeit, die Gerechtigkeit 
nicht delegiert, sondern lebt. Das Amen ist ein Bekenntnis zur Wahrheit, das in aller Öffentlichkeit 
gesprochen wird. Wo Gottes Wort geehrt wird, entsteht Einheit durch Gehorsam. Der Ruf des Volkes 
wird zur Antwort des Herzens auf Gottes Reden. (5. Mose 27,26; Josua 24,22; Nehemia 8,6) 

Seite  von 85 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 27,1-26) 

Zusammenfassung:  

Beim bevorstehenden Einzug in das verheißene Land ordnet Mose im Auftrag Gottes ein symbolisches 
Bundesritual an. Auf dem Berg Ebal sollen große Steine aufgerichtet und mit dem Gesetz beschrieben 
werden. Neben diesen beschrifteten Steinen soll ein Altar errichtet werden, auf dem Friedensopfer 
dargebracht werden, um den Bund mit dem HERRN zu feiern. Diese Handlung macht deutlich, dass 
das Land nicht nur geografisch, sondern auch geistlich eingenommen werden soll – unter dem Gesetz 
Gottes. Danach sollen sechs Stämme auf dem Berg Garizim für den Segen stehen, die anderen sechs 
auf dem Berg Ebal für den Fluch. Die Leviten sprechen zwölf Fluchworte laut aus, jeweils mit dem 
Ruf des Volkes: „Amen.“ Diese Flüche richten sich gegen konkrete Übertretungen des göttlichen 
Gesetzes – etwa Götzendienst, Heimtücke, sexuelle Unreinheit oder soziale Ungerechtigkeit. Der 
Abschnitt betont damit, dass Gehorsam und Übertretung nicht abstrakte Begriffe, sondern im Leben 
messbare Handlungen sind. Das gemeinsame Bekenntnis der Fluchworte soll das Volk zur 
Verantwortung führen und die Ernsthaftigkeit des Bundes deutlich machen. 

Anwendungen:  

Gottes Wort soll sichtbar, dauerhaft und zentral im Leben verankert sein. Das Gesetz wird auf 
Steine geschrieben und öffentlich aufgestellt, um die bleibende Gültigkeit zu unterstreichen. Gottes 
Weisung ist keine Privatsache, sondern prägt das gemeinsame Leben. Geistliches Fundament verlangt 
sichtbare Orientierung. 

Wahrer Gottesdienst verbindet Bundestreue mit Gehorsam im Alltag. Die Opfer auf dem Altar 
und das öffentliche Bekenntnis gehören zusammen. Frömmigkeit zeigt sich nicht nur in symbolischen 
Handlungen, sondern im konkreten Lebenswandel. Gottes Ehre verlangt ein Leben im Einklang mit 
seinem Wort. 

Sünde ist kein theoretisches Konzept, sondern eine greifbare Realität mit ernsten Folgen. Die 
zwölf Fluchworte betreffen alltägliche Lebensbereiche – von Götzenbildern bis zur Ausnutzung 
Schwächerer. Gottes Gerechtigkeit richtet sich gegen verborgenes wie auch offenes Unrecht. Heiligkeit 
beginnt mit ehrlicher Selbsterkenntnis. 

Seite  von 86 115



11. Segen und Fluch über Gehorsam und Ungehorsam (28,1-68) 

11.1. Segen für Gehorsam in allen Lebensbereichen (28,1-14) 
Gehorsam gegenüber Gottes Wort führt zu umfassendem Segen in allen Lebensbereichen. Wenn 
Israel dem HERRN mit ganzem Herzen gehorcht, verheißt Gott, es über alle Völker der Erde zu 
erheben. Dieser Segen betrifft nicht nur das geistliche Leben, sondern erstreckt sich auf Familie, 
Landwirtschaft, Wirtschaft, Sicherheit und gesellschaftlichen Einfluss. Gottes Gnade wirkt nicht 
losgelöst vom Gehorsam, sondern entfaltet sich im Rahmen der Bundesgemeinschaft. Der Segen ist 
keine Belohnung für Leistung, sondern Ausdruck der göttlichen Treue bei einem gehorsamen Volk. 
Fruchtbarkeit, Versorgung, Schutz und Führung gehören zu den konkreten Segenszusagen. Der Alltag 
wird vom Segen Gottes durchdrungen, wenn sein Wort als verbindlich anerkannt wird. Der Glaube 
zeigt sich nicht nur im Bekenntnis, sondern im Leben nach dem göttlichen Maßstab. Der HERR bleibt 
der eigentliche Versorger – der Mensch empfängt aus seiner Hand. Wer Gott ehrt, wird selbst ein 
Segen für andere. (5. Mose 28,1-6; Psalm 1,1-3; Matthäus 6,33) 

Der Segen Gottes bewahrt vor äußeren Feinden und innerer Unsicherheit. Gott verheißt seinem 
gehorsamen Volk militärischen Schutz und den Sieg über Angreifer. Die Feinde sollen auf einem Weg 
kommen und auf sieben Wegen fliehen – ein Bild für vollständige Abwehr und göttlichen Schutz. 
Diese Zusage macht deutlich, dass wahre Sicherheit nicht in der Größe des Heeres, sondern im 
Gehorsam gegenüber Gott liegt. Wer unter dem Schutz Gottes lebt, darf sich vor äußeren Bedrohungen 
nicht fürchten. Gleichzeitig verheißt Gott inneren Frieden und Ordnung im Land. Der Segen betrifft 
nicht nur Schutz, sondern auch Stabilität. Gott steht nicht nur über der Geschichte – er greift in sie ein. 
Die politische und soziale Sicherheit Israels beruht auf Gottes Treue, nicht auf Diplomatie oder 
menschlicher Stärke. Frieden ist nicht das Werk des Menschen, sondern eine Gabe Gottes an ein 
gehorsames Volk. (5. Mose 28,7-8; Psalm 46,2-8; Jesaja 26,3) 

Der Gehorsam führt zu einer herausgehobenen Stellung unter den Völkern. Israel wird als Haupt 
unter den Völkern stehen, nicht als Schwanz – als führendes und nicht als abhängiges Volk. Diese 
Erhöhung ist nicht nationalistisch, sondern theozentrisch begründet: Gott ehrt ein Volk, das ihn ehrt. 
Die Stellung Israels unter den Nationen hängt nicht von politischer Strategie, sondern vom geistlichen 
Zustand ab. Die Völker sollen erkennen, dass Israel durch die Nähe zu Gott gesegnet ist. Der Segen 
wird dadurch zum Zeugnis für Gottes Herrschaft in der Welt. Gehorsam bringt Einfluss, aber nicht 
durch Macht, sondern durch Heiligkeit. Gottes Volk soll Licht und Orientierung sein, nicht durch 
Überlegenheit, sondern durch Treue. Der Bund mit Gott hat sichtbare Auswirkungen – auch 

Seite  von 87 115



international. Die Erhöhung dient nicht dem Stolz, sondern der Verherrlichung Gottes. (5. Mose 
28,9-10; 2. Mose 19,5-6; Sacharja 8,23) 

Segen ist an beständigen Gehorsam gebunden – nicht an punktuelle Frömmigkeit. Gott betont, 
dass der Segen denen gehört, die seine Gebote „halten und tun“ – beides umfasst sowohl innere 
Zustimmung als auch praktischen Gehorsam. Es genügt nicht, das Gesetz zu kennen oder zu bejahen – 
es muss im Alltag angewandt werden. Segen entsteht nicht aus religiöser Symbolik, sondern aus 
konsequenter Treue. Die Bedingungen sind klar formuliert: Wer Gottes Stimme hört und danach lebt, 
erlebt seine Fürsorge und Förderung. Diese Treue soll andauernd sein – nicht nur in einzelnen 
Momenten, sondern als Lebenshaltung. Der HERR sucht kein formales Bekenntnis, sondern ganze 
Hingabe. Segensverheißung ist keine automatische Folge der Zugehörigkeit, sondern Frucht eines 
gelebten Bundesverhältnisses. Gottes Wort verlangt nicht Teilzeit-Gehorsam, sondern ein 
durchdrungenes Leben. Der Segen bestätigt die Richtigkeit göttlicher Wege. (5. Mose 28,11-14; 
Johannes 15,10; Jakobus 1,25) 

11.2. Fluch für Ungehorsam - Gericht bis zur Zerstreuung 
(28,15-68) 

Ungehorsam gegenüber Gottes Geboten zieht umfassenden Fluch nach sich. Der Abschnitt 
beginnt mit einer klaren Wendung: Wenn Israel nicht gehorcht, wird es nicht Segen, sondern Fluch in 
allen Lebensbereichen erfahren. Der Fluch ist so umfassend wie zuvor der Segen – er betrifft Stadt und 
Land, Fruchtbarkeit, Arbeit, Besitz und Familie. Die Negativformulierung betont: Gottes Wort ist kein 
neutraler Rahmen, sondern bringt entweder Leben oder Gericht. Die Missachtung der Gebote bedeutet 
Abkehr von der Quelle des Segens. Der Mensch wird dadurch sich selbst, den Umständen und letztlich 
dem Zorn Gottes ausgeliefert. Gottes Gericht beginnt nicht spektakulär, sondern zeigt sich im Verlust 
von Ordnung, Frieden und Versorgung. Wer Gottes Wege verlässt, verliert auch seine innere und 
äußere Stabilität. Das Gericht Gottes ist Ausdruck seiner Heiligkeit – nicht Willkür, sondern gerechte 
Konsequenz. (5. Mose 28,15-19; Psalm 81,11-13; Sprüche 1,24-31) 

Gottes Fluch wirkt sich konkret im Alltag und in der Schöpfung aus. Der Ungehorsam des Volkes 
führt zu Frustration, Krankheit, Ernteausfall und wirtschaftlicher Not. Selbst die Natur reagiert auf die 
Rebellion des Menschen, weil der Mensch als Verwalter Gottes nicht mehr im Einklang mit dem 
Schöpfer lebt. Regen bleibt aus, die Erde bringt keinen Ertrag – nicht aus Zufall, sondern als geistliche 
Folge. Auch körperliches Leid, seelischer Druck und Fehlschläge im Kampf sind Teil dieses Gerichts. 
Der Mensch verliert die Kontrolle über das Leben, weil er die Ordnung Gottes verlassen hat. Fluch 

Seite  von 88 115



bedeutet nicht nur äußerer Mangel, sondern tiefe existenzielle Verunsicherung. Selbst Mühe und Arbeit 
bringen keine Erfüllung mehr. Der Alltag wird zur Last, weil der Mensch sich aus der Fürsorge Gottes 
entfernt hat. Gottes Ordnung zu missachten bedeutet, gegen die eigene Bestimmung zu leben. (5. Mose 
28,20-29; Klagelieder 1,18; Römer 1,21-25) 

Israel wird durch Ungehorsam zum Spott der Nationen. Ein zentrales Motiv des Fluchs ist die 
Demütigung unter den Völkern: Israel verliert seine Stellung, seine Würde und seinen Einfluss. Der 
Fluch macht das Volk zum „Entsetzen, Sprichwort und Spott“ unter den Nationen. Diese Entwicklung 
zeigt, dass geistlicher Abfall nicht folgenlos bleibt – auch äußerlich wird Gottes Gericht sichtbar. Israel 
soll ein Licht für die Völker sein, doch in der Rebellion wird es zur abschreckenden Mahnung. Die 
Umkehrung der Segensverheißung betont, dass Erwählung nicht Privileg ohne Verantwortung 
bedeutet. Der Bund mit Gott fordert Treue, sonst wird er zum Gericht. Die Geschichte Israels belegt 
diese Entwicklung in erschütternder Weise. Spott und Zerstreuung sind die Konsequenz der 
Selbstherrlichkeit. Wer Gott verachtet, verliert nicht nur seine Sicherheit, sondern auch seine 
Bestimmung. (5. Mose 28,37; Klagelieder 2,15-17; Römer 11,22) 

Die Zerstörung der Lebensgrundlage ist Teil des göttlichen Gerichts. Der Fluch trifft auch Ehe, 
Familie und Eigentum: Frauen werden vergewaltigt, Häuser nicht bezogen, Weinberge nicht genutzt. 
Das, was Menschen aufbauen, wird ihnen genommen – nicht durch Zufall, sondern durch das gerechte 
Gericht Gottes. Der Mensch sieht zu, wie seine Arbeit und Hoffnung zunichtegemacht werden. Selbst 
die Kinder, Symbol der Zukunft, werden geraubt oder dem Elend überlassen. Diese Fluchwirkungen 
zeigen, wie tiefgreifend Gottes Gericht das Leben durchdringen kann. Es bleibt nicht bei symbolischen 
Strafen, sondern betrifft das Zentrum menschlicher Existenz. Gottes Zorn ist kein unkontrolliertes 
Wüten, sondern gezieltes Gericht über einen dauerhaft rebellischen Lebensstil. Der Segen wird nicht 
einfach entzogen – er wird in sein Gegenteil verkehrt. Die Struktur des Lebens bricht zusammen, wenn 
Gott nicht mehr im Mittelpunkt steht. (5. Mose 28,30-34; Amos 5,11-13; Klagelieder 5,1-5) 

Der Fluch gipfelt in Zerstreuung, Entwurzelung und Fremdherrschaft. Gott kündigt an, dass 
Israel unter fremde Völker zerstreut und unter ein hartes Joch gezwungen werden wird. Diese 
Ankündigung erfüllt sich später in der assyrischen und babylonischen Gefangenschaft und mündet 
heilsgeschichtlich in die weltweite Diaspora. Zerstreuung ist nicht nur Verlust von Land, sondern 
Verlust geistlicher Identität und Heimat. Die Fremdherrschaft ist Ausdruck göttlichen Gerichts – das 
auserwählte Volk lebt unter fremden Götzen und politischen Mächten. Die Zerstreuung ist keine 
Auflösung des Bundes, aber eine ernste Erziehungsmaßnahme Gottes. Israel soll dadurch zur 
Erkenntnis der eigenen Schuld geführt werden. Die nationale Zersplitterung wird zum Spiegel des 

Seite  von 89 115



geistlichen Zerbruchs. Doch selbst in der Zerstreuung bleibt Gott souverän und bereitet die künftige 
Wiederherstellung vor. (5. Mose 28,36-52; 3. Mose 26,33; Jeremia 30,11) 

Der Fluch zeigt die Dramatik des Bundesbruchs – aber auch das Ziel der Umkehr. Am Ende des 
Kapitels steht ein Bild völliger Zerrüttung: körperliche Auszehrung, seelische Angst, gegenseitiges 
Misstrauen, Verzweiflung bis hin zum Kannibalismus in der Belagerung. Der Mensch wird auf sich 
selbst zurückgeworfen – ohne Gott, ohne Hoffnung, ohne Halt. Dieses Gericht ist so umfassend, dass 
es jede Stufe der Existenz betrifft. Der Verstand wird verwirrt, das Herz verzagt, der Blick ist ohne 
Zukunft. Doch die drastische Darstellung dient nicht der Vernichtung, sondern dem Aufrütteln. Gott 
gibt sein Volk nicht endgültig preis, sondern zeigt in der Tiefe des Gerichts den Ernst seiner Heiligkeit. 
Der Fluch offenbart, wie notwendig Erlösung ist. Die Strenge des Gerichts bereitet das Herz für echte 
Buße vor. In der Tiefe des Absturzes beginnt oft der Weg zurück zum HERRN. (5. Mose 28,53-68; 
Hosea 5,15; Lukas 15,14-20) 

Seite  von 90 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 28,1-68) 

Zusammenfassung:  

Dieses Kapitel stellt die ausführlichste Gegenüberstellung von Segen und Fluch im gesamten Alten 
Testament dar. Es beginnt mit der Verheißung umfassenden Segens für den Fall, dass Israel dem 
HERRN treu gehorcht. Dieser Segen umfasst Fruchtbarkeit, wirtschaftlichen Überfluss, militärischen 
Erfolg, Vorrang unter den Völkern und die Beständigkeit des Bundessegens in allen Lebensbereichen. 
Der Gehorsam gegenüber Gottes Geboten ist die Grundlage für diesen übernatürlichen Schutz und 
Gedeihen. Ab Vers 15 jedoch werden die Konsequenzen des Ungehorsams entfaltet – und sie 
überwiegen in Länge und Ausmaß deutlich den Segensabschnitt. Die Fluchgerichte reichen von 
wirtschaftlicher Not, Krankheiten, Niederlagen und Naturkatastrophen bis hin zu sozialem Zerfall, 
nationalem Zusammenbruch und schließlich zur Zerstreuung unter alle Völker. Besonders eindringlich 
sind die Bilder von Belagerung, Hunger, innerfamiliärer Zerrüttung und völliger Verwüstung. Israel 
wird gewarnt, dass die Missachtung des Bundes zu einem tiefgreifenden Fluch führen wird, der alle 
Lebensbereiche durchdringt. Das Kapitel zeigt mit aller Deutlichkeit, dass der Bund mit Gott ein 
ernstes Verhältnis ist, das sowohl unvergleichlichen Segen als auch strenges Gericht kennt – je nach 
Antwort des Volkes. 

Anwendungen:  

Gottes Segen ist an Gehorsam gebunden und umfasst alle Lebensbereiche. Die 
Segensverheißungen zeigen, dass Gott das Wohl seines Volkes umfassend im Blick hat – geistlich, 
sozial, wirtschaftlich und politisch. Treue gegenüber seinen Geboten ist nicht nur eine Frage des 
Glaubens, sondern auch der Lebensordnung. 

Gottes Warnungen sind Ausdruck seiner Heiligkeit und Gerechtigkeit. Die ausführlichen 
Fluchabschnitte zeigen, dass Gott Sünde nicht gleichgültig hinnimmt. Seine Geduld hat Grenzen, wenn 
sein Wort dauerhaft verworfen wird. Gericht ist nicht Willkür, sondern Folge beharrlichen 
Ungehorsams. 

Bundestreue entscheidet über das geistliche und gesellschaftliche Schicksal eines Volkes. Die 
Geschichte Israels zeigt, dass der Umgang mit Gottes Wort nationale Auswirkungen hat. 
Segensverheißung und Fluchwarnung gelten nicht nur individuell, sondern kollektiv. Verantwortung 
vor Gott betrifft alle Ebenen des Lebens. 

Seite  von 91 115



12. Aufruf zur Entscheidung und Hoffnung auf 
Wiederherstellung (29,1-30,20) 

12.1. Bundeserneuerung mit der neuen Generation (29,1-29) 
Gott erneuert seinen Bund mit der nachfolgenden Generation – auf Grundlage seiner Gnade. 
Mose versammelt ganz Israel, um den Bund mit dem HERRN zu erneuern – nicht nur mit denen, die 
anwesend sind, sondern auch mit den künftigen Generationen. Diese Bundeserneuerung geschieht auf 
Grundlage von Gottes Treue, nicht auf der Leistung des Volkes. Die neue Generation hat die Wunder 
in Ägypten und die Bewahrung in der Wüste zwar nicht selbst erlebt, doch sie ist dennoch eingeladen, 
sich unter Gottes Herrschaft zu stellen. Der Bund bleibt inhaltlich gleich, aber er wird persönlich neu 
bekräftigt. Gott handelt geschichtlich, aber er spricht jede Generation direkt an. Es gibt keine 
automatische Weitergabe des Glaubens – jede Generation muss sich selbst zum HERRN bekennen. 
Die Bundeserneuerung macht deutlich: Der Glaube wird nicht geerbt, sondern angenommen. Der 
HERR bindet sich an sein Volk, aber das Volk muss diesen Bund bewusst bejahen. (5. Mose 29,1-9; 
Josua 24,14-25; Römer 9,4) 

Die Erfahrung der Wüste zeigt Gottes Treue und wirbt um Gehorsam. Mose erinnert das Volk an 
die vierzigjährige Versorgung durch Gott: Kleidung und Schuhe wurden nicht abgenutzt, Nahrung und 
Wasser wurden regelmäßig gegeben. Trotz der Prüfungen blieb Gottes Fürsorge konstant. Diese 
Rückschau dient nicht nur der Erinnerung, sondern will das Herz zur Dankbarkeit und Treue führen. 
Gottes Treue in der Vergangenheit begründet den Gehorsam in der Gegenwart. Das Volk soll erkennen, 
dass es nicht durch eigene Stärke, sondern durch Gottes Gnade erhalten wurde. Die Erfahrungen der 
Wüste sind Schule des Vertrauens, nicht Zufall. Wo Gott geführt hat, will er auch hineinführen. 
Gehorsam ist deshalb keine Last, sondern Antwort auf erfahrene Gnade. Gottes Geschichte mit seinem 
Volk ist ein Ruf zur Hingabe. (5. Mose 29,4-6; 5. Mose 8,2-5; Hebräer 3,7-12) 

Die Verantwortung des Bundes gilt jedem Einzelnen ohne Ausnahme. Mose betont, dass der Bund 
mit allen geschlossen wird – Männern, Frauen, Kindern, Höhergestellten und Geringen. Niemand steht 
außerhalb der Verpflichtung zum Gehorsam. Auch der Fremdling, der sich Israel angeschlossen hat, ist 
Teil dieses Bundes. Gott unterscheidet nicht nach Rang oder Herkunft, sondern nach Treue zum Bund. 
Der Versuch, sich insgeheim vom Bund zu lösen, wird als „Wurzel, die Galle und Wermut 
hervorbringt“ bezeichnet. Heimlicher Götzendienst, innere Abkehr und selbstsicheres Trotzverhalten 
sind gefährlich – nicht nur für den Einzelnen, sondern für das ganze Volk. Der Bund ist kein Raum für 

Seite  von 92 115



Individualismus, sondern für kollektive Heiligung. Gottes Volk ist eine Einheit in der Verantwortung 
vor dem HERRN. Wer Gott treu ist, muss auch mit seinem Nächsten gerecht leben. (5. Mose 29,9-21; 
Hebräer 12,15; Römer 2,6-11) 

Die verborgenen Dinge gehören Gott – aber der geoffenbarte Wille verlangt Gehorsam. Mose 
schließt diesen Abschnitt mit dem bekannten Vers: „Die verborgenen Dinge gehören dem HERRN, 
unserem Gott; die offenbarten aber uns und unseren Kindern auf ewig.“ Dieses Wort schafft eine klare 
Grenze zwischen göttlichem Geheimnis und menschlicher Verantwortung. Nicht alles ist offenbar, aber 
das, was Gott gesagt hat, genügt für ein gehorsames Leben. Spekulationen über das Verborgene 
ersetzen nicht den Gehorsam gegenüber dem Bekannten. Gottes Wort fordert keine Neugier, sondern 
Treue. Die Offenbarung ist nicht lückenhaft, sondern zielgerichtet – sie will gelebt werden. Wo Gott 
redet, erwartet er Gehorsam; wo er schweigt, fordert er Vertrauen. Die Klarheit des Gesetzes macht 
Ungehorsam unentschuldbar. Der Glaube ruht nicht auf Erkenntnissucht, sondern auf Unterordnung 
unter Gottes Wahrheit. (5. Mose 29,28-29; 5. Mose 30,11-14; Römer 11,33-36) 

12.2. Rückkehr und Umkehr in der Zukunft (30,1-10) 
Gottes Gnade eröffnet selbst nach Gericht einen Weg zur Wiederherstellung. Mose spricht 
prophetisch von einer künftigen Zeit, in der Israel aufgrund seines Ungehorsams unter alle Nationen 
zerstreut wird. Doch selbst in dieser Situation bleibt Gottes Treue bestehen: Wenn das Volk umkehrt, 
wird der HERR sich seiner wieder erbarmen. Die Zerstreuung ist keine endgültige Verwerfung, 
sondern ein Werkzeug zur Umkehr. Gottes Barmherzigkeit reicht weiter als sein Gericht – er bleibt 
seinem Bund verpflichtet. Diese Wiederherstellung ist nicht bedingt durch menschliche Leistung, 
sondern durch göttliches Erbarmen und Verheißung. Gott sammelt sein Volk „von dort, wo es zerstreut 
ist“, und bringt es zurück ins Land der Verheißung. Gericht und Gnade stehen in einer 
heilsgeschichtlichen Spannung, die Gottes Langmut offenbart. Die Rückkehr ist kein rein politisches 
Ereignis, sondern eine geistliche Heimkehr. Gottes Gnade ist tiefer als der Abgrund der Untreue. (5. 
Mose 30,1-5; Jeremia 31,10-14; Römer 11,25-27) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 5. Mose 30,3, 
dass der Bund in Moab die Bedingungen beschreibt, unter denen Israel in das verheißene Land 
einzog. Dieser Bund unterscheidet sich vom bedingungslosen Bund mit Abraham, unter dem 
Israel das Land noch nie vollständig eingenommen hat (vgl. 1. Mose 12,2; 15,18; 4. Mose 
34,1–12). Scofield gliedert den Bund in Moab in sieben Abschnitte: Erstens die Zerstreuung 
des Volkes infolge seines Ungehorsams (5. Mose 28,63–68; 1. Mose 15,18), zweitens die 

Seite  von 93 115



zukünftige Buße Israels in der Zerstreuung (5. Mose 30,2), drittens das Wiederkommen des 
Herrn (5. Mose 30,3; Amos 9,9–15; Apostelgeschichte 15,14–17), viertens die 
Wiederherstellung des Landes (5. Mose 30,5; Jesaja 11,11–12; Jeremia 23,3–8; Hosea 2,21–
25), fünftens die nationale Bekehrung Israels (5. Mose 30,6; Hosea 2,14–16; Römer 11,26–27), 
sechstens das Gericht über Israels Unterdrücker (5. Mose 30,7; Jesaja 14,1–2; Joel 4,1–8; 
Matthäus 25,31–46) und siebtens der nationale Wohlstand (5. Mose 30,9; Amos 9,11–15). 
Damit zeigt sich, dass der Bund in Moab Gericht, Wiederherstellung und Verheißung 
miteinander verbindet. Er verdeutlicht Gottes Treue zu seinem Volk und weist prophetisch auf 
die Zeit hin, in der Israel beim Wiederkommen Christi unter dem Bund mit David endgültig 
wiederhergestellt wird (Scofield, 2015, S. 249). 

Die Rückführung in das verheißene Land ist Teil von Gottes zukünftiger Wiederherstellung 
Israels. Gott verheißt, das zerstreute Volk zurück in das Land ihrer Väter zu bringen und es dort zu 
segnen – mehr als zuvor. Diese Verheißung weist über das unmittelbare historische Geschehen hinaus 
und umfasst eine zukünftige, umfassende Sammlung Israels. Die Rückkehr ist nicht nur geografisch, 
sondern geistlich – sie verbindet Land, Volk und Bund neu miteinander. Die Betonung liegt darauf, 
dass Gott selbst handelt: Er bringt zurück, er vermehrt, er segnet. Die Wiederherstellung ist ein 
souveräner Akt göttlicher Treue, kein Verdienst des Volkes. Diese Hoffnung prägt die prophetische 
Linie bis in die messianische Erwartung. Das Land bleibt nicht bedeutungslos, sondern ist Teil von 
Gottes Heilsplan. Israels Geschichte ist nicht durch Gericht abgeschlossen, sondern wird durch Gnade 
fortgeführt. Gottes Verheißungen stehen fester als Israels Versagen. (5. Mose 30,5; Jesaja 11,11-12; 
Hesekiel 36,24-28) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 5. Mose 30,5, 
dass kaum eine andere Bibelstelle in der Geschichte eine so deutliche Bestätigung erfahren hat 
wie die Kapitel 28 bis 30 im Deuteronomium. Die dort ausgesprochenen Strafandrohungen 
haben sich vollständig erfüllt (vgl. Micha 6,13–16 mit 5. Mose 28). Sowohl die Verschleppung 
in die Gefangenschaft (5. Mose 28,41) als auch die Zerstreuung unter die Nationen (5. Mose 
28,64) traten als Folge des wiederholten Bundesbruchs Israels ein (vgl. Amos 5,17; 9,4). Im 
Jahr 70 n. Chr. wurde die Nation Israel tatsächlich über die ganze Erde zerstreut, genau wie 
Mose es vorausgesagt hatte. Wenn das Volk jedoch in Übereinstimmung mit Gottes Willen 
lebte, erfuhr es seinen Segen und seinen Schutz. Scofield sieht im 20. Jahrhundert den Beginn 
der Rückführung des Volkes in sein Land als sichtbare Erfüllung der göttlichen Verheißungen 
und als Zeichen der fortdauernden Treue Gottes zu Israel (Scofield, 2015, S. 249). 

Seite  von 94 115



Die wahre Umkehr geschieht durch Gottes Wirken am Herzen. Gott verheißt, das Herz des Volkes 
zu beschneiden, damit es ihn von Herzen liebt und lebt. Diese Beschneidung des Herzens ist mehr als 
moralische Reue – sie ist eine innere Erneuerung, ein Werk der Gnade. Der Mensch ist von Natur aus 
nicht fähig, Gottes Gebote aus eigener Kraft zu halten. Deshalb greift Gott selbst ein und schenkt ein 
neues Herz. Diese Verheißung ist Grundlage der neutestamentlichen Lehre von der Wiedergeburt und 
der Erneuerung durch den Heiligen Geist. Das Ziel göttlichen Handelns ist die Liebesbeziehung 
zwischen Gott und seinem Volk. Die Erneuerung beginnt im Innersten und zeigt sich im Gehorsam. 
Die äußere Rückkehr wird begleitet von innerer Umkehr – beides gehört untrennbar zusammen. Gott 
wirkt beides: die Rückführung und die Herzensveränderung. (5. Mose 30,6; Jeremia 31,33; Römer 
2,28-29) 

Gott wendet das Gericht um und segnet sein Volk neu – wenn es ihm gehorsam ist. Wenn das Volk 
umkehrt und der Stimme Gottes gehorcht, wird der HERR das Gericht umkehren und Segen in jeder 
Hinsicht schenken. Der Gehorsam ist dabei nicht Ursache, sondern Ausdruck einer durch Gnade 
erneuerten Beziehung. Gott kehrt die Fluchwirkungen nicht nur auf – er übertrifft den ursprünglichen 
Zustand durch neue Fülle. Die Umkehr ist keine Voraussetzung, sondern Teil der göttlichen 
Wiederherstellung – Gott wirkt die Rückkehr und den Gehorsam zugleich. Der Segen umfasst 
Fruchtbarkeit, Sicherheit, Beziehung und Nähe zu Gott. Die Geschichte des Volkes endet nicht mit 
Gericht, sondern wird durch Umkehr zur Verherrlichung Gottes geführt. Gott ehrt das demütige Herz 
und schenkt neu, was durch Sünde verloren ging. Die Bundesverheißung wird dadurch nicht 
aufgehoben, sondern vollendet. (5. Mose 30,7-10; Joel 2,25-27; Römer 11,29) 

12.3. Wahl zwischen Leben und Tod - eine Entscheidung des 
Herzens (30,11-20) 

Gottes Wort ist dem Menschen zugänglich und verständlich – es verlangt Gehorsam, nicht 
Spekulation. Mose macht deutlich, dass das Gebot Gottes weder zu schwer noch zu fern ist. Es liegt 
nicht jenseits des Meeres oder im Himmel, sodass jemand fragen müsste, wer es holen könnte. 
Vielmehr ist das Wort ganz nah – im Mund und im Herzen –, damit es getan werden kann. Diese 
Aussage betont: Gottes Offenbarung ist konkret, klar und ausführbar. Der Mensch wird nicht durch 
fehlende Information gehindert, sondern durch das eigene Herz. Gehorsam ist keine Frage der 
Möglichkeit, sondern der Bereitschaft. Wer das Wort Gottes kennt, ist in der Lage, danach zu leben. 
Diese Verfügbarkeit verpflichtet zur Entscheidung. Das Offenbarte genügt, um in Gemeinschaft mit 
Gott zu leben. Der Mensch muss sich dem Reden Gottes nicht entziehen, sondern ihm vertrauen und 
folgen. (5. Mose 30,11-14; Psalm 19,8-10; Römer 10,6-10) 

Seite  von 95 115



Gott stellt seinem Volk die Wahl zwischen Leben und Tod – eine Entscheidung mit ewigen 
Konsequenzen. Mose legt dem Volk Leben und Tod, Segen und Fluch vor – eine Einladung zur 
bewussten Entscheidung. Leben bedeutet nicht nur biologisches Dasein, sondern Segensgemeinschaft 
mit Gott, Frieden, Versorgung und Zukunft. Tod meint nicht nur das körperliche Ende, sondern das 
Getrenntsein von Gottes Segen, Gericht und letztlich den Verlust des Erbes. Die Entscheidung ist nicht 
neutral, sondern tief geistlich: Sie betrifft das Herz, den Weg und das Ziel des Lebens. Wer Gott liebt, 
ihm gehorcht und an ihm festhält, wählt das Leben. Doch diese Wahl ist nicht abstrakt, sondern fordert 
konkrete Lebensführung im Gehorsam. Gott drängt nicht, aber er wirbt – mit Klarheit und Ernst. Der 
Mensch steht unter Verantwortung – aber nicht ohne Hilfe. Die Entscheidung ist schwerwiegend, aber 
nicht hoffnungslos. (5. Mose 30,15-18; Josua 24,15; Johannes 5,24) 

Gottes Verheißung für das Leben im Land ist an Liebe, Gehorsam und Treue gebunden. Mose 
ruft das Volk auf, den HERRN zu lieben, auf seine Stimme zu hören und ihm anzuhangen – denn darin 
besteht das Leben und die Verlängerung der Tage im Land. Das verheißene Leben in Kanaan ist kein 
Selbstläufer, sondern an eine Beziehung zu Gott gebunden, die das ganze Herz beansprucht. Liebe zu 
Gott ist kein Gefühl, sondern zeigt sich in Gehorsam und Treue. Der Ausdruck „an ihm hängen“ 
beschreibt eine tiefe Bindung – ähnlich wie in einer Ehebeziehung. Gottes Wille ist nicht distanziert, 
sondern persönlich und beziehungsorientiert. Die Verheißung bleibt bestehen, aber ihre Erfüllung 
hängt am Bund. Leben im Land ist ein Geschenk – aber es bleibt an Bedingungen geknüpft. Wer treu 
bleibt, erfährt Gottes Güte dauerhaft. Wer sich abwendet, verliert das Erbe. (5. Mose 30,19-20; 
Johannes 14,21; Hebräer 10,36) 

Seite  von 96 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 29,1-30,20) 

Zusammenfassung:  

Mose ruft Israel zur feierlichen Erneuerung des Bundes auf, nachdem die Segens- und Fluchworte 
verkündet wurden. Der Bund gilt nicht nur den Anwesenden, sondern auch künftigen Generationen. 
Das Volk wird daran erinnert, was der HERR in Ägypten und auf dem Weg durch die Wüste getan hat. 
Gleichzeitig wird betont, dass Gott dem Volk bis zu diesem Punkt das volle geistliche Verständnis 
noch nicht gegeben hat. Es folgt eine ernste Warnung: Wer sich im Herzen vom HERRN abwendet und 
meint, im Fluch Frieden zu finden, wird unter Gottes Gericht fallen. Die Zukunft Israels hängt vom 
Umgang mit dem Bund ab – Ungehorsam führt zu Verwüstung, Vertreibung und Spott unter den 
Völkern. Doch Kapitel 30 lenkt den Blick auf Gottes Gnade: Wenn Israel im Exil umkehrt, verspricht 
Gott Wiederherstellung, innere Erneuerung und geistliches Leben. Die Umkehr wird mit einer 
„Beschneidung des Herzens“ verbunden – einem inneren Werk Gottes. Das Gebot ist nicht fern, 
sondern nahe und umsetzbar, weil Gott es in das Herz legt. Der Abschnitt endet mit einem 
eindringlichen Ruf zur Entscheidung: Leben und Tod, Segen und Fluch liegen vor dem Volk. Die Wahl 
für das Leben bedeutet: Lieben, Hören und Anhangen an Gott – das ist das wahre Leben im Land der 
Verheißung. 

Anwendungen:  

Bundestreue ist nicht nur ein historisches Bekenntnis, sondern eine fortwährende 
Herzensentscheidung. Mose ruft nicht nur die damalige Generation, sondern auch die Kommenden 
zur Verantwortung. Gott erwartet bleibende Ausrichtung auf seinen Willen. Geistliche Identität wird 
durch treuen Gehorsam bewahrt. 

Wahre Umkehr ist möglich, weil Gott Wiederherstellung und innere Erneuerung schenkt. Auch 
nach Versagen bleibt Gottes Gnade offen – er selbst bewirkt Herzensveränderung. Die Beschneidung 
des Herzens zeigt, dass Umkehr nicht nur äußerlich, sondern geistlich geschehen muss. Gottes Gnade 
eröffnet immer einen neuen Anfang. 

Gott stellt den Menschen vor eine reale Wahl zwischen Leben und Tod. Segen und Fluch liegen 
nicht im Schicksal, sondern in der Antwort auf Gottes Wort. Gehorsam ist keine Leistung, sondern 
Ausdruck von Liebe und Vertrauen. Wer sich für das Leben entscheidet, wählt Gottes Nähe und 
Verheißung. 

Seite  von 97 115



Teil 4: Abschluss des Dienstes Moses (5. Mose 31-34) 

13. Mose übergibt die Leitung an Josua (31,1-30) 

13.1. Ermutigung Josuas und das Gesetz im Heiligtum (31,1-13) 
Mose übergibt die Leitung in Demut und stärkt das Volk im Vertrauen auf Gottes Treue. Mose 
weiß um das Ende seines Dienstes und spricht mit 120 Jahren offen über seine Begrenzung: Er kann 
nicht mehr vor das Volk treten und wird den Jordan nicht überschreiten. Doch statt Unsicherheit zu 
verbreiten, lenkt er den Blick auf den HERRN, der selbst vor dem Volk herziehen wird. Gottes 
Gegenwart ersetzt menschliche Führung – nicht Josua ist die eigentliche Hoffnung, sondern der 
HERR. Mose erinnert an Gottes vergangene Siege über Sihon und Og und ermutigt: Auch das künftige 
Land wird nicht durch Kraft, sondern durch Gehorsam erobert. Diese Übergabe geschieht nicht im 
Rückzug, sondern in der Stärkung des Volkes. Der Glaube ruht nicht in Personen, sondern in Gottes 
bleibender Treue. Leitungswechsel gehören zur Geschichte des Volkes, aber Gott bleibt unverändert. 
Die Autorität liegt letztlich nicht bei Menschen, sondern beim HERRN. (5. Mose 31,1-6; Psalm 
146,3-6; Hebräer 13,8) 

Josua wird eingesetzt, doch seine Stärke gründet allein im Zuspruch Gottes. Mose ruft Josua vor 
den Augen des Volkes und spricht ihm göttliche Verheißung und Mut zu. Er soll stark und mutig sein, 
denn der HERR selbst wird mit ihm gehen und ihn nicht verlassen. Die Berufung Josuas ist kein 
politischer Akt, sondern eine geistliche Einsetzung mit dem Versprechen göttlicher Gegenwart. Der 
Erfolg hängt nicht von Josuas Fähigkeit, sondern von Gottes Treue ab. Diese Übergabe zeigt: Führung 
im Volk Gottes ist an Gottes Wort gebunden, nicht an menschliche Qualifikation allein. Josua 
übernimmt nicht Mose’ Geist, sondern wird von Gottes Zusage getragen. Die persönliche Ermutigung 
soll ihn befähigen, die Last der Verantwortung zu tragen. Gott wiederholt seine Verheißung, um die 
Furcht zu nehmen. Führung braucht nicht Selbstvertrauen, sondern Glauben. (5. Mose 31,7-8; Josua 
1,1-9; Psalm 27,1) 

Das Gesetz wird ins Zentrum des geistlichen Lebens gestellt und soll das ganze Volk prägen. 
Mose schreibt das Gesetz auf und übergibt es den levitischen Priestern, damit es im Heiligtum beim 
Bundeslade aufbewahrt wird. Damit erhält das Gesetz eine bleibende, heilige Stellung im Herzen der 
Volksgemeinschaft. Es wird nicht nur überliefert, sondern regelmäßig verlesen – besonders alle sieben 

Seite  von 98 115



Jahre beim Laubhüttenfest. Diese öffentliche Lesung richtet sich an Männer, Frauen, Kinder und auch 
Fremdlinge – das ganze Volk soll hören, lernen und den HERRN fürchten. Die Weitergabe des 
Glaubens geschieht nicht nur durch Erinnerung, sondern durch Wiederholung und Anwendung. 
Besonders die Kinder sollen durch das Gesetz zur Ehrfurcht vor Gott erzogen werden. Das Gesetz ist 
nicht für Eliten bestimmt, sondern für die gesamte Gemeinde. Geistliche Erneuerung geschieht durch 
das Hören auf Gottes Wort. Es ist Zentrum, Maßstab und Richtschnur des Lebens. (5. Mose 31,9-13; 
Psalm 119,105; Kolosser 3,16) 

13.2. Gottes Ankündigung des Abfalls - Lied des Zeugnisses 
(31,14-30) 

Gott kündigt den Abfall Israels im Voraus an – trotz aller bisherigen Treue. Noch bevor das Volk 
das verheißene Land betritt, kündigt Gott Mose an, dass Israel sich von ihm abwenden und fremden 
Göttern dienen wird. Diese prophetische Einsicht ist kein Ausdruck von Pessimismus, sondern ein 
Beleg göttlicher Allwissenheit. Die künftige Rebellion geschieht nicht wegen eines Mangels an 
Offenbarung, sondern trotz umfassender Gnade. Gottes Zorn wird sich nicht grundlos entfachen – er 
ist die gerechte Reaktion auf Treuebruch. Die Vorhersehung dieses Abfalls unterstreicht die 
Ernsthaftigkeit des Bundes und die Tiefe menschlicher Verderbtheit. Der Götzendienst im Land wird 
nicht durch äußeren Druck entstehen, sondern durch das eigene, abweichende Herz. Die Warnung soll 
nicht lähmen, sondern sensibilisieren und zur Demut führen. Wer sich seiner Schwäche bewusst ist, 
kann in Gottes Gnade bewahrt werden. Gott bleibt gerecht, auch wenn sein Volk treulos wird. (5. Mose 
31,14-18; Richter 2,10-13; 2. Timotheus 2,13) 

Das Lied dient als bleibendes Zeugnis gegen das Volk – Erinnerung und Mahnung zugleich. Gott 
befiehlt Mose, ein Lied zu schreiben, das die künftigen Generationen an Gottes Handeln und die 
Folgen der Untreue erinnern soll. Dieses Lied ist kein poetischer Trost, sondern ein prophetisches 
Zeugnis, das Israel zur Umkehr führen soll. Es wirkt präventiv und heilend zugleich – indem es die 
Schuld benennt und die Gnade Gottes nicht verschweigt. Das Lied hat eine gerichtliche Funktion: Es 
wird gegen Israel zeugen, wenn es den Bund bricht. Gleichzeitig ist es ein Ausdruck von Gottes 
Geduld, denn er lässt das Volk nicht ohne Mahnung und Orientierung. In der Geschichte Israels wird 
dieses Lied ein ständiger Begleiter, der Wahrheit und Verantwortung wachhält. Die Kraft des Liedes 
liegt in seiner Wiederholbarkeit und Eingängigkeit – das Gedächtnis des Volkes soll dauerhaft geprägt 
werden. Gottes Wort wirkt nicht nur durch Gesetz, sondern auch durch Lied und Erinnerung. (5. Mose 
31,19-22; Psalm 78,1-8; Kolosser 3,16) 

Seite  von 99 115



Gottes Heiligkeit verlangt Treue – sein Zorn richtet sich gegen bewusste Abkehr. Der Herr macht 
Mose klar, dass der künftige Abfall keine unbewusste Schwäche, sondern eine bewusste Entscheidung 
des Volkes sein wird. Nach der Segnung im Land wird Israel satt, stolz und selbstgenügsam werden – 
und sich fremden Göttern zuwenden. Die Abkehr von Gott ist ein Zeichen innerer Rebellion und nicht 
bloß äußerer Versuchung. Diese Entwicklung zeigt, wie gefährlich Wohlstand ohne geistliche Wurzel 
ist. Gottes Heiligkeit duldet keine geteilte Loyalität – der Bund verlangt ungeteiltes Herz. Der Zorn 
Gottes ist keine Unausgeglichenheit, sondern Ausdruck heiliger Gerechtigkeit. Wo Gottes Angesicht 
verborgen wird, erfährt der Mensch die Tiefe geistlicher Isolation. Der Text warnt eindringlich vor 
geistlicher Selbstsicherheit. Nur wer im Bewusstsein der Abhängigkeit lebt, bleibt in der Nähe Gottes. 
(5. Mose 31,20-21; 5. Mose 8,10-20; Römer 11,20-22) 

Mose übergibt das Lied als letzten geistlichen Dienst an Israel. Trotz des Wissens um den 
kommenden Abfall bleibt Mose gehorsam und treu in seiner Berufung. Er schreibt das Lied nieder und 
lehrt es dem Volk – als ein bleibendes geistliches Vermächtnis. Gleichzeitig übergibt er dem 
levitischen Priestertum das geschriebene Gesetz zur Aufbewahrung beim Heiligtum. Das Lied und das 
Gesetz stehen gemeinsam als Zeugnis für Gottes Willen und die Verantwortung des Volkes. Mose 
erfüllt seinen Auftrag bis zum Ende – nicht aus Illusion, sondern aus Gehorsam. Seine letzten Worte 
dienen nicht der Selbstdarstellung, sondern der Erinnerung an Gottes Größe und Heiligkeit. Der 
geistliche Dienst endet nicht mit sichtbarem Erfolg, sondern mit Treue zur Wahrheit. Mose bleibt 
Diener des Wortes bis zum Schluss – und ruft das Volk erneut zur Entscheidung. Das Gesetz bleibt 
bestehen, auch wenn die Generationen wechseln. (5. Mose 31,22-30; 2. Timotheus 4,7; Hebräer 3,5) 

Seite  von 100 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 31,1-30) 

Zusammenfassung:  

Mose kündigt dem Volk seinen bevorstehenden Tod an und übergibt die Führungsverantwortung an 
Josua, den der HERR selbst eingesetzt hat. Trotz seines Alters und seiner Begrenzung bestärkt Mose 
das Volk darin, mutig und standhaft zu bleiben, weil Gott selbst mit ihnen geht und sie nicht verlässt. 
Josua wird öffentlich eingesegnet und ebenfalls zur Stärke und zum Vertrauen auf Gottes Beistand 
aufgerufen. Mose übergibt das Gesetz schriftlich an die Priester und an die Ältesten Israels mit der 
Anordnung, es alle sieben Jahre während des Laubhüttenfestes im Jahr des Schuldenerlasses 
vollständig vorzulesen. So sollen auch die Kinder es hören und lernen, den HERRN zu fürchten. Der 
HERR offenbart Mose, dass das Volk nach dessen Tod abfallen und anderen Göttern nachlaufen wird. 
Dennoch soll Mose ein Lied aufschreiben, das als bleibendes Zeugnis dienen wird, um das Volk zu 
erinnern und zur Umkehr zu rufen. Mose schreibt dieses Lied an einem Tag nieder und trägt es dem 
Volk vor. Der Abschnitt verdeutlicht die bleibende Verantwortung geistlicher Führung, die Bedeutung 
des geschriebenen Gesetzes und Gottes langfristigen Plan, auch in Zeiten des Abfalls mit seinem Volk 
zu handeln. 

Anwendungen:  

Geistliche Führung endet nicht mit einer Person, sondern wird durch Gottes Berufung 
weitergeführt. Mose übergibt die Verantwortung an Josua, weil Gottes Werk nicht von Menschen 
abhängt, sondern von seiner Treue. Leitungswechsel gehören zum Plan Gottes, aber seine Gegenwart 
bleibt konstant. Berufung ist immer verbunden mit Vertrauen in Gottes Kraft. 

Gottes Wort soll regelmäßig gelesen, gehört und weitergegeben werden, um das Herz des Volkes 
zu formen. Das Gebot zur öffentlichen Verlesung des Gesetzes zeigt den Wert geistlicher Erinnerung. 
Lernen, Ehrfurcht und Treue entstehen durch beständige Auseinandersetzung mit Gottes Wahrheit. Das 
ganze Volk – auch die nächste Generation – soll darin unterwiesen werden. 

Gott kennt das Versagen seines Volkes, doch er wirkt durch Erinnerung und Mahnung auf ihre 
Umkehr hin. Das prophetische Lied soll als bleibendes Zeugnis dienen, wenn Israel vom Weg 
abkommt. Gottes Reden hat immer das Ziel, sein Volk zu warnen und zurückzuführen. Seine Wahrheit 
bleibt bestehen – auch wenn der Mensch untreu ist. 

Seite  von 101 115



14. Das Lied des Mose - Zeugnis der Geschichte Gottes (32,1-52) 

14.1. Gottes Gerechtigkeit, Israels Undank und Gericht (32,1-35) 
Gottes Wort ist vollkommen und zuverlässig – es bringt Leben, Trost und Gericht. Das Lied 
beginnt mit einem feierlichen Aufruf an Himmel und Erde, Gottes Worte zu hören – sie sollen wie 
Regen fallen, wie Tau, der Leben bringt. Diese poetische Sprache betont die lebensspendende Kraft 
des göttlichen Redens. Mose beschreibt den HERRN als Fels, dessen Tun vollkommen ist, als Gott der 
Treue, ohne Ungerechtigkeit. Inmitten menschlicher Unbeständigkeit bleibt Gottes Wesen unverändert. 
Seine Wege sind gerecht, seine Urteile vollkommen und zuverlässig. Der Mensch wird aufgerufen, 
sich diesem Wort nicht zu entziehen, sondern sich ihm zu unterwerfen. Gott spricht nicht leer oder 
zufällig, sondern mit heiliger Zielgerichtetheit. Wer sich dem göttlichen Reden verschließt, verachtet 
nicht nur Wahrheit, sondern Leben selbst. Der Anfang des Liedes macht klar: Gott ist gerecht – alle 
Abweichung liegt beim Menschen. (5. Mose 32,1-4; Psalm 19,8-10; Jesaja 55,10-11) 

Israel hat seinen Gott vergessen und seine Gnade mit Undank erwidert. Obwohl Israel von Gott 
erwählt, getragen und versorgt wurde, verließ es ihn und wandte sich anderen Göttern zu. Mose spricht 
von einem verdrehten und verkehrten Geschlecht, das seinen Vater verleugnet. Gottes väterliche 
Fürsorge wird ignoriert, seine Rettungstat vergessen. Das Volk hat keinen Mangel erlebt, sondern 
Segen in Hülle und Fülle – doch der Überfluss führte zum Stolz. Statt Demut wuchs Eigenmächtigkeit, 
statt Dankbarkeit Rebellion. Die Geschichte Israels wird zur Mahnung, dass geistlicher Hochmut zur 
Entfremdung führt. Gottes Liebe ist nicht selbstverständlich – sie ruft zur Hingabe. Undank gegenüber 
dem Schöpfer ist keine Kleinigkeit, sondern Wurzel des Götzendienstes. Wer das Heil vergisst, verliert 
auch die Orientierung. (5. Mose 32,5-18; 5. Mose 8,10-14; Römer 1,21-25) 

Götzendienst ist geistlicher Ehebruch – Gott reagiert mit heiligem Zorn. Israel hat „Götter 
angebetet, die nicht Gott sind“ und den HERRN zur Eifersucht gereizt. Die Wahl fremder Götzen 
bedeutet nicht nur Abweichung, sondern einen Bruch der Bundesbeziehung. Der Text spricht von 
Eifersucht – einem Ausdruck heiliger Exklusivität. Gott reagiert nicht gleichgültig, sondern mit Zorn, 
weil sein Volk die Wahrheit gegen Lüge eintauscht. Diese Reaktion ist kein Kontrollverlust, sondern 
Teil seiner Heiligkeit. Götzendienst ist nicht nur falsche Religion, sondern aktive Ablehnung des 
wahren Gottes. Israel hat das, was es nicht kannte, höher geschätzt als den, der es geschaffen hat. 
Gottes Gericht ist gerecht, weil der Bund mit vollem Wissen gebrochen wurde. Die geistliche Untreue 
ist kein Versehen, sondern Ausdruck des Herzens. (5. Mose 32,16-21; Jeremia 2,11-13; Jakobus 4,4-5) 

Seite  von 102 115



Gottes Gericht ist gerecht und trifft Herz und Existenz des Volkes. Der HERR kündigt an, sein 
Angesicht zu verbergen und Israel durch Hunger, Krieg und Vernichtung zu strafen. Dieses Gericht 
trifft nicht willkürlich, sondern gezielt – es ist Antwort auf beständige Untreue. Gott gebraucht 
Nationen als Werkzeug seines Zorns, doch er bleibt der Handelnde. Der Text spricht von Feuer, das bis 
zur Unterwelt brennt – ein Bild totaler Bedrohung. Die existenzielle Erschütterung soll das Volk zur 
Umkehr bringen. Gott zerstört nicht aus Rachsucht, sondern um zur Wahrheit zurückzuführen. Wenn 
das Fundament der Sicherheit wegbricht, bleibt nur noch die Flucht zu Gott. Gottes Gericht ist hart, 
aber nicht ungerecht. Er richtet nicht das Unwissende, sondern das absichtlich Rebellische. Das Ziel ist 
nicht Vernichtung, sondern Läuterung. (5. Mose 32,22-26; Klagelieder 2,1-5; Hebräer 10,30-31) 

Gott bleibt souverän – auch im Gericht – und wird seine Ehre nicht dauerhaft preisgeben. Trotz 
des angekündigten Gerichts sagt Gott: „Ich hätte sie fast ausgelöscht, wäre da nicht die Schmähung 
durch ihre Feinde gewesen.“ Diese Aussage offenbart, dass Gottes Handeln nicht nur auf Israel, 
sondern auch auf sein Zeugnis in der Welt ausgerichtet ist. Die Feinde sollen nicht denken, sie hätten 
den Sieg errungen – Gott bleibt der Herr der Geschichte. Selbst im Gericht achtet er auf seinen Namen 
und seine Verheißungen. Der Zorn Gottes wird nicht unbegrenzt sein – er wird zurückgenommen, 
wenn sein Ziel erreicht ist. Israel ist nicht vergessen, sondern vorübergehend gezüchtigt. Gottes Ehre 
steht über allem, auch über dem Versagen seines Volkes. Die Geschichte Israels zeigt: Gott bleibt treu, 
selbst wenn sein Volk versagt. Seine Gnade überwiegt am Ende über das Gericht. (5. Mose 32,27-35; 
Hesekiel 36,20-23; Römer 11,28-32) 

14.2. Gottes Erbarmen und Mose darf das Land nur sehen 
(32,36-52) 

Gottes Gericht kennt ein Ende – sein Erbarmen führt zur Wiederherstellung. Nachdem das Lied 
des Mose das Gericht über Israel in klaren Worten entfaltet hat, folgt eine Wende: Gott wird sich seines 
Volkes wieder erbarmen. Wenn Israel ganz geschwächt ist und kein Helfer mehr bleibt, greift der 
HERR ein. Gottes Gnade setzt nicht auf Stärke, sondern zeigt sich gerade in der Ohnmacht. Die 
Grenze des Gerichts ist dort erreicht, wo Umkehr möglich wird. Diese Wendung bezeugt, dass Gottes 
Zorn nicht das letzte Wort hat. Sein Ziel ist nicht die Vernichtung, sondern die Läuterung seines 
Volkes. Die Errettung geschieht nicht aus Verdienst, sondern allein aus göttlichem Erbarmen. Gott 
richtet, aber er bleibt der Retter – auch wenn sein Volk treulos war. Der Bund wird nicht aufgehoben, 
sondern in der Gnade erneuert. (5. Mose 32,36-38; Hosea 14,1-4; Psalm 103,8-10) 

Seite  von 103 115



Gott ist der gerechte Rächer und der einzige Fels seines Volkes. Im Gegensatz zu den Götzen der 
Heiden erweist sich der HERR als der wahre Fels, der Gerechtigkeit bringt. Er übt Rache an seinen 
Feinden und sühnt das Blut seiner Knechte – nicht aus Hass, sondern aus heiliger Gerechtigkeit. Diese 
Rache ist nicht menschlich motiviert, sondern Ausdruck göttlicher Ordnung. Sie dient der 
Wiederherstellung und nicht der blinden Vergeltung. Gott wird seine Feinde richten, weil sie seine 
Heiligkeit verhöhnt und sein Volk unterdrückt haben. Damit stellt er seine Herrschaft über alle Völker 
wieder her. Sein Volk wird erkennen, dass nur der HERR rettet und beschützt. Alle anderen Quellen 
der Sicherheit haben sich als trügerisch erwiesen. Der HERR allein ist würdig, angebetet und 
gefürchtet zu werden. (5. Mose 32,39-43; Psalm 18,31-35; Offenbarung 6,10) 

Das Lied des Mose ist ein Zeugnis für kommende Generationen – Mahnung und Hoffnung 
zugleich. Gott fordert Mose auf, alle Worte dieses Liedes dem Volk einzuschärfen. Es soll nicht 
vergessen werden, denn es ist ein bleibendes Zeugnis über Gottes Wesen, Israels Geschichte und die 
Wege der Gnade und des Gerichts. Das Lied dient nicht nur der Erinnerung, sondern als geistliches 
Korrektiv. Es konfrontiert, aber es tröstet auch – je nach Zustand des Herzens. Mose mahnt das Volk, 
das Wort Gottes nicht oberflächlich zu behandeln, denn es ist nicht ein leeres Wort, sondern ihr Leben. 
Diese Ernsthaftigkeit macht deutlich, dass Gottes Reden lebensnotwendig ist. Das Lied ist kein 
Ausklang, sondern ein Aufruf zur Entscheidung. Wer hört, wird Verantwortung tragen. Gottes 
Wahrheit fordert Antwort – nicht nur mit Worten, sondern im Lebensstil. (5. Mose 32,44-47; Johannes 
6,68; Kolosser 3,16) 

Mose darf das Land nur sehen – sein Dienst endet in Gehorsam und Hoffnung. Obwohl Mose das 
Volk bis an die Grenze Kanaans geführt hat, wird ihm aufgrund seines Versagens am Wasser von 
Meriba der Eintritt ins Land verwehrt. Gott ruft ihn auf den Berg Nebo, von wo aus er das Land sehen 
darf. Dieses Ende ist nicht Strafe im vollen Sinne, sondern Ausdruck göttlicher Heiligkeit und 
Gerechtigkeit. Mose’ Sünde bestand darin, Gott nicht als heilig vor dem Volk darzustellen – ein ernster 
Fehler für einen geistlichen Leiter. Doch zugleich bleibt Mose in Gottes Nähe, empfängt sein Wort und 
stirbt im Glauben. Er sieht das Land, aber er wird es nicht betreten – ein Bild für unvollendeten Dienst, 
aber auch für Treue bis zum Schluss. Mose ist ein Vorbild der Demut, des Gehorsams und der 
Gottesfurcht. Sein Ende erinnert daran, dass Gottes Werk größer ist als der einzelne Diener. (5. Mose 
32,48-52; 4. Mose 20,12; Hebräer 11,24-27) 

Seite  von 104 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 32,1-52) 

Zusammenfassung:  

Mose trägt dem Volk das von Gott befohlene Lied vor, das als bleibendes Zeugnis dienen soll. Es 
beginnt mit einem Aufruf an Himmel und Erde, als Zeugen der Worte Gottes. Gottes Wesen wird als 
vollkommen, gerecht, treu und ohne Unrecht beschrieben, im Kontrast zur treulosen und verkehrten 
Haltung Israels. Das Lied erinnert an Gottes Fürsorge: Wie ein Adler seine Jungen trägt, so hat der 
HERR Israel bewahrt, geleitet und versorgt. Doch in Zeiten des Wohlstands wurde Gott verlassen, und 
das Volk wandte sich fremden Göttern zu. Daraufhin folgt Gericht: Gott zieht seinen Schutz zurück, 
lässt Feinde über Israel herrschen und bringt sein Volk in äußerste Not. Dennoch bleibt seine Gnade 
sichtbar. Er kündigt an, dass er das Gericht begrenzen und seine Ehre vor den Nationen wahren wird. 
Israel wird erneut erkennen, dass nur der HERR rettet und dass kein fremder Gott befreien kann. Das 
Lied endet mit einer Perspektive der Wiederherstellung und dem Aufruf, Gottes Gerechtigkeit und 
Treue zu bezeugen. Anschließend wird Mose von Gott auf den Berg Nebo geschickt, um das 
verheißene Land zu sehen, das er selbst jedoch nicht betreten wird. Sein Tod wird angekündigt als 
Folge seines Ungehorsams am Wasser von Meriba. 

Anwendungen:  

Gottes Treue bleibt bestehen, auch wenn sein Volk untreu wird. Das Lied zeigt, wie tief der Abfall 
Israels gehen kann – und dennoch hört Gottes Fürsorge nicht auf. Gericht bedeutet nicht endgültige 
Verwerfung, sondern führt zur Umkehr. Gottes Barmherzigkeit überdauert menschliches Versagen. 

Wohlstand kann geistliche Trägheit fördern, wenn Dankbarkeit und Demut verloren gehen. 
Israel verließ Gott, als es satt und sicher war. Geistliche Wachsamkeit ist besonders dann nötig, wenn 
es äußerlich gut geht. Gottes Gaben dürfen nicht vom Geber trennen, sondern sollen zur Anbetung 
führen. 

Geistliche Leiterschaft trägt Verantwortung bis zum Ende – unter Gottes heiligem Maßstab. 
Mose darf das Land nur aus der Ferne sehen, weil er Gottes Heiligkeit am Wasser von Meriba 
verfehlte. Auch treue Leiter sind vor Konsequenzen nicht ausgenommen. Gottes Maßstäbe sind 
gerecht, aber durch und durch gnadenvoll. 

Seite  von 105 115



15. Mose segnet die Stämme Israels (33,1-29) 

15.1. Segenssprüche über die einzelnen Stämme (33,1-25) 
Gottes Herrlichkeit wird bei der Weitergabe des Segens als Ursprung aller Gnade sichtbar. Der 
Segen, den Mose über die Stämme Israels spricht, beginnt mit einem Lob auf den HERRN, der in 
heiliger Majestät vom Sinai kommt. Der HERR erscheint als der, der Israel in Liebe begegnet und ihm 
sein Gesetz als kostbare Gabe anvertraut. Die Erwählung Israels beruht nicht auf Verdienst, sondern 
auf göttlicher Gnade und Initiative. Das Volk wird als versammelt dargestellt, um sein Wort zu 
empfangen und seine Wege zu lernen. In diesem Rahmen steht Mose als Mittler des Gesetzes, nicht 
aus eigener Autorität, sondern im Auftrag Gottes. Der Segen beginnt nicht mit den Menschen, sondern 
mit der Herrlichkeit und Treue Gottes. Diese Einleitung stellt klar: Jeder einzelne Stamm steht unter 
der Autorität und Fürsorge des einen Gottes. Der Segen ist nicht isoliert, sondern Teil des größeren 
Heilsplanes. Ohne Gottes Gegenwart wäre aller Besitz, alle Stärke und aller Ruhm der Stämme leer. 
(5. Mose 33,1-5; Psalm 147,19-20; Johannes 1,17) 

Die Stämme Israels empfangen vielfältige Segnungen – jeder entsprechend seiner Berufung. In 
den Segenssprüchen spiegelt sich die Verschiedenheit der Stämme: Ruben wird Leben verheißen, 
obwohl seine Stellung einst wankte; Juda erhält göttliche Hilfe im Kampf; Levi wird wegen seines 
treuen Dienstes im Heiligtum geehrt. Die priesterliche Berufung Levis wird bestätigt und mit der Bitte 
um Gnade und Schutz im Dienst verbunden. Benjamin darf in der Nähe des HERRN wohnen, ein Bild 
tiefer Gemeinschaft, während Josef überfließenden Segen aus der Schöpfung und geistlichen Vorrang 
empfängt. Die Segnungen sind individuell, aber sie wurzeln alle in der Erwählung und Gnade Gottes. 
Kein Stamm steht isoliert – alle sind Teil des einen Volkes, jeder mit eigener Verantwortung. Die 
Vielfalt der Gaben zeigt den Reichtum des göttlichen Handelns. Israel wird durch diese 
Unterschiedlichkeit zum Zeugnis seiner Weisheit und Treue. (5. Mose 33,6-17; 1. Korinther 12,4-6; 
Römer 12,4-8) 

Josef empfängt einen besonderen Segen der Fruchtbarkeit, des Schutzes und der Stärke. Die 
Segensformel über Josef ist die längste und umfasst sowohl geistliche als auch materielle Aspekte. Er 
empfängt „die Köstlichkeiten des Himmels“ und „des Abgrunds“, die Fruchtbarkeit der Erde und den 
Segen der Väter. Dieser Segen umfasst die ganze Schöpfung – von oben bis unten, Vergangenheit bis 
Zukunft. Josef wird als Fürst unter seinen Brüdern hervorgehoben, sein Segen soll über das Haupt 
steigen und seine Stärke wird mit dem Wildstier verglichen. Die bildhafte Sprache unterstreicht Gottes 
umfassende Versorgung und die geistliche Vorrangstellung Josefs. Ephraim und Manasse – seine 

Seite  von 106 115



Nachkommen – werden als stark und zahlreich bezeichnet. Dieser Segen bestätigt Gottes Verheißung 
aus 1. Mose 49 und offenbart seine Treue über Generationen hinweg. Josef steht exemplarisch für 
Gottes überfließenden Segen im Gehorsam. (5. Mose 33,13-17; 1. Mose 49,22-26; Psalm 80,2) 

Der Segen über Benjamin betont Nähe zu Gott – ein Bild geistlicher Geborgenheit. Benjamin 
wird als der Geliebte des HERRN bezeichnet, der „sicher bei ihm wohnt“. Dieses Bild steht im 
Kontrast zu militärischer oder wirtschaftlicher Stärke – hier ist es die Gemeinschaft mit Gott, die 
Schutz und Bedeutung verleiht. Der HERR „deckt ihn den ganzen Tag“ und Benjamin darf „zwischen 
seinen Schultern wohnen“ – eine Formulierung, die Nähe, Schutz und Ruhe vermittelt. Dieser Segen 
zeigt: Die größte Ehre liegt nicht im äußeren Erfolg, sondern in der vertrauten Beziehung zum 
HERRN. Der Stamm Benjamin, auf dessen Gebiet später Jerusalem liegt, spielt eine besondere Rolle 
in der Heilsgeschichte. Der Segen betont: Wer in Gottes Nähe lebt, ist wahrhaft geborgen. Es ist eine 
Einladung zur Zuflucht unter Gottes Flügeln. Nähe zu Gott ist nicht abstrakt, sondern eine Quelle 
bleibender Kraft. (5. Mose 33,12; Psalm 91,1-4; Johannes 15,4-5) 

Mose segnet die Stämme im Bewusstsein der Vielfalt und göttlichen Berufung – nicht im 
Vergleich. Die Reihenfolge und Betonung der Stämme zeigen nicht menschliche Rangordnung, 
sondern göttliche Erwählung. Mose spricht den Segen nicht nach politischen Maßstäben, sondern aus 
geistlicher Perspektive. Jeder Stamm wird gesehen, angesprochen und bestätigt – keiner ist vergessen 
oder abgewertet. Die Segnungen sind Ausdruck göttlicher Fürsorge, nicht Ergebnis menschlicher 
Leistung. Die Betonung liegt auf der Treue Gottes, der sein Volk kennt, begleitet und in seiner Vielfalt 
gebraucht. Inmitten aller Unterschiede bleibt die Einheit des Volkes bestehen – getragen von Gottes 
Zuspruch. Segen ist kein Nullsummenspiel, sondern Ausdruck göttlicher Großzügigkeit. Das Ziel des 
Segens ist nicht Stolz, sondern Anbetung. Mose handelt nicht als Volksführer, sondern als Sprachrohr 
göttlicher Gnade. (5. Mose 33,1-25; Galater 3,28-29; Jakobus 1,17) 

15.2. Lobpreis des Gottes Israels (33,26-29) 
Der HERR ist Israels unvergleichlicher Helfer – seine Macht überragt alles Geschaffene. Mose 
beendet die Segensrede mit einem kraftvollen Lobpreis auf den Gott Israels. Kein anderer Gott ist wie 
der HERR, der auf den Himmeln daherfährt, um seinem Volk zu helfen. Diese majestätische 
Beschreibung betont die unvergleichliche Größe und Wirksamkeit Gottes in Zeit und Raum. Er ist kein 
ferner Schöpfer, sondern ein gegenwärtiger Retter, dessen Eingreifen real und erfahrbar ist. Gottes 
Hilfe ist nicht theoretisch, sondern konkret – er handelt zugunsten der Seinen. Israels Sicherheit liegt 
nicht in der eigenen Stärke, sondern im Eingreifen des Allmächtigen. Das Bild des Himmelsreiters 

Seite  von 107 115



unterstreicht seine Überlegenheit über alle Götzen und Mächte der Welt. Der Glaube Israels gründet 
auf einem Gott, der nicht nur existiert, sondern rettet. In seiner Macht liegt die Hoffnung des Volkes. 
(5. Mose 33,26; Psalm 68,5; Jesaja 41,10) 

Gottes ewige Arme sind die Zuflucht seines Volkes – Sicherheit kommt allein von oben. Mose 
spricht von der „ewigen Zuflucht“ und den „ewigen Armen“, die Israel tragen – ein Bild voll Trost und 
Stärke. Diese Aussage verbindet Gottes Macht mit persönlicher Nähe: Er ist nicht nur der Gott des 
Himmels, sondern auch der, der trägt. Die Vorstellung, von Gottes Armen gehalten zu sein, gibt tiefste 
Sicherheit – gerade angesichts zukünftiger Unsicherheiten. Die Erwähnung der „Vertreibung der 
Feinde“ zeigt, dass Gottes Schutz auch aktive Befreiung bedeutet. Die Zuflucht bei Gott ist kein 
Rückzug, sondern Grundlage für mutiges Vorangehen. In dieser Kraft lebt das Volk – getragen, 
beschützt und befreit. Keine menschliche Verteidigung reicht so tief und weit wie Gottes Arme. Wer in 
Gott Zuflucht sucht, lebt in unverlierbarer Geborgenheit. (5. Mose 33,27; Psalm 90,1-2; Johannes 
10,28-29) 

Israel ist ein gesegnetes Volk, weil sein Gott lebt und regiert – darin liegt wahre Größe. 
Abschließend bezeugt Mose: „Glücklich bist du, Israel! Wer ist dir gleich?“ – nicht wegen der äußeren 
Umstände, sondern wegen der Beziehung zum lebendigen Gott. Israel ist nicht besser, sondern 
gesegneter – weil der HERR sein Retter, Schild und Ruhm ist. Der wahre Reichtum liegt nicht in 
Besitz oder Macht, sondern im Bund mit Gott. Diese Segensworte sind kein Nationalstolz, sondern 
Ausdruck geistlicher Wahrheit. Der HERR kämpft für sein Volk, aber auch durch es – sein Ruhm wird 
in der Welt offenbar. Die Betonung liegt auf Gottes Wirken, nicht auf menschlicher Leistung. 
Glückselig ist, wer zu diesem Gott gehört. Israel wird zur Illustration der Gnade und Treue Gottes. Der 
Segen gipfelt in der Anbetung des einzigen, lebendigen Gottes. (5. Mose 33,28-29; Psalm 144,15; 
Römer 9,4-5) 

Seite  von 108 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 33,1-29) 

Zusammenfassung:  

Am Ende seines Lebens segnet Mose jeden Stamm Israels einzeln, ähnlich wie Jakob es in 1. Mose 49 
tat. Der Abschnitt beginnt mit einem Lobpreis auf Gottes Erscheinen und Größe: Der HERR kam mit 
Macht und Herrlichkeit, um sein Volk zu leiten und zu segnen. Mose betont die Erwählung Israels und 
die Gabe des Gesetzes, das Leben und Schutz bietet. Die einzelnen Stämme werden gesegnet mit 
verschiedenen Verheißungen: Ruben soll leben und zahlreich werden. Juda wird Stärke im Kampf 
verheißen. Levi erhält besondere Segnungen im Zusammenhang mit seinem priesterlichen Dienst und 
seiner Treue beim goldenen Kalb. Benjamin wird als vom HERRN geliebter und geschützter Stamm 
beschrieben. Joseph erhält einen reichen Segen mit Fruchtbarkeit und Stärke. Sebulon und Issaschar 
werden für ihren Handel und ihre Freude am Gottesdienst gesegnet. Gad, Dan, Naftali und Asser 
erhalten jeweils Zusagen von Schutz, Einfluss und Wohlstand. Mose beendet seinen Segen mit einem 
feierlichen Lobpreis Gottes als dem einzigen Helfer und Beschützer Israels. Kein Volk ist wie Israel, 
das unter dem Schutz Gottes lebt. Der HERR ist Schild, Schwert und Ruhm seines Volkes. Mit diesem 
Segen ruft Mose Israel dazu auf, in dieser Identität zu leben – als von Gott gesegnetes und bewahrtes 
Volk. 

Anwendungen:  

Gottes Segen ist vielfältig und individuell, doch immer Ausdruck seiner Treue. Jeder Stamm 
empfängt einen eigenen Segen, passend zu seiner Aufgabe und Geschichte. Gott handelt nicht 
schematisch, sondern persönlich. Segnungen zeigen Gottes Nähe und Absicht – auch bei 
Unterschiedlichkeit. 

Geistliche Berufung ist an Hingabe und Treue gebunden. Levi wird besonders hervorgehoben 
wegen seines Eifers für Gottes Ehre. Wer Gott treu dient, wird geistlich ausgestattet und gesegnet. 
Berufung und Segen gehören zusammen, aber sie setzen Gehorsam voraus. 

Wahrer Schutz und Sieg kommen allein durch den lebendigen Gott. Am Ende bezeugt Mose, dass 
Israels Stärke nicht in seiner Macht, sondern in Gottes Gegenwart liegt. Der HERR ist Schild und 
Schwert seines Volkes. Sicherheit und Identität wurzeln im lebendigen Bund mit Gott. 

Seite  von 109 115



16. Moses Tod und Vermächtnis (34,1-12) 

16.1. Blick ins Land und Tod Moses am Berg Nebo (34,1-8) 
Mose darf das verheißene Land sehen, aber nicht betreten – Gottes Heiligkeit bleibt 
unverrückbar. Am Ende seines Lebens führt Gott Mose auf den Berg Nebo, von dem aus er das 
gesamte verheißene Land überblicken darf. Dieser Blick ist keine Niederlage, sondern Ausdruck 
göttlicher Gnade, auch wenn Mose selbst nicht eintreten darf. Der Grund für den Ausschluss bleibt 
bestehen: Mose hatte am Wasser von Meriba Gottes Heiligkeit nicht richtig dargestellt. Doch Gott ehrt 
seinen treuen Diener, indem er ihm die Fülle der Verheißung vor Augen führt. Der Blick auf das Land 
verbindet Hoffnung und Vollendung – ohne dass Mose selbst der Zielpunkt ist. Die Geschichte des 
Volkes geht weiter, getragen von Gottes Verheißung, nicht von einem Menschen. Mose sieht, was 
kommen wird, aber er übergibt die Führung ganz bewusst. Gottes Plan steht über persönlicher 
Vollendung. Er bleibt treu, auch wenn der Weg seiner Knechte an einem Punkt endet. (5. Mose 34,1-4; 
4. Mose 20,12; Hebräer 11,13) 

Mose stirbt im Segen Gottes – verborgen, geehrt und einzigartig unter den Propheten. Der HERR 
selbst begräbt Mose im Tal, ohne dass jemand seinen genauen Grabort kennt – ein Zeichen göttlicher 
Ehre und Absonderung. Kein Prophet war wie Mose, den der HERR von Angesicht zu Angesicht 
kannte und durch den er mit solcher Macht wirkte. Der Tod Mose’ ist still, aber voller Bedeutung – er 
steht nicht im Zeichen von Macht, sondern im Zeichen der Treue. Die Schrift betont, dass Mose nicht 
durch Altersschwäche gestorben ist: „Sein Auge war nicht trübe und seine Kraft nicht gewichen.“ 
Diese Worte würdigen ihn als einen treuen Knecht, dessen Dienst mit Klarheit und Stärke erfüllt 
wurde. Das Volk beweint ihn dreißig Tage – eine Zeit der Anerkennung und des Verlusts. Mose bleibt 
eine einzigartige Gestalt der Heilsgeschichte, sein Wirken reicht bis in das Neue Testament hinein. 
Doch auch er war nur ein Diener – der Messias aber ist der Sohn. (5. Mose 34,5-8; Hebräer 3,5-6; 
Matthäus 17,3) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erklärt zu 5. Mose 34,5, dass Mose „im 
Land Moab starb“, wie der Text berichtet. Nach der Auslegung von Rashi und vielen weiteren 
jüdischen Gelehrten schrieb Mose die Tora bis zu diesem Punkt selbst nieder, während Josua 
(Jehoschua) den Schluss des Buches vollendete. Diese Sichtweise bewahrt sowohl die göttliche 
Inspiration der gesamten Tora als auch die geschichtliche Genauigkeit des Übergangs der 
Leitung von Mose auf Josua (Rubin, 2016, S. 274). 

Seite  von 110 115



16.2. Josuas Einsetzung und Moses einzigartige Stellung (34,9-12) 
Josua wird als geistlicher Leiter eingesetzt – sein Auftrag gründet in göttlicher Autorität. Nach 
dem Tod Moses tritt Josua in die sichtbare Führungsrolle ein, aber nicht aus eigener Kraft: Er ist erfüllt 
vom Geist der Weisheit, weil Mose ihm die Hände aufgelegt hatte. Diese geistliche Weitergabe 
unterstreicht, dass Leiterschaft im Volk Gottes nicht aus Ehrgeiz, sondern durch Berufung und 
Ausstattung geschieht. Das Volk hörte auf Josua, weil es wusste, dass Gottes Autorität hinter ihm 
stand. Er ist nicht ein zweiter Mose, sondern ein Diener im gleichen Auftrag. Die Fortführung der 
Geschichte Israels hängt nicht an einer Person, sondern an Gottes bleibendem Plan. Josua empfängt 
kein neues Gesetz, sondern führt das bereits gegebene Wort aus. Sein Dienst ist gehorsam und 
zielgerichtet – nicht innovativ, sondern treu. Damit beginnt eine neue Phase, ohne den Bund zu 
verändern. Geistliche Leitung bleibt immer gebunden an das offenbarte Wort Gottes. (5. Mose 34,9; 
Josua 1,1-9; 2. Timotheus 2,2) 

Mose bleibt einzigartig – sein Dienst weist über sich hinaus auf den kommenden Propheten. Am 
Ende des Pentateuchs wird Mose als der größte Prophet Israels bezeichnet – keiner ist je aufgestanden 
wie er, der den HERRN von Angesicht zu Angesicht kannte. Seine Zeichen und Wunder in Ägypten 
und auf der Wüstenreise bezeugen Gottes Macht und Treue. Doch selbst Mose ist nicht das Ziel der 
Geschichte, sondern Wegbereiter für das, was kommen soll. Die Verheißung eines Propheten „wie du“ 
in 5. Mose 18,15 findet ihre Erfüllung letztlich in Christus. Mose ist Vorbild im Dienst, aber auch 
Hinweis auf die Notwendigkeit einer vollkommenen Offenbarung. Seine Nähe zu Gott, seine Demut 
und sein Gehorsam machen ihn zum Maßstab, doch nicht zum Erlöser. Das Ende des fünften Buches 
Mose steht zugleich für Kontinuität und Erwartung. Der Dienst des Menschen endet – Gottes 
Geschichte geht weiter. (5. Mose 34,10-12; Johannes 1,17; Apostelgeschichte 3,22) 

Paul Kretzmann, der lutherische Theologe und Bibelausleger, erklärt zu 5. Mose 34,10–12, 
dass nur ein einziger Prophet größer ist als Mose – der eingeborene Sohn, der im Schoß des 
Vaters ist. Durch sein Leben, sein Leiden, seinen Tod, seine Auferstehung und seine Erhöhung 
hat er für die Gläubigen die ewige Erlösung von der Macht des Todes und der Hölle erworben. 
In ihm erfüllt sich die Verheißung des vollkommenen Mittlers zwischen Gott und Mensch, die 
Mose in seinem Dienst nur vorbildlich andeutete (Kretzmann, zit. in Crossway, 2023, S. 300). 

Seite  von 111 115



Zusammenfassung und Anwendungen (5. Mose 34,1-12) 

Zusammenfassung:  

Mose steigt auf den Berg Nebo, von wo aus der HERR ihm das verheißene Land in seiner ganzen 
Ausdehnung zeigt – von Gilead bis zum Mittelmeer. Obwohl Mose das Land nicht betreten darf, 
gewährt ihm Gott einen umfassenden Blick auf die Erfüllung seiner Verheißung. Danach stirbt Mose 
im Alter von 120 Jahren, sein Augenlicht war ungetrübt und seine Kraft unvermindert. Gott selbst 
begräbt ihn im Land Moab, und bis heute kennt niemand die genaue Grabstätte. Das Volk Israel 
beweint Mose dreißig Tage lang. Josua, der durch den Geist Gottes geleitet wird, tritt nun als Führer an 
seine Stelle. Der Text endet mit einer einzigartigen Würdigung: Kein Prophet ist in Israel aufgestanden 
wie Mose, mit dem der HERR von Angesicht zu Angesicht redete. Die Zeichen und Wunder, die Mose 
in Ägypten, am Roten Meer und während der Wüstenzeit tat, bleiben unübertroffen. Sein Leben war 
geprägt von einer außergewöhnlichen Nähe zu Gott und von einem treuen Dienst, der ganz dem 
Auftrag Gottes gewidmet war. Damit endet das fünfte Buch Mose mit einem Rückblick auf Gottes 
Treue und die Berufung eines einzigartigen Führers. 

Anwendungen:  

Gottes Verheißungen bleiben bestehen, auch wenn nicht alle seine Diener ihre Erfüllung erleben. 
Mose sieht das Land, darf es aber nicht betreten. Dennoch ehrt Gott seinen treuen Dienst bis zum 
letzten Augenblick. Geistlicher Dienst richtet sich nach Gottes Zeitplan, nicht nach persönlichen 
Erwartungen.   

Gott sorgt selbst für die Fortsetzung seines Werkes – über das Leben eines Leiters hinaus. Mit 
Josua tritt ein neuer Führer an die Stelle Moses, ausgerüstet mit Gottes Geist. Geistliche Werke sind 
nicht an Menschen gebunden, sondern an Gottes Führung. Treue Nachfolge ist wichtiger als 
personenzentrierte Kontinuität. 

Gottes Nähe prägt ein Leben mehr als äußere Erfolge. Die größte Auszeichnung Moses war nicht 
die Leitung des Volkes oder die Zeichen, sondern seine Beziehung zu Gott „von Angesicht zu 
Angesicht“. Wahre Größe im Glauben misst sich an der Tiefe der Gemeinschaft mit Gott. 

Seite  von 112 115



In diesem Sinne,  

Soli Deo Gloria,  

allein GOTT die Ehre. 

Seite  von 113 115



Quellen 
• Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany: 

Deutsche Bibelgesellschaft. (UBS5) 

• Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)  

• Brannan, R. und Loken, I. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA: 
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB) 

• CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)  

• Constable, T. (2003) Tom Constable’s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software. 

• Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN) 

• Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. Edition CSV 
Hückeswagen. 7. Auflage (2015). Hückeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV) 

• Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft. 
(ELB 2006) 

• Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed. 
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)  

• Holmes, M.W. (2011–2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of 
Biblical Literature. (SBLGNT) 

• Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen: 
FriedensBote. (BidF) 

• Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life. 
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic 
Commentary). 

• Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI: 
Zondervan Publishing House. 

• MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth. 
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT) 

• MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN: 
W Pub. Group. 

• MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers. 

• MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)  

• McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson. 

Seite  von 114 115



• Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament, 
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev. 
ed.). London; New York: United Bible Societies. 

• Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words. 
Grand Rapids, MI: Zondervan.  

• Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an 
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft. 

• Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson 
Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources. 

• Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth. 
Chicago, IL: Moody Press. (RBT) 

• Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed. 
Chicago: Moody Press, S. 1863–1864.  

• Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Dübendorf: SCM 
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield) 

• Schlachter, F.E. (Übers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva; 
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)  

• Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New 
Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications. 

• Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3) 

• The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB) 

• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

• Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan. 

• Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)  

• Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele. 
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite  von 115 115


	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Rückblick auf Gottes Führung und Treue (5. Mose 1-4)
	1. Rückblick auf die Wüstenreise - Lernen aus der Vergangenheit (1,1-3,29)
	1.1. Aufbruch vom Sinai und Rebellion in Kadesch-Barnea (1,1-46)
	1.2. Umwege in der Wüste und Siege über die Amoriter (2,1-23)
	1.3. Gottes Macht im Sieg über Sihon und Og (2,24-3,11)
	1.4. Landzuteilung und Ermutigung an Josua (3,12-29)

	2. Aufruf zum Gehorsam - Der gnädige Gesetzgeber (4,1-49)
	2.1. Warnung vor Götzendienst und Erinnerung an Gottes Offenbarung (4,1-31)
	2.2. Gottes Einzigartigkeit und die Freistädte im Ostjordanland (4,32-49)

	Teil 2: Wiederholung des Gesetzes - Bundeserneuerung vor dem Einzug (5. Mose 5-26)
	3. Die Zehn Gebote - Grundlage des Bundes (5,1-33)
	3.1. Wiederholung und Auslegung der Zehn Gebote (5,1-21)
	3.2. Vermittlung durch Mose und Aufruf zum Gehorsam (5,22-33)

	4. Liebe zu Gott - Zentrum des Gesetzes (6,1-11,32)
	4.1. Das „Höre Israel“ und Gottesfurcht in allen Lebensbereichen (6,1-25)
	4.2. Warnung vor Götzen und Vermischung mit den Völkern (7,1-26)
	4.3. Erinnerung an Gottes Versorgung und Erziehung (8,1-20)
	4.4. Rebellion Israels und Moses Fürbitte (9,1-10,11)
	4.4.1. Israels Unwürdigkeit und beharrliche Rebellion (9,1-24)
	4.4.2. Moses Fürbitte und Gottes Gnade (9,25-10,11)

	4.5. Aufruf zu Liebe, Gehorsam und Segensgehorsam (10,12-11,32)

	5. Vorschriften für das Leben im Land (12,1-16,17)
	5.1. Zentrale Opferstätte und reiner Gottesdienst (12,1-32)
	5.2. Umgang mit falschen Propheten und Götzendienst (13,1-18)
	5.3. Reinheit des Volkes in Speise, Abgaben und Feiern (14,1-29)
	5.4. Soziale Ordnungen: Erlassjahr, Knechtschaft, Erstgeburt (15,1-23)
	5.5. Die drei Wallfahrtsfeste (16,1-17)

	6. Ordnungen für Recht, Königtum und Prophetie (16,18-18,22)
	6.1. Gerechtes Gerichtswesen und Schutz vor Götzendienst (16,18-17,13)
	6.2. Das zukünftige Königtum unter Gottes Leitung (17,14-20)
	6.3. Der wahre und der falsche Prophet (18,1-22)

	7. Schutz des Lebens und des Besitzes (19,1-22,12)
	7.1. Freistädte und gerechtes Zeugnis (19,1-21)
	7.2. Vorschriften für Kriegsführung (20,1-20)
	7.3. Verantwortung gegenüber dem Nächsten und Eigentum (21,1-22,12)

	8. Reinheit in Familie, Ehe und Gemeinschaft (22,13-25,19)
	8.1. Eherecht, Sittenreinheit und Strafen (22,13-23,14)
	8.2. Verschiedene gesellschaftliche und soziale Gebote (23,15-25,19)

	9. Die Erstlingsgabe und das Bekenntnis des Volkes (26,1-19)
	9.1. Übergabe der Erstlingsfrucht als Ausdruck der Dankbarkeit (26,1-11)
	9.2. Bekenntnis zur Bundesverpflichtung und Erwählung (26,12-19)

	Teil 3: Segensverheißung und Bundeserneuerung (5. Mose 27-30)
	10. Bestätigung des Gesetzes - Bundeshandlung am Ebal (27,1-26)
	10.1. Aufstellung der Gesetzessteine und Altarbau (27,1-8)
	10.2. Fluchformeln bei Gesetzesbruch (27,9-26)

	11. Segen und Fluch über Gehorsam und Ungehorsam (28,1-68)
	11.1. Segen für Gehorsam in allen Lebensbereichen (28,1-14)
	11.2. Fluch für Ungehorsam - Gericht bis zur Zerstreuung (28,15-68)

	12. Aufruf zur Entscheidung und Hoffnung auf Wiederherstellung (29,1-30,20)
	12.1. Bundeserneuerung mit der neuen Generation (29,1-29)
	12.2. Rückkehr und Umkehr in der Zukunft (30,1-10)
	12.3. Wahl zwischen Leben und Tod - eine Entscheidung des Herzens (30,11-20)

	Teil 4: Abschluss des Dienstes Moses (5. Mose 31-34)
	13. Mose übergibt die Leitung an Josua (31,1-30)
	13.1. Ermutigung Josuas und das Gesetz im Heiligtum (31,1-13)
	13.2. Gottes Ankündigung des Abfalls - Lied des Zeugnisses (31,14-30)

	14. Das Lied des Mose - Zeugnis der Geschichte Gottes (32,1-52)
	14.1. Gottes Gerechtigkeit, Israels Undank und Gericht (32,1-35)
	14.2. Gottes Erbarmen und Mose darf das Land nur sehen (32,36-52)

	15. Mose segnet die Stämme Israels (33,1-29)
	15.1. Segenssprüche über die einzelnen Stämme (33,1-25)
	15.2. Lobpreis des Gottes Israels (33,26-29)

	16. Moses Tod und Vermächtnis (34,1-12)
	16.1. Blick ins Land und Tod Moses am Berg Nebo (34,1-8)
	16.2. Josuas Einsetzung und Moses einzigartige Stellung (34,9-12)

	Quellen

