1. Samuel

Vom Richtertum zur Konigsherrschaft in Israel

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 130



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 130



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 9
1. Titel und Art des Buches 9
2. Autor, Zeit und Abfassung 10
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 11
4. Historische und theologische Themen 12
4.1. Historische Themen 12
4.2. Theologische Themen 13
5. Biblische Lehre des Buches 15
5.1. Die Schrift 15
5.2. Gott der Vater 15
5.3. Gott der Sohn 16
5.4. Gott der Heilige Geist 16
5.5. Der Mensch und die Siinde 17
5.6. Die Erlosung 17
5.7. Das Volk Israel und die Nationen 18
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 18
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 19
6. Grobgliederung 20
7. Zusammenfassung und Anwendungen 23
7.1. Zusammenfassung 23
7.2. Anwendungen 23
8. Studienfragen zum Weiterdenken 24
Kommentierung 26

Teil 1: Samuel - Gottes Berufung und Ubergang zur Monarchie (1. Samuel 1-7)26
1. Geburt und Berufung Samuels (1,1-3,21) 26
1.1. Hannas Gebet, Geliibde und Samuels Geburt (1,1-28) 26

Seite 4 von 130



1.1.1 Hannas Not und die priesterliche Situation (1,1-8) 26

1.1.2. Hannas Gebet, Geliibde und Erh6rung (1,9-20) 27
1.1.3. Hannas Opfer und Hingabe Samuels an den HERRN (1,21-28) 28
1.2. Der priesterliche Verfall unter Eli (2,1-36) 29

1.2.1. Hannas Lobgesang — Theologische Grundlegung des kommenden
Wandels (2,1-11) 29

1.2.2. Der moralische und geistliche Verfall Elis S6hne (2,12-26) 30
1.2.3. Gottes Gerichtswort tiber Eli und seine Nachkommen (2,27-36) 32
1.3. Samuels Berufung als Prophet - Gottes Wort kehrt zurtick (3,1-21) 33

1.3.1. Geistliche Finsternis und vorbereitende Stille (3,1-3) 33
1.3.2. Die Berufung Samuels durch Gottes Stimme (3,4-10) 34
1.3.3. Die Offenbarung des Gerichts und Samuels Bestéitigung als Prophet
(3,11-21) 35
2. Gericht iiber das Haus Eli und die Bundeslade (4,1-7,2) 38
2.1. Niederlage Israels und der Tod Elis (4,1-22) 38
2.1.1. Israels militarische Niederlage und der Missbrauch der Bundeslade
(4,1-5) 38
2.1.2. Der Verlust der Lade und das Gericht an Hofni und Pinehas (4,6-11)
39
2.1.3. Der Tod Elis und die Geburt Ikabods — ,,Die Herrlichkeit ist
gewichen® (4,12-22) 40
2.2. Die Lade bei den Philistern - Gericht iiber G6tzen (5,1-12) 41
2.3. Die Riickkehr der Lade und Furcht Gottes (6,1-7,2) 42
2.3.1. Die Philister erkennen Gottes Hand und schicken die Lade mit
Stihnegabe zuriick (6,1-18) 42
2.3.2. Israel empfingt die Lade — aber siindiger Umgang bringt neues
Gericht (6,19-7,2) 44
3. Samuels Wirken als Richter - Bufle und Sieg (7,3-17) 48
3.1. Riickkehr zu Gott in Mizpa - Buf3e und Befreiung (7,3-14) 48
3.1.1. Israel kehrt um zum HERRN — Aufruf zur BuBle und Sammlung in
Mizpa (7,3-6) 48
3.1.2. Der HERR schenkt Sieg iiber die Philister (7,7-14) 49

Seite 5 von 130



3.2. Samuel richtet Israel mit Gerechtigkeit (7,15-17) 50

Teil 2: Saul - Der erste Konig Israels (1. Samuel 8-15) 53
4. Israels Wunsch nach einem Konig (8,1-22) 53
4.1. Ablehnung der Gottesregierung - Wunsch nach Anpassung (8,1-9) 53
4.2. Warnung vor der Koénigsherrschaft und Zustimmung Gottes (8,10-22) 54
5. Berufung und Bestitigung Sauls (9,1-12,25) 58
5.1. Gottes souverdne Fiihrung zur Begegnung mit Samuel (9,1-27) 58
5.1.1. Die Suche nach den Eselinnen — Gottes verborgene Hand lenkt den
Weg (9,1-14) 58
5.1.2. Samuel empfangt Saul — géttliche Offenbarung liber den Erwihlten
(9,15-27) 59
5.2. Salbung Sauls zum Konig (10,1-16) 60
5.2.1. Samuel salbt Saul und kiindigt Zeichen der Bestatigung an (10,1-8)
60
5.2.2. Die Zeichen erfiillen sich — Saul wird verdandert, aber bleibt
zuriickhaltend (10,9-16) 61

5.3. Offentliche Bestitigung und erste militirische Rettung (10,17-11,15) 62
5.3.1. Samuel bestdtigt Sauls Berufung vor dem Volk in Mizpa — gottliche

Wahl trotz Zuriickhaltung (10,17-27) 63

5.3.2. Saul rettet Jabesch in Gilead — erste Bewdhrung durch geistgeleitete

Fithrung (11,1-15) 64
5.4. Samuels Abschiedsrede - Gottes Treue und Israels Verantwortung (12,1-25)
65

5.4.1. Samuels Amtsfiihrung ist untadelig — Integritét trotz Machtwechsel

(12,1-5) 65

5.4.2. Riickblick auf Gottes Treue — Israels wiederholte Rebellion (12,6-15)

66

5.4.3. Gottes Zeichen und Samuels Mahnung — Aufruf zur Furcht des

HERRN (12,16-25) 67

6. Sauls Versagen und Ablehnung (13,1-15,35) 70

6.1. Sauls eigenméchtiges Opfer - Ungeduld statt Gehorsam (13,1-15) 70

6.1.1. Bedriangnis durch die Philister — das Volk zerstreut sich (13,1-7) 70

Seite 6 von 130



6.1.2. Sauls Ubertretung und Samuels Urteil — Konig ohne geistliche
Demut (13,8-15) 71

6.2. Jonathans Mut - Gottes Eingreifen trotz Saul (13,16-14,52) 72

6.2.1. Jonathan greift im Glauben an — Gott schenkt libernatiirlichen Sieg
(13,16-14,23) 72

6.2.2. Sauls Torheit und Volksrettung — geistliche Schwiche trotz dulerem
Erfolg (14,24-52) 74

6.3. Sauls Ungehorsam gegen Amalek - gottliche Verwerfung (15,1-35) 75
6.3.1. Der Befehl Gottes und Sauls selektiver Gehorsam (15,1-15) 75
6.3.2. Samuels Konfrontation und endgiiltige Verwerfung Sauls (15,16-35)

76
Teil 3: David - Gottes erwihlter Konig in Vorbereitung (1. Samuel 16-31) 79
7. David wird erwihlt und gesalbt (16,1-23) 79
7.1. Samuel salbt David in Bethlehem (16,1-13) 79
7.2. David dient Saul mit Musik - Gunst durch Gnade (16,14-23) 80
8. Der Kampf mit Goliath - Glaube gegen Menschenfurcht (17,1-58) 83
8.1. Israels Furcht und Davids Glaubensmut (17,1-30) 83
8.2. Der Sieg liber Goliath zur Ehre Gottes (17,31-58) 84
9. Sauls Eifersucht und Verfolgung Davids (18,1-20,42) 88
9.1. David wird im Volk geehrt - Sauls Neid wichst (18,1-30) 88
9.1.1. Davids Bund mit Jonathan (18,1-4) 88
9.1.2. Davids Erfolge und die Reaktion des Volkes (18,5-7) 88
9.1.3. Sauls Eifersucht und Mordversuche (18,8-16) 89

9.1.4. Die Episode mit Michal und die List zur Heirat (18,17-27) 90

9.1.5. AbschlieBende Zusammenfassung: Sauls Furcht und Davids Ansehen

(18,28-30) 91
9.2. Jonathan steht zu David - Bund der Freundschaft (19,1-20,42) 92
9.2.1. Jonathans Vermittlung zwischen Saul und David (19,1-7) 92
9.2.2. Sauls erneuter Mordversuch (19,8-10) 93
9.2.3. Michals Hilfe und Davids Flucht zu Samuel (19,11-24) 94

9.2.4. Davids Zuflucht bei Jonathan und Plan zur Enthiillung (20,1-34)95

Seite 7 von 130



9.2.5. Abschied und erneuerte Bundestreue (20,35-42) 96

10. Davids Flucht und Bewahrung durch Gottes Hand (21,1-26,25) 99
10.1. Flucht zu Priestern und nach Gat - Nahrung, Schutz, Ablehnung
(21,1-22,23) 99

10.1.1. David bei Ahimelech — geheiligtes Brot und das Schwert Goliaths
(21,1-9) 99

10.1.2. David in Gat — Wahnsinn als Schutz vor Feinden (21,10-15) 100
10.1.3. David sammelt Verfolgte in der Hohle Adullam (22,1-2) 101
10.1.4. Davids Schutz fiir seine Eltern — Zuflucht in Moab (22,3-5) 102

10.1.5. Doeg verrat Ahimelech — Sauls blutige Rache an den Priestern
(22,6-19) 103

10.1.6. Abjathar entkommt — geistlicher Beistand fiir David (22,20-23)104
10.2. Davids Zeit in der Wiiste - Keil zwischen thm und Saul (23,1-24,22) 105
10.3. David verschont Saul - Gottes Souverénitét iiber Rache (24,1-25,1) 107

10.4. Abigail verhindert Blutvergief8en - Nabal stirbt (25,2-44) 109
10.5. Zweite Schonung Sauls - Davids Vertrauen auf Gott (26,1-25) 111
11. Zuflucht bei den Philistern und letzte Krise Sauls (27,1-31,13) 115

11.1. David lebt bei Achisch in Ziklag - taktisches Uberleben (27,1-12) 115

11.2. Saul sucht Gott vergeblich - das Gesprach mit Samuel (28,1-25) 116

11.3. David in Ziklag - Raub, Riickschlédge, Sieg und Verteilung (29,1-30,31)118
11.3.1. David wird aus dem Heer der Philister entlassen (29,1-11) 118
11.3.2. Die Zerstorung Ziklags und Davids Ermutigung im HERRN

(30,1-6) 120
11.3.3. Gottes Rettung und Wiederherstellung durch Verfolgung der
Amalekiter (30,7-20) 121
11.3.4. Teilung der Beute und Segnung Judas (30,21-31) 122
11.4. Saul fallt in der Schlacht - Israels erste Konigsepoche endet (31,1-13) 124
Quellen 128

Seite 8 von 130



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

Das Buch 1. Samuel beschreibt den Ubergang von der Richterzeit zur Monarchie unter Gottes
souveridner Fiihrung. Es bildet zusammen mit 2. Samuel urspriinglich ein Werk, das den Beginn der
Konigsherrschaft in Israel dokumentiert. Im Zentrum stehen die Lebensgeschichten von Samuel, Saul
und David, die unterschiedliche geistliche Prinzipien verkdrpern. Der Schwerpunkt liegt auf Gottes
Eingreifen in politische, geistliche und personliche Entwicklungen. Die Erzdhlung zeigt, dass Gott der
eigentliche Konig Israels bleibt, auch wenn menschliche Konige eingesetzt werden. Die Herrschaft

iiber Israel wird als Teil von Gottes Heilsplan verstanden. (1. Samuel 8-10)

Das Buch gehort zur historischen Literatur und verbindet Geschichte mit theologischer
Deutung. Die Ereignisse werden nicht nur berichtet, sondern unter der Perspektive von Gottes
Bundestreue und Gericht interpretiert. Historische Entwicklungen wie der Aufstieg und Fall von
Konigen werden im Licht von Gehorsam und Herzenshaltung gewertet. Das Buch zeigt, dass
Geschichte von Gottes Willen und Eingreifen bestimmt ist. Politische Verdnderungen sind Ausdruck
gottlicher Fithrung und Gerechtigkeit. 1. Samuel verkniipft so politische Geschichte mit geistlicher
Wahrheit. (1. Samuel 2,30; 1. Samuel 15,22-23)

Seite 9 von 130



2. Autor, Zeit und Abfassung

Der Verfasser des Buches 1. Samuel ist nicht namentlich genannt, doch die jiidische Tradition
nennt Samuel als Hauptautor. Da Samuel selbst eine zentrale Gestalt im ersten Teil des Buches ist,
wird ithm ein wesentlicher Anteil an der Abfassung zugeschrieben. Spitere Ergédnzungen, insbesondere
tiber Samuels Tod hinaus, konnten von den Propheten Gad und Nathan stammen. Diese Sichtweise
wird auch durch Hinweise in 1. Chronik 29,29 gestiitzt. Die Entstehung des Buches wird von einer
prophetischen Perspektive gepréigt, die Gottes souverdnes Handeln betont. Die Verfasser waren

offensichtlich bestrebt, die politischen Ereignisse geistlich zu deuten. (1. Chronik 29,29)

Die Ereignisse im Buch erstrecken sich von etwa 1105 bis 1010 v. Chr. und wurden
wahrscheinlich kurz danach niedergeschrieben. Die Zeitspanne umfasst die letzten Jahre der
Richterzeit, die Lebenszeit Samuels und die Regierungszeit Sauls bis hin zu Davids Aufstieg. Die
Abfassung erfolgte vermutlich zur Zeit Davids oder kurz danach, als eine Reflexion {iber den Ursprung
des Konigtums notwendig war. Besonders die Salbung Davids und die Kritik an Sauls Ungehorsam
deuten auf eine Entstehung, die den davidischen Bund im Blick hat. Der geschichtliche Hintergrund
spiegelt eine Phase des Umbruchs und der gottlichen Neuordnung wider. Die Niederschrift geschah
unter der Leitung des Geistes, um Israel Gottes Malstdbe fiir Fiihrung vor Augen zu fiihren. (1.
Samuel 16,13; 2. Samuel 7,16)

Seite 10 von 130



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

Das Buch 1. Samuel richtet sich an Israeliten der Monarchiezeit, um das geistliche Fundament
des Konigtums zu erkliren. Die Leser sollten verstehen, dass die Einfiihrung eines Konigs nicht blof3
eine politische Entwicklung war, sondern unter Gottes Aufsicht stand. Es sollte verdeutlicht werden,
dass Gehorsam gegeniiber Gott wichtiger ist als dullere Macht oder menschliche Grofe. Das Konigtum
sollte nicht unabhéngig von Gottes Bund und Geboten existieren. Israel sollte erkennen, dass ihre
wahre Identitdt in der Bundesbeziehung mit Gott lag. Der Mafstab filir Fiihrung war nicht politische
Stiarke, sondern geistliche Treue. (1. Samuel 8,7; 1. Samuel 12,14-15)

Die historische Situation ist geprigt vom Ubergang von der chaotischen Richterzeit zur
Etablierung eines Konigtums. Nach den moralisch zerriitteten Zeiten der Richter sehnte sich Israel
nach einer stabilen, nationalen Fiihrung. Die Forderung nach einem Konig entsprang jedoch teilweise
einem falschen Verlangen nach weltlicher Sicherheit. Gott erlaubte die Einfithrung des Konigs, machte
aber durch Samuel deutlich, dass wahre Sicherheit nur im Gehorsam gegeniiber Gott liegt. Die
politische Ordnung Israels sollte stets eine geistliche Grundlage haben. Das Buch betont, dass
menschliche Strukturen nur dann Bestand haben, wenn sie sich Gottes Herrschaft unterordnen. (1.
Samuel 8,19-22; 1. Samuel 12,20-25)

Seite 11 von 130



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Das Ende der Richterzeit wird durch das geistliche Versagen der Priesterschaft unter Eli
markiert. Die Sohne Elis missachteten den Priesterdienst, lebten ziigellos und brachten das Ansehen
des Heiligtums in Verruf. Dieses Versagen fiihrte zu Gottes Gericht iiber Eli und seine Familie. Der
geistliche Niedergang war ein Zeichen dafiir, dass eine neue Ordnung notwendig war. Das Ende der
Richterzeit wurde nicht nur durch politische Instabilitét, sondern durch geistliche Korruption geprégt.

Gottes Gericht leitete den Ubergang zu einer neuen geistlichen Fithrung ein. (1. Samuel 2-4)

Samuel tritt als geistlicher Leiter auf und bereitet die Einfithrung des Konigtums vor. Durch
Samuel erneuert Gott die geistliche Ausrichtung Israels und fiihrt das Volk zur Bufle und Riickkehr
zum Bund. Samuel verbindet prophetischen Dienst mit richterlicher Autoritit und wird zum
Bindeglied zwischen der Richterzeit und der Monarchie. Sein Dienst zeigt, dass geistliche Erneuerung
notwendige Voraussetzung fiir politische Stabilitét ist. Samuel ruft zur Umkehr und betont Gottes
Souverdnitit tiber sein Volk. Durch ihn wird die Grundlage fiir das kommende Konigtum gelegt. (1.
Samuel 7)

Die Einfithrung der Konigsherrschaft erfolgt auf Wunsch des Volkes, aber unter Gottes
Kontrolle. Israel verlangte nach einem Konig, um wie die anderen Nationen zu sein, doch Gott fiihrte
diese Entscheidung in seinem souverdnen Plan. Durch Samuel wurde das Volk gewarnt, dass ein
menschlicher Konig Rechte beanspruchen wiirde, die nur Gott zustehen. Dennoch lieB Gott die
Einfiihrung zu, bestimmte aber selbst die Auswahl des Konigs. Das Konigtum sollte ein Instrument in
Gottes Handen bleiben und kein Ersatz fiir seine Herrschaft sein. Gott lenkt auch fehlerhafte Wiinsche

zu seinen Zwecken. (1. Samuel 8-10)

Sauls Aufstieg beginnt stark, endet jedoch im Ungehorsam und in der Verwerfung durch Gott.
Anfangs zeigt Saul Mut und Fiihrungsstdrke, doch Stolz, Ungeduld und Ungehorsam fiihren zu seinem
Niedergang. Seine Weigerung, Gottes Gebote vollstindig zu befolgen, wird als schwere Siinde
gewertet. Gott verwirft Saul und nimmt ihm das Konigtum. Die Geschichte Sauls zeigt, dass
Gehorsam wichtiger ist als dulere Erfolge oder Charisma. Geistliche Treue ist der MaB3stab fiir Gottes
Anerkennung. Saul bleibt ein warnendes Beispiel flir die Folgen von Selbstherrlichkeit. (1. Samuel
13-15)

Seite 12 von 130



David wird zum neuen Konig berufen, zuniichst aber gepriift und verfolgt. David wird von
Samuel gesalbt, doch bevor er den Thron besteigt, muss er viele Priifungen durchstehen. Er dient treu
am Hof Sauls, wird aber von diesem verfolgt und bedroht. In allem bewahrt David eine Haltung der
Demut und Gottvertrauen. Seine Treue in der Zeit der Verfolgung offenbart seine Eignung als Konig
nach Gottes Herzen. David wird zum Vorbild eines gottgefilligen Fiihrers, der in Abhéngigkeit von
Gott lebt. (1. Samuel 16-31)

4.2. Theologische Themen

Gottes Souverinitit iiber Herrscher zeigt sich in der Einsetzung und Verwerfung von Konigen.
Nicht menschliche Macht oder duflere Erscheinung entscheiden iiber Herrschaft, sondern Gottes Wahl.
Gott setzt Konige ein und verwirft sie, je nach Gehorsam und Herzenshaltung. Saul wird verworfen,
David wird erwdhlt - beides Ausdruck gottlicher Souverdnitit. Der Mensch ist verantwortlich fiir
seinen Gehorsam, aber Gott bleibt der wahre Herr der Geschichte. Der Aufstieg und Fall von Fiihrern
geschieht letztlich nach Gottes gerechtem Plan. (1. Samuel 13,14; 15,22-23)

Gehorsam ist wichtiger als religiose Opferhandlungen. Samuel lehrt, dass Gott nicht an dufleren
Ritualen interessiert ist, sondern an einem gehorsamen Herzen. Opfer ohne Gehorsam sind wertlos und
fiihren nicht zu Gottes Anerkennung. Saul versuchte, durch &uBlere Opfer seinen Ungehorsam zu
kompensieren, wurde aber dafiir verworfen. Wahre Beziehung zu Gott zeigt sich in Gehorsam

gegeniiber seinem Wort. Religiose Formen konnen echten Gehorsam nicht ersetzen. (1. Samuel 15,22)

Gott bewertet den Menschen nach der Herzenshaltung, nicht nach duflerem Anschein. Bei der
Erwihlung Davids wird deutlich, dass Gott tiefer blickt als Menschen. AuBere Erscheinung, soziale
Stellung oder Kraft beeindrucken Gott nicht. Entscheidend ist ein Herz, das auf ihn ausgerichtet ist.
Geistliche Qualifikation basiert auf Demut, Treue und Gottesfurcht. Davids Erwéhlung illustriert
Gottes WertmaBstibe fiir geistliche Fiihrer. (1. Samuel 16,7)

Die Verheilung des messianischen Konigtums wird in Davids Salbung vorbereitet. Obwohl die
volle VerheiBung erst in 2. Samuel 7 ausgesprochen wird, deutet Davids Salbung bereits auf einen
kommenden ewigen Konig hin. David wird ein Typus fiir den Messias, der in Gerechtigkeit und Treue

herrschen wird. Gottes Plan sieht vor, einen ewigen Konig aus Davids Linie hervorgehen zu lassen.

Seite 13 von 130



Das Buch 1. Samuel legt damit die Grundlage fiir die Hoffnung auf Christus, den wahren Gesalbten.
(2. Samuel 7,16; Matthdus 1,1)

Seite 14 von 130



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Gottes Wort wird im Buch 1. Samuel als autoritative und lebendige Offenbarung dargestellt.
Samuel empfingt Gottes Wort direkt und wird als glaubwiirdiger Prophet anerkannt, dessen Worte
nicht leer zu Boden fallen. Das Buch zeigt, dass gottliche Offenbarung nicht von menschlicher
Weisheit, sondern von Gottes Geist getragen ist. Die Schrift wird als Richtschnur fiir das personliche
und nationale Leben betont. Treue gegeniiber dem offenbarten Wort ist der Mallstab fiir wahres
geistliches Leben. Gottes Wort bleibt verbindlich, auch wenn menschliche Strukturen sich &dndern. (1.
Samuel 3,19-21; 2. Timotheus 3,16)

Prophetisches Reden stellt den absoluten Mafistab fiir Fiihrung und Gehorsam dar. Samuel wird
als Sprachrohr Gottes etabliert, und seine Botschaften sind nicht verhandelbar. Die Geschichte zeigt,
dass Ungehorsam gegeniiber Gottes Wort schwerwiegende Konsequenzen hat. Sauls Fall belegt, dass
menschliche Konige dem prophetischen Wort untergeordnet bleiben miissen. Die Autoritdt der Schrift
steht liber politischen und personlichen Ambitionen. Treue zum Wort ist der Schliissel fiir Gottes Segen
und Fiihrung. (1. Samuel 15,22-23)

5.2. Gott der Vater

Gott wird als der souveriine Herrscher dargestellt, der Geschichte lenkt und Herzen priift. Er ist
nicht nur der Gott Israels, sondern der Herr der ganzen Schopfung, der Konige einsetzt und verwirft.
Seine Heiligkeit verlangt Gehorsam, und seine Gerechtigkeit fiihrt zu Gericht tiber Hochmut und
Untreue. Gleichzeitig zeigt sich seine Barmherzigkeit im Rufen zur Umkehr und im Erwihlen von
Fiihrern nach seinem Herzen. Gott handelt nicht willkiirlich, sondern nach seinem vollkommenen
Willen und seinem gerechten Charakter. Seine Fiihrung ist weise, heilig und voller Gnade. (1. Samuel
2,2; 17,45)

Gottes Eingreifen geschieht oft verborgen, aber zielgerichtet inmitten menschlicher Schwiichen.
Er gebraucht selbst menschliche Fehler und Umwege, um seine gro3en Heilsziele zu erreichen. Die
Geschichte Sauls und Davids zeigt, dass Gott selbst Fehlentwicklungen nicht iiberraschen, sondern in

seinen souverdnen Plan einfiigen kann. Gottes Souverdnitidt umfasst auch das Richten und Retten zur

Seite 15 von 130



rechten Zeit. Sein Wirken in 1. Samuel bezeugt seine absolute Treue gegeniiber seinen VerheifBungen.

Der Herr der Heerscharen bleibt der eigentliche Konig Israels. (1. Samuel 2,6-8; 2,30)

5.3. Gott der Sohn

David ist ein Typus fiir Christus als Konig, Hirte und leidender Gesalbter. Wie David wird
Christus als Hirte berufen, gesalbt und spéter als Konig eingesetzt. Beide erleben Ablehnung, Leiden
und Verfolgung, bevor sie ihr Konigtum voll entfalten. David weist durch sein Leben auf die
Eigenschaften des Messias hin: Demut, Gehorsam, Gottesfurcht und Treue. Christus erfiillt diese
Vorbilder vollkommen als der ewige Sohn Davids. Die Verbindung zwischen David und Jesus wird im
Neuen Testament ausdriicklich bestitigt. (1. Samuel 16,13; Lukas 1,32)

Die Salbung Davids kiindigt das Kommen des wahren Konigs an, der ewig herrschen wird.
Durch die Salbung wird David zu einem Vorschatten des kommenden Gesalbten, der eine
vollkommene und ewige Herrschaft aufrichten wird. Christus wird als Sohn Davids bezeichnet und
bringt die endgiiltige Erfiillung aller messianischen Verheilungen. 1. Samuel legt so die Grundlage fiir
das Verstdndnis von Jesus Christus als Konig und Herrscher. Die Hoffnung auf den Messias wird
prophetisch vorbereitet. (2. Samuel 7,16; Matthédus 1,1)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Heilige Geist wirkt als entscheidende Kraft fiir Berufung, Salbung und Leitung. Saul und
David empfangen den Geist Gottes, wodurch sie fiir ihre Aufgaben befdhigt werden. Der Geist
unterscheidet wahre geistliche Fiihrung von blof3 duBerlicher Autoritdt. Mit dem Kommen des Geistes
wird die gottliche Berufung sichtbar, wihrend sein Entzug ein Zeichen von Verwerfung ist. Der Geist
wirkt souverdn und kraftvoll zur Verwirklichung von Gottes Plan. Geistliche Ausriistung ist untrennbar
mit dem Wirken des Geistes verbunden. (1. Samuel 10,10; 16,13-14)

Der Geist Gottes bringt nicht automatisch Erfolg, sondern setzt Gehorsam und Demut voraus.
Saul verliert den Geist, weil er Gottes Weisungen missachtet, wihrend David durch seine Treue den
Geist bewahrt. Geistliche Berufung verlangt stindige Abhingigkeit von Gott. Das Wirken des Geistes
wird nicht mechanisch, sondern relational verstanden. Der Geist bleibt bei denen, die in Treue und
Gehorsam wandeln. Geistliche Kraft und Gottesfurcht gehdren untrennbar zusammen. (1. Samuel
16,14; Psalm 51,13)

Seite 16 von 130



5.5. Der Mensch und die Siinde

Das Buch 1. Samuel zeigt eindriicklich die zerstorerische Kraft von Stolz, Ungehorsam und
Selbstherrlichkeit. Eli, seine S6hne und Saul sind Beispiele dafiir, wie die Abkehr von Gottes
Weisung zu personlichem und nationalem Untergang fiihrt. Stolz ersetzt Demut, religiose Formen
ersetzen echten Gehorsam, und Selbstherrlichkeit fithrt zu Gottes Verwerfung. Der Mensch neigt dazu,
Gottes Autoritdt zu missachten und eigene Wege zu gehen. Die Folgen sind Verlust von Berufung,
Gericht und Trennung von Gottes Segen. Siinde betrifft nicht nur Einzelne, sondern wirkt sich auf
ganze Gemeinschaften aus. (1. Samuel 2,12-17; 13,13; 15,23)

Ungehorsam wird im Buch 1. Samuel nicht als kleine Verfehlung, sondern als Rebellion gegen
Gottes Herrschaft dargestellt. Sauls Handeln zeigt, dass Gehorsam nicht teilbar ist - Halbheiligtum
ist vor Gott ungeniigend. Der Mensch tendiert dazu, Gottes Weisungen nach eigenem Ermessen
anzupassen, doch Gott verlangt vollstindige Hingabe. Siinde beginnt oft mit kleinen Abweichungen,
wichst aber schnell zu offenen Auflehnungen heran. Der Ernst der Siinde wird an Gottes
entschlossener Reaktion deutlich. Wahre Umkehr ist notwendig, um wieder in Gottes Gemeinschaft zu
leben. (1. Samuel 15,22-23)

5.6. Die Erlosung

Gottes Eingreifen durch Samuel, Saul und David zeigt seinen rettenden Charakter inmitten
menschlicher Verfehlung. Trotz des geistlichen Zerfalls handelt Gott, um sein Volk zu bewahren und
zu fithren. Samuel wird berufen, um das Volk zur BuB3e zu rufen, und David wird gesalbt, um eine neue
Hoffnung zu bringen. Erlosung ist stets Gottes Werk, das iiber menschliche Unzulidnglichkeiten
hinausweist. Durch Gerichte und Neuanfinge wird Gottes rettende Gnade sichtbar. Wahre Erldsung
geschieht durch Gottes souverdne Initiative und nicht durch menschliche Anstrengung. (1. Samuel
7,8-13; 2. Samuel 22,3)

Die Geschichte Davids weist auf die endgiiltige Erlosung durch den Messias hin. David als
gesalbter Konig ist ein Vorausbild auf Christus, der die endgiiltige Befreiung bringen wird. Seine
Treue, seine Leiden und seine Berufung spiegeln Aspekte des kommenden Erlosers wider. Die
Erlosung, die David vorbereitet, bleibt jedoch unvollstindig und weist auf das vollkommene Werk Jesu
hin. Das Buch 1. Samuel legt damit die prophetische Grundlage fiir die Erwartung des wahren Konigs.
Gottes rettendes Handeln kulminiert in Christus. (2. Samuel 7,16; Matthius 1,1)

Seite 17 von 130



5.7. Das Volk Israel und die Nationen

Israel wird im Buch 1. Samuel als Volk mit geistlicher Berufung neu geordnet. Durch Prophetie,
Konigtum und Riickbesinnung auf den Bund wird Israel neu ausgerichtet auf seine Berufung als
heiliges Volk. Es sollte sich durch Gehorsam, Treue und Gottesfurcht von den Nationen unterscheiden.
Die politische Ordnung war nur Mittel zum Zweck, um die geistliche Identitdt zu stirken. Israel sollte
ein Licht fiir die Volker sein und Gottes Herrschaft sichtbar machen. Seine Stellung unter den
Nationen beruhte auf dem Bund mit Gott. (1. Samuel 7,3-6; 12,20-25)

Die Nationen spielen eine Rolle als Kontrast zu Israels Berufung und als Rahmen fiir Gottes
Handeln. Israel forderte einen Konig, um den anderen Volkern zu gleichen, doch Gottes Plan war,
dass Israel einzigartig bleibt. Die umliegenden Nationen standen fiir fremde MaBstébe, politische
Macht und heidnische Religionen. Israel sollte nicht ihre Wege iibernehmen, sondern durch Heiligkeit
und Gehorsam ein Zeugnis fiir den wahren Gott sein. Das Buch zeigt, wie gefdhrlich Anpassung ist
und wie notwendig geistliche Unterscheidung bleibt. Gottes Ziel bleibt die Bewahrung seines heiligen
Volkes. (1. Samuel 8,19-22; 15,1-3)

5.8. Engel, Satan und Damonen

Ein boser Geist wird als Werkzeug gottlichen Gerichts an Saul beschrieben. Nachdem Saul den
Geist Gottes verliert, wird er von einem bodsen Geist geplagt, den Gott selbst zuldsst. Diese
Erscheinung zeigt, dass geistliche Méchte auch im Gericht eine Rolle spielen konnen. Der Geist
verstirkt Sauls Niedergang und Isolation und macht deutlich, dass Entfernung von Gott
schwerwiegende Folgen hat. Engel als Boten Gottes treten im Buch nicht ausdriicklich auf. Der

geistliche Kampf bleibt jedoch im Hintergrund prisent. (1. Samuel 16,14)

Die geistliche Dimension wird nicht in spektakuliren Erscheinungen, sondern im inneren
Zustand des Menschen sichtbar. Sauls innerer Verfall und seine zunehmende Verzweiflung zeigen
die Auswirkungen geistlicher Entfremdung. Das Buch 1. Samuel legt den Schwerpunkt auf den
Zusammenhang zwischen Herzenshaltung und geistlicher Realitdt. Ddmonische Einfliisse sind eine
Konsequenz von Ungehorsam, nicht Hauptthema des Buches. Gottes Geist und seine Abwesenheit
bestimmen das geistliche Schicksal des Menschen. Geistliche Wirklichkeit spiegelt sich im Charakter
und in der Beziehung zu Gott wider. (1. Samuel 16,14-23)

Seite 18 von 130



5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Die Salbung Davids weist prophetisch auf das kommende Reich Christi hin. David wird als Konig
eingesetzt, doch seine Herrschaft bleibt vorldufig und unvollkommen. Die endgiiltige Erfiillung der
Konigshoffnung geschieht in Christus, dem Sohn Davids. Der Messias wird eine ewige Herrschaft
aufrichten, die Gerechtigkeit, Frieden und wahre Gottesgemeinschaft bringt. 1. Samuel bereitet die
Erwartung eines ewigen Konigs vor, der vollkommen Gottes Willen ausfiihrt. Diese Hoffnung zieht
sich durch die gesamte Schrift bis zur Offenbarung. (2. Samuel 7,16; Lukas 1,32-33)

Gottes Reich basiert auf geistlicher Treue und gottlicher Verheilung, nicht auf menschlicher
Macht. Wihrend menschliche Konige scheitern konnen, bleibt Gottes Plan unerschiitterlich. Der
kommende Konig wird durch Gehorsam, Demut und Gerechtigkeit herrschen. Das Buch 1. Samuel
zeigt die Unzuldnglichkeit menschlicher Herrschaft und die Notwendigkeit einer gottlichen
Konigsherrschaft. Der Messias bringt die vollkommene Erfiillung aller VerheiBungen. Gottes Reich ist

unvergénglich und griindet allein auf seiner Treue und Macht. (Psalm 2; Offenbarung 19,11-16)

Seite 19 von 130



6. Grobgliederung

1. Samuel - Vom Richtertum zur Konigsherrschaft in Israel

Teil 1: Samuel - Gottes Berufung und Ubergang zur Monarchie (1. Samuel 1-7)
1. Geburt und Berufung Samuels (1,1-3,21)

1.1. Hannas Gebet, Geliibde und Samuels Geburt (1,1-28)

1.2. Der priesterliche Verfall unter Eli (2,1-36)

1.3. Samuels Berufung als Prophet - Gottes Wort kehrt zuriick (3,1-21)

2. Gericht iiber das Haus Eli und die Bundeslade (4,1-7,2)
2.1. Niederlage Israels und der Tod Elis (4,1-22)
2.2. Die Lade bei den Philistern - Gericht iiber Gotzen (5,1-12)
2.3. Die Riickkehr der Lade und Furcht Gottes (6,1-7,2)

3. Samuels Wirken als Richter - Bufie und Sieg (7,3-17)
3.1. Riickkehr zu Gott in Mizpa - Bulle und Befreiung (7,3-14)
3.2. Samuel richtet Israel mit Gerechtigkeit (7,15-17)

Teil 2: Saul - Der erste Konig Israels (1. Samuel 8-15)

4. Israels Wunsch nach einem Konig (8,1-22)
4.1. Ablehnung der Gottesregierung - Wunsch nach Anpassung (8,1-9)
4.2. Warnung vor der Konigsherrschaft und Zustimmung Gottes (8,10-22)

5. Berufung und Bestitigung Sauls (9,1-12,25)
5.1. Gottes souverdne Flihrung zur Begegnung mit Samuel (9,1-27)
5.2. Salbung Sauls zum Konig (10,1-16)
5.3. Offentliche Bestitigung und erste militirische Rettung (10,17-11,15)

5.4. Samuels Abschiedsrede - Gottes Treue und Israels Verantwortung (12,1-25)

Seite 20 von 130



6. Sauls Versagen und Ablehnung (13,1-15,35)
6.1. Sauls eigenméchtiges Opfer - Ungeduld statt Gehorsam (13,1-15)
6.2. Jonathans Mut - Gottes Eingreifen trotz Saul (13,16-14,52)

6.3. Sauls Ungehorsam gegen Amalek - gottliche Verwerfung (15,1-35)

Teil 3: David - Gottes erwihlter Konig in Vorbereitung (1. Samuel 16-31)
7. David wird erwihlt und gesalbt (16,1-23)

7.1. Samuel salbt David in Bethlehem (16,1-13)

7.2. David dient Saul mit Musik - Gunst durch Gnade (16,14-23)

8. Der Kampf mit Goliath - Glaube gegen Menschenfurcht (17,1-58)
8.1. Israels Furcht und Davids Glaubensmut (17,1-30)
8.2. Der Sieg iiber Goliath zur Ehre Gottes (17,31-58)

9. Sauls Eifersucht und Verfolgung Davids (18,1-20,42)
9.1. David wird im Volk geehrt - Sauls Neid wichst (18,1-30)
9.2. Jonathan steht zu David - Bund der Freundschaft (19,1-20,42)

10. Davids Flucht und Bewahrung durch Gottes Hand (21,1-26,25)
10.1. Flucht zu Priestern und nach Gat - Nahrung, Schutz, Ablehnung (21,1-22,23)
10.2. Davids Zeit in der Wiiste - Keil zwischen ihm und Saul (23,1-23,28)
10.3. David verschont Saul - Gottes Souveranitit iiber Rache (24,1-25,1)
10.4. Abigail verhindert Blutvergiefen - Nabal stirbt (25,2-44)

10.5. Zweite Schonung Sauls - Davids Vertrauen auf Gott (26,1-25)

11. Zuflucht bei den Philistern und letzte Krise Sauls (27,1-31,13)
11.1. David lebt bei Achisch in Ziklag - taktisches Uberleben (27,1-12)

11.2. Saul sucht Gott vergeblich - das Gesprach mit Samuel (28,1-25)

Seite 21 von 130



11.3. David in Ziklag - Raub, Riickschldge, Sieg und Verteilung (29,1-30,31)
11.4. Saul fillt in der Schlacht - Israels erste Kdnigsepoche endet (31,1-13)

Seite 22 von 130



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

Das Buch 1. Samuel beschreibt den entscheidenden Ubergang von der Zeit der Richter zur Monarchie
in Israel. Es zeigt, dass Gottes Plan trotz menschlicher Schwéchen unaufhaltsam voranschreitet. Die
Geschichten von Samuel, Saul und David offenbaren die Bedeutung von Gehorsam, Herzenshaltung
und geistlicher Treue. Wéhrend Saul durch Stolz und Ungehorsam fallt, wird David als Mann nach
Gottes Herzen erwiéhlt. Gottes Handeln steht iiber menschlichen Ambitionen und richtet sich nach
seinem souverdnen Willen. Die Einfilhrung des Konigtums dient letztlich der Vorbereitung auf den
kommenden messianischen Konig. Der rote Faden der gottlichen VerheiBung bleibt trotz menschlicher

Verfehlungen erhalten.

7.2. Anwendungen

Gott sucht Gehorsam, nicht duflere Stirke. Wahre geistliche Leitung entsteht aus einem Herzen, das
Gottes Wort ernst nimmt und ihm folgt. AuBere Erfolge oder Ansehen ersetzen niemals Treue

gegeniiber Gott. Entscheidend ist eine innere Haltung der Demut und des Gehorsams.

Gottes Plan bleibt bestehen, auch wenn Menschen versagen. Sauls Fall zeigt, dass menschliches
Scheitern Gottes souverdne Ziele nicht verhindern kann. Gott fiihrt seine Verheiungen trotz
menschlicher Untreue weiter aus. Vertrauen und Umkehr ermoglichen es, in Gottes Heilsplan

weiterhin eine Rolle zu spielen.

Der wahre Konig ist Christus, nicht ein menschlicher Herrscher. David weist als Typus auf den
kommenden Messias hin, der vollkommen gerecht und gnidig regiert. Nur Christus erfiillt alle
Erwartungen an ein ewiges, gerechtes Konigtum. In seiner Herrschaft wird die endgiiltige Erfiillung

aller Verheifungen sichtbar.

Seite 23 von 130



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Was ist das Hauptthema des Buches 1. Samuel?

Antwort: Der Ubergang Israels von der Richterzeit zur Monarchie und die Betonung von

Gehorsam gegeniiber Gott als Voraussetzung fiir wahre Fiihrung.

2. Wer wird als moéglicher Verfasser des Buches 1. Samuel genannt?

Antwort: Samuel wird als Hauptverfasser angesehen, wobei spitere Abschnitte vermutlich von

den Propheten Gad oder Nathan ergénzt wurden.

3. Was war der geistliche Zustand Israels zu Beginn des Buches?

Antwort: Israel befand sich in einer Zeit geistlichen Niedergangs, geprdagt von dem Versagen

der Priesterschaft unter Eli.

4. Warum forderte Israel einen Konig?

Antwort: Israel wollte sein wie die anderen Nationen und suchte Sicherheit und Stabilitit

durch eine menschliche Herrschaft.

5. Was war Sauls grofite Verfehlung als Konig?

Antwort: Sauls Ungehorsam gegeniiber Gottes klaren Anweisungen fithrte zu seiner

Verwerfung als Konig.

6. Warum wurde David als Nachfolger Sauls erwahlt?

Antwort: David wurde erwéhlt, weil Gott sein Herz sah und ihn als einen Mann nach seinem

eigenen Herzen anerkannte.

7. Welche Rolle spielt der Heilige Geist im Buch 1. Samuel?

Antwort: Der Heilige Geist befahigt Saul und spiter David zu ihrem Dienst, wobei der Geist

bei Ungehorsam entzogen werden kann.

8. Wie deutet das Buch 1. Samuel auf den Messias hin?

Seite 24 von 130



Antwort: Durch die Salbung und die Person Davids wird der kommende ewige Konig, Jesus

Christus, prophetisch angekiindigt.

9. Welche Lehre vermittelt 1. Samuel iiber wahre geistliche Leitung?

Antwort: Wahre Leitung basiert auf Gehorsam, Herzenshaltung und Treue gegeniiber Gott,

nicht auf duBBerer Erscheinung oder Macht.

10. Was zeigt das Buch 1. Samuel iiber Gottes Souveréinitit?

Antwort: Gott lenkt die Geschichte souverin, setzt Fiihrer ein oder verwirft sie nach seinem

gerechten und heiligen Willen.

Seite 25 von 130



Kommentierung

Teil 1: Samuel - Gottes Berufung und Ubergang zur Monarchie
(1. Samuel 1-7)

1. Geburt und Berufung Samuels (1,1-3,21)

1.1. Hannas Gebet, Geliibde und Samuels Geburt (1,1-28)

1.1.1 Hannas Not und die priesterliche Situation (1,1-8)

Israels geistliche Fiihrung ist institutionell vorhanden, aber innerlich schwach. Die Einleitung des
Buches beschreibt das Geschlecht Elkanas und seine Pilgerreise nach Silo, wo der Dienst des HERRN
verrichtet wurde. Die Priester Eli, Hofni und Pinehas sind namentlich genannt, doch spéter wird
deutlich, dass ihre geistliche Integritit mangelhaft war. Das Volk hatte zwar Zugang zu Gottesdienst
und Opfer, doch die geistliche Leitung war schwach und kompromittiert. Die Kulthandlungen liefen
formal weiter, aber das prophetische Wort war selten, und Visionen waren nicht verbreitet. Inmitten
dieser geistlich schwachen Zeit beginnt Gott sein Wirken im Verborgenen — nicht durch die Priester,
sondern durch eine unfruchtbare Frau. Damit zeigt sich, dass wahre geistliche Erneuerung nicht aus
der Institution, sondern aus Gottes souverdnem Eingreifen erwichst. (1. Samuel 1,3; 1. Samuel 3,1;
Richter 21,25; Jesaja 29,13)

Hannas Unfruchtbarkeit spiegelt personliche und nationale Hoffnungslosigkeit. Hanna wird als
geliebte, aber kinderlose Frau eingefiihrt — ein Zustand, der in der damaligen Kultur als Schmach galt.
Ihre Unfruchtbarkeit ist nicht nur personliches Leid, sondern auch ein Symbol fiir die geistliche
Fruchtlosigkeit Israels zur Zeit der Richter. In einer Zeit, in der das Volk geistlich unempfanglich war,
ist auch Hannas Leib verschlossen. Doch Gott selbst hatte thren Schof3 verschlossen, was darauf
hindeutet, dass ihre Not Teil seines grofleren Planes ist. Die Spannung zwischen gottlicher Liebe und

unerfiilltem Leben prigt Hannas Alltag. Damit wird sie zur geistlichen Figur: ihre spitere

Seite 26 von 130



Fruchtbarkeit steht prophetisch fiir die Wiederherstellung gottlichen Lebens in einer ausgetrockneten
geistlichen Landschaft. (1. Samuel 1,5-6; Psalm 113,9; Jesaja 54,1; Lukas 1,7)

Familiire Spannungen und geistliche Sehnsucht bereiten den Boden fiir Gottes Eingreifen.
Elkanas zweite Frau, Peninna, verspottet Hanna wegen ihrer Kinderlosigkeit. Diese familidre Situation
wird zur tdglichen Priifung fiir Hanna, besonders in der Zeit der Wallfahrt zum Heiligtum. Die
Spannung zwischen duflerer Frommigkeit — der regelmiBige Opfergang — und innerem Zerbruch ist
deutlich. Elkanas gutgemeinte, aber unverstindige Worte offenbaren, dass auch innerhalb der Familie
kein Trost fiir Hannas geistliche Last vorhanden ist. In dieser Einsamkeit wichst die Sehnsucht nach
Gottes Eingreifen. Die Umgebung verstirkt nicht ihren Glauben, sondern vertieft ihre Not. Doch
gerade in dieser Tiefe formt Gott das Gefdl3, das er bald mit seiner Gnade fiillen wird. (1. Samuel
1,6-8; Hiob 23,10; Psalm 34,19; 2. Korinther 1,9)

C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldirt zu 1. Timotheus 1,7,
dass die Monogamie — also die Einehe — von Gott selbst bei der Schopfung als géttliches Ideal
eingesetzt wurde, um Mann und Frau das hochste Maf3 an Erfiillung und Gliick zu schenken (1.
Mose 2,21-24; Matthdus 19,3—6, Epheser 5,21-33). Die Polygamie, also die Vielehe, wurde
zwar im Alten Testament nicht ausdriicklich verboten (5. Mose 21,15—17), entspricht jedoch
nicht Gottes urspriinglichem Plan fiir die Ehe. Scofield betont, dass die Berichte des Alten
Testaments deutlich zeigen, wie viel Leid und Unfrieden aus polygamen Beziehungen
hervorgingen, was die gottliche Weisheit des monogamen Ehebundes unterstreicht (Scofield,
2015, S. 369).

1.1.2. Hannas Gebet, Geliibde und Erhorung (1,9-20)

Hannas Gebet entspringt zerbrochenem Geist und richtet sich allein an den HERRN. Hanna steht
nach dem Opfer auf und begibt sich zum Heiligtum, um in stiller, intensiver Weise vor dem HERRN
zu beten. Thr Gebet ist nicht formal oder oOffentlichkeitswirksam, sondern Ausdruck tiefster
Zerbrochenheit und Gottesfurcht. Sie weint viel, bewegt nur ihre Lippen und spricht in ihrem Herzen —
eine Form des Betens, die auf personlicher Beziehung zu Gott und nicht auf dullerer Darbietung
beruht. Thre Not fiihrt sie nicht in Anklage, sondern in Hingabe. Der HERR der Heerscharen wird ihr
einziges Gegeniiber, und in dieser personlichen Begegnung wird ihr Leid in Glauben verwandelt.
Inmitten religioser Kélte ist dieses Gebet ein Aufleuchten lebendiger Gottesbeziehung. (1. Samuel
1,10-13; Psalm 62,9; Jesaja 57,15; Hebrider 11,6)

Seite 27 von 130



Das Geliibde Hannas offenbart eine Bereitschaft zur volligen Hingabe. Hanna gelobt, dass sie,
wenn Gott ihr einen Sohn schenke, diesen dem HERRN weihen werde — sein ganzes Leben lang.
Diese Weihe soll nach dem Vorbild des Nasirdertums erfolgen, was duBlerlich durch das
Nichtschneiden der Haare symbolisiert wird. Dieses Geliibde zeigt, dass Hanna nicht nach
personlicher Erfiillung sucht, sondern nach einer Antwort fiir Gottes Ehre. Der erbetene Sohn soll nicht
fiir sich selbst leben, sondern ein Leben im Dienst Gottes fithren. In einer Zeit geistlicher Leere will
Hanna ein GefdB3 fiir Gottes Ehre bereitstellen. Das Geliibde steht somit im Gegensatz zu vielen
selbstzentrierten Bitten: Es zielt auf die Verherrlichung Gottes durch ein hingegebenes Leben. (1.
Samuel 1,11; 4. Mose 6,1-8; Psalm 116,14-16; Romer 12,1)

Gottes Eingreifen bringt Erhorung und geistliche Erneuerung. Nachdem Hanna ihr Herz vor dem
HERRN ausgeschiittet hat und Eli sie schlielich mit einem Segenswort entldsst, kehrt sie in
verdnderter Haltung zurilick. Der Text betont, dass ihr Gesicht nicht mehr wie zuvor war — ein Zeichen
inneren Friedens und geistlicher Zuversicht. Gott erhort ihr Gebet, und sie empfangt durch Elkana
einen Sohn, den sie Samuel nennt, denn sie hat ihn ,,von dem HERRN erbeten®“. Der Wechsel von
Tranen zu Freude, von Unfruchtbarkeit zu Leben, geschieht durch Gebet, Glauben und Gnade. Diese
Erhorung ist der erste Schritt in Gottes groflerem Werk, durch das er sein Wort und seine Herrschaft
wieder neu in Israel aufrichten wird. (1. Samuel 1,17-20; Psalm 30,6; Jesaja 65,24; Jakobus 5,16)

1.1.3. Hannas Opfer und Hingabe Samuels an den HERRN
(1,21-28)

Hannas Entschlossenheit zur Erfiillung des Geliibdes bekriiftigt gelebte Gottesfurcht. Nachdem
Samuel geboren ist, verzichtet Hanna zunichst auf die jahrliche Wallfahrt nach Silo, um den Jungen zu
entwohnen. Sie begriindet dies mit dem Wunsch, ihn danach fiir immer dem HERRN darzubringen.
Elkanas Zustimmung zeigt, dass auch er das Geliibde respektiert und geistlich mittriagt. Die Zeit des
Wartens dient nicht der Verzogerung, sondern der Vorbereitung auf die vollige Hingabe. Hanna halt
treu an dem fest, was sie vor dem HERRN versprochen hat — trotz aller emotionalen Bindung an das
ersehnte Kind. Thr Glaube wird hier sichtbar in konkretem Gehorsam. Die Hingabe Samuels ist keine
symbolische Geste, sondern ein tatsédchlicher Verlust — getragen von dem Vertrauen, dass Gott mehr ist
als jedes personliche Gliick. (1. Samuel 1,21-23; Prediger 5,3; Psalm 15,4; Lukas 1,38)

Seite 28 von 130



Die Weihe Samuels an den HERRN bezeugt Gottes Eigentum an allem Leben. Nach der
Entw6hnung bringt Hanna den jungen Samuel samt Opfergaben nach Silo, um ihn dem HERRN zu
ibergeben. In tiefer Dankbarkeit erkennt sie 6ffentlich, dass dieses Kind Gebetserhorung ist, und gibt
ihn Gott zuriick. Die Handlung unterstreicht, dass Kinder kein Besitz, sondern anvertraute Gaben sind.
Samuel bleibt fortan im Dienst des Heiligtums — ein Leben lang. Diese vollige Weihe ist Ausdruck der
Souverdnitit Gottes tiber alles Leben. Hannas Opfer ist ein Vorbild echter Hingabe: was Gott gegeben
hat, wird Thm zu Seiner Ehre zuriickgegeben. Damit beginnt die Geschichte Samuels nicht in der
Selbstverwirklichung, sondern im Heiligtum, unter dem Blick des HERRN. (1. Samuel 1,24-28; Psalm
127,3; Spriiche 3,9; Romer 11,36)

1.2. Der priesterliche Verfall unter Eli (2,1-36)

1.2.1. Hannas Lobgesang — Theologische Grundlegung des
kommenden Wandels (2,1-11)

Hannas Lobgesang bekennt die Einzigkeit und Heiligkeit Gottes als Ausgangspunkt allen
Wandels. Hannas Gebet beginnt mit einem freudigen Ausruf iiber die Grofle und Treue des HERRN.
Sie betont, dass niemand heilig ist wie der HERR, niemand ist ein Fels auer ihm. Diese Aussagen
sind keine abstrakten Bekenntnisse, sondern gewachsene Uberzeugungen aus persdnlicher Erfahrung
gottlicher Erhorung. Die Heiligkeit Gottes ist nicht nur moralische Reinheit, sondern die vollige
Absonderung von allem Irdischen, Unbestindigen und Ungerechten. Hanna erkennt, dass wahrer Halt
nicht in Menschen oder Umsténden liegt, sondern allein im unverdnderlichen Gott. Der Lobgesang legt
damit eine theologische Grundlage, auf der das gesamte Buch aufgebaut ist: Alles Handeln Gottes
flieBt aus seiner Heiligkeit, seiner Einzigkeit und seiner Treue. (1. Samuel 2,1-2; 5. Mose 32,4; Psalm
18,3; Jesaja 6,3)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Samuel 2,2, dass die
Aussage ,,Niemand ist heilig wie der HERR" die absolute Einzigartigkeit und Souverdnitdt
Gottes hervorhebt. Er verweist auf die rabbinische Auslegung bei Raschi, der diese Stelle
sinngemdyfs mit den Worten iibersetzt: , Es gibt keinen Kiinstler wie unseren Gott* (Bereshit
10a). Damit wird betont, dass Gott als Schopfer unvergleichlich ist — derjenige, der alles
erschaffen, geformt und erhalten hat. Rubin weist darauf hin, dass dieser Vers hdufig in der

traditionellen jiidischen Liturgie zitiert wird und dort als Ausdruck der Ehrfurcht vor Gottes

Seite 29 von 130



Heiligkeit und schopferischer Macht dient (1. Mose 1,1; 1. Samuel 2,2; Psalm 86,8—10) (Rubin,
2016, S. 337).

Gottes Wirken kehrt menschliche Maflstibe um und offenbart seine souverine Gerechtigkeit.
Hanna beschreibt, wie der HERR die Starken zerbricht und die Schwachen stirkt, die Satten hungrig
macht und die Hungrigen sittigt. Diese Umkehrungen zeigen, dass Gottes Gerechtigkeit nicht auf
menschlichen Systemen oder Verdiensten beruht, sondern auf seiner freien Entscheidung. Er erhoht die
Geringen und erniedrigt die Stolzen, hebt den Armen aus dem Staub und setzt ihn unter Fiirsten.
Dieser Perspektivwechsel durchzieht die gesamte Heilsgeschichte: Gott erwidhlt, was nichts ist, um das
zu beschidmen, was etwas ist. In Hannas Worten kiindigt sich an, was Gott im Verlauf des Buches
Samuel konkret umsetzen wird — insbesondere im Gegensatz zwischen Eli und Samuel, Saul und
David. (1. Samuel 2,3-8; Psalm 75,8; Lukas 1,52-53; 1. Korinther 1,27-29)

Der HERR ist Richter und Konig — er bewahrt die Seinen und zerschmettert seine Widersacher.
Der Schluss des Liedes beschreibt Gott als den, der die Erde richtet, die Fiile seiner Heiligen bewahrt
und die Gottlosen in Finsternis stiirzt. Er gibt Macht seinem Konig und erhdht das Horn seines
Gesalbten. Diese Aussagen sind in hohem MaBe prophetisch und weisen iiber Hannas Situation hinaus
auf die kommende Konigsherrschaft Davids und die messianische Vollendung. Der HERR ist nicht nur
Helfer in der Not, sondern auch der endgiiltige Richter iiber die Welt. Seine Macht ist nicht passiv,
sondern rettend und richtend zugleich. Der Lobgesang Hannas spannt somit einen heilsgeschichtlichen
Bogen vom personlichen Erleben bis zur eschatologischen Erwartung. (1. Samuel 2,9-10; Psalm 2,6-9;
Jesaja 11,4; Lukas 1,69-71)

1.2.2. Der moralische und geistliche Verfall Elis Sohne (2,12-26)

Der priesterliche Dienst wird von Hofni und Pinehas entehrt und profaniert. Die S6hne Elis
werden als ,,S6hne Belials* bezeichnet — ein Ausdruck fiir gottlose, gesetzlose Menschen. Obwohl sie
offiziell im Priesterdienst stehen, kennen sie den HERRN nicht. Thre Handlungen beim Opfer
widersprechen direkt den Anweisungen des Gesetzes: Sie fordern mit Gewalt Fleischstiicke, bevor das
Fett geopfert wurde. Damit stellen sie menschliches Verlangen iiber gottliche Ordnung. Thre Gier
entweiht den Dienst und macht das Opfer zu einem Mittel personlicher Bereicherung. Der priesterliche
Dienst, der eigentlich Gottes Heiligkeit darstellen soll, wird durch ihre Praxis entstellt. Thre
Gottlosigkeit offenbart, dass bloBe Amtsausiibung ohne Gottesfurcht zum Gericht fiihrt. (1. Samuel
2,12-17; 3. Mose 3,3-5; 4. Mose 18,8-10; Maleachi 2,1-9)

Seite 30 von 130



Eli versagt in seiner geistlichen Fiihrungsverantwortung als Vater und Priester. Trotz der
schwerwiegenden Vergehen seiner Sohne, bleibt Elis Reaktion halbherzig. Zwar hort er von ihrem
Verhalten und spricht sie darauf an, doch er schreitet nicht ein. Die Umkehr seiner Sohne bleibt aus,
ebenso wie eine entschiedene Trennung vom priesterlichen Amt. Elis milde Ermahnung steht in
keinem Verhiltnis zur Schwere der Siinde. Als geistliches Oberhaupt hitte er sowohl das Volk als auch
seine Familie schiitzen miissen. Sein Versdumnis zeigt, dass Untétigkeit angesichts offenkundiger
Stinde Mitschuld begriindet. Die Verachtung des Priestertums wird nicht allein durch aktives
Fehlverhalten, sondern auch durch passives Dulden gefordert. (1. Samuel 2,22-25; 3. Mose 10,8-11;
Hesekiel 3,18; 1. Timotheus 3,4-5)

Samuels geistlicher Fortschritt steht im Kontrast zum moralischen Verfall der Priestersohne.
Mitten im Bericht {iber die Verfehlungen von Hofni und Pinehas steht der wiederholte Hinweis, dass
Samuel vor dem HERRN diente, in einem einfachen leinenen Ephod. Diese Gegeniiberstellung ist
nicht zuféllig: Wéhrend das priesterliche Amt entweiht wird, wichst ein neues Werkzeug Gottes heran
— nicht in Macht, sondern in Demut. Der junge Samuel erhilt von seiner Mutter jahrlich ein Oberkleid
— ein dufleres Zeichen geistlicher Wiirde und Fiirsorge. Gottes Antwort auf den Missbrauch geistlicher
Autoritét ist nicht sofortiges Gericht, sondern die stille Vorbereitung eines treuen Dieners. So oftfenbart
Gott seine Geduld und sein souverdnes Handeln durch vorbereitete Gefalle. (1. Samuel 2,18-21; Psalm
92,13-15; Lukas 2,52; 2. Timotheus 2,21)

Gottes Gnade wirkt trotz dullerer Zustinde — aber Gericht bleibt nicht aus. Trotz der geistlichen
Finsternis zur Zeit Elis wird Hanna weiter von Gott gesegnet. Der HERR schenkt ihr weitere Kinder —
drei S6hne und zwei Tochter. Diese Erwdhnung betont Gottes Treue gegeniiber den Seinen, selbst
wenn das geistliche Umfeld verfallen ist. Gleichzeitig wiachst Samuel weiter vor dem HERRN und bei
Menschen. Doch der Bericht endet nicht mit Hoffnung, sondern mit einer letzten Feststellung: Hofni
und Pinehas horten nicht auf die Stimme ihres Vaters, denn der HERR wollte sie toten. Diese Aussage
zeigt, dass das Gericht bereits beschlossen war. Die Geduld Gottes hat eine Grenze, und seine
Langmut bedeutet keine Billigung der Siinde. (1. Samuel 2,21-25; Prediger 8,11-13; Romer 2,4-5;
Galater 6,7)

Seite 31 von 130



1.2.3. Gottes Gerichtswort iiber Eli und seine Nachkommen
(2,27-36)

Gott sendet einen ungenannten Boten, um Eli sein Gericht deutlich anzukiindigen. Ein Mann
Gottes tritt auf und richtet im Namen des HERRN ein Wort des Gerichts an Eli. Dieser Bote kommt
nicht aus dem priesterlichen Umfeld, sondern wird ohne Herkunftsnennung eingefiihrt — ein Hinweis
darauf, dass Gottes Autoritdt nicht an menschliche Strukturen gebunden ist. Der Bote erinnert Eli
daran, dass Gott seine Familie erwdhlt hatte, um ihm zu dienen, Opfer zu bringen und den
Priesterdienst zu versehen. Diese Berufung war ein Gnadenakt, kein Verdienst. Die Frage Gottes:
»Warum tretet ihr mit Fiiffen meine Schlachtopfer?* ist eine direkte Anklage gegen Eli und seine
Sohne. Gottes Botschaft ist klar: Geistliche Erwihlung verpflichtet zu Treue. Wo sie in Hochmut oder
Gleichgiiltigkeit verachtet wird, folgt Gericht. (1. Samuel 2,27-29; 2. Mose 28,1-3; 3. Mose 10,3;
Amos 3,2)

Eli wird wegen seiner Duldung des Bosen mitverantwortlich gemacht. Obwohl Eli selbst nicht
direkt die Opfer missbraucht oder Hurerei treibt, wirft Gott ihm vor, dass er seine S6hne mehr ehrt als
den HERRN. Er hatte ihnen nicht nur nicht Einhalt geboten, sondern ihnen auch den Zugang zu den
Opfergaben ermoglicht. Damit machte er sich zum Mitwisser und Mittrdger der Siinde. Diese Anklage
zeigt, dass geistliche Verantwortung nicht nur durch eigenes Handeln, sondern auch durch Unterlassen
entsteht. Der MaBstab fiir Leiter ist Gottesfurcht, nicht familidre Riicksichtnahme. Die geistliche
Ordnung Gottes duldet keine Verquickung von Berufung und Giinstlingswirtschaft. (1. Samuel 2,29;
Hesekiel 34,2-10; Matthaus 10,37; Jakobus 3,1)

Gottes Gericht iiber Elis Haus ist unwiderruflich und endgiiltig. Die Konsequenz der Entweihung
des Priesterdienstes ist ein dreifaches Gericht: Es wird kein Greis mehr in Elis Haus geben, seine
Nachkommen werden in der Bliite ihres Lebens sterben, und der Priesterdienst wird an einen anderen
iibergehen. Dieses Gericht ist nicht impulsiv, sondern begriindet, umfassend und final. Die Zeichen —
der gleichzeitige Tod von Hofni und Pinehas — sollen die Echtheit des gottlichen Wortes bestétigen.
Doch mitten im Gericht kiindigt Gott auch einen treuen Priester an, der nach seinem Herzen handelt.
Diese VerheiBung weist iiber die unmittelbare Situation hinaus und blickt prophetisch auf den
kommenden messianischen Mittler. Gottes Gericht schliefit seine Gnadenabsicht nicht aus, sondern
bestétigt sie im Licht seiner Heiligkeit. (1. Samuel 2,30-36; Psalm 89,30-34; Jeremia 3,15; Hebrder
4,14)

Seite 32 von 130



1.3. Samuels Berufung als Prophet - Gottes Wort kehrt zuriick
(3,1-21)

1.3.1. Geistliche Finsternis und vorbereitende Stille (3,1-3)

Gottes Schweigen in Israel ist Ausdruck geistlicher Finsternis und richterlicher Zuriickhaltung.
Der Text beginnt mit der Feststellung, dass das Wort des HERRN selten war und keine Offenbarung
verbreitet wurde. Dies ist keine beildufige Bemerkung, sondern eine theologische Diagnose: In Zeiten
geistlichen Verfalls zieht sich Gott mit seinem Reden zuriick. Offenbarung ist ein Akt gottlicher
Gnade, kein Automatismus. Israels Zustand war geprigt von formaler Religiositit, aber innerer Leere.
Die Seltenheit des prophetischen Wortes zeigt, dass Gott das Volk in seiner Eigenwilligkeit gehen lésst,
bis ein neues Werkzeug bereit ist. Diese Stille Gottes ist Ausdruck von Gericht, aber auch Vorbereitung
— denn der HERR schweigt nicht fiir immer. (1. Samuel 3,1; Psalm 74,9; Amos 8,11; Jesaja 59,2)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Samuel 3,1, dass der junge
Samuel seinen Dienst im Heiligtum des HERRN fortsetzte, als Gott begann, direkt zu ihm zu
sprechen. Nach dem Soncino-Kommentar zu 1. Samuel bemerkt Rabbi Goldman, dass Samuel
zu diesem Zeitpunkt etwa zwdélf Jahre alt war, als das Wort des HERRN an ihn erging. Diese
Tatsache deutet darauf hin, dass Gott bewusst den Hohenpriester Eli iiberging, um stattdessen
den jungen Samuel als Propheten zu berufen. Dadurch wird die Souverdnitit Gottes in der
Wahl seiner Werkzeuge sichtbar und zugleich das beginnende Ende der priesterlichen Linie
Elis angedeutet (1. Samuel 2,27-36, 3,1-10) (Rubin, 2016, S. 339).

Der Ort der Offenbarung bleibt bestehen, doch geistliches Licht ist fast erloschen. Obwohl
Samuel im Heiligtum dient, wo die Lade Gottes steht, wird betont, dass die Lampe Gottes noch nicht
erloschen war. Dies ist mehr als eine zeitliche Einordnung — es ist geistliche Symbolik. Die Lampe, die
nach Gottes Gesetz von Abend bis Morgen brennen sollte, steht hier kurz vor dem Erloschen. Israel
befindet sich geistlich in der Nacht, doch ein letztes Licht ist noch da. Samuel schléft nahe der Lade
Gottes — ohne zu wissen, dass er bald selbst zum Triger gottlicher Offenbarung wird. Der Ort der
Gegenwart Gottes bleibt bestehen, auch wenn die Priesterschaft versagt. Gottes Reden wird nicht
durch duBlere Institutionen begrenzt, sondern in seiner Zeit neu entfacht. (1. Samuel 3,2-3; 2. Mose
27,20-21; Psalm 18,29; Offenbarung 2.,5)

Seite 33 von 130



1.3.2. Die Berufung Samuels durch Gottes Stimme (3,4-10)

Gottes Reden kommt in kindlicher Schlichtheit, aber mit gottlicher Autoritit. Gott ruft Samuel in
der Nacht beim Namen, doch Samuel erkennt die Stimme zunichst nicht als die des HERRN. Diese
mehrfache Ansprache zeigt Gottes Geduld und die schrittweise Heranfiihrung Samuels an seine
Berufung. Samuel verwechselt die goéttliche Stimme mit der des Menschen — ein Hinweis darauf, wie
sehr das prophetische Reden aus dem Bewusstsein Israels verschwunden war. Der HERR offenbart
sich nicht in auBlergewoOhnlichen Zeichen, sondern in personlichem, wiederholtem Ruf. Gottes
Berufung ist nicht spektakulédr, sondern eindeutig, beharrlich und zielgerichtet. In der kindlichen
Oftenheit Samuels bereitet Gott ein neues Sprachrohr fiir sein Volk vor. (1. Samuel 3,4-6; Jesaja 6,8;
Jeremia 1,4-5; Johannes 10,27)

Eli erkennt zogerlich Gottes Wirken und leitet Samuel zur rechten Antwort an. Erst beim dritten
Ruf begreift Eli, dass es der HERR ist, der Samuel ruft. Seine geistliche Tragheit ist Ausdruck des
allgemeinen Niedergangs in Israel, doch an diesem Punkt reagiert er mit der richtigen Einsicht. Er
weist Samuel an, beim ndchsten Ruf zu antworten: ,,Rede, HERR, denn dein Knecht hort.” Diese
Formulierung zeigt Demut, Bereitschaft und Anerkennung géttlicher Autoritit. Obwohl Eli selbst von
Gottes Gericht betroffen sein wird, dient er in diesem Moment noch als Vermittler geistlicher
Wahrheit. Die Weitergabe der rechten Antwort ist ein Akt geistlicher Ubergabe: Von einem alten,
schwachen System zu einem neuen, gehorsamen Diener Gottes. (1. Samuel 3,7-9; 2. Mose 3.4;
Matthéus 11,25-26; Jakobus 1,21)

Samuel antwortet bereitwillig und wird zum Horer und Boten des Wortes Gottes. Als der HERR
erneut ruft, antwortet Samuel mit den Worten, die Eli ihm genannt hatte. Er erkennt nun, dass er direkt
vor dem lebendigen Gott steht. Damit beginnt seine eigentliche Berufung — nicht durch Zeremonie,
sondern durch personliche Begegnung und Gehorsam. Diese Bereitschaft, zu horen und zu gehorchen,
ist das Kennzeichen echter prophetischer Berufung. Samuel tritt an die Stelle geistlich tauber Fiihrer,
weil er hort, glaubt und dient. In dieser stillen, aber entscheidenden Antwort wird Samuel zum
Werkzeug der Wiederherstellung des prophetischen Dienstes in Israel. (1. Samuel 3,10; Jesaja 50,4-5;
Johannes 12,26; Apostelgeschichte 9,6)

Seite 34 von 130



1.3.3. Die Offenbarung des Gerichts und Samuels Bestiitigung als
Prophet (3,11-21)

Gott offenbart Samuel ein schweres Gericht, das Israel erschiittern wird. Der HERR kiindigt an,
in Israel etwas zu tun, wovon jedem, der es hort, beide Ohren gellen werden. Dieses Ausdrucksmittel
betont die Wucht und Unerbittlichkeit des kommenden Gerichts. Gott spricht direkt und klar zu
Samuel — ohne Gleichnisse oder mildernde Worte. Die Botschaft bezieht sich auf das Haus Eli und
bestitigt die zuvor verkiindeten Ankiindigungen: Schuld und Verachtung des Priestertums werden
nicht iibersehen. Diese Offenbarung macht deutlich, dass Samuel nicht in einen leichten Dienst
berufen ist. Propheten sind Triager unangenehmer Wahrheiten, nicht populiarer Worte. Der Ruf Gottes
bringt Verantwortung, nicht Ansehen. (1. Samuel 3,11-14; Jeremia 1,17; Hesekiel 2,7;
Apostelgeschichte 20,27)

Samuel fiirchtet sich, das Gericht zu iiberbringen, zeigt aber treue Bereitschaft. Am Morgen nach
der Offenbarung zogert Samuel, Eli die Botschaft mitzuteilen. Diese Furcht ist kein Zeichen von
Untreue, sondern Ausdruck seines sensiblen Herzens. Doch Eli fordert ihn auf, alles zu sagen, und
schwort ihn bei Gott. Samuel gehorcht und tiberbringt das Urteil ohne Beschonigung. Darin wird seine
geistliche Reife sichtbar: Er stellt sich nicht tiber die Botschaft, sondern dient ihr. Der junge Prophet
zeigt, was geistliche Integritdt bedeutet — nicht in der Auswahl der Worte, sondern im Gehorsam
gegeniiber der Offenbarung. Gottes Boten diirfen sich nicht von Furcht oder Sympathie leiten lassen,
sondern miissen treu sein im Dienst. (1. Samuel 3,15-18; Jeremia 15,19-20; Galater 1,10; 2. Timotheus
2,15)

Thomas Watson, der puritanische Theologe des 17. Jahrhunderts, erkldrt zu 1. Samuel 3,18,
dass der stolze Mensch eher zerbricht als sich beugt, wdihrend ein demiitiges Herz willig und
formbar bleibt. Er vergleicht das Beispiel des Pharao mit dem des Eli: Pharao sprach trotzig:
., Wer ist der HERR, dass ich seiner Stimme gehorchen sollte?“ (2. Mose 5,2), wohingegen Eli
demiitig antwortete: ,, Er ist der HERR; er tue, was ihm gefdllt” (1. Samuel 3,18). Watson hebt
damit den Unterschied zwischen einem von Stolz aufgeblihten Herzen und einem durch Demut
gefestigten hervor. Der Stolze widersteht Gottes Willen, der Demiitige aber unterwirft sich ihm
vertrauensvoll. So wird Eli zum Beispiel fiir geistliche Reife, die selbst in Zurechtweisung
Gottes Giite erkennt (Jakobus 4,6; 1. Petrus 5,6) (Watson, A Body of Divinity, zitiert nach
Crossway, 2023, S. 397).

Samuel wird als Prophet anerkannt, weil Gott bei ihm ist und sein Wort bestiitigt. Der Abschnitt

endet mit der Feststellung, dass Samuel aufwuchs und der HERR mit ihm war. Keines seiner Worte

Seite 35 von 130



fiel auf die Erde — eine Formulierung, die gottliche Bestitigung ausdriickt. Ganz Israel erkennt, dass
Samuel als Prophet des HERRN eingesetzt ist. Die Zeit des Schweigens ist vorbei, das prophetische
Wort kehrt zuriick. Gottes Offenbarung ist an eine Person gebunden, die auf sein Reden hort und treu
weitergibt. Damit beginnt eine neue geistliche Ara in Israel: Nicht durch institutionelle Erneuerung,
sondern durch ein bereitwilliges, geheiligtes Gefa3. Der HERR offenbart sich fortan wieder in Silo —
durch sein Wort, nicht durch Amter. (1. Samuel 3,19-21; 4. Mose 12,6; Jesaja 55,10-11; Johannes 3,34)

Seite 36 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 1.1-3.21)

Zusammenfassung:

Das erste Samuelbuch beginnt in einer Zeit geistlicher Finsternis und priesterlichen Versagens.
Inmitten dieser Situation steht Hanna, eine kinderlose Frau, die in tiefem Schmerz zum HERRN ruft
und ithm ein Geliibde macht: Sollte Gott ihr einen Sohn schenken, will sie ihn dem HERRN weihen.
Gott erhort ihr Gebet, und Samuel wird geboren. Wie versprochen, weiht Hanna ihn im Tempel dem
Dienst Gottes. Thr Lobpreis in Kapitel 2 bezeugt Gottes GroBe, Heiligkeit und die Umkehrung
menschlicher Verhéltnisse — eine theologische Grundmelodie des ganzen Buches. Gleichzeitig zeigt
sich der geistliche Zerfall im Priesterdienst unter Eli, dessen S6hne gottlos handeln. Gott kiindigt
Gericht iiber Elis Haus an, weil er seine S6hne nicht ernstlich zurechtweist. Inmitten dieser Dunkelheit
wachst Samuel heran, dient dem HERRN und findet Gunst bei Gott und Menschen. SchlieSlich beruft
Gott den jungen Samuel in einer ndchtlichen Offenbarung. Samuel wird zum Propheten berufen, und
das Wort des HERRN beginnt durch ihn wieder wirksam zu werden. Damit setzt Gott einen

Wendepunkt: Der geistliche Neubeginn beginnt nicht mit einem Konig, sondern mit dem Wort Gottes.

Anwendungen:

Gottes Heil beginnt oft im Verborgenen und durch Gebet. Der geistliche Wendepunkt der
Geschichte beginnt nicht auf dem Thron, sondern im Gebetskampf einer unbedeutenden Frau. Der Text
zeigt, dass Gott geistliche Erneuerung aus personlicher Demut und Treue heraus wirkt. Diese Wahrheit

bleibt bedeutsam, weil Gottes Handeln nicht an Einfluss, sondern an Glauben gebunden ist.

Geistlicher Dienst muss aus Gottes Berufung und nicht aus Tradition entstehen. Wihrend die
priesterlichen S6hne Eli verwerfen, ruft Gott einen jungen Diener, der [hm wirklich geweiht ist. Das
geistliche Prinzip macht deutlich, dass geistliche Autoritdt nicht vererbt, sondern von Gott gegeben
wird. Diese Einsicht bleibt aktuell, weil echter Dienst auf Gehorsam und géttlichem Ruf beruht — nicht

auf Position.

Gottes Reden bringt Licht in geistliche Dunkelheit. Das Schweigen Gottes wird durch Samuels
Berufung gebrochen — sein Wort kommt zuriick ins Zentrum. Der Text zeigt, dass Erneuerung dort
beginnt, wo Gottes Wort wieder gehort, geglaubt und weitergegeben wird. Diese Wahrheit bleibt

zentral, weil wahre Wiederherstellung nur durch das lebendige Wort Gottes geschieht.

Seite 37 von 130



2. Gericht uber das Haus Eli und die Bundeslade (4,1-7,2)

2.1. Niederlage Israels und der Tod Elis (4,1-22)

2.1.1. Israels militarische Niederlage und der Missbrauch der
Bundeslade (4,1-5)

Israels militirische Niederlage offenbart geistliche Blindheit und fehlende Umkehr. Die Philister
schlagen Israel in der Schlacht, und etwa viertausend Mann fallen. Doch statt sich in Bufle und Demut
vor dem HERRN zu beugen, fragt das Volk: ,,Warum hat uns der HERR heute vor den Philistern
geschlagen?* Die Frage zeigt zwar ein gewisses Gottesbewusstsein, doch keine Bereitschaft zur
Selbstpriifung. Es folgt keine Hinwendung zu den Propheten oder zum Gebet, sondern ein taktisches
Handeln. Der geistliche Verfall zeigt sich darin, dass militdrischer Misserfolg nicht als gottliche Zucht,
sondern als organisatorisches Problem gesehen wird. Das Volk sucht Ldsungen, aber nicht den
HERRN selbst. Diese Reaktion steht exemplarisch fiir einen religiosen Formalismus, der Gott als
Mittel zum Zweck betrachtet. (1. Samuel 4,1-3; 5. Mose 28,25; Jesaja 1,15-17; Hosea 5,15)

Die Lade wird als religioses Mittel missbraucht, nicht als Ausdruck von Gottes Gegenwart. Nach
der Niederlage wird beschlossen, die Bundeslade aus Silo zu holen, in der Hoffnung, dass sie Israel
retten werde. Die Lade wird jedoch nicht als Symbol der Gegenwart Gottes verehrt, sondern als
magisches Objekt behandelt. Das Volk spricht nicht vom HERRN, sondern von ,,ih7*, der Lade — die
Lade soll retten, nicht Gott. Diese Haltung verdeutlicht den Zustand eines entarteten Gottesdienstes:
duBerlich religios, innerlich gottentfremdet. Dass Hofni und Pinehas die Lade begleiten, macht die
Situation noch dramatischer — die priesterlichen Mittler selbst sind verdorben. Der Versuch, Gottes
Hilfe zu erzwingen, ohne Thm in Wahrheit zu dienen, fiihrt zwangslaufig ins Gericht. (1. Samuel 4,3-5;
2. Mose 25,21-22; Psalm 78,56-61; Jeremia 7,4-11)

Die Reaktion des Volkes ist emotional, aber nicht geistlich gegriindet. Als die Lade des Bundes in
das Lager kommt, erhebt Israel ein groBles Jubelgeschrei, sodass die Erde erbebt. Diese &dullere
Begeisterung ist jedoch kein Ausdruck echten Glaubens, sondern religidser Euphorie. Der Jubel ersetzt
nicht die Heiligkeit, und die emotionale Reaktion kaschiert die innere Entfernung von Gott. Die

Philister horen das Geschrei und fiirchten sich, weil sie die Lade mit der Macht des Gottes Israels

Seite 38 von 130



verbinden. Auch sie haben ein gewisses Verstidndnis von der Vergangenheit Israels, doch beide Volker
— Israel und die Philister — begreifen das Wesen des HERRN nicht recht. Inmitten von Larm, Ritual
und Angst fehlt das eine Notwendige: eine echte Riickkehr zu Gott. (1. Samuel 4,5-8; Matthius 15,8-9;
Johannes 4,23-24; 2. Timotheus 3,5)

2.1.2. Der Verlust der Lade und das Gericht an Hofni und Pinehas
(4,6-11)

Die Philister besiegen Israel trotz ihrer Angst — Gottes Gegenwart ldsst sich nicht
instrumentalisieren. Trotz ihrer anfanglichen Furcht vor der Lade des Gottes Israels riisten sich die
Philister zum Kampf und siegen erneut tiber Israel. Der Text betont, dass die Niederlage Israels nicht
durch militdrische Unterlegenheit geschieht, sondern durch das Gericht Gottes. Die Bundeslade, die
eigentlich Gottes Gegenwart symbolisiert, schiitzt nicht automatisch, wenn sie ohne Gehorsam und
BuBle in Anspruch genommen wird. Das Vertrauen auf religiose Gegenstinde anstelle auf den
lebendigen Gott fiihrt zur Niederlage. Diese Szene zeigt, dass Gottes Macht nicht zur Verfligung steht,
wenn sein Volk in Ungehorsam lebt. (1. Samuel 4,9-10; Josua 7,11-12; Psalm 44,10-12; Micha 3,11)

Hofni und Pinehas sterben — das angekiindigte Gericht erfiillt sich sichtbar. Mit dem Fall von
dreiBBigtausend FuBlsoldaten und dem Verlust der Bundeslade wird der Hohepunkt des Gerichts
erreicht: Hofni und Pinehas, die gottlosen Sohne Elis, sterben in der Schlacht. Damit erfiillt sich das
bereits in Kapitel 2 angekiindigte Zeichen des HERRN. Thr Tod ist kein militdrischer Unfall, sondern
eine gottlich bestimmte Vollstreckung des Urteils. Gottes Langmut gegeniiber Siinde hat ein Ende
gefunden. Der Doppeltod dient auch als Bestitigung der gottlichen Offenbarung an Samuel und
untermauert seine Autoritdt als Prophet. Der Zusammenbruch des religiosen Systems beginnt mit dem
Zusammenbruch derer, die es entweiht haben. (1. Samuel 4,11; 1. Samuel 2,34; Psalm 73,18-20;
Galater 6,7)

Der Verlust der Bundeslade ist ein nationales und geistliches Trauma. Die Bundeslade wird von
den Philistern erobert — ein Ereignis von beispielloser Tragweite. Es bedeutet nicht nur militirische
Niederlage, sondern geistliches Desaster: Die Gegenwart Gottes scheint das Volk verlassen zu haben.
Fiir Israel, das die Lade als Garant gottlichen Segens verstand, ist dieser Verlust ein Schock, der die
Grundfesten der Bundesbeziehung erschiittert. Doch gerade darin zeigt sich Gottes Heiligkeit: Er lasst
sich nicht in ein religidses System einsperren. Die Lade ist nicht an Orte oder Menschen gebunden,
sondern gehort allein Thm. Durch den Verlust macht der HERR deutlich, dass echte Gemeinschaft mit

Seite 39 von 130



Ihm an Gehorsam gebunden ist, nicht an dullere Formen. (1. Samuel 4,11; Psalm 78,60-61; Jeremia
7,12-14; 1. Petrus 4,17)

2.1.3. Der Tod Elis und die Geburt Ikabods — ,,Die Herrlichkeit ist
gewichen* (4,12-22)

Eli stirbt beim Horen vom Verlust der Lade — das Gericht ist vollstindig. Ein Benjaminiter eilt mit
zerrissenen Kleidern und Erde auf dem Haupt nach Silo, um die Schreckensnachricht zu iiberbringen.
Eli, blind und alt, sitzt erwartungsvoll an der Strale und fragt nach dem Geschehen. Als er hort, dass
Israel geschlagen, seine S6hne tot und die Bundeslade weggenommen ist, fallt er riicklings vom Stuhl,
bricht das Genick und stirbt. Die Ursache seines Todes ist nicht vorrangig der Verlust der S6hne,
sondern die Entweihung der Lade — dies erschiittert ihn am tiefsten. Damit zeigt sich trotz aller
Schwiche seine verbliebene Ehrfurcht vor der Heiligkeit Gottes. Mit seinem Tod geht eine
priesterliche Epoche zu Ende — das Gericht Gottes ist vollstindig vollzogen. (1. Samuel 4,12-18;
Psalm 78,59-64; Klagelieder 2,1; Hebréder 10,30-31)

Die Geburt Ikabods bringt die theologische Deutung des Ereignisses ans Licht. Die Frau von
Pinehas, hochschwanger, erfahrt vom Tod ihres Mannes, ihres Schwiegervaters und vom Verlust der
Lade. Uberwiltigt von den Nachrichten, gebiert sie einen Sohn, stirbt aber selbst kurz darauf. Noch im
Sterben nennt sie das Kind ,,/kabod*, was ,,Keine Herrlichkeit“ bedeutet. Diese Namensgebung ist
keine blofe Trauerreaktion, sondern eine theologische Auslegung: Die Herrlichkeit ist von Israel
gewichen, weil die Lade Gottes weggenommen wurde. Der geistliche Zustand des Volkes wird mit
einem einzigen Namen zusammengefasst. In der Geburt liegt kein Trost, sondern ein bleibendes
Zeugnis des gottlichen Gerichts. (1. Samuel 4,19-21; Hesekiel 10,18; Hosea 9,12; Matthius 23,38)

Ikabods Name bleibt ein prophetisches Mahnmal iiber Generationen hinweg. Mit dem Namen
»~lkabod wird ein geistlicher Zustand zum bleibenden Zeugnis. Es geht nicht nur um eine historische
Katastrophe, sondern um den Verlust der erfahrbaren Gegenwart Gottes. Die Priesterschaft ist gefallen,
die Lade ist weg, und es gibt keinen Fiihrer im Volk. Israel steht geistlich entblot da. Der Name
Ikabod bleibt als Mahnmal im Gedéichtnis Israels und verdeutlicht, was geschieht, wenn Gottes
Heiligkeit verachtet wird. Die dufleren Zeichen des Glaubens konnen bestehen, doch ohne Gottes
Gegenwart haben sie keinen Wert. Dieser Abschnitt markiert den Tiefpunkt Israels — der
Ausgangspunkt fiir ein neues Eingreifen Gottes. (1. Samuel 4,21-22; Hosea 4,6; Micha 3,11;
Offenbarung 2,5)

Seite 40 von 130



2.2. Die Lade bei den Philistern - Gericht iiber Gotzen (5,1-12)

Die Philister behandeln die Lade wie eine erbeutete Trophie, verkennen aber ihre Heiligkeit.
Nach der Niederlage Israels bringen die Philister die Bundeslade nach Asdod und stellen sie in das
Haus ihres Gottes Dagon. Diese Handlung zeigt ihr Verstdndnis der Lade als Kriegsbeute — ein
Zeichen fiir den Sieg ihres Gottes iiber den Gott Israels. Der heilige Gegenstand, der die Gegenwart
des HERRN symbolisiert, wird zum Schmuckstiick eines Gétzentempels herabgewiirdigt. Die Philister
haben zwar von Gottes Macht gehort, doch sie erkennen seine Einzigartigkeit nicht an. Der Versuch,
den Gott Israels in ihr religidses System zu integrieren, wird zum Ausgangspunkt ihres eigenen
Gerichts. (1. Samuel 5,1-2; 2. Mose 20,3; Psalm 115,3-8; Jesaja 42,8)

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu 1. Samuel 5,2, dass Dagon in
der altorientalischen Literatur als Fischgott beschrieben wird, dessen Gestalt einen
menschlichen Oberkorper und einen fischdhnlichen Unterleib aufwies. Er galt als
Hauptgottheit im pantheistischen System der Philister und wird in der Uberlieferung als Vater
des Baal bezeichnet (Richter 16,23). Die Philister stellten die Lade Gottes im Tempel Dagons
auf, um symbolisch zu zeigen, dass ihre Gottheit iiber den Gott Israels triumphiert habe — eine
sichtbare Demonstration vermeintlicher Uberlegenheit. MacArthur betont, dass dieser Akt
nicht nur als Ausdruck religioser Arroganz zu verstehen ist, sondern auch eine direkte
Parallele zu den Ereignissen im Leben Simsons bildet, die ebenfalls mit Dagon in Verbindung
stehen (Richter 13-16). So wird die Szene zu einem heilsgeschichtlichen Zeugnis dafiir, dass
Gott sich auch iiber die falschen Gotter der Volker als souverdn erweist (MacArthur, 2005, S.
1. Sam 5,2).

Gott beugt Dagon nieder — die Uberlegenheit des HERRN wird symbolisch demonstriert. Am
ndchsten Morgen finden die Priester Dagons thren Gotzen mit dem Gesicht zur Erde vor der Lade des
HERRN. Sie richten ihn wieder auf, doch am folgenden Tag liegt Dagon erneut am Boden — diesmal
mit abgeschlagenem Kopf und Hénden. Die Symbolik ist unmissverstandlich: Der HERR duldet keine
Gleichstellung mit Gotzen. Der entthronte Dagon ist eine bildhafte Botschaft an die Philister, dass ihr
Gott machtlos ist. Gottes Heiligkeit verteidigt sich selbst — ohne menschliches Eingreifen. Wo Gott
wirkt, werden falsche Gotter entlarvt und gestiirzt. (1. Samuel 5,3-5; Jesaja 44,9-20; Jeremia 10,10-11;
1. Korinther 8,4)

Seite 41 von 130



Die Gegenwart Gottes bringt Gericht, wo keine Heiligkeit geachtet wird. Nach dem Fall Dagons
beginnt eine Plage unter den Bewohnern Asdods. Der HERR lésst seine Hand schwer auf die Stadt
kommen: Menschen erkranken, es bricht Panik aus. Die Reaktion der Philister ist bemerkenswert: Sie
erkennen, dass die Lade Ursache der Plage ist, doch sie wenden sich nicht in Demut an den Gott
Israels, sondern suchen bloB Erleichterung. Die Angst vor Gottes Macht ersetzt keine BuBle. Ohne
Verstindnis fiir Gottes Wesen bleibt seine Gegenwart ein unheilvoller Schrecken. (1. Samuel 5,6-7;
Psalm 76,8-10; Jesaja 6,5; Apostelgeschichte 5,11)

Die Lade wird von Stadt zu Stadt getragen — doch Gottes Gericht folgt ihr iiberallhin. Um sich
der Plage zu entziehen, senden die Philister die Lade nach Gat, dann weiter nach Ekron. Doch jedes
Mal folgt das Gericht dem neuen Standort. Die Hand des HERRN ist gegen alle, die die Lade
empfangen, ohne seine Heiligkeit zu ehren. Die Angst in Ekron erreicht einen Hohepunkt, als die
Stadtbevolkerung um ihr Leben fiirchtet. Die Lade wird zu einem untragbaren Zeichen gottlicher
Prisenz — eine Botschaft, dass Gottes Heiligkeit nicht transportiert oder verschoben werden kann, wie
es den Menschen gefillt. (1. Samuel 5,8-10; Psalm 32,10; Jesaja 8,13; Hebréer 12,29)

Gottes Gericht ist umfassend und trifft alle, die seine Herrlichkeit missachten. Die letzte
Feststellung des Kapitels zeigt die Wucht des gottlichen Eingreifens: Viele Ménner sterben, andere
werden von Geschwiiren gequélt, und das Geschrei der Stadt steigt zum Himmel. Die Lade, eigentlich
ein Zeichen von Gottes Nihe, wird zum Trager des Gerichts, wenn sie ohne Gehorsam und Ehrfurcht
behandelt wird. Der HERR zeigt, dass seine Gegenwart nicht ungeféhrlich ist — besonders fiir solche,
die ihn nicht kennen oder ehren. Die Heiligkeit Gottes duldet keine Vermischung, keine
Instrumentalisierung, keine Gleichgiiltigkeit. Wo er als Herr nicht anerkannt wird, kommt er als
Richter. (1. Samuel 5,11-12; 2. Mose 15,11; Psalm 9,17; Romer 1,18)

2.3. Die Riickkehr der Lade und Furcht Gottes (6,1-7,2)

2.3.1. Die Philister erkennen Gottes Hand und schicken die Lade
mit Siihnegabe zuriick (6,1-18)

Die Philister erkennen Gottes Wirken, ohne sich IThm in Wahrheit zu unterwerfen. Nach sieben
Monaten der Plagen erkennen die Philister, dass die Hand des Gottes Israels schwer auf ihnen liegt.

Ihre Entscheidung, die Lade zuriickzugeben, ist geprdgt von Angst und &duflerem Druck, nicht von

Seite 42 von 130



echter Umkehr. Sie rufen ihre Priester und Wahrsager, die raten, eine Siihnegabe mitzuschicken. Das
Eingestindnis gottlichen Handelns bleibt oberfldchlich, da keine Anbetung oder Bekehrung erfolgt.
Der Gotzendienst bleibt bestehen, ebenso das Bestreben, Gottes Zorn nur zu mildern. Die Philister
handeln religiés, aber nicht gldubig. Thre Reaktion zeigt, dass das Erkennen gottlicher Macht noch
keine Herzensveranderung bedeutet. Die Geschichte lehrt, dass wahre Gottesfurcht nicht im Ertragen
von Konsequenzen, sondern im Gehorsam wurzelt. (1. Samuel 6,1-3; 2. Mose 9,27-30; Psalm
78,34-37; Matthius 13,20-21)

Die Siihnegaben spiegeln Gotzendienst wider, bezeugen aber unfreiwillig Gottes Macht. Die
Philister senden fiinf goldene Beulen und fiinf goldene Maéuse als Schuldopfer, entsprechend der
Anzahl ihrer Fiirsten. Diese Abbilder der Plage symbolisieren eine Mischung aus Aberglauben und
angedeuteter Schuldanerkennung. Zwar zeigen sie, dass die Philister die Plagen als gottliches Gericht
deuten, doch ihr Verstindnis bleibt rein &dullerlich. Sie beten keinen wahren Gott an, sondern
versuchen, eine Macht zu beschwichtigen. Dennoch wird Gottes Grof3e indirekt bestitigt — selbst die
Feinde erkennen seine Souverénitit. Gott offenbart seine Herrlichkeit auch durch das Gericht tiber die
Nationen. Diese Szene bezeugt, dass selbst in falschen Kulten gottliche Wahrheit durchscheinen kann,
ohne dass rettender Glaube entsteht. (1. Samuel 6,4-5; Jesaja 45,23; Daniel 4,34-35; Apostelgeschichte
17,29-30)

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu 1. Samuel 6,4, dass die fiinf
goldenen Beulen und fiinf goldenen Mduse symbolische Wiedergutmachungsgaben der
Philister waren. Es entsprach ihrem heidnischen Brauch, Nachbildungen der
Krankheitssymptome und der Tiere, die die Plage verbreiteten, anzufertigen, um die Gottheit zu
besdnftigen und ihre Einsicht iiber die Ursache des géttlichen Zorns zu zeigen. Durch diese
Gaben hofften sie, dass die Strafe aufgehoben wiirde. Der Zusammenhang in 1. Samuel 6,17
weist darauf hin, dass diese goldenen Nachbildungen dem Verfasser noch bekannt waren, als
der Bericht niedergeschrieben wurde. Die Zahl fiinf steht dabei stellvertretend fiir die fiinf
Hauptstddte und Fiirsten der Philister, die vom Gericht Gottes betroffen waren (1. Samuel
6,17-18) (MacArthur, 2005, S. 1. Sam 6,4).

Gott bestiitigt seine Hand im Gericht durch eine iibernatiirliche Zeichenfiihrung. Die Philister
wihlen zwei sdugende Kiihe, die noch nie ein Joch getragen haben, spannen sie vor einen neuen
Wagen und trennen sie von ihren Kélbern. Die natiirliche Reaktion dieser Tiere wire, zu den Kélbern
zuriickzukehren. Doch sie gehen geradewegs nach Bet-Schemesch, ohne abzuweichen. Dieses
iibernatiirliche Verhalten dient als gottliches Zeichen: Nicht Zufall, sondern Gottes Hand lag auf den

Plagen. Die Philister erkennen dies an, beobachten den Vorgang aus der Ferne und miissen bekennen,

Seite 43 von 130



dass ihre Gotter machtlos sind. Die klare Fithrung dieser Tiere wird zum stillen Gericht {iber
heidnische Denkweisen und zum sichtbaren Zeugnis gottlicher Autoritit. (1. Samuel 6,7-12; 4. Mose
22,28; Psalm 105,27; Lukas 19,40)

Die Riickkehr der Lade fiihrt zu Freude in Israel, aber auch zu priifender Verantwortung. Als
die Kiihe in Bet-Schemesch eintreffen, arbeiten gerade Manner auf dem Feld. Sie freuen sich iiber die
Riickkehr der Lade und opfern die Kithe dem HERRN. Der neue Wagen wird verbrannt, die Lade auf
einen groflen Stein gesetzt. Diese erste Reaktion zeigt Anerkennung und Dankbarkeit, doch sie bleibt
nicht frei von Fehlern. Die Lade wird zwar geehrt, aber ohne die notige priesterliche Ordnung. Die
Freude ist berechtigt, aber sie fiihrt nicht automatisch zur Heiligung. Gottes Nihe fordert nicht nur
Jubel, sondern auch Ehrfurcht und Gehorsam. Wo diese fehlt, wird das Heil zum Gericht. (1. Samuel
6,13-15; 2. Samuel 6,5-7; Psalm 89,7-8; Hebrder 12,28-29)

Der Bericht bewahrt das Gedichtnis an Gottes Handeln durch sichtbare Gedenkzeichen. Die
Lade wird in Bet-Schemesch auf einem groflen Stein abgestellt, der zum Zeugnis wird. Auch die
goldenen Beulen und Miuse bleiben erhalten als Zeichen fiir Gottes Gericht und Israels Bewahrung.
Der Text verzeichnet diese Orte und Ereignisse mit bemerkenswerter Prazision, um der Nachwelt ein
dauerhaftes Zeugnis zu hinterlassen. Der Stein erinnert an Gottes souverdnes Handeln, ebenso wie die
Opfergaben der Philister an ihre Niederlage. Diese Zeugnisse dienen der Weitergabe geistlicher
Wahrheit. Gottes Wirken soll nicht nur erlebt, sondern auch erinnert und weitererzahlt werden. Wo
Gedenken an Gottes Handeln vergeht, verblasst auch das geistliche Bewusstsein. (1. Samuel 6,17-18;
2. Mose 12,26-27; Josua 4,6-7; Psalm 78,5-7)

2.3.2. Israel empfingt die Lade — aber siindiger Umgang bringt
neues Gericht (6,19-7,2)

Gottes Gericht trifft Bet-Schemesch wegen respektlosen Umgangs mit der Lade. Nach der ersten
Freude iiber die Riickkehr der Lade folgt ein unerwartetes und erschiitterndes Gericht: Der HERR
schligt viele der Ménner von Bet-Schemesch, weil sie in die Lade geschaut hatten. Der Blick in die
Lade war nach dem Gesetz streng verboten, da sie Gottes Heiligkeit repriasentierte. Das Volk
missachtete diese Grenze — entweder aus Neugier oder aus einer fehlgeleiteten Frommigkeit. Diese
Handlung offenbart eine gefdhrliche Unterschitzung der Heiligkeit Gottes. Die Plotzlichkeit des
Gerichts zeigt, dass Gott Heiligkeit nicht relativiert — selbst nicht unter seinem Volk. Freude an Gottes
Néhe darf nie in Vertraulichkeit umschlagen, die Ehrfurcht ersetzt. (1. Samuel 6,19; 4. Mose 4,20; 2.
Samuel 6,6-7; Hebrder 10,31)

Seite 44 von 130



Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Samuel 6,19, dass der
HERR die Mdnner von Beth-Schemesch strafte, weil sie unrechtmdf3ig in die Bundeslade
geschaut hatten. Die meisten hebrdischen Handschriften nennen hier die Zahl von 50.070
Getoteten, wdhrend andere Quellen, wie die Septuaginta und der jiidische Historiker Josephus,
lediglich von siebzig Personen sprechen. Rubin weist darauf hin, dass viele Ausleger eine
Abschreibfehler-Hypothese vertreten, da die Formulierung der Zahl 50.000 im hebrdischen
Text grammatikalisch ungewdohnlich ist. Die geringere Zahl erscheint daher wahrscheinlich
und steht im Einklang mit dem Kontext, der von einer lokalen Katastrophe spricht, nicht von
einem massenhaften Gericht iiber Zehntausende. Dieses Ereignis betont die Heiligkeit der Lade
und die Notwendigkeit, Gottes Gebote im Umgang mit ihr zu achten (4. Mose 4,20; 1. Samuel
6,19-20; 2. Samuel 6,6—7) (Rubin, 2016, S. 343).

Die Reaktion des Volkes zeigt den Zwiespalt zwischen Gottesnihe und Gottesfurcht. Nach dem
gottlichen Einschreiten fragt das Volk: ,,Wer kann bestehen vor dem HERRN, diesem heiligen Gott?*
Diese Frage bringt eine theologisch tiefgriindige Erkenntnis zum Ausdruck: Gottes Gegenwart ist nicht
ungefdhrlich, wenn sie nicht mit Ehrfurcht behandelt wird. Die Menschen von Bet-Schemesch wollen
die Lade nicht behalten — nicht aus Unglauben, sondern aus Furcht. Ihre Bitte, die Lade moge
weiterziehen, ist ein indirektes Bekenntnis der eigenen Unwiirdigkeit. Die Heiligkeit Gottes wird nicht
bestritten, sondern anerkannt. Doch statt Umkehr und BuBle erfolgt Riickzug. Der HERR bleibt
gefiirchtet, aber unbegriffen. (1. Samuel 6,20; 2. Mose 33,20; Jesaja 6,5; Lukas 5,8)

Die Lade wird nach Kirjat-Jearim gebracht — Gottes Heiligkeit bleibt bewahrt. Auf die Bitte von
Bet-Schemesch hin kommen Ménner aus Kirjat-Jearim, um die Lade aufzunehmen. Sie bringen sie in
das Haus Abinadabs und heiligen seinen Sohn Eleasar, um iiber die Lade zu wachen. Diese Handlung
zeigt ein verantwortungsbewussteres Vorgehen — nicht im Tempel, aber unter heiliger Aufsicht. Eleasar
wird ,.geheiligt”, also fiir einen besonderen Dienst ausgesondert. Dies deutet auf eine beginnende
Wiederherstellung geistlicher Ordnung hin. Die Lade bleibt dort zwanzig Jahre — ein Zeitraum der
Ruhe, aber auch der Stille. Gott wohnt unter seinem Volk, doch ohne sichtbares Eingreifen. Seine
Geduld bereitet ein neues geistliches Erwachen vor. (1. Samuel 7,1-2; Psalm 89,7; Jesaja 57,15; 1.
Korinther 1,30)

Die Riickkehr der Lade fiihrt langfristig zu neuer Gottesfurcht im Volk. Der Abschnitt endet mit
einer theologischen Zusammenfassung: ,,Das ganze Haus Israel wehklagte dem HERRN nach.* Diese

Formulierung driickt tiefe Sehnsucht, Reue und geistliche Bewegung aus. Das Wehklagen zeigt, dass

Seite 45 von 130



die Zeit der Gerichte Frucht getragen hat — nicht nur Angst, sondern echte Gottesfurcht. Die
Gegenwart Gottes hat das Volk nicht vertrieben, sondern aufgewtiihlt. Eine neue geistliche Sensibilitét
entsteht. Damit wird der Boden bereitet fiir Samuels Wirken als Richter und geistlicher Fiihrer. Die
Riickkehr der Lade ist nicht der Abschluss, sondern der Ausgangspunkt einer geistlichen Erneuerung.
(1. Samuel 7,2; Klagelieder 3,40; Hosea 6,1-2; Jakobus 4,8-10)

Seite 46 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 4.1-7.2)

Zusammenfassung:

Israel fiihrt Krieg gegen die Philister und wird geschlagen. In einem Versuch, sich gottlichen Beistand
zu sichern, holen sie die Bundeslade ins Heerlager — ohne echte Umkehr oder Gottes Weisung. Doch
die Lade ist kein Gliicksbringer: Israel erleidet eine noch grofBere Niederlage, die Lade wird erbeutet,
und Hofni und Pinhas sterben. Eli fillt beim Empfang der Nachricht riicklings vom Stuhl und stirbt.
Die Geburt des Enkels von Eli wird mit dem Namen ,,/kabod* (keine Herrlichkeit) versehen — ein
Zeichen dafiir, dass die Herrlichkeit Gottes gewichen ist. Doch Gott verteidigt seine Ehre selbst: In den
Stidten der Philister bringt die Lade Plagen, bis sie schlielich auf einem neuen Wagen zuriickgesandt
wird. In Israel wird die Lade feierlich empfangen, doch leichtfertiger Umgang mit dem Heiligen fiihrt
erneut zu Gericht. Die Lade verbleibt schlielich in Kirjat-Jearim, wo das Volk beginnt, nach dem
HERRN zu fragen. Die Episode macht deutlich: Gottes Gegenwart ist nicht manipulativ verfiigbar — er
handelt souverén, heilig und zielgerichtet. Erst durch echte Umkehr kann geistliche Wiederherstellung

beginnen.

Anwendungen:

Gottes Gegenwart ist nicht verfiigbar, sondern fordert Heiligkeit. Israel wollte sich durch die Lade
den Sieg sichern, ohne echte Bulle zu tun. Der Text zeigt, dass Gottes Ndhe nicht durch dulere Mittel
erzwungen werden kann. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil Gottes Heiligkeit echte Hingabe und

nicht religiése Symbolik verlangt.

Gott verteidigt seine Ehre auch ohne menschliche Hilfe. Die Philister erobern die Lade, doch sie
erfahren die Konsequenz gottlicher Gegenwart am eigenen Leib. Das geistliche Prinzip zeigt, dass
Gott nicht auf menschliche Stirke angewiesen ist, um seine Heiligkeit und Macht zu offenbaren. Diese

Einsicht bleibt trostlich, weil Gottes Wirken unabhiangig von menschlicher Kontrolle ist.

Geistliche Erneuerung beginnt nicht mit Strategie, sondern mit Umkehr. Am Ende beginnt das
Volk, den HERRN ernsthaft zu suchen — nach langen Jahren der geistlichen Abwesenheit. Der Text
macht deutlich, dass Gottes Wirken erst Raum gewinnt, wenn Herzen sich ihm in Demut zuwenden.

Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil wahres geistliches Leben nur aus echter Bu3e hervorgeht.

Seite 47 von 130



3. Samuels Wirken als Richter - Bulle und Sieg (7,3-17)

3.1. Riickkehr zu Gott in Mizpa - Bul3e und Befreiung (7,3-14)

3.1.1. Israel kehrt um zum HERRN — Aufruf zur Bufie und
Sammlung in Mizpa (7,3-6)

Gottes Forderung nach Umkehr schliet das ganze Herz und den Bruch mit den Gotzen ein.
Samuel ruft das Volk Israel zur Riickkehr zum HERRN auf, verbunden mit der klaren Bedingung: ,,mit
eurem ganzen Herzen®. Diese Formulierung schlie8t Teilhingabe aus und betont die Notwendigkeit
vollstdndiger Hingabe. Der Aufruf geht einher mit dem Befehl, die fremden Gotter und Astarten zu
entfernen. Go6tzendienst war nicht nur ein duflerer Versto3, sondern Ausdruck eines innerlich geteilten
Herzens. Wahre Umkehr beginnt mit der Abkehr von allem, was Gottes Herrschaft konkurriert. Die
Bedingung ist eindeutig: Erst wenn das Herz allein dem HERRN gehort, kann Befreiung folgen.
Samuel verbindet die Botschaft von Gottes Gnade mit dem Ruf zu radikaler Heiligung. (1. Samuel 7,3;
5. Mose 6,5; Josua 24,14-15; Hosea 14,2-4)

Das Volk gehorcht Samuels Wort und bereitet den Boden fiir Gottes Eingreifen. Die Israeliten
entfernen die Gotzen und dienen dem HERRN allein. Diese Handlung zeigt eine kollektive
Entscheidung und praktische Konsequenz: Umkehr geschieht nicht im Wort allein, sondern in Taten.
Der Bruch mit dem Gotzendienst markiert einen geistlichen Wendepunkt. Samuel erkennt die
Bereitschaft des Volkes und ruft sie nach Mizpa zur gemeinsamen Sammlung. Diese Bewegung ist
nicht politisch oder militirisch motiviert, sondern geistlich: eine nationale BuBversammlung. Der
Gehorsam des Volkes 6ffnet die Tiir fiir Gottes erneutes Handeln. Befreiung beginnt mit Heiligung. (1.
Samuel 7,4-5; 2. Chronik 7,14; Joel 2,12-13; Matthius 3,8)

Die Versammlung in Mizpa ist ein geistlicher Akt der Demiitigung und des Bekenntnisses. Am
Ort Mizpa, was ,,Wachturm* bedeutet, versammelt sich das Volk vor dem HERRN. Dort wird Wasser
ausgeschiittet — ein symbolischer Akt der Selbsterniedrigung, der an die eigene Ohnmacht erinnert.
Zudem fasten sie und bekennen ihre Siinde: ,,Wir haben gegen den HERRN gesiindigt.” Diese
BuBhandlung ist umfassend: Symbol, Verzicht, Gebet und Bekenntnis. Das Volk erkennt, dass nicht

duBere Stirke, sondern innere Demiitigung den Weg zur Wiederherstellung bereitet. Samuel wirkt in

Seite 48 von 130



dieser Zeit als Richter — nicht primér als Jurist, sondern als geistlicher Leiter, der das Volk zum
HERRN fiihrt. (1. Samuel 7,6; Esra 9,5-6; Nehemia 9,1-3; 1. Johannes 1,9)

Mizpa wird zum geistlichen Wendepunkt durch Sammlung, Bufle und Weichenstellung. Die
Szene in Mizpa zeigt, wie nationale Erneuerung aus geistlicher Wiederherstellung hervorgeht. Das
Volk handelt einmiitig, erkennt die eigene Schuld und setzt sich dem Urteil Gottes aus. Der Ort Mizpa
wird nicht zum Schlachtfeld, sondern zum Ort des Gebets und der Umkehr. Diese gemeinsame
Hinwendung zum HERRN steht in krassem Gegensatz zu fritherem Verhalten, als man die Lade Gottes
instrumentalisiert hatte. Jetzt kehrt man zuriick — nicht zur Lade, sondern zum HERRN selbst. Die
Wiederherstellung beginnt mit innerer Reinigung. Mizpa markiert damit den Beginn eines neuen
Kapitels im Verhéltnis zwischen Israel und seinem Gott. (1. Samuel 7,6; Psalm 34,19; Jesaja 66,2;
Jakobus 4,6-10)

3.1.2. Der HERR schenkt Sieg iiber die Philister (7,7-14)

Angesichts duflerer Bedrohung sucht Israel nicht zur Waffe, sondern zum Gebet. Als die Philister
von der Versammlung in Mizpa horen, ziehen sie gegen Israel aus. Die natiirliche Reaktion des Volkes
wire Furcht, denn es befindet sich ohne militdrische Vorbereitung in einer BuBBversammlung. Doch
anstatt zu fliechen oder zu kdmpfen, bitten sie Samuel, unablissig zum HERRN fiir sie zu beten. Diese
Haltung zeigt einen entscheidenden Wandel: Israel sucht nicht den Sieg aus eigener Kraft, sondern
durch Fiirbitte. Das Vertrauen liegt nicht mehr in Strategie oder Zahl, sondern im Eingreifen Gottes.
Der geistliche Zustand des Volkes hat sich verdndert — aus Stolz ist Abhéingigkeit geworden. (1.
Samuel 7,7-8; Psalm 20,8-9; Jesaja 30,15; 2. Chronik 14,10-11)

Samuels priesterlicher Dienst wird zum Mittel gottlichen Eingreifens. Samuel nimmt ein
Milchlamm und opfert es vollstindig als Brandopfer dem HERRN. Diese Opfergabe symbolisiert
vollige Hingabe und dient als Vermittlung zwischen Volk und Gott. Wéhrend er opfert, ruft er zum
HERRN, und der HERR erhort ihn. Der Dienst Samuels verbindet Opfer und Gebet, Heiligkeit und
Vertrauen. Gott wirkt nicht unabhéngig vom priesterlichen Dienst, sondern durch ihn. Das Volk steht
nicht aufgrund eigener Gerechtigkeit, sondern durch stellvertretende Fiirbitte. Samuel handelt als
Typus eines wahren Mittlers, dessen Dienst zum Ausgangspunkt gottlicher Hilfe wird. (1. Samuel 7,9;
2. Mose 29,38-42; Psalm 99,6; Hebrder 7,25-27)

Gott greift ohne menschliche Kraft ein und besiegt die Feinde durch sein Wort. Wihrend Samuel

das Opfer darbringt, ldsst der HERR gewaltigen Donner iiber die Philister erschallen. Dieser

Seite 49 von 130



ibernatiirliche Klang verwirrt die Feinde und fiihrt zur Niederlage. Kein Schwert wird gezogen, keine
Strategie angewandt — der Sieg kommt allein durch Gottes Macht. Der Donner erinnert an Sinai und
offenbart Gottes Majestdt. Israel wird Zeuge, dass die Schlacht dem HERRN gehort. Der Donner,
Zeichen des Gerichts, ist zugleich Beweis der Gnade fiir sein Volk. Die Philister werden nicht durch
Waffen, sondern durch Gottes Stimme tiberwunden. (1. Samuel 7,10; 2. Mose 19,16-19; Psalm 18,14;
1. Korinther 1,27-29)

Israel verfolgt die geschlagenen Philister, doch der Sieg bleibt Gottes Werk. Nach dem gottlichen
Eingreifen verfolgen die Israeliten die verwirrten Philister bis unterhalb von Beth-Kar. Obwohl sie nun
aktiv werden, bleibt klar, dass der Sieg vom HERRN kam. Der menschliche Anteil besteht in der
Annahme des Sieges, nicht in seiner Erwirkung. Dies ist ein Muster geistlicher Kdmpfe: Gott greift
ein, aber erwartet, dass sein Volk entsprechend handelt. Die Initiative liegt beim HERRN, der Vollzug
erfolgt durch das gehorsame Volk. So wird der Sieg nicht zur menschlichen Errungenschaft, sondern
zum Ausdruck gottlicher Treue. (1. Samuel 7,11; Psalm 44,3-7; Spriiche 21,31; Jakobus 2,22)

Samuel errichtet ein Denkmal — geistliche Siege sollen erinnert werden. Nach dem Sieg stellt
Samuel einen Stein auf zwischen Mizpa und Schen und nennt ihn ,,Eben-Eser, was bedeutet: ,,Bis
hierher hat uns der HERR geholfen.” Dieses Gedenkzeichen ist keine Selbstverherrlichung, sondern
eine Offentliche Bekréftigung der gottlichen Hilfe. Der Stein ist sichtbares Zeugnis fiir eine geistliche
Wahrheit: Allein Gott hat gerettet. Durch solche Zeichen wird Gottes Handeln ins kollektive
Gedéchtnis eingeschrieben. Erinnerung ist wesentlich fliir Glaubenswachstum — wer Gottes Hilfe
vergisst, verliert Vertrauen. Der Gedenkstein steht fiir Dankbarkeit, Demut und Treue. (1. Samuel 7,12;
Psalm 77,12-15; Josua 4,6-7; 1. Thessalonicher 5,18)

3.2. Samuel richtet Israel mit Gerechtigkeit (7,15-17)

Samuels richterliches Wirken ist geprigt von geistlicher Treue und bestindiger Hingabe. Der
Text beschreibt, dass Samuel sein ganzes Leben lang Israel richtete. Dieser Dienst ist nicht juristisch
im modernen Sinn zu verstehen, sondern geistlich und fithrend im Sinne des gottlichen Willens.
Samuel ist kein Konig, kein Krieger, sondern ein Mann Gottes, der das Volk leitet durch das Wort des
HERRN. Seine Autoritdt griindet nicht in politischer Macht, sondern in geistlicher Integritit. Die
Betonung der Lebenszeit weist auf seine Bestindigkeit hin — in einer Zeit der Instabilitdt wirkt er als
feste geistliche GroBe. Seine Amtsfithrung ist nicht punktuell, sondern umfassend, nicht selbstbezogen,
sondern dienend. Gott gebraucht treue Diener iiber lange Zeitrdume, um geistliche Substanz
aufzubauen. (1. Samuel 7,15; 1. Mose 18,19; 5. Mose 16,18-20; 1. Korinther 4,2)

Seite 50 von 130



Samuel dient von Rama aus, richtet regelméflig und baut geistliches Zentrum auf. Samuel zieht
Jahr fiir Jahr in einem festen Kreis — von Bethel iiber Gilgal nach Mizpa — und richtet Israel an diesen
Orten. Danach kehrt er immer wieder nach Rama zuriick, seinem Wohnort. Dort baut er dem HERRN
einen Altar. Diese geordnete, wiederkehrende Bewegung zeigt eine strukturierte, treue Amtsfiihrung.
Der Altar in Rama unterstreicht, dass Samuels Zentrum geistlich ausgerichtet bleibt. Er lebt nicht fiir
sich, sondern unter dem Zeichen der Anbetung. Die Verbindung von richterlicher Verantwortung und
priesterlicher Anbetung macht seinen Dienst ganzheitlich. Er verbindet Ordnung, Fiirsorge und
Gottesfurcht. Sein Wirken schafft geistliche Stabilitit inmitten einer unruhigen Zeit. (1. Samuel
7,16-17; Richter 2,18; Psalm 75,3; Hebrder 13,7)

Seite 51 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 7.3-17)

Zusammenfassung:

Nach einer langen Phase geistlicher Diirre ruft Samuel das Volk zur Umkehr auf. Er fordert die
vollstdndige Abkehr von fremden Gottern und die Ausrichtung des Herzens auf den HERRN. Das Volk
gehorcht, entfernt die Gotzen und versammelt sich in Mizpa, wo es fastet, Bu3e tut und Gottes Hilfe
sucht. Als die Philister angreifen, bringt Samuel ein Brandopfer dar und ruft zum HERRN. Gott
antwortet mit machtigem Eingreifen: Ein Donner erschiittert die Feinde, sodass Israel sie besiegen
kann. Zur Erinnerung errichtet Samuel einen Stein mit dem Namen ,,Eben-Eser* — ,,bis hierher hat der
HERR geholfen*. Der Text schlieBt mit einem Uberblick iiber Samuels richterlichen Dienst, der durch
geistliche Leitung, Gerechtigkeit und Anbetung gepriagt ist. Damit wird deutlich, dass echte
Erneuerung durch BuBle, Gebet und das Wirken Gottes zustande kommt — nicht durch menschliche
Kraft.

Anwendungen:

Geistliche Erneuerung beginnt mit konsequenter Abkehr vom Goétzendienst. Samuel ruft das Volk
zur Umkehr — nicht halbherzig, sondern mit ganzer Hingabe. Der Text zeigt, dass Gottes Wirken nicht
neben geistlicher Kompromissbereitschaft bestehen kann. Diese Wahrheit bleibt wesentlich, weil
geistliche Klarheit zuerst durch radikale Ausrichtung auf den HERRN entsteht.

Gottes Eingreifen erfolgt auf dem Weg der Bulle und des Gebets. Israel erlebt Rettung nicht durch
militdrische Stdrke, sondern durch das Opfer und Samuels Fiirbitte. Das geistliche Prinzip macht
deutlich, dass geistlicher Sieg aus Abhingigkeit von Gott hervorgeht. Diese Einsicht bleibt bedeutsam,

weil Durchbriiche im Glaubensleben nicht durch Strategie, sondern durch Hingabe entstehen.

Gedenkzeichen helfen, Gottes Treue nicht zu vergessen. Der Stein Eben-Eser erinnert das Volk an
das FEingreifen Gottes. Der Text zeigt, dass sichtbare Erinnerungen an Gottes Treue geistliche
Bestidndigkeit fordern. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil Glauben durch bewusstes Erinnern an

Gottes Handeln gestérkt wird.

Seite 52 von 130



Teil 2: Saul - Der erste Konig Israels (1. Samuel 8-15)

4. Israels Wunsch nach einem Konig (8,1-22)

4.1. Ablehnung der Gottesregierung - Wunsch nach Anpassung
(8,1-9)

Der geistliche Niedergang beginnt nicht bei der Fiihrung, sondern im Herzen des Volkes. Als
Samuel alt wird, setzt er seine S6hne als Richter iiber Israel ein, doch diese folgen nicht seinem
Beispiel. Sie lassen sich bestechen, beugen das Recht und handeln ungerecht. Dieser Missstand wird
spéter als Anlass fiir die Forderung nach einem Konig genannt. Doch der eigentliche Ursprung der
Krise liegt nicht allein im Versagen der Fiihrer, sondern in der geistlichen Verfassung des Volkes. Die
nachlassende Gottesfurcht, die Neigung zur Selbstbestimmung und das wachsende Vertrauen auf
duBere Strukturen sind Ausdruck eines Herzens, das sich vom HERRN entfernt. Das Volk verwendet
die Korruption der Richter als Vorwand, um eine politische Struktur zu fordern, die menschlichen
Vorstellungen entspricht. Die Wurzel des Problems liegt nicht nur in der Fiihrung, sondern im
geistlichen Zustand der Gefiihrten. (1. Samuel 8,1-3; 5. Mose 16,19; Jesaja 29,13; Matthdus 15,8)

Die Forderung nach einem Konig entspringt dem Wunsch nach Gleichheit mit den Nationen. Die
Altesten Israels versammeln sich bei Samuel in Rama und fordern: ,,Setze uns einen Konig ein, wie ihn
alle Nationen haben.* Die Formulierung offenbart die eigentliche Motivation: Israel will sein wie die
umliegenden Volker. Dieser Wunsch widerspricht dem gottlichen Auftrag, ein besonderes Volk zu sein,
das unter Gottes direkter Herrschaft lebt. Statt ein Licht unter den Nationen zu sein, will Israel ithnen
gleichen. Die Sehnsucht nach Anpassung verdriangt die Berufung zur Absonderung. Die Ablehnung der
besonderen Stellung Israels als Theokratie wird durch den Wunsch nach einer Monarchie ersetzt, die
sich nach menschlichen Mafstdben richtet. (1. Samuel 8,4-5; 2. Mose 19,5-6; 5. Mose 7,6; Psalm
106,35)

Samuel erkennt den geistlichen Angriff auf die Herrschaft Gottes. Die Bitte um einen Konig
missfallt Samuel, nicht weil er personliche Eitelkeit verspiirt, sondern weil er die geistliche Tragweite
erkennt. Er bringt die Sache im Gebet vor den HERRN, was seine Demut und geistliche
Verantwortung zeigt. Der HERR bestétigt Samuels Wahrnehmung: ,,Nicht dich haben sie verworfen,

sondern mich haben sie verworfen, dass ich nicht Konig iiber sie sein soll.* Diese Antwort offenbart

Seite 53 von 130



die tiefe Rebellion gegen Gottes Regierung. Die Forderung nach einem Konig ist nicht blof3 politisch,
sondern theologisch motiviert — sie ist Ablehnung gottlicher Autoritdt. Der Mensch will nicht von Gott
regiert werden, sondern von seinesgleichen. (1. Samuel 8,6-7; Richter 21,25; Psalm 2,1-3; Johannes
19,15)

Der HERR léisst menschliche Wege zu, um das Herz seines Volkes zu offenbaren. Trotz der
Ablehnung gestattet der HERR Samuel, dem Wunsch des Volkes zu entsprechen. Diese Zustimmung
ist keine Billigung, sondern Teil eines pddagogischen Gerichts. Der HERR erklart, dass Israel Thn von
Anfang an immer wieder verworfen habe — durch Gotzendienst und Ungehorsam. Nun soll das Volk
erfahren, was es bedeutet, unter menschlicher Herrschaft zu leben. Gott 14sst Menschen in ihren Wegen
gehen, um ihnen die Konsequenzen ihrer Entscheidungen zu zeigen. Die gottliche Regierung wird
nicht abgesetzt, aber zeitweise verborgen, um das Herz des Volkes zu priifen. (1. Samuel 8,7-9; 5.
Mose 32,15; Hosea 13,10-11; Romer 1,24-25)

C. FE Keil, der Alttestamentler und Bibelkommentator, erkldrt zu 1. Samuel 8,6-9, dass das
Verlangen des Volkes nach einem Konig sowohl Samuel als auch dem HERRN missfiel. In
diesem Wunsch erkannte Gott eine bewusste Verwerfung seiner eigenen Konigsherrschaft iiber
Israel. Dennoch befahl der HERR dem Propheten, dem Willen des Volkes zu entsprechen, ihm
jedoch zuvor die Rechte und Pflichten eines menschlichen Kénigs eindringlich vor Augen zu
fiihren. Keil betont, dass Gott diesem Wunsch nicht zustimmte, weil er gut war, sondern weil er
dem Volk seine eigene Entscheidung und deren Folgen iiberlassen wollte (5. Mose 17,14-20; 1.
Samuel 8,6-22; Hosea 13,10-11) (Keil, 1875, S. 68).

4.2. Warnung vor der Konigsherrschaft und Zustimmung Gottes
(8,10-22)

Samuel warnt das Volk vor den Folgen koniglicher Herrschaft — auf Gottes Befehl. Samuel
iibermittelt dem Volk die Worte des HERRN, die eine deutliche Warnung enthalten. Diese prophetische
Rede ist kein personlicher Einwand Samuels, sondern eine gottliche Offenbarung. Der HERR selbst
befiehlt ihm, die zukiinftigen Konsequenzen klar darzustellen. Die kommende Konigsherrschaft wird
nicht die ersehnte Losung bringen, sondern Lasten, Unterdriickung und Enttduschung. Israel soll im
Voraus wissen, dass die Ablehnung der Gottesregierung schwerwiegende Folgen hat. Die Warnung
dient nicht nur der Information, sondern der Gewissenspriifung: Ist das Volk bereit, den Preis der
Selbstbestimmung zu tragen? (1. Samuel 8,10-11; Jesaja 30,1-2; Jeremia 7,23-24; Johannes 12,48)

Seite 54 von 130



Die Beschreibung des zukiinftigen Konigs zeigt eine autoritire und ausbeuterische Struktur.
Samuel beschreibt detailliert, wie ein Konig handeln wird: Er wird S6hne zum Kriegsdienst ziehen,
Tochter fiir Haushalt und Kiiche einspannen, Felder, Weinberge und Zehnten fiir sich beanspruchen.
Die Menschen werden Eigentum des Konigs, nicht mehr freie Diener des HERRN. Die
Machtausiibung wird zur Belastung, nicht zum Schutz. Der Text zeichnet das Bild eines Systems, das
auf Selbsterhalt und Kontrolle basiert — nicht auf Gerechtigkeit oder Fiirsorge. Gott lasst durch Samuel
erkennen, dass weltliche Herrschaft sich immer vom gottlichen Ideal unterscheidet. (1. Samuel
8,11-17; Prediger 5,7; Hesekiel 34,2-4; Markus 10,42-44)

Das Volk wird sich beklagen, aber Gott wird dann nicht horen - ein Gericht der
Selbstgewiihltheit. Samuel kiindigt an, dass der Tag kommen wird, an dem das Volk wegen seines
Konigs zum HERRN schreien wird — doch Gott wird nicht antworten. Diese Aussage zeigt, dass
menschliche Entscheidungen reale Konsequenzen haben. Wer géttliche Fiihrung ablehnt, kann nicht
jederzeit auf gottliches Eingreifen hoffen. Das Schweigen Gottes wird selbst zum Gericht: Der Mensch
erfahrt die Bitterkeit seines eigenen Weges. Gottes Gnade bleibt bestehen, aber sie wirkt nicht immer
rettend, sondern auch richtend. Freier Wille bedeutet Verantwortung vor dem HERRN. (1. Samuel
8,18; Spriiche 1,24-31; Jesaja 59,1-2; Galater 6,7)

Trotz aller Warnungen bleibt das Volk bei seiner Entscheidung — der Wille steht iiber der
Wahrheit. Die Antwort des Volkes ist eindeutig: ,,Nein! Sondern ein Konig soll tiber uns sein.* Die
Warnungen Samuels werden nicht ignoriert, sondern bewusst abgelehnt. Das Volk will Sicherheit,
sichtbare Leitung und nationale Stdrke. Das Bediirfnis nach Anpassung an die Volker iiberwiegt die
Ehrfurcht vor dem HERRN. Die Entscheidung ist nicht rational, sondern von eigenem Willen und
Wunschdenken gepriagt. Damit zeigt sich die Tragik der Selbstbestimmung ohne gottliche Wahrheit.
Der Mensch hort, aber gehorcht nicht. Die Rebellion wird nicht durch Unwissenheit, sondern durch
Trotz genéhrt. (1. Samuel 8,19-20; 2. Mose 32,1; Jesaja 30,10-11; Romer 1,21-23)

Der HERR bestiitigt den Entschluss, Samuel gehorcht — gottliche Zulassung menschlicher Wege.
Der HERR sagt zu Samuel, er solle der Stimme des Volkes folgen und ihnen einen Konig einsetzen.
Diese gottliche Zustimmung ist keine Billigung, sondern eine bewusste Zulassung. Gott wirkt auch
durch die Wege menschlicher Verblendung, um sein Ziel zu erreichen. Samuel iibermittelt die
Entscheidung dem Volk und entldsst sie in ihren Wunsch. Die Verantwortung bleibt beim Menschen,
die Souverinitit beim HERRN. Durch den Konig, den das Volk verlangt, wird letztlich der Konig
kommen, den Gott verheilen hat. Sogar durch falsche Entscheidungen entfaltet sich der Heilsplan
Gottes. (1. Samuel 8,21-22; 1. Mose 50,20; Psalm 81,12; Apostelgeschichte 13,21-23)

Seite 55 von 130



Seite 56 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 8.1-22)

Zusammenfassung:

Als Samuel alt wird, setzt er seine S6hne als Richter ein, doch sie handeln korrupt und ungerecht. Das
Volk fordert darauthin von Samuel einen Konig, ,,wie ihn alle Nationen haben®. Diese Forderung
betriibt Samuel, doch Gott macht deutlich, dass die Ablehnung nicht gegen ihn personlich, sondern
gegen Gottes direkte Herrschaft gerichtet ist. Gott weist Samuel an, die Warnung vor den
Konsequenzen einer Monarchie auszusprechen: Der Koénig wird Rechte iiber Besitz, Arbeit, Familie
und Freiheit haben. Dennoch besteht das Volk auf einem Konig. Gott erlaubt ihren Wunsch, obwohl er
ihre Herzenshaltung offenlegt — sie wollen menschliche Sicherheit anstelle gottlicher Leitung. Der
Abschnitt markiert einen entscheidenden Wendepunkt in der Geschichte Israels: Vom Gottesstaat hin

zur Monarchie — geduldet, aber nicht urspriinglich gewollt.

Anwendungen:

Ablehnung gottlicher Leitung geschieht oft unter dem Deckmantel legitimer Anliegen. Die
Forderung nach einem Konig entspringt nicht reinem Sicherheitsbediirfnis, sondern tiefem Misstrauen
gegentiber Gottes Fithrung. Der Text zeigt, dass geistliche Unabhingigkeit oft religios begriindet wird.
Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil geistliche Entscheidungen an Gottes Herrschaft und nicht an

kulturellen Maf3stiben gemessen werden miissen.

Gott lisst menschliche Wege zu, warnt aber vor ihren Konsequenzen. Obwohl das Volk gehort
wird, bleibt Gottes Warnung uniibersehbar. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Gott Menschen ihren
Willen lésst, aber mit Verantwortung und Folgen. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil auch heute

falsche Prioritéten geistliche Kosten nach sich ziehen.

Nicht alles, was mehr Struktur verspricht, bringt mehr geistliche Sicherheit. Isracl will sein
System reformieren, doch verliert dabei den geistlichen Kern. Der Text macht deutlich, dass duflere
Ordnung geistliche Reife nicht ersetzen kann. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil wahres geistliches

Leben nicht in Systemen, sondern in der Abhingigkeit von Gott besteht.

Seite 57 von 130



S. Berufung und Bestitigung Sauls (9,1-12,25)

5.1. Gottes souverane Fithrung zur Begegnung mit Samuel (9,1-27)

5.1.1. Die Suche nach den Eselinnen — Gottes verborgene Hand
lenkt den Weg (9,1-14)

Gott gebraucht gewohnliche Umstinde, um seinen souverinen Plan zu erfiillen. Die Erzihlung
beginnt mit einer alltdglichen Situation: Die Eselinnen des wohlhabenden Kisch sind entlaufen, und
sein Sohn Saul wird beauftragt, sie zu suchen. Dieses duBlere Ereignis ist der Einstieg in einen
gottlichen Handlungsstrang, der zur Einsetzung des ersten Konigs Israels fiihrt. Saul weil3 nichts von
Gottes Absichten, doch der Leser erkennt in der einfachen Aufgabe bereits das Wirken der Vorsehung.
Die Fiihrung Gottes ist oft verborgen und offenbart sich erst im Riickblick. Das Banale wird zum
Instrument des Besonderen. Gottes Wege sind nicht spektakulér, aber zielgerichtet und vollkommen.
(1. Samuel 9,1-3; Spriiche 16,9; Prediger 3,11; Romer 8,28)

Saul erscheint iduBlerlich ideal, aber seine geistliche Reife bleibt unberiihrt. Saul wird als
gutaussehend, grofl und stattlich beschrieben — in den Augen der Menschen eine ideale Fiihrergestalt.
Kein Mann in Israel iiberragt ihn an GréBe. Doch dieser duere Eindruck wird bewusst in Spannung zu
seiner inneren Unerfahrenheit gestellt. Saul kennt weder den Propheten Samuel noch geistliche
Zusammenhidnge. Seine Orientierung bleibt pragmatisch und irdisch. Der Text macht deutlich, dass die
Erwihlung Gottes nicht auf menschlichen Maf3stidben beruht, sondern seiner souverdnen Entscheidung
folgt. Gott gebraucht auch schwache Gefdfle, um seinen Plan zu entfalten. (1. Samuel 9,1-5; 1. Mose
6,2; 1. Samuel 16,7; 1. Korinther 1,27)

Der Knecht wird zum Wegweiser, das prophetische Wort zum Licht im Dunkel. Als die Suche
erfolglos bleibt, schldgt der Knecht vor, einen ,,Mann Gottes” in der Stadt aufzusuchen. Diese
Wendung ist bedeutsam: Der namenlose Diener weil um die Existenz und das Wirken Samuels,
wiahrend Saul davon keine Kenntnis hat. Die Initiative geht von einem Geringen aus, nicht vom
Erwiéhlten. Der Knecht besitzt sogar ein kleines Geschenk fiir den Propheten, obwohl Saul leer
ausgegangen wire. Diese Umkehrung betont, dass gottliche Fiihrung oft von unerwarteter Seite

kommt. Gott gebraucht einfache Menschen, um groe Schritte einzuleiten. Das prophetische Wort wird

Seite 58 von 130



zum Wendepunkt im scheinbar ziellosen Suchen. (1. Samuel 9,6-10; Psalm 119,105; Amos 3,7;
Johannes 1,45-46)

Gottes Vorsehung fiihrt Saul zur exakt vorbereiteten Begegnung mit Samuel. Als Saul sich auf
den Weg zum Seher macht, begegnet er jungen Frauen, die ihm den Weg weisen. Der Text betont die
genaue Zeitabstimmung: Samuel ist gerade zur Stadt gekommen, um ein Opfer auf der Hohe zu
bringen. Saul soll ihn treffen, bevor er hinaufsteigt. Diese punktgenaue Fiigung zeigt Gottes perfektes
Timing. Was fiir Saul wie eine Kette gliicklicher Umsténde erscheint, ist in Wahrheit die Erfiillung
gottlichen Ratschlusses. Gottes Souverdnitit wirkt nicht durch Visionen oder Wunder, sondern durch
gewohnliche Begegnungen und zeitlich gefiihrte Ablaufe. (1. Samuel 9,11-14; Psalm 37,23; Spriiche
20,24; Apostelgeschichte 17,26-27)

5.1.2. Samuel empfingt Saul — gottliche Offenbarung iiber den
Erwahlten (9,15-27)

Gott offenbart seinem Propheten im Voraus die Berufung Sauls. Noch bevor Saul erscheint,
spricht der HERR zu Samuel und kiindigt ihm die Begegnung mit dem zukiinftigen Konig an. Diese
Oftfenbarung zeigt Gottes souverdnes Handeln: Saul kommt nicht zufillig, sondern zur vom HERRN
bestimmten Stunde. Der HERR sagt: ,,Morgen um diese Zeit werde ich einen Mann aus dem Land
Benjamin zu dir senden.* Gott nennt das Ziel: ,,Du sollst ihn zum Fiirsten salben iiber mein Volk.*
Diese gottliche Mitteilung geschieht nicht auf Anfrage Samuels, sondern von Gott selbst initiiert. Es ist
ein Beispiel dafiir, dass wahre Berufung immer von Gott ausgeht und durch prophetisches Wort
bestitigt wird. (1. Samuel 9,15-17; Jesaja 46,10; Amos 3,7; Apostelgeschichte 13,21)

Die gottliche Auswahl richtet sich nicht nach Reife, sondern nach Ratschluss. Als Samuel Saul
begegnet, bestitigt ihm der HERR: ,,Siehe, das ist der Mann.*“ Diese klare gottliche Identifikation
zeigt, dass die Wahl Sauls keine Folge menschlicher Erwidgung ist. Samuel selbst kannte ihn nicht und
hatte keinen duBleren Anlass, ihn zu bevorzugen. Gott sieht nicht wie der Mensch sieht, und er handelt
nicht auf der Grundlage irdischer Einschédtzungen. Sauls geistlicher Zustand ist nicht der Grund seiner
Erwidhlung, sondern das Werkzeug zur Erfiillung eines grofleren Plans. Gott gebraucht auch solche, die
spéter versagen, um seine Absichten zwischenzeitlich zu erfiillen. (1. Samuel 9,17; 1. Samuel 16,7;
Romer 9,15-18; Johannes 15,16)

Samuel ehrt Saul und bereitet ihn auf seine Berufung vor. Samuel empfingt Saul mit groBer

Wertschétzung, gibt ihm Vorrang vor allen Gésten und setzt ihn an die hochste Stelle beim Opfermahl.

Seite 59 von 130



Saul versteht die Bedeutung dieser Handlung zunéchst nicht. Samuel will ihm zeigen, dass Gott ihn
erwdhlt hat, obwohl er selbst sich noch klein sieht. Diese Ehrung dient nicht der offentlichen
Zurschaustellung, sondern der inneren Vorbereitung auf seine Aufgabe. Saul wird damit langsam an
seine Rolle herangefiihrt, nicht {iberrumpelt. Berufung geschieht in Gottes Zeit und unter seiner
Leitung — durch Worte, Zeichen und geistliche Fiihrung. (1. Samuel 9,18-24; 1. Mose 41,39-40;
Richter 6,14-16; Lukas 14,10)

Der Prophet redet mit dem Erwiihlten iiber Gottes Plan, bevor andere es erfahren. Nach dem
Opfermahl nimmt Samuel Saul mit auf das Dach und fiihrt ein vertrauliches Gespriach mit ihm. Diese
Szene zeigt, wie Berufung mit personlicher Unterweisung verbunden ist. Noch bevor das Volk davon
erfahrt, wird Saul mit Gottes Absicht konfrontiert. Der Prophet teilt ihm in Ruhe mit, was Gott
vorbereitet hat. Diese Absonderung zur Seite des Propheten ist nicht nur organisatorisch, sondern
geistlich bedeutend: Berufung geschieht im Verborgenen, unter dem Wort Gottes, nicht im Licht der
Offentlichkeit. Am nichsten Tag begleitet Samuel ihn hinaus und bereitet die nichste Phase vor. (1.
Samuel 9,25-27; Jesaja 50,4-5; Matthéus 10,27; Galater 1,15-17)

5.2. Salbung Sauls zum Konig (10,1-16)

5.2.1. Samuel salbt Saul und kiindigt Zeichen der Bestitigung an
(10,1-8)

Die Salbung macht sichtbar, dass Saul nicht durch Volk, sondern durch Gott eingesetzt wird.
Samuel nimmt eine Olflasche, gieBt sie iiber Sauls Haupt und kiisst ihn — ein prophetischer Akt der
Einsetzung. Die Salbung ist das sichtbare Zeichen, dass Gott selbst Saul zum ,,Fiirsten iiber sein
Erbteil“ gemacht hat. Diese Handlung kommt nicht von einem Rat der Altesten oder durch
Volksentscheid, sondern aus Gottes souverdnem Willen. Samuel handelt nicht eigenméchtig, sondern
im Auftrag des HERRN. Der Kuss als Zeichen der Anerkennung unterstreicht den Ubergang géttlicher
Autoritdt. Saul wird nicht zum Herrscher im weltlichen Sinn, sondern zum von Gott eingesetzten
Fiihrer iiber Gottes Eigentum. (1. Samuel 10,1; 2. Mose 29,7; Psalm 89,21; Apostelgeschichte 13,21)

Die Zeichen, die Samuel ankiindigt, dienen der gottlichen Bestitigung, nicht der menschlichen
Uberzeugung. Samuel nennt drei konkrete Zeichen, die Saul auf seinem Riickweg erleben wird. Jedes

dieser Zeichen hat geistliche Bedeutung: Die Riickkehr der Eselinnen bezeugt Gottes Fiirsorge, die

Seite 60 von 130



Gaben der Ménner erinnern an priesterliche Versorgung, und die Propheten weisen auf die geistliche
Ausriistung hin. Diese Zeichen geschehen nicht zur Unterhaltung oder Uberredung, sondern als
gottliche Bekréftigung fiir Saul. Der HERR will seinem Erwéhlten zeigen, dass sein Weg von
gottlicher Fiihrung getragen ist. Solche Zeichen festigen den Glauben an Gottes Ratschluss — sie sind
Hilfen auf dem Weg der Berufung. (1. Samuel 10,2-6; Jesaja 7,14; Johannes 2,11; Hebréer 2,4)

Gott verheifit geistliche Verinderung durch seinen Geist, nicht nur dufiere Bestitigung. Ein
besonderes Zeichen ist die Begegnung mit einer prophetischen Schar: Der Geist des HERRN wird auf
Saul kommen, er wird in Verziickung geraten und sich in einen anderen Menschen verwandeln. Diese
innere Erneuerung ist notwendig, um die konigliche Berufung tragen zu konnen. Der Geist Gottes
befdhigt nicht nur fiir &ulleren Dienst, sondern bewirkt eine Verdnderung des Herzens. Der Text deutet
an, dass Saul nicht aus sich heraus geeignet ist, sondern durch goéttliches Wirken féhig gemacht wird.
Die prophetische Verziickung ist ein Zeichen fiir gottliche Ausriistung, nicht flir anhaltende Reife. (1.
Samuel 10,5-6; Hesekiel 36,26-27; Lukas 24,49; 2. Korinther 3,5-6)

Samuel gibt klare Anweisungen zum weiteren Handeln — Gehorsam bleibt zentral. Nach den
Zeichen soll Saul nach Gilgal gehen und dort sieben Tage auf Samuel warten. Erst dann wird Samuel
kommen, um Brandopfer zu bringen und Saul Weisung zu geben. Diese Anordnung ist nicht
nebensichlich, sondern priift Sauls Gehorsam. Die Bereitschaft zu warten und sich unter das Wort
Gottes zu stellen, ist ein entscheidender Test fiir seine zukiinftige Fiihrungsfahigkeit. Gottes Berufung
schlieBt menschliche Selbststindigkeit aus — der Konig soll handeln im Gehorsam gegeniiber dem
Wort Gottes, vermittelt durch seinen Propheten. (1. Samuel 10,7-8; 5. Mose 17,18-20; Spriiche 3,5-6;
Johannes 14,15)

5.2.2. Die Zeichen erfiillen sich — Saul wird verandert, aber bleibt
zuriickhaltend (10,9-16)

Gottes Wort erfiillt sich vollstindig — kein Detail bleibt aus. Sobald Saul sich von Samuel
abwendet, verdndert Gott sein Herz. Alle Zeichen, die Samuel angekiindigt hatte, treten exakt ein.
Diese Erfiillung bestitigt die Echtheit der prophetischen Salbung und die Souverinitit Gottes in der
Fithrung. Saul erlebt, dass nicht Menschen, sondern Gott selbst ihn leitet und vorbereitet. Der Glaube
wird nicht durch Vermutungen, sondern durch erlebte Erfiillung gestirkt. In der Ubereinstimmung
zwischen Wort und Wirklichkeit liegt die Bestétigung gottlicher Berufung. Gott handelt verlasslich und
detailliert — seine Zusagen erfiillen sich ohne Abweichung. (1. Samuel 10,9; 4. Mose 23,19; Josua
21,45; Hebréer 10,23)

Seite 61 von 130



Der Geist Gottes befihigt Saul zu prophetischem Handeln — eine momentane Ausriistung. Als
Saul die prophetische Schar trifft, kommt der Geist Gottes iiber ihn, und er gerdt in Verziickung wie die
Propheten. Dies geschieht 6ffentlich und wird von den Umstehenden bemerkt. Die Frage ,,Ist auch
Saul unter den Propheten?* zeigt, wie liberraschend diese Szene wirkt. Gottes Geist wirkt nach seinem
Willen — unabhéngig von Herkunft, Erziehung oder Status. Doch die prophetische Verziickung ist kein
Zeichen bleibender geistlicher Reife. Sie zeigt Gottes Macht, aber nicht Sauls geistliche Tiefe. Der
Geist befdhigt zum Dienst, nicht automatisch zur Treue. (1. Samuel 10,10-11; 4. Mose 11,25-29; Jesaja
11,2; 1. Korinther 12,4-11)

Die Reaktion der Umstehenden offenbart geistliche Uberraschung, aber auch Unkenntnis. Die
Leute, die Saul kannten, sind erstaunt und irritiert iiber seine prophetische Verziickung. Die
Redewendung ,,Ist auch Saul unter den Propheten?* wird sprichwortlich. Diese Reaktion zeigt, dass
geistliches Handeln nicht immer verstanden wird. Gottes Wege widersprechen oft menschlichen
Erwartungen. Die Frage enthidlt zugleich Verwunderung und Skepsis. Der Geist Gottes ist nicht an
bekannte Muster gebunden. Doch Sauls spéterer Weg zeigt, dass solche Erlebnisse nicht automatisch
zu geistlicher Bestindigkeit fithren. (1. Samuel 10,11-12; Jesaja 55,8-9; Johannes 3,8; 1. Korinther
2,14)

Saul zeigt sich zuriickhaltend — er verbirgt die gottliche Berufung vor seinem Umfeld. Als Saul
nach Hause kommt, fragt ihn sein Onkel nach dem Ausgang der Reise. Saul berichtet von der
Wiederauffindung der Eselinnen, verschweigt jedoch das Gespridch mit Samuel iiber das Konigtum.
Diese Zuriickhaltung kann Ausdruck von Bescheidenheit sein, aber auch Unsicherheit oder Furcht.
Obwohl er Zeichen und Salbung empfangen hat, teilt er das Entscheidende nicht. Der Text ldsst offen,
ob dies Weisheit oder Zogern war. Doch er zeigt: Berufung und geistliche Erlebnisse fithren nicht
automatisch zu mutigem Bekenntnis. Der Weg zwischen Empfang und Ausfiihrung bleibt ein
geistlicher Kampf. (1. Samuel 10,14-16; Matthdus 10,32-33; Johannes 7,13; 2. Timotheus 1,7)

5.3. Offentliche Bestitigung und erste militirische Rettung
(10,17-11,15)

Seite 62 von 130



5.3.1. Samuel bestitigt Sauls Berufung vor dem Volk in Mizpa —
gottliche Wahl trotz Zuriickhaltung (10,17-27)

Samuel versammelt das Volk in Mizpa, um Gottes Wahl 6ffentlich zu bestiitigen. Samuel ruft ganz
Israel nach Mizpa, um dort die Wahl des Konigs im Namen des HERRN bekannt zu machen. Die Wahl
geschieht nicht durch Volksentscheid, sondern durch das Los, das unter Gottes Leitung féllt. Samuel
beginnt jedoch mit einer deutlichen Erinnerung an Gottes vergangene Hilfe und das wiederholte
Versagen des Volkes. Die Bitte um einen Konig wird als Ablehnung Gottes gewertet. Trotz dieser
Rebellion fiihrt Gott seinen Plan aus und beruft offentlich den, den er zuvor schon durch Samuel
gesalbt hatte. Die Versammlung wird so zu einem Moment gottlicher Offenbarung und gleichzeitig
menschlicher Selbstentlarvung. (1. Samuel 10,17-19; Richter 10,10-16; Psalm 78,11-22;
Apostelgeschichte 13,21)

Die Wahl Sauls durch das Los zeigt Gottes Souverinitit iiber sichtbare und verborgene Wege.
Das Losverfahren wird genutzt, um die gottliche Wahl sichtbar zu machen. Stamm, Sippe und
schlieBlich Saul selbst werden durch das Los herausgehoben. Diese Methode zeigt, dass Gott {iber das
Sichtbare hinaus wirkt und auch verborgene Dinge offenbar macht. Saul, der bereits im Verborgenen
gesalbt wurde, wird nun Offentlich bestdtigt. Doch anstatt hervorzutreten, versteckt er sich. Die
Spannung zwischen gottlicher Berufung und menschlicher Zuriickhaltung wird dadurch offensichtlich.
Gottes Souverdnitdt wird auch dann wirksam, wenn der Mensch zogert. (1. Samuel 10,20-21; Spriiche
16,33; Jesaja 45,5-7; Daniel 2,21)

Sauls Verstecken offenbart geistliche Unreife trotz duflerlicher Erwiihlung. Als Saul gesucht wird,
ist er nicht auffindbar, bis der HERR selbst offenbart, dass er sich beim Tross versteckt. Dieses
Verhalten deutet auf Unsicherheit, Furcht oder mangelnde Bereitschaft hin, die Verantwortung
anzunehmen. Obwohl Gott ihn erwéhlt und bestétigt hat, fehlt ihm der Mut, vor das Volk zu treten.
Diese Episode stellt die geistliche Reife Sauls in Frage, noch bevor sein Konigtum begonnen hat.
Gottes Berufung schliet menschliches Zogern nicht aus, doch sie bringt es ans Licht. Die Leitung
eines Volkes erfordert nicht nur Berufung, sondern geistlichen Charakter. (1. Samuel 10,22; 2. Mose
4,10-13; Jeremia 1,6-8; Matthius 25,24-26)

Das Volk akzeptiert Saul, doch nicht alle Herzen folgen — geistliche Spaltung wird sichtbar. Als
Saul hervorgebracht wird, erkennen viele im Volk seine duflere Erscheinung und rufen: ,,Es lebe der
Konig!* Samuel erklért ihnen die Rechte des Konigtums und trigt sie schriftlich zusammen. Dennoch
lehnen einige ,,S6hne Belials* Saul ab und verachten ihn. Diese Spaltung zeigt, dass nicht jede

gottliche Berufung automatisch menschliche Zustimmung findet. Saul selbst reagiert in Stille und iibt

Seite 63 von 130



keine Rache. Die Einsetzung des Konigs bringt Einheit, aber auch Priifung. Wahre Akzeptanz kommt
nicht durch duBlere Autoritdt, sondern durch geistliches Vertrauen. (1. Samuel 10,23-27; Psalm 75,6-8;
Johannes 6,66-70; 2. Korinther 10,18)

5.3.2. Saul rettet Jabesch in Gilead — erste Bewihrung durch
geistgeleitete Fithrung (11,1-15)

Die Bedrohung durch Nahasch offenbart die Schwiche Israels unter fehlender Fiihrung.
Nahasch, der Ammoniter, belagert Jabesch in Gilead und fordert als Bedingung fiir einen Bund die
Demiitigung aller Manner durch das Ausstechen des rechten Auges. Diese Forderung ist nicht nur
grausam, sondern symbolisch: Sie soll Israel dauerhaft entehrten und kampfunfdhig machen. Das Volk
ist verdngstigt und sucht verzweifelt Hilfe, aber es fehlt an geeinter Fithrung und geistlicher
Entschlossenheit. Die Situation offenbart, wie gefahrdet Israel ohne geistgeleitete Leitung ist. Die neue
Konigsherrschaft steht damit vor ihrer ersten Bewédhrungsprobe — nicht durch Politik, sondern durch
Bedrohung und Not. (1. Samuel 11,1-3; 5. Mose 28,29; Richter 21,25; Psalm 60,13)

Saul reagiert im Geist Gottes — seine Berufung wird durch geistliche Kraft bestiitigt. Als Saul von
der Bedrohung hort, kommt der Geist Gottes mit Macht iiber ihn. Seine Reaktion ist kein bloBer Zorn,
sondern heiliger Eifer. Er zerlegt ein Rind, sendet die Teile durchs Land und ruft unter Androhung
gottlichen Gerichts zum gemeinsamen Kampf auf. Der Schrecken Gottes fillt auf das Volk, und Israel
folgt Saul einmiitig. Diese Wendung zeigt, dass die geistliche Ausriistung durch den Geist Gottes die
entscheidende Voraussetzung fiir echte Fiihrungsautoritét ist. Sauls Berufung wird nicht nur durch
Worte oder Zeichen bestiétigt, sondern durch geistgeleitete Entschlossenheit in der Krise. (1. Samuel
11,4-7; Richter 6,34; Sacharja 4,6; Apostelgeschichte 4,31)

Die Rettung geschieht durch kluge Strategie und entschlossenen Einsatz. Saul sammelt das Volk in
Besek, teilt das Heer in drei Abteilungen und greift die Ammoniter am Morgen an. Der
Uberraschungsangriff gelingt, die Feinde werden vollstindig geschlagen. Die erfolgreiche militirische
Aktion zeigt, dass geistliche Berufung mit praktischer Weisheit und strategischem Handeln verbunden
ist. Der Sieg ist nicht allein auf Saul zuriickzufiihren, sondern auf Gottes Wirken durch vorbereitete
und gehorsame Werkzeuge. Das Zusammenspiel aus gottlicher Fiihrung, geistlicher Kraft und
menschlichem Handeln fiihrt zur Rettung. (1. Samuel 11,8-11; 2. Mose 17,9-13; Psalm 18,30-35;
Hebrier 11,32-34)

Seite 64 von 130



Das Volk erkennt Gottes Handeln und will die Gegner Sauls bestrafen. Nach dem Sieg ruft das
Volk danach, die Méanner zu toten, die Saul zuvor verachtet hatten. Es entsteht ein Impuls zur
Vergeltung — menschlich verstindlich, aber geistlich fragwiirdig. Saul aber weist den Vorschlag
entschieden zuriick. Er erklért: ,,Heute soll niemand sterben, denn heute hat der HERR Rettung
geschafft in Israel.” Diese Antwort offenbart geistliche Reife: Saul erkennt, dass der Sieg dem HERRN
gehort und nicht der Anlass fiir personliche Abrechnung ist. Er sucht nicht Rache, sondern Ehre fiir
Gott. Geistliche Fiihrer wissen, wann sie schweigen und vergeben sollen. (1. Samuel 11,12-13;
Spriiche 24,17-18; Matthaus 5,44; Romer 12,19)

Die Konigsherrschaft wird nun endgiiltig gefestigt unter dem Segen Gottes. Samuel ruft das Volk
nach Gilgal, wo Saul offiziell erneut zum Konig gemacht wird — diesmal mit einmiitiger Zustimmung
und unter Opfer und Freude. Diese zweite Kronung unterscheidet sich von der ersten: Sie erfolgt nun
nach dem Sieg, aus der Erfahrung gottlicher Rettung heraus. Die Zustimmung des Volkes ist nun
geistlich fundiert, nicht nur formal. Das Konigtum wird durch Gottes Wirken bestétigt, nicht durch
menschlichen Druck. Freude und Opfer verbinden sich: Das Volk erkennt, dass es nicht einen Helden,
sondern den HERRN selbst durch Saul erlebt hat. (1. Samuel 11,14-15; Psalm 118,22-24; Johannes
3,27; Jakobus 1,17)

5.4. Samuels Abschiedsrede - Gottes Treue und Israels
Verantwortung (12,1-25)

5.4.1. Samuels Amtsfiihrung ist untadelig — Integritat trotz
Machtwechsel (12,1-5)

Samuel stellt seine Amtszeit unter das Urteil des Volkes — ein Zeichen echter geistlicher
Verantwortung. Samuel beginnt seine Abschiedsrede nicht mit einer Anklage, sondern mit einem
offentlichen Rechenschaftsbericht. Er fordert das Volk auf, ihn zu priifen: Ob er jemandem Unrecht
getan, jemanden unterdriickt oder Bestechung angenommen habe. Diese Haltung zeigt eine tief
verwurzelte Verantwortung vor Gott und den Menschen. Samuel versteht geistliche Leiterschaft nicht
als Macht, sondern als Dienst mit rechenschaftspflichtigem Charakter. Indem er sich der Beurteilung
des Volkes stellt, macht er deutlich, dass geistliche Integritét iiberpriitbar und sichtbar sein muss. (1.
Samuel 12,1-3; 4. Mose 12,7; Apostelgeschichte 24,16; 1. Thessalonicher 2,10)

Seite 65 von 130



Das Volk bestitigt Samuels Treue — Integritit wird 6ffentlich anerkannt. Auf seine Aufforderung
hin bezeugt das ganze Volk einstimmig, dass Samuel weder betrogen noch unterdriickt noch
Bestechung angenommen habe. Dieses 6ffentliche Zeugnis ist mehr als eine Formalitdt. Es zeigt, dass
langjdhrige Treue und Unbestechlichkeit auch in einer korruptionsanfilligen Zeit erkannt und
geschitzt werden konnen. Samuels Dienst war geprigt von Gottesfurcht, Transparenz und dem Streben
nach Gerechtigkeit. Damit hinterldsst er ein Beispiel fiir geistliche Fiihrung, das auch nach dem
Amtswechsel bleibende Wirkung hat. (1. Samuel 12,4; Spriiche 20,7; Matthdus 5,16; 1. Timotheus 3,2)

Samuel ruft Gott selbst als Zeugen auf — wahre Leitung ist auf Gottes Urteil gegriindet. Nachdem
das Volk seine Unschuld bezeugt hat, bekriftigt Samuel diese Aussage, indem er Gott und seinen
Gesalbten als Zeugen aufruft. Diese Berufung gottlicher Zeugenschaft verleiht dem Moment hochste
Autoritdt. Samuel handelt nicht zur Selbstrechtfertigung, sondern zur Ehre Gottes. Seine Fiihrung ist
nicht nur menschlich korrekt, sondern auch geistlich glaubwiirdig. Die Erwédhnung des Gesalbten
verbindet seine Amtszeit mit der neuen Ordnung unter dem Konig. So schafft er die Grundlage, auf der
das Volk nun in die ndchste Phase seiner Geschichte gefiihrt werden kann — nicht durch Misstrauen,
sondern durch geistlich fundierte Kontinuitdt. (1. Samuel 12,5; Psalm 7,8-9; Johannes 3,27; 2.
Korinther 1,12)

5.4.2. Riickblick auf Gottes Treue — Israels wiederholte Rebellion
(12,6-15)

Samuel erinnert an die Erlosungsgeschichte — Gottes Treue bildet das Fundament aller Fiihrung.
Samuel fiihrt das Volk zuriick zu den Anfiangen seiner Geschichte mit Gott. Er erinnert an Mose und
Aaron, die Israel aus Agypten gefiihrt haben. Diese Riickschau zeigt: Israels Existenz und Freiheit
beruhen nicht auf menschlicher Leistung, sondern auf gottlicher Gnade. Die Erwihlung des Volkes ist
mit dem Handeln Gottes untrennbar verbunden. Jeder Abschnitt der Geschichte ist von Gottes Treue
gepriagt — trotz des fortwihrenden Ungehorsams des Volkes. Die Erinnerung an die Vergangenheit ist
keine bloBe Geschichtsstunde, sondern eine geistliche Mahnung, dass Gottes Fiihrung die Grundlage
jeder Hoffnung ist. (1. Samuel 12,6-8; 2. Mose 3,10; 5. Mose 7,7-8; Nehemia 9,9-12)

Israels Geschichte ist ein Muster aus Vergessen, Gericht, Umkehr und Rettung. Samuel
beschreibt den Zyklus der Geschichte Israels: Immer wieder vergisst das Volk den HERRN, dient
fremden Gottern, gerét in Bedrdngnis und wird durch fremde Michte unterdriickt. Doch sobald es zum
HERRN ruft, erbarmt sich Gott und sendet Retter wie Jerub-Baal, Bedan, Jephta und Samuel selbst.

Seite 66 von 130



Dieses Muster offenbart nicht nur Israels Instabilitdt, sondern auch Gottes Barmherzigkeit. Der HERR
bleibt trotz wiederholter Untreue treu. Diese Riickblende dient nicht der Anklage, sondern der
Ermutigung zur Umkehr. Das Volk soll erkennen, dass auch in der neuen Ordnung Gottes Treue
entscheidend bleibt. (1. Samuel 12,9-11; Richter 2,11-19; Psalm 106,43-45; 2. Timotheus 2,13)

Die Forderung nach einem Konig zeigt mangelndes Vertrauen trotz gottlicher Hilfe. Samuel
macht deutlich, dass das Volk auch in der jiingsten Krise — der Bedrohung durch Nahasch — nicht Gott
vertraute, sondern einen menschlichen Konig forderte. Der Wunsch nach einem Konig war keine Bitte
um Ordnung, sondern Ausdruck eines Vertrauensverlusts gegeniiber dem HERRN. Israel hatte zuvor in
dhnlichen Situationen géttliche Hilfe erfahren, doch diesmal wandte es sich nicht im Gebet an Gott,
sondern forderte sichtbare, politische Sicherheit. Die Ablehnung géttlicher Fiihrung zeigt sich darin,
dass das Herz sich auf Menschen verldsst. (1. Samuel 12,12; Psalm 20,8; Jesaja 30,1-2; Hosea
13,10-11)

Gehorsam gegeniiber Gott bleibt entscheidend — mit oder ohne Konig. Samuel betont, dass der
zukiinftige Segen nicht von der neuen Regierungsform abhingt, sondern vom Gehorsam gegeniiber
dem HERRN. Wenn das Volk und der Koénig den HERRN fiirchten und seinen Geboten folgen, wird es
bestehen. Doch wenn es Gottes Stimme missachtet, wird seine Hand gegen sie sein — wie gegen ihre
Viter. Diese Aussage macht deutlich, dass duflere Strukturen keine Garantie fiir Sicherheit oder Gunst
Gottes bieten. Gottesfurcht und Gehorsam sind auch unter einem Konigtum die bleibenden
Bedingungen fiir Segen. Der Malistab bleibt derselbe — unabhdngig von der &duBleren Ordnung. (1.
Samuel 12,13-15; 5. Mose 28,1-2; Psalm 33,16-18; Johannes 14,21)

5.4.3. Gottes Zeichen und Samuels Mahnung — Aufruf zur Furcht
des HERRN (12,16-25)

Ein iibernatiirliches Zeichen soll die Ernsthaftigkeit von Samuels Worten bestiitigen. Samuel
fordert das Volk auf, stillzustehen und ein Zeichen des HERRN zu betrachten. Er kiindigt einen
Donnerschlag wihrend der Weizenernte an — eine ungewdhnliche Erscheinung, da diese Jahreszeit
trocken ist. Das Zeichen dient nicht der Sensation, sondern der géttlichen Beglaubigung. Der HERR
zeigt damit, dass die Forderung nach einem Ko6nig ein Unrecht war. Die dulere Macht Gottes wird
sichtbar, um das Volk zur inneren Umkehr zu bewegen. Gott handelt nicht willkiirlich, sondern
zielgerichtet: Das sichtbare Wunder ruft zur Einsicht und zur Furcht vor dem HERRN. (1. Samuel
12,16-18; 2. Mose 9,23; Psalm 29,3-9; Markus 4,39-41)

Seite 67 von 130



Das Volk erkennt seine Schuld — Furcht und BuBlbereitschaft brechen hervor. Als der Donner
einsetzt, fiirchtet sich das Volk sehr und bittet Samuel um Fiirbitte, damit es nicht stirbt. Das Zeichen
erreicht sein Ziel: Das Herz wird erschiittert, die Schuld erkannt. Die Bitte um Gebet zeigt sowohl
Angst vor dem Gericht als auch Hoffnung auf Gnade. Das Volk erkennt, dass es gegen Gott gesiindigt
hat, indem es einen Konig forderte. Diese Reaktion ist keine bloe emotionale Erschiitterung, sondern
Ausdruck echter geistlicher Uberfithrung. Das Gericht offenbart nicht nur Gottes Macht, sondern auch
seine Bereitschaft, zur BuBe zu rufen. (1. Samuel 12,18-19; 2. Mose 20,18-19; Jesaja 6,5;
Apostelgeschichte 2,37)

Samuel antwortet mit Gnade und Ermahnung — der Weg zuriick bleibt offen. Samuel beruhigt das
Volk, indem er sagt: ,,Fiirchtet euch nicht!* Obwohl das Volk Unrecht getan hat, bietet Gott weiterhin
die Moglichkeit zur Umkehr. Die Gnade Gottes besteht nicht im Ubersehen der Schuld, sondern in der
Bereitschaft zur Vergebung. Samuel ruft dazu auf, dem HERRN mit ganzem Herzen zu dienen und
sich nicht mehr den nichtigen Go6tzen zuzuwenden. Diese Gotzen konnen nicht helfen noch retten — sie
sind leer. Die Ermahnung ist deutlich, aber zugleich getragen von Hoffnung: Die Vergangenheit
bestimmt nicht die Zukunft, wenn echte Umkehr erfolgt. (1. Samuel 12,20-21; Jesaja 44,9-10; Hosea
14,2-4; Romer 2,4)

Gottes Treue bleibt, doch Verantwortung und Gottesfurcht bleiben gefordert. Samuel bekriftigt,
dass der HERR sein Volk nicht verstoBBen wird um seines gro3en Namens willen. Gottes Treue beruht
nicht auf der Treue des Volkes, sondern auf seinem Bund und Wesen. Zugleich verpflichtet sich
Samuel, im Gebet fir das Volk einzustehen und es weiter durch das Wort zu lehren. Doch er mahnt
auch: ,,Fiirchtet den HERRN und dient ihm in Wahrheit mit eurem ganzen Herzen.“ Die Gnade Gottes
ist kein Freibrief zur Gleichgiiltigkeit, sondern eine Grundlage fiir verantwortliches Leben. Gehorsam
ist nicht Ersatz fiir Beziehung, sondern Ausdruck echter Gottesfurcht. (1. Samuel 12,22-25; Psalm
103,17-18; Klagelieder 3,22-23; Hebréer 10,26-27)

Seite 68 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 9.1-12.25)

Zusammenfassung:

Gott wihlt Saul aus dem Stamm Benjamin als ersten Konig Israels. Wéahrend Saul zunichst auf der
Suche nach den Eselinnen seines Vaters ist, fiihrt ihn Gottes Vorsehung zu Samuel. Der Prophet salbt
thn im Verborgenen und kiindigt ihm durch Zeichen seine gottliche Berufung an. Der Geist Gottes
kommt auf Saul, doch sein 6ffentliches Auftreten bleibt zuriickhaltend. Als Samuel ihn schlie3lich vor
dem Volk als Konig prasentiert, ist Saul zundchst versteckt, wird jedoch angenommen. In Kapitel 11
bestitigt Saul seine Konigsherrschaft durch einen militérischen Sieg iiber die Ammoniter, was zu einer
nationalen Einigung fiihrt. Samuel erneuert das Konigtum in Gilgal und hélt in Kapitel 12 seine
Abschiedsrede. Er betont seine eigene Unbestechlichkeit, warnt vor dem Abweichen vom HERRN und
erinnert das Volk an Gottes Treue in der Geschichte. Durch ein iibernatiirliches Gewitter wihrend der
Ernte bekriftigt Gott Samuels Worte, worauthin das Volk seine Schuld erkennt. Dennoch wird die
Moglichkeit gottlichen Segens unter der neuen Konigsstruktur bestitigt — vorausgesetzt, Volk und

Konig bleiben im Gehorsam gegeniiber dem HERRN.

Anwendungen:

Gottes Berufung erfolgt nicht nach dufleren Mal3stiben, sondern nach seiner souverinen Wahl.
Saul wirkt zunichst unscheinbar und zuriickhaltend, doch Gott erwiahlt ihn und bestdtigt ihn durch sein
Wort und Zeichen. Der Text zeigt, dass gottlicher Auftrag nicht auf Selbstdarstellung, sondern auf
Gottes Entscheidung beruht. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil geistliche Berufung nicht durch

menschliche Malistabe bestimmt wird.

Geistliche Fithrung verlangt sowohl Mut zum Handeln als auch Demut vor Gott. Saul gewinnt
durch den Sieg iiber die Ammoniter Autoritdt, doch sein Handeln ist nur dann legitim, wenn es mit
Gottes Willen {ibereinstimmt. Das geistliche Prinzip zeigt, dass geistliche Leitung sowohl Initiative als
auch Unterordnung unter das Wort Gottes verlangt. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil geistliche
Autoritédt ohne Gottesfurcht in Willkiir umschlagt.

Gottes Gnade macht selbst menschliche Fehlentscheidungen zum Ausgangspunkt neuer
Moglichkeiten — aber mit Verantwortung. Obwohl das Volk mit der Forderung nach einem Konig
Gott abgelehnt hat, bleibt seine Gnade wirksam — unter der Bedingung des Gehorsams. Der Text macht
deutlich, dass Gott in seiner Treue Wege der Wiederherstellung schafft, aber nicht die Folgen
menschlicher Selbstbestimmung aufhebt. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil geistliches Leben

standige Umkehr und Ausrichtung auf Gottes Wort erfordert.

Seite 69 von 130



6. Sauls Versagen und Ablehnung (13,1-15,35)

6.1. Sauls eigenmichtiges Opfer - Ungeduld statt Gehorsam
(13,1-15)

6.1.1. Bedringnis durch die Philister — das Volk zerstreut sich
(13,1-7)

Sauls Regierungszeit beginnt mit militirischer Bedrohung — Israel steht zahlenmifBig unter. Der
Text stellt Sauls Regierungsbeginn unter ein Zeichen der militdrischen Schwéche. Israel steht einer
tibermidchtigen Streitmacht der Philister gegeniiber. Jonathan hat zunéchst einen Sieg errungen, doch
dieser ruft eine massive Gegenoffensive hervor. Die Philister versammeln ein grofles Heer mit Wagen,
Reitern und Soldaten wie der Sand am Meer. Im Gegensatz dazu hat Israel nur ein kleines Heer. Die
Einschiichterung ist groB, die &uBleren Verhiltnisse scheinen aussichtslos. Diese Ausgangslage
unterstreicht, dass Israels Sicherheit nicht auf militdrischer Stdrke, sondern auf goéttlicher Fiihrung
beruhen muss. (1. Samuel 13,1-5; 5. Mose 20,1; Psalm 33,16-17; 2. Chronik 14,10-11)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Samuel 13,1, dass der
hebrdische Text hinsichtlich des Alters und der Regierungsdauer Sauls textkritisch schwierig
ist. Die Angabe, dass Saul ,,ein Jahr alt war, als er Konig wurde*, wird im Talmud (Yoma 22b)
sinnbildlich verstanden — er sei ,,wie ein Einjihriger, der den Geschmack der Siinde nicht
kennt“, also unschuldig und unerfahren beim Beginn seiner Herrschaft. Rubin betont, dass dies
nicht wortlich zu verstehen ist, sondern eine Charakterbeschreibung Sauls zu Beginn seines
Konigtums darstellt. Nach dem Neuen Testament regierte Saul vierzig Jahre (Apostelgeschichte
13,21), was eine historische Abrundung der biblischen Darstellung bietet. Die Verse
unterstreichen somit den Ubergang Israels von der theokratischen Fiihrung zu einer irdischen
Monarchie unter gottlicher Zulassung (1. Samuel 10,24; 12,13; Apostelgeschichte 13,21)
(Rubin, 2016, S. 349).

Das Volk verliert den Mut und zerstreut sich — geistlicher Zustand zeigt sich in der Krise.
Angesichts der Ubermacht der Philister geriit das Volk in groBe Angst. Viele verstecken sich in Hohlen,

Felsen und Gruben, andere flichen iiber den Jordan. Die Reaktion zeigt nicht nur &uflere Furcht,

Seite 70 von 130



sondern geistliche Unsicherheit. Israel kennt zwar die Rettungsgeschichte mit dem HERRN, doch in
der akuten Bedringnis fehlt das Vertrauen. Der Zustand des Herzens wird offenbar, wenn Bedrohung
aufkommt. Saul bleibt in Gilgal mit dem Volk, das zittert — ein Bild des inneren Zerfalls. Geistliche
Festigkeit zeigt sich nicht im Frieden, sondern in der Bewdhrung unter Druck. (1. Samuel 13,6-7;
Psalm 78,9-11; Jesaja 30,15-16; Matthéus 26,56)

Die Spannung in Gilgal bereitet den Boden fiir Sauls erste grofie Priifung. Die Situation in Gilgal
wird zunehmend kritisch. Saul wartet auf Samuel, wie ihm geboten war, doch das Volk lduft davon.
Die duflere Not wichst, wihrend die geistliche Geduld gepriift wird. Der Text legt den Schwerpunkt
auf das Schwinden der menschlichen Mdéglichkeiten und das Zuwarten auf Gottes Weg. Es ist der
Ubergang zu einem entscheidenden Moment: Wird Saul sich dem Wort Gottes unterordnen oder in
eigener Kraft handeln? Der Schauplatz Gilgal ist nicht nur geographisch, sondern geistlich bedeutsam
— hier wird sich zeigen, ob das Konigtum in Abhédngigkeit oder Eigenméchtigkeit gefiihrt wird. (1.
Samuel 13,7; 1. Samuel 10,8; Psalm 27,14; Hebrier 10,36)

6.1.2. Sauls Ubertretung und Samuels Urteil —- Konig ohne geistliche
Demut (13,8-15)

Saul iibertritt das gottliche Gebot aus Ungeduld und Furcht vor dem Volk. Als die sieben Tage
des Wartens beinahe vollendet sind und Samuel noch nicht erscheint, nimmt Saul die Opferhandlung in
eigene Hand. Er bringt das Brandopfer dar, obwohl dies allein dem Propheten und Priester zusteht. Die
duBeren Umstdnde — das schwindende Volk und die drohende Gefahr — fiihren ihn zur Ungeduld. Doch
Gottes Ordnung verlangt Gehorsam, nicht situative Anpassung. Sauls Handlung zeigt, dass er unter
Druck eher auf das Sichtbare vertraut als auf Gottes Wort. Ungeduld im geistlichen Dienst offenbart
mangelndes Vertrauen in Gottes Zeitplan. (1. Samuel 13,8-9; 3. Mose 10,1-2; Spriiche 3,5-6;
Klagelieder 3,25-26)

Samuel erscheint unmittelbar nach Sauls Ubertretung — Gottes Zeit weicht nicht. Kaum hat Saul
das Opfer vollendet, erscheint Samuel. Die Tatsache, dass Samuel genau nach dem siebten Tag kommt,
unterstreicht Gottes Treue zur Zeitvorgabe. Sauls Ungeduld war unnétig — Gottes Hilfe war bereits
unterwegs. Der Text macht deutlich, dass Gottes Zeit niemals zu spdt kommt, auch wenn sie aus
menschlicher Sicht knapp erscheint. Die Priifung war nicht Gottes Abwesenheit, sondern Sauls
Bereitschaft, zu warten. Das geistliche Versagen liegt nicht im Kampf gegen die Philister, sondern im
fehlenden Vertrauen auf Gottes Wort. (1. Samuel 13,10; Psalm 27,14; Jesaja 40,31; Johannes 11,6-7)

Seite 71 von 130



Samuel konfrontiert Saul direkt — das Konigtum erfordert Gehorsam iiber Strategie. Samuel
fragt Saul nach seinem Tun, worauf dieser seine Entscheidung rechtfertigt. Saul nennt die Bedrohung
durch die Philister, das schwindende Volk und Samuels Verspéatung als Griinde. Er gesteht, dass er das
Opfer ,,erzwingen® musste. Doch Samuel verurteilt die Tat scharf: Saul habe das Gebot des HERRN
iibertreten. Die Begriindung zeigt, dass Saul das Konigtum als politische Funktion versteht, nicht als
geistliches Amt unter Gott. Die zentrale Anforderung an einen Konig ist nicht Initiative, sondern
Gehorsam. (1. Samuel 13,11-13; 5. Mose 17,18-20; Hosea 6,6; Johannes 14,23)

Die Verwerfung Sauls beginnt mit der Ablehnung seines geistlichen Charakters. Samuel
verkiindet Saul, dass sein Konigtum nicht bestehen wird. Der HERR habe sich bereits einen anderen
Mann gesucht, der nach seinem Herzen ist. Diese Aussage markiert den Beginn der gottlichen Abkehr
von Saul. Nicht ein einzelner Fehltritt, sondern die Herzenshaltung ist entscheidend: Saul hat den
HERRN nicht ernst genommen, sondern das Amt eigenméchtig behandelt. Der Bruch ist geistlich,
nicht politisch. Gott sucht Gehorsam, nicht dulerlichen Erfolg. Die Verheilung eines neuen Konigs
stellt Davids Berufung in Aussicht, lange bevor sie 6ffentlich wird. (1. Samuel 13,13-14; Psalm 89,20;
Apostelgeschichte 13,22; 1. Samuel 16,7)

6.2. Jonathans Mut - Gottes Eingreifen trotz Saul (13,16-14,52)

6.2.1. Jonathan greift im Glauben an — Gott schenkt
iibernatiirlichen Sieg (13,16-14,23)

Jonathan handelt im Glauben — geistliche Initiative inmitten militirischer Ubermacht. Wihrend
Saul unter einem Granatapfelbaum verweilt, zieht Jonathan heimlich mit seinem Waffentriger zum
Philisterposten. Ohne grof3e Truppen, ohne Riickhalt der Armee, aber im Vertrauen auf den HERRN.
Seine Worte driicken tiefe Glaubensiiberzeugung aus: ,,Es ist dem HERRN nicht schwer, durch viele
oder wenige zu helfen.“ Jonathan erkennt, dass der Sieg nicht von Zahlen, sondern von Gottes Macht
abhingt. Diese Haltung steht im starken Kontrast zur Passivitdt Sauls. Der Text unterstreicht: Echter
Glaube zeigt sich in entschlossener Tat, auch ohne menschliche Sicherheit. (1. Samuel 13,16-14,6;
Richter 7,7; Psalm 44,4-7; Hebrder 11,32-34)

Seite 72 von 130



C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldrt zu 1. Samuel 13,19,
dass die auflergewohnliche Macht der Philister trotz ihrer zahlenmdfigen Unterlegenheit auf
ihrer fortgeschrittenen Kenntnis der Eisenverarbeitung beruhte. Sie waren zu jener Zeit das
einzige Volk in Kanaan, das Waffen und Gerdte aus Eisen herstellen konnte, was ihnen einen
erheblichen militdrischen Vorteil verschaffte. Scofield weist darauf hin, dass die Philister ein
nichtsemitisches Volk waren, das sich im Siidwesten Kanaans ansiedelte und einen Teil der
sogenannten Seevilker bildete, die um 1200 v. Chr. nach Agypten und Kanaan vordrangen.
Ihre iiberlegene Waffentechnologie ermoglichte es ihnen, grofsere Volker zu besiegen und iiber
ldngere Zeit politischen Einfluss auszutiben. In der Zeit von Simson bis zur Mitte der Regierung
Davids stellten sie Israels grofsten Feind dar. Der Name ,, Paldstina * leitet sich wahrscheinlich
von der hebrdischen Bezeichnung pelischtim (,, Philister”) ab (Richter 13,1; 14,3; 15,18, 1.
Samuel 14,6, 31,4; 2. Samuel 1,20; 1. Chronik 10,4, Jesaja 14,29.31; 1. Mose 21,34) (Scofield,
2015, S. 369).

Gottes Eingreifen beginnt mit einem kleinen Zeichen — der Glaube wagt den nichsten Schritt.
Jonathan entwickelt eine geistliche Strategie: Wenn die Philister sie heraufrufen, wird es das Zeichen
sein, dass der HERR ihnen den Sieg schenkt. Die Philister rufen tatséchlich, und Jonathan steigt im
Vertrauen auf Gott hinauf. Dieses Handeln zeigt, dass Glaube nicht blind, sondern hérend ist —
aufmerksam fiir Gottes Zeichen, bereit zum Handeln. Der kleine Schritt des Gehorsams wird zum
Auftakt eines groflen Eingreifens. Gottes Weg beginnt oft unscheinbar, doch entfaltet sich mit Kraft,
wenn Vertrauen vorhanden ist. (1. Samuel 14,7-12; 2. Mose 4,8-9; Johannes 2,5-7; Romer 4,20-21)

Der erste Sieg ist iibernatiirlich — Gottes Hand erschiittert das Lager der Feinde. Jonathan schligt
mit seinem Waffentrdger etwa zwanzig Philister, was eine Panik im Lager auslost. Der HERR selbst
lasst ein Erdbeben geschehen, sodass das ganze Heer der Philister in Unordnung gerit. Diese Reaktion
zeigt, dass der entscheidende Faktor nicht menschliche Kraft, sondern gottliches Eingreifen ist. Gottes
Eingreifen wird nicht durch grofle Armeen bewirkt, sondern durch Glauben und Gehorsam Einzelner.
Der Text zeigt: Wo Gott handelt, geraten selbst iibermichtige Feinde in Verwirrung. Der Sieg beginnt
im Verborgenen, wird aber durch Gottes Kraft 6ffentlich. (1. Samuel 14,13-15; 2. Mose 14,24-25;
Psalm 18,7-15; Sacharja 4,6)

Israel gewinnt den Kampf, weil Gott selbst fiir sein Volk streitet. Als das Lager der Philister in
Panik gerit, erkennen auch die Wéchter Sauls die Bewegung. Saul versammelt seine Ménner, die
Israeliten, die zuvor iibergelaufen oder sich versteckt hatten, schlieen sich nun an. Ein gemeinsamer
Angriff folgt. Doch der entscheidende Wendepunkt war bereits durch Gottes Eingreifen geschehen.
Der Sieg wird ausdriicklich auf das Handeln des HERRN zuriickgefiihrt: ,,So rettete der HERR an

Seite 73 von 130



jenem Tag Israel. Dieser Satz fasst zusammen, dass aller Erfolg geistlichen Ursprungs ist. Gott bleibt
der Retter seines Volkes, auch wenn er verschiedene Werkzeuge gebraucht. (1. Samuel 14,16-23;
Psalm 44,4-8; Jesaja 12,2; Epheser 6,10-13)

6.2.2. Sauls Torheit und Volksrettung — geistliche Schwiche trotz
dullerem Erfolg (14,24-52)

Saul belastet das Volk mit einem unbedachten Schwur — religioser Eifer ohne geistliche Einsicht.
Saul spricht einen Fluch {iber jeden aus, der bis zum Abend etwas isst, bevor er sich an seinen Feinden
gerdcht hat. Dieser Schwur geschieht ohne gottliche Anweisung und offenbart eine religiose Haltung,
die Leistung iiber Einsicht stellt. Statt das Volk zu stirken, schwicht er es durch menschliche
Regelwerke. Der Text macht deutlich, dass selbst nach einem goéttlich gewirkten Sieg geistliche
Leitung erforderlich bleibt. Sauls Schwur wirkt mehr aus Unsicherheit als aus Gottesfurcht. Geistliche
Verantwortung darf nicht durch willkiirliche Gebote ersetzt werden. (1. Samuel 14,24; 3. Mose 5,4-6;
Prediger 5,4-5; Matthdus 15,9)

Das Volk wird geschwiicht — ein geistliches Volk kann durch fleischliche Fiihrung ins Straucheln
geraten. Durch den Schwur geraten die Kédmpfer in Ermattung. Als sie am Abend Honig im Wald
finden, wagt niemand zu essen — aus Furcht vor dem Eid. Nur Jonathan, der von dem Schwur nichts
wusste, isst und wird gestirkt. Als man ihn darauf hinweist, verurteilt er den Eid seines Vaters als
toricht. Diese Szene zeigt, wie schnell geistlich motivierte Fithrung durch menschliche Ubereiferung
Schaden anrichtet. Der geistliche Unterschied zwischen Jonathan und Saul wird klar: Der eine handelt
im Vertrauen, der andere aus religioser Kontrolle. (1. Samuel 14,25-30; Jesaja 58,6-7; Matthdus
11,28-30; Kolosser 2,20-23)

Sauls Schwur fiihrt zu Siinde im Volk — die Ordnung Gottes wird aus den Augen verloren. Am
Abend fillt das hungrige Volk iiber die Beute und isst das Fleisch mit dem Blut, was nach dem Gesetz
streng verboten ist. Saul reagiert darauf mit einer improvisierten Losung: Er errichtet einen Stein und
fordert das Volk auf, dort das Fleisch ordnungsgemil zuzubereiten. Die geistliche Unreife Sauls zeigt
sich erneut darin, dass seine eigenen Schwiire zur Ubertretung des Gesetzes fithren. Anstatt zur
Heiligung, fiihren sie zu Chaos. Geistliche Leitung, die nicht von Gottes Wort geleitet ist, bringt
Verwirrung statt Ordnung. (1. Samuel 14,31-35; 3. Mose 17,10-14; Jesaja 1,13-15; Matthdus 23.,4)

Seite 74 von 130



Jonathan soll getotet werden — das Volk rettet ihn vor der Torheit des Konigs. Als Saul Gottes
Antwort im Kampf gegen die Philister sucht, erhilt er keine Antwort. Er schliefit daraus, dass jemand
gesiindigt habe, und ldsst durch das Los den Schuldigen finden. Das Los fillt auf Jonathan, der
bekennt, vom Honig gegessen zu haben. Saul will ihn dafiir téten, doch das Volk widersetzt sich. Sie
erkldren Jonathan zum Werkzeug des gottlichen Sieges und retten ihn. Diese Szene zeigt, wie sehr
Sauls Fiihrungsstil sich von Gottes Herz entfernt hat. Nicht der Eifer fiir das Gesetz, sondern das
Erkennen gottlichen Handelns schiitzt vor blindem Fanatismus. (1. Samuel 14,36-46; Spriiche 28,9;
Jesaja 29,13-14; Johannes 7,24)

Sauls Regierungsbilanz bleibt zwiespéltig — militirische Stirke ohne geistliches Fundament. Der
Text schlieBt mit einer Zusammenfassung von Sauls Kriegsziigen, seinen militdrischen Erfolgen und
seiner Familie. Er besiegt verschiedene Feinde und schafft duere Sicherheit. Doch der geistliche
Riickblick zeigt Schwiche: Sein Konigtum war geprdgt von Impulsivitdt, falschem Eifer und
mangelndem Gehorsam. Die Erfolge iiberdecken nicht die innere Krise. Der Aufbau von Macht ersetzt
nicht die Treue zu Gottes Wort. Israels Konigsherrschaft hat zwar Form angenommen, aber ihr
geistliches Fundament bleibt briichig. (1. Samuel 14,47-52; Spriiche 21,31; Jesaja 31,1; 1. Samuel
15,22-23)

6.3. Sauls Ungehorsam gegen Amalek - gottliche Verwerfung
(15,1-35)

6.3.1. Der Befehl Gottes und Sauls selektiver Gehorsam (15,1-15)

Gott gibt einen klaren Befehl — das Gericht iiber Amalek soll vollstindig vollzogen werden.
Samuel iibermittelt Saul den Befehl des HERRN: Amalek, das Israel auf dem Weg aus Agypten
heimtiickisch angegriffen hatte, soll vollstindig gerichtet werden. Der Auftrag ist eindeutig: Ménner,
Frauen, Kinder, Tiere — nichts soll verschont bleiben. Dieses Gericht beruht auf der gottlichen
Langmut, die nun nach Jahrhunderten zur Vollstreckung kommt. Gott handelt in Heiligkeit und
Gerechtigkeit, nicht aus Rache, sondern als Vollstrecker seines gerechten Gerichts. Der Auftrag stellt
Saul vor eine Priifung: Wird er bereit sein, Gottes Willen ohne Kompromiss auszufiithren? (1. Samuel
15,1-3; 2. Mose 17,14-16; 5. Mose 25,17-19; Nahum 1,2-3)

Seite 75 von 130



Saul folgt nur teilweise — menschliches Urteil verdringt gottlichen Gehorsam. Saul zieht aus,
besiegt Amalek und erfiillt duBerlich den Auftrag. Doch er verschont Agag, den Konig der Amalekiter,
und das Beste vom Vieh. Damit wird der Auftrag Gottes nicht erfiillt, sondern verdndert. Saul
entscheidet selbst, was als niitzlich oder wertvoll gilt. Diese selektive Ausfiihrung zeigt, dass er Gottes
Anweisung zwar gehort, aber nicht im Herzen angenommen hat. Der Gehorsam wird zur dufleren
Form ohne inneren Respekt vor Gottes Autoritit. Selektiver Gehorsam ist in Wahrheit Ungehorsam. (1.
Samuel 15,4-9; Spriiche 3,7; Jesaja 55,8-9; Johannes 14,15)

Gott verwirft Saul im Herzen — Ungehorsam verletzt die Beziehung zu Gott. Der HERR spricht zu
Samuel, dass es ihn gereut, Saul zum Konig gemacht zu haben. Diese gottliche Aussage beschreibt
keine menschliche Reue, sondern die Trauer Gottes iiber den moralischen und geistlichen Zustand
Sauls. Saul hat sich von Gott abgewandt, nicht nur in einer Tat, sondern in seinem Wesen. Das
Konigtum, das mit Hoffnung begann, endet in geistlichem Bankrott. Der Ungehorsam ist nicht ein
politischer Fehler, sondern eine Herzenshaltung, die Gottes Ehre missachtet. (1. Samuel 15,10-11; 1.
Mose 6,6; Hosea 13,11; Apostelgeschichte 13,21-22)

Saul rechtfertigt sich und gibt dem Volk die Schuld — keine Bufle, sondern Selbstschutz. Als
Samuel Saul konfrontiert, behauptet dieser, den Befehl Gottes erfiillt zu haben. Auf die Frage nach
dem Bloken der Schafe hin erklért er, das Beste sei verschont worden, um es dem HERRN zu opfern.
Damit verlagert er die Verantwortung auf das Volk und kleidet Ungehorsam in religiose Sprache. Saul
zeigt keine Einsicht, sondern versucht, sich durch &uBerliche Frommigkeit zu rechtfertigen. Diese
Haltung offenbart sein geistliches Missverstindnis: Gehorsam zéhlt mehr als religiose Opfer.
Gottesdienst ohne Gehorsam ist Gott ein Grauel. (1. Samuel 15,12-15; Spriiche 21,3; Jesaja 1,11-17;
Matthéaus 15,8-9)

6.3.2. Samuels Konfrontation und endgiiltige Verwerfung Sauls
(15,16-35)

Samuel konfrontiert Saul mit klarer Wahrheit — Gehorsam zihlt mehr als religiose Handlung.
Samuel stellt Saul zur Rede und erinnert ihn an seinen gottlichen Auftrag. In einer eindriicklichen
Aussage erklart er: ,,Gehorsam ist besser als Schlachtopfer* Diese Aussage durchschneidet alle
Ausreden und zeigt, dass dullerer Gottesdienst nicht den inneren Ungehorsam aufwiegt. Saul hat sich
von Gottes Wort abgewandt und damit seinen Auftrag verworfen. Die gottliche Konsequenz ist
eindeutig: Auch Saul wird verworfen. Der MaBstab Gottes bleibt bestehen — nicht fromme Fassade,
sondern horender und demiitiger Gehorsam ist das Kennzeichen eines gottwohlgefélligen Lebens. (1.
Samuel 15,16-23; Psalm 51,18-19; Jeremia 7,22-24; Micha 6,6-8)

Seite 76 von 130



Saul gesteht, aber ohne echte Umkehr — Furcht vor den Menschen iiberwiegt Gottesfurcht. Nach
Samuels harter Botschaft bekennt Saul seine Siinde, jedoch nicht in tiefer BuBle, sondern aus Angst vor
offentlicher BloBstellung. Er bittet Samuel, ihn dennoch vor dem Volk zu ehren. Damit zeigt er, dass
sein Herz mehr an seiner Position als an Gottes Anerkennung héngt. Die Reaktion offenbart einen
typischen Gegensatz: dueres Schuldeingestindnis ohne innerliche Umkehr. Wahre Buf3e sucht nicht
das eigene Ansehen, sondern Versohnung mit Gott. Saul hat Gottes Wort verworfen, und seine
Reaktion bestitigt diese geistliche Entfremdung. (1. Samuel 15,24-25; Psalm 51,4-6; Johannes 12,43;
2. Korinther 7,10)

Samuel kehrt um und vollstreckt das gottliche Gericht — geistliche Fiihrung handelt in Treue.
Trotz Sauls Bitten kehrt Samuel mit ihm zuriick, aber nur, um den Befehl Gottes zu vollenden. Er
selbst totet Agag, den Konig der Amalekiter, mit klaren Worten des gottlichen Gerichts: ,,Wie dein
Schwert Frauen ihrer Kinder beraubt hat, so soll auch deine Mutter kinderlos sein.“ Diese Handlung
zeigt, dass wahre geistliche Leitung nicht im Gefallenwollen, sondern im Gehorsam gegeniiber Gottes
Wort besteht. Samuel nimmt das Gericht ernst, das Saul vernachlédssigt hat. Damit bewahrt er die
Heiligkeit Gottes in einer Zeit politischer Kompromisse. (1. Samuel 15,26-33; 4. Mose 23,19; 5. Mose
32.,4; Galater 1,10)

Die Trennung zwischen Samuel und Saul ist endgiiltig — Gott hat sich abgewendet. Nach diesem
Ereignis sieht Samuel Saul nie wieder. Der Text unterstreicht die Tiefe des Bruchs: Gott bereut, Saul
zum Konig gemacht zu haben. Diese gottliche ,,Reue* beschreibt keine Unwissenheit, sondern den
heiligen Schmerz Gottes iiber den Abfall eines Berufenen. Samuel trauert {iber Saul, doch Gottes
Entscheidung ist unwiderruflich. Der Text endet mit einem ernsten Ton: Die geistliche Geschichte
Sauls ist besiegelt. Die Konsequenz des Ungehorsams ist nicht nur politischer Machtverlust, sondern
geistliche Trennung von der gottlichen Berufung. (1. Samuel 15,34-35; Psalm 78,60-64; Hosea 4,17;
Oftenbarung 2,5)

Seite 77 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 13.1-15.35)

Zusammenfassung:

Saul wird in mehreren Situationen gepriift, doch seine Entscheidungen offenbaren einen Mangel an
Glaubensgehorsam. In Kapitel 13 bringt er ein Brandopfer dar, obwohl Samuel ihn ausdriicklich
angewiesen hatte zu warten — ein klarer Eingriff in priesterliche Befugnisse. Samuel tadelt ihn und
kiindigt an, dass Gott ihm das Konigtum entziehen und einem ,,Mann nach seinem Herzen geben
wird. In Kapitel 14 wird Sauls Unreife weiter sichtbar: Er trifft voreilige Schwiire, gefdhrdet das Volk
und widerspricht Gottes Geist durch {ibertriebene Strenge. Dennoch wirkt Gott durch Jonatan, nicht
durch Saul. In Kapitel 15 erhdlt Saul den Befehl, Amalek vollstindig zu vernichten — als Gericht {iber
frithere Schuld. Doch Saul verschont Agag und das Beste der Beute und rechtfertigt sich religios.
Samuel konfrontiert ihn und macht deutlich, dass Gehorsam wichtiger ist als Opfer. Sauls Reue ist
halbherzig, und Gott verwirft ihn endgiiltig als Konig. Der Abschnitt schlieBt mit Samuels tiefer Trauer
und dem Hinweis, dass Gott es bereut hat, Saul zum Ko6nig gemacht zu haben. Damit ist Sauls Weg als

Werkzeug Gottes beendet — nicht wegen Schwéche, sondern wegen Ungehorsam.

Anwendungen:

Geistlicher Dienst darf niemals gottliche Ordnung iibertreten. Saul greift in priesterliche Aufgaben
ein und missachtet klare Anweisungen Gottes. Der Text zeigt, dass geistliche Verantwortung keine
Selbstermdchtigung erlaubt. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil Dienst vor Gott immer an

Gehorsam gegeniiber seiner Ordnung gebunden ist.

Teilweiser Gehorsam ist in Gottes Augen Ungehorsam. Saul fiihrt Gottes Befehl gegen Amalek nur
teilweise aus und rechtfertigt sich mit religiosen Motiven. Das geistliche Prinzip macht deutlich, dass
Gottes MaBstab vollstindige Hingabe ist — nicht pragmatischer Aktionismus. Diese Einsicht bleibt

bedeutsam, weil echter Glaube nicht selektiv gehorcht, sondern ganz auf Gottes Wort hort.

Gottes Erwihlung ist gnidig, aber nicht beliebig. Obwohl Saul von Gott eingesetzt wurde, verliert
er das Konigtum durch beharrlichen Ungehorsam. Der Text macht deutlich, dass Erwidhlung keine
Garantie fiir bleibende Brauchbarkeit ist. Diese Wahrheit bleibt ernst, weil Treue im Dienst nicht durch

Begabung, sondern durch Demut und Gehorsam erhalten bleibt.

Seite 78 von 130



Teil 3: David - Gottes erwihlter Konig in Vorbereitung (1.
Samuel 16-31)

7. David wird erwahlt und gesalbt (16,1-23)

7.1. Samuel salbt David in Bethlehem (16,1-13)

Gottes Auftrag an Samuel zeigt: Geistliche Fithrung muss sich von der gottlichen Perspektive
leiten lassen. Der HERR spricht Samuel an und fordert ihn auf, seine Trauer iiber Saul zu beenden.
Gottes Ratschluss steht fest: Ein neuer Konig soll aus dem Haus Isais in Bethlehem gesalbt werden.
Samuel fiirchtet Sauls Reaktion, doch Gott weist ithn an, den Salbungsakt unter dem Vorwand eines
Opfers zu vollziehen. Dieser Auftrag zeigt: Gottes Pldne schreiten voran, auch wenn menschliche
Verhiltnisse zerbrochen sind. Die Fiihrung Israels liegt nicht in der Hand des verworfenen Konigs,
sondern in Gottes souverdner Weisung. Der Prophet wird aufgefordert, sich nicht von politischen
Umsténden, sondern von gottlicher Fiihrung bestimmen zu lassen. (1. Samuel 16,1-3; Psalm 33,10-11;
Jesaja 55,8-9; Apostelgeschichte 13,22)

Gott sieht das Herz — menschliche Mafistiibe geniigen nicht fiir geistliche Erwihlung. Als Samuel
die Sohne Isais sieht, meint er zunéchst, Eliab sei der Erwiéhlte — groB, eindrucksvoll und koniglich im
Auftreten. Doch der HERR verwirft ihn mit klaren Worten: ,,Der Mensch sieht, was vor Augen ist; der
HERR aber sieht das Herz an.* Diese gottliche Perspektive durchzieht den gesamten Abschnitt. Alle
sieben édlteren Sohne werden abgelehnt. Erst der Jiingste, David, der nicht einmal zum ersten
Vorsprechen eingeladen wurde, ist Gottes Auserwihlter. Die Erwédhlung Gottes richtet sich nicht nach
AuBerlichkeiten oder menschlicher Einschitzung, sondern nach innerer Bereitschaft und géttlicher
Bestimmung. (1. Samuel 16,6-10; Psalm 147,10-11; Jeremia 17,10; Johannes 7,24)

David wird im Verborgenen gesalbt — Gottes Berufung beginnt oft im Unsichtbaren. Samuel lésst
David holen — er ist jung, hiitet die Schafe, wirkt unbedeutend, aber er ist von Gott erwidhlt. Als er
erscheint, spricht der HERR zu Samuel: ,,Dieser ist’s!* Darauthin salbt Samuel David mitten unter
seinen Briidern. Diese Handlung bleibt zundchst ohne oOffentliche Wirkung. David erhélt keine
sofortige politische Stellung, doch Gottes Geist kommt auf ihn. Die Szene verdeutlicht: Geistliche

Berufung ist keine Frage des Alters oder Ansehens, sondern des gottlichen Willens. Der Anfang eines

Seite 79 von 130



groBBen Dienstes geschieht hdufig im Verborgenen, bevor er sichtbar wird. (1. Samuel 16,11-13; Psalm
78,70-72; Matthéus 6,6; Lukas 16,10)

Die Salbung Davids markiert den Ubergang in Gottes neuen Heilsplan — der Geist des HERRN
kommt auf ihn. Mit der Salbung durch Samuel erfiillt sich Gottes Wahl. Der Geist des HERRN
kommt méchtig auf David und bleibt bei ihm von diesem Tag an. Dies geschieht nicht aus Tradition,
sondern durch goéttliche Bestimmung. Der Geist, der einst auf Saul war, wechselt nun zu David. Damit
beginnt eine neue geistliche Epoche in Israels Geschichte. Die Konigsherrschaft nach Gottes Herzen
nimmt Gestalt an — nicht durch menschliche Kraft, sondern durch gottliche Salbung. Diese Handlung
ist prophetisch, heilsgeschichtlich und messianisch bedeutungsvoll. (1. Samuel 16,13; Jesaja 11,1-2;
Sacharja 4,6; Lukas 4,18)

7.2. David dient Saul mit Musik - Gunst durch Gnade (16,14-23)

Gottes Geist weicht von Saul — geistliche Fithrung ohne Gottes Gegenwart wird zur Last. Nach
der Salbung Davids beschreibt der Text, dass der Geist des HERRN von Saul wich. Stattdessen kam
ein boser Geist vom HERRN iiber ihn. Dieser Wechsel markiert eine tiefgreifende geistliche
Verdnderung: Der verworfene Konig bleibt zwar &duBerlich im Amt, doch ohne die gottliche
Ausriistung. Gottes Gericht geschieht nicht nur durch duBlere Umsténde, sondern durch geistlichen
Entzug. Der bose Geist wird vom HERRN zugelassen, nicht als ddmonische Besitzergreifung, sondern
als Gerichtsmittel. Ohne Gottes Geist wird Leitung zur Qual und das Konigtum zur Last. (1. Samuel
16,14; Richter 16,20; Psalm 51,13; Jesaja 63,10)

David wird durch Gottes Vorsehung an Sauls Hof gefiihrt — Gaben 6ffnen den Weg zum Dienst.
Sauls Diener schlagen vor, einen Mann zu suchen, der auf der Harfe spielen kann, um Sauls
bedriickten Zustand zu lindern. Ein Diener empfiehlt David: einen tapferen Mann, redlich im Wort,
geschickt im Spiel, und ,,der HERR ist mit ihm*. Diese Beschreibung zeigt, dass David trotz seiner
Jugend bereits bekannt ist — nicht durch Politik, sondern durch geistliches Ansehen. Die Berufung
Davids zur Musiktherapie ist kein Zufall, sondern Ausdruck goéttlicher Vorsehung. Gott bereitet David
schrittweise auf seine kiinftige Aufgabe vor — mitten im Hof des verworfenen Konigs. (1. Samuel
16,15-18; Psalm 75,7-8; Spriiche 18,16; Romer §,28)

David dient Saul und gewinnt seine Gunst — wahre Berufung zeigt sich im Charakter. David
kommt zu Saul, spielt auf der Harfe, und der Geist wird von Saul weichen, sodass dieser aufatmet.

Saul gewinnt David lieb und macht ihn zu seinem Waffentrager. Der Text zeigt: Geistlicher Dienst

Seite 80 von 130



beginnt mit treuem Dienen, nicht mit Herrschaft. David {ibernimmt keine flihrende Rolle, sondern
steht im Dienst eines verworfenen Konigs — mit Demut, Treue und geistlicher Wirkung. Die Salbung
zur Konigsherrschaft bedeutet keinen sofortigen Aufstieg, sondern einen Weg des Dienstes und der
Priifung. Die Gunst, die David bei Saul findet, ist ein weiteres Zeichen gottlicher Fiithrung. (1. Samuel
16,19-23; Lukas 2,52; Johannes 13,13-15; Philipper 2,5-8)

Seite 81 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 16.1-23)

Zusammenfassung:

Nach Sauls Verwerfung sendet Gott Samuel nach Bethlehem, um unter den S6hnen Isais einen neuen
Konig zu salben. Trotz anfénglicher Unsicherheit lernt Samuel, nicht auf duflere Erscheinung zu sehen,
sondern auf das Herz — denn Gott erwéhlt David, den jiingsten Sohn, der unbeachtet die Schafe hiitet.
David wird vor seinen Briidern mit Ol gesalbt, und der Geist des HERRN kommt michtig auf ihn. Im
Kontrast dazu weicht der Geist Gottes von Saul, und ein quélender Geist wird ihm zur Priifung
gegeben. In Gottes Vorsehung wird David an den koniglichen Hof berufen, um Saul mit seinem
Harfenspiel Linderung zu verschaffen. So tritt David, ohne menschliche Planung, in den koniglichen
Dienst ein — begabt, gesalbt und nun auch positioniert. Der Abschnitt zeigt, wie Gott inmitten von

Verfall bereits an der kommenden Heilslinie wirkt — verborgen, aber zielgerichtet.

Anwendungen:

Gott erwihlt nicht nach menschlichem Mafistab, sondern nach geistlichem Zustand. Samuel
denkt zundchst in &uBerlichen Kategorien, doch Gott weist ihn zurecht und offenbart sein
Auswabhlprinzip. Der Text zeigt, dass Gottes Blick nicht auf Ansehen, sondern auf das Herz gerichtet
ist. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil geistliche Eignung nicht durch Eindruck, sondern durch

Charakter bestimmt wird.

Wahre Berufung fiihrt nicht sofort zur Erhohung, sondern oft durch dienende Wege. David wird
zum Konig gesalbt, doch tritt zuerst als Musiker und Diener in Erscheinung. Das geistliche Prinzip
zeigt, dass Gottes Wege zur Erh6hung durch Demut, Treue und Vorbereitung fiihren. Diese Einsicht

bleibt bedeutsam, weil geistlicher Einfluss nicht mit Macht beginnt, sondern mit Hingabe.

Gottes Vorsehung wirkt leise, aber prizise an seinem heilsgeschichtlichen Plan. Ohne menschliche
Planung wird David genau an den Ort gefiihrt, wo Gott ihn vorbereiten will. Der Text macht deutlich,
dass Gottes Souverdnitdt durch scheinbar alltdgliche Umstidnde seinen Plan entfaltet. Diese Wahrheit

bleibt trostlich, weil Gottes Fiihrung oft verborgen, aber vollkommen ist.

Seite 82 von 130



8. Der Kampf mit Goliath - Glaube gegen Menschenfurcht
(17,1-58)

8.1. Israels Furcht und Davids Glaubensmut (17,1-30)

Die Herausforderung durch Goliath offenbart Israels geistliche Lihmung. Die Philister
versammeln sich gegen Israel, und Goliath, ein riesiger Krieger aus Gat, tritt hervor. Téglich verspottet
er das Heer Israels und fordert einen Einzelkampf. Seine GroBle, Riistung und Worte schiichtern das
Volk ein. Doch mehr als die militirische Uberlegenheit ist die geistliche Reaktion des Volkes
entscheidend: Saul und ganz Israel fiirchten sich sehr. Diese Furcht zeigt, dass der Blick des Volkes
nicht mehr auf dem HERRN ruht, sondern auf dem Sichtbaren. Wenn Gottes Volk die geistliche
Perspektive verliert, weichen Mut und Vertrauen. Die Herausforderung durch Goliath ist weniger
militdrisch als geistlich. (1. Samuel 17,1-11; 4. Mose 13,31-33; Psalm 20,8; Jesaja 41,10)

Sauls Passivitiat zeigt den Verlust geistlicher Fiihrung — der Konig zogert, wo Vertrauen
gefordert ist. Saul, der Konig Israels, zeigt keine Initiative. Obwohl er von Amts wegen derjenige
wire, der dem Feind entgegentreten miisste, bleibt er untdtig. Statt Vertrauen auf den HERRN bringt er
kein geistliches Wort und keine Hoffnung. Diese Passivitit ist Folge seiner Trennung von Gott.
Geistliche Fiihrung, die nicht mehr von Gottes Geist getragen ist, verliert ihre Kraft. Saul bietet
materielle Belohnung fiir den, der Goliath bezwingt — ein Hinweis darauf, dass er geistliche Probleme
mit irdischen Mitteln zu 16sen versucht. Doch Glaubenssieg ldsst sich nicht kaufen. (1. Samuel
17,12-16; 1. Samuel 10,9-10; Spriiche 28,1; Hosea 13,11)

David erkennt die geistliche Dimension der Herausforderung — Eifer fiir Gottes Ehre treibt ihn
an. David kommt zum Heerlager, um seine Briider zu besuchen, und hort Goliaths Herausforderung.
Er reagiert anders als alle anderen: Er sieht in Goliaths Worten nicht nur eine militirische Bedrohung,
sondern eine Lésterung gegen den lebendigen Gott. David fragt nach dem, was dem zuteilwird, der
diesen Philister titet, aber sein Anliegen ist nicht die Belohnung, sondern Gottes Ehre. Die Reaktion
seiner Briider ist ablehnend, sie unterstellen ihm Hochmut. Doch David erkennt, dass es nicht um
personliche Grofle, sondern um das Ansehen des HERRN geht. (1. Samuel 17,17-27; 2. Mose
32,25-29; Nehemia 1,4-11; Johannes 2,17)

Glaube bleibt standhaft auch unter Kritik — Davids Herz richtet sich nach dem HERRN aus.
Eliab, Davids éltester Bruder, tadelt ihn scharf, bezichtigt ihn der Vermessenheit und fragt spdottisch

Seite 83 von 130



nach den ,,wenigen Schafen*, die er verlassen habe. Doch David weicht nicht zuriick. Sein Verhalten
offenbart geistliche Standfestigkeit. Er diskutiert nicht lange, sondern richtet seinen Blick weiter auf
die Aufgabe. Der Text zeigt, dass geistlicher Eifer nicht immer Zustimmung erfihrt — auch nicht unter
Glaubensgeschwistern. Wahres Vertrauen auf Gott ist nicht abhdngig von menschlicher Anerkennung.
Davids feste Haltung unterstreicht, dass Gottes Erwéhlung nicht auf duflere Zustimmung angewiesen
ist. (1. Samuel 17,28-30; Psalm 119,51; Matthaus 10,36-37; Galater 1,10)

8.2. Der Sieg iiber Goliath zur Ehre Gottes (17,31-58)

David bietet sich an — geistlicher Mut wird nicht durch duflere Qualifikation bestimmt. Als Sauls
Mainner horen, was David sagt, wird er zum Konig gebracht. David erklirt, dass niemand den Mut
verlieren solle, denn er will gegen den Philister kimpfen. Saul aber zweifelt an Davids Féhigkeit, da er
jung und unerfahren ist. David antwortet mit Beispielen aus seinem Hirtenleben: Er habe Lowen und
Béren besiegt, als sie die Herde bedrohten. Dieser Vergleich zeigt, dass David seine Stirke nicht in
sich selbst, sondern im HERRN sieht. Er vertraut darauf, dass der Gott, der ihn bei den Schafen
bewahrt hat, ihn auch vor Goliath bewahren wird. Geistlicher Mut erwéchst aus der Erfahrung mit
Gottes Treue im Alltag. (1. Samuel 17,31-37; Psalm 18,30-35; Matthius 25,21; 2. Timotheus 1,7)

Gottes Wege sind nicht von dullerer Ausriistung abhingig — der Glaube Davids verlasst sich auf
den HERRN. Saul gibt David seine Riistung, doch dieser kann sich darin nicht bewegen und legt sie
wieder ab. Stattdessen nimmt David seinen Hirtenstab, fiinf Steine und seine Schleuder. Der Kontrast
konnte kaum groBer sein: Ein jugendlicher Hirte ohne militirische Ausriistung tritt einem
kampferprobten Riesen entgegen. Doch das Vertrauen Davids liegt nicht in Waffen, sondern im Namen
des HERRN. Der Text betont, dass geistlicher Kampf nicht mit fleischlichen Mitteln gefiihrt wird.
Gottes Wege sind nicht von menschlicher Logik, sondern von geistlicher Realitdt bestimmt. (1. Samuel
17,38-40; Sacharja 4,6; 2. Korinther 10,4; Epheser 6,10-17)

Warum nahm David fiinf Steine? — Vier mogliche Erklirungen

In 1. Samuel 17 wird berichtet, dass David vor dem Kampf mit Goliath fiinf glatte Steine aus
einem Bach nahm und sie in seine Hirtentasche legte. Obwohl er spéter nur einen einzigen
Stein benotigte, erkldart der Text selbst nicht, warum es genau fiinf waren. In der
Bibelauslegung haben sich im Laufe der Zeit vier verschiedene Ansitze entwickelt, die dieses

Detail deuten.

Seite 84 von 130



1. Die praktische oder historische Erklirung

David war nicht nur ein Glaubender, sondern auch ein erfahrener Schleuderer. Wer mit einer
Steinschleuder kédmpfte, trug iiblicherweise mehrere Steine bei sich, weil ein erster Wurf
verfehlen konnte oder weitere Gegner auftreten konnten. Die fiinf Steine stehen daher
moglicherweise flir einfache, realistische Vorbereitung: Vertrauen auf Gott bedeutete fiir David

nicht, unvorsichtig zu handeln. Die Szene verbindet Glauben und verantwortliches Handeln.

2. Die ,,Briider-Theorie

In spéteren Bibeltexten werden vier weitere Riesen erwihnt, die mit Goliath verwandt waren
(2. Samuel 21; 1. Chronik 20). Einige Ausleger ziehen daraus den Schluss, David habe fiinf
Steine gesammelt, weil er nicht nur Goliath, sondern auch dessen Briider im Blick hatte. Diese
Deutung ist nicht explizit im Text von 1. Samuel genannt, wird aber hdufig in Predigt- und

Lehrtradition aufgegriffen. Sie betont Vorbereitung auf mogliche weitere Gegner.

3. Die symbolische oder allegorische Auslegung

In jidischen und christlichen Traditionen wurden den fiinf Steinen spidter geistliche
Bedeutungen zugeschrieben. Manche sahen in ihnen die fiinf Biicher Mose, andere die fiinf
grundlegenden Tugenden eines Glaubigen, wieder andere eine Vorahnung der fiinf Wunden
Christi. Solche symbolischen Deutungen spiegeln weniger die urspriingliche Absicht des

Textes wider, zeigen jedoch, wie stark dieses Detail theologisch weitergedacht wurde.

4. Die geistliche Lektion iiber Mittel und Vertrauen

David nahm keine magische Waffe mit sich, sondern fiinf gewdhnliche Steine. Die Erzéhlung
betont damit, dass die Kraft des Sieges nicht im Werkzeug lag, sondern in Gottes Wirken.
Gleichzeitig wird sichtbar, dass David nicht passiv auf ein Wunder wartete, sondern das nutzte,
was ithm zur Verfiigung stand. Der Satz aus Vers 47 fasst diese Botschaft zusammen: ,,Der
Kampf ist des HERRN.* Die fiinf Steine stehen damit fiir die Verbindung von gottlicher Hilfe

und menschlichem Handeln.

Zusammenfassend lésst sich sagen:

Die fiinf Steine konnen praktisch, historisch, symbolisch oder geistlich verstanden werden. Ob
als Ausdruck von Vorbereitung, als Hinweis auf weitere Gegner, als Tridger theologischer
Bedeutungen oder als Lehrbild fiir das Zusammenspiel von Glaube und Verantwortung — das

Motiv hat in der Auslegungsgeschichte viele Ebenen erhalten.

Seite 85 von 130



Der Glaubensbekenntnis Davids steht im Zentrum des Kampfes — Gottes Ehre ist das Ziel. David
tritt Goliath entgegen und wird von ihm verspottet. Doch David antwortet nicht mit Verteidigung
seiner Person, sondern mit einem klaren Glaubenszeugnis: ,,Du kommst zu mir mit Schwert und Speer,
ich aber komme zu dir im Namen des HERRN.* David kiindigt Goliaths Niederlage an — nicht zu
seiner eigenen Ehre, sondern damit ,.die ganze Erde erkenne, dass Israel einen Gott hat“. Dieses
Bekenntnis macht deutlich, dass es im Kampf nicht um menschliche Stirke, sondern um Gottes
Offenbarung geht. Der Sieg soll Gottes Namen verherrlichen, nicht Davids Mut feiern. (1. Samuel
17,41-47; 2. Mose 14,13-14; Psalm 115,1; Johannes 17,4)

Der Sieg kommt plétzlich — Gottes Kraft offenbart sich durch einfache Mittel. David lauft Goliath
entgegen, nimmt einen Stein, schleudert ihn und trifft den Philister an der Stirn, sodass er tot zu Boden
fallt. Mit dem Schwert des Gegners schldgt David ihm den Kopf ab. Die Handlung geschieht schnell
und entschlossen, der Sieg ist vollkommen. Der Text zeigt, dass Gottes Kraft keine langen Prozesse
braucht, wenn sein Zeitpunkt gekommen ist. David nutzt einfache Mittel, doch der entscheidende
Faktor ist der HERR selbst. Der Kontrast zwischen Mittel und Ergebnis unterstreicht die gottliche
Macht. (1. Samuel 17,48-51; Richter 3,31; Psalm 20,7-9; Jesaja 41,14-16)

Der Sieg iiber Goliath verindert die Wahrnehmung Davids — Gottes Berufung wird sichtbar.
Nachdem Goliath gefallen ist, flichen die Philister, und Israel gewinnt eine grof3e Schlacht. Saul fragt
nach der Herkunft Davids, obwohl er ihn zuvor kannte. Dieser scheinbare Widerspruch weist auf eine
neue Dimension hin: Saul beginnt David nun als moglichen Nachfolger wahrzunehmen. Der Sieg
Davids bleibt nicht verborgen, sondern wird Offentliches Zeichen seiner gottlichen Berufung. Die
Salbung in Kapitel 16 erhdlt nun ihre erste sichtbare Bestitigung. Gottes Erwéhlung bleibt nicht
dauerhaft verborgen, sondern wird zur gegebenen Zeit offenbar. (1. Samuel 17,52-58; Spriiche 18,16;
Matthéaus 5,14-16; 1. Timotheus 4,15)

Seite 86 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 17.1-58)

Zusammenfassung:

Die Konfrontation zwischen Israel und den Philistern spitzt sich in der Herausforderung durch Goliat
zu. Der riesenhafte Kédmpfer verspottet Israel und den Gott Israels vierzig Tage lang, ohne dass sich
jemand ihm stellt. David, noch als Hirte tétig, besucht seine Briider im Heerlager und wird Zeuge der
Herausforderung. Wéhrend Saul und die Soldaten vor Angst zuriickweichen, ist David entsetzt iiber
die Liasterung des lebendigen Gottes. In kindlichem Glauben stellt er sich dem Kampf, nicht mit
menschlicher Riistung, sondern im Vertrauen auf den HERRN. Mit Schleuder und Stein besiegt er
Goliat und bringt Israel den Sieg. Die Schlacht zeigt, dass nicht menschliche Stirke, sondern Gottes
Macht den Ausschlag gibt. David tritt damit erstmals Offentlich als Werkzeug Gottes auf — mutig,
glaubensvoll und ganz auf den Namen des HERRN ausgerichtet. Die Geschichte stellt David als
Glaubenshelden und Vorausbild des kommenden messianischen Retters dar, der den Feind mit

unkonventionellen Mitteln besiegt.

Anwendungen:

Gottes Ehre muss grofier sein als menschliche Furcht. Wihrend das Heer Israels gelihmt vor Goliat
steht, bewegt David einzig die Frage, wie der Name Gottes verteidigt wird. Der Text zeigt, dass
geistlicher Mut aus dem Verlangen erwéchst, Gottes Ehre zu schiitzen. Diese Wahrheit bleibt zentral,

weil geistliches Handeln nicht aus Selbstdarstellung, sondern aus Gottesfurcht entspringt.

Geistlicher Sieg kommt nicht durch menschliche Mittel, sondern durch Glauben. David lehnt
Sauls Riistung ab und kdmpft mit dem, was Gott ithm bereits im Alltag anvertraut hat. Das geistliche
Prinzip zeigt, dass Gottes Kraft dort wirksam wird, wo Menschen ihm in schwacher Abhingigkeit
vertrauen. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil geistliche Siege nicht von &uBleren Ressourcen,

sondern vom Vertrauen auf Gottes Macht abhingen.

Gott gebraucht treue Herzen, um seine heilsgeschichtlichen Ziele voranzubringen. David handelt
nicht aus Ehrgeiz, sondern aus tiefem Vertrauen — und wird so zum Werkzeug in Gottes Plan. Der Text
macht deutlich, dass Gott Menschen beruft, die auf seine Grofle und nicht auf ihre Moglichkeiten
sehen. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil Gott durch Glauben Geschichte schreibt.

Seite 87 von 130



9. Sauls Eifersucht und Verfolgung Davids (18,1-20,42)

9.1. David wird im Volk geehrt - Sauls Neid wichst (18,1-30)

9.1.1. Davids Bund mit Jonathan (18,1-4)

Der Bund zwischen Jonathan und David griindet auf geistlicher Verbundenheit, nicht auf
Machtinteresse. Jonathan, der Sohn Sauls, erkennt in David nicht nur einen tapferen Krieger, sondern
einen Mann, dessen Herz dem HERRN gehort. Zwischen beiden entsteht eine enge Verbundenheit, die
der Text als ,,Verschmelzung ihrer Seelen* beschreibt. Diese tiefe Beziehung basiert nicht auf
politischen Vorteilen oder familifiren Interessen, sondern auf geistlicher Ubereinstimmung. Jonathan
erkennt in David Gottes Handeln und unterstellt sich innerlich seiner zukiinftigen Berufung. Er liebt
David wie sein eigenes Leben — Ausdruck einer von Gott gewirkten Freundschaft. Diese Bindung ist
nicht zufdllig, sondern Teil der gottlichen Vorsehung fiir Israels Geschichte. (1. Samuel 18,1; Spriiche
17,17; Amos 3,3; Johannes 15,13-15)

Jonathan bekriftigt die Freundschaft mit einem Bund — Zeichen geistlicher Demut und Einsicht.
Jonathan schlie8t mit David einen Bund, in dem er sich selbst an ihn bindet. Als Zeichen dieses
Bundes iibergibt er David seine koniglichen Gewinder, sein Schwert, Bogen und Giirtel. Diese
Handlung hat symbolische Tiefe: Jonathan, der Thronfolger, erkennt David als den von Gott erwihlten
Konig an und gibt freiwillig seine eigenen Anspriiche auf. Dies ist ein Akt geistlicher Demut, wie er
unter Menschen in Machtpositionen selten vorkommt. Der Text zeigt, dass wahre GréBe sich nicht in
Herrschaft, sondern im Gehorsam gegeniiber Gottes Plan zeigt. Jonathan handelt prophetisch, ohne
Neid, in volliger Hingabe an den Willen Gottes. (1. Samuel 18,2-4; Spriiche 19,22; Matthius 3,14-15;
Philipper 2,3-5)

9.1.2. Davids Erfolge und die Reaktion des Volkes (18,5-7)

David handelt mit Weisheit — Gottes Gunst wird o6ffentlich sichtbar. David wird von Saul iiber
militdrische Unternehmungen gesetzt und filihrt sich dabei klug und erfolgreich. Der Text hebt seine

Weisheit hervor, die nicht aus taktischem Kalkiil, sondern aus Gottesfurcht erwéchst. Ganz Israel und

Seite 88 von 130



auch die Knechte Sauls erkennen seinen Charakter und seine Fihigkeiten. Diese Wertschitzung
geschieht nicht auf Grundlage von Macht, sondern auf geistlicher Autoritit. David wird zum Vorbild
fiir das Volk, ohne sich selbst in den Vordergrund zu stellen. Die gottliche Berufung, die ihn bei der
Salbung begleitet hat, beginnt nun sichtbare Frucht zu bringen. (1. Samuel 18,5; Spriiche 3,3-4;
Matthéaus 5,16; 1. Petrus 2,12)

Der Jubel iiber David lost Eifersucht bei Saul aus — Menschenfurcht verdringt Gottesfurcht. Als
David vom Kampf heimkehrt, singen die Frauen Israels ein Lied: ,,Saul hat tausend geschlagen, David
aber zehntausend.* Dieser spontane Volksjubel bringt die tiefe Unsicherheit Sauls ans Licht. Statt sich
iber den Sieg zu freuen, empfindet er Neid und sieht in David einen Rivalen. Der Lobpreis des Volkes
trifft sein Herz und entfacht Misstrauen. Saul beginnt David mit Argwohn zu betrachten. Diese
Reaktion offenbart den geistlichen Niedergang des Konigs: Die Ehre des Volkes wird ihm wichtiger als
die Ehre Gottes. Der Weg der Eifersucht beginnt oft mit der Angst vor dem Verlust menschlicher
Anerkennung. (1. Samuel 18,6-7; Spriiche 27,4; Galater 5,26; Jakobus 3,14-16)

9.1.3. Sauls Eifersucht und Mordversuche (18,8-16)

Sauls Misstrauen wichst zur Furcht — geistlicher Zerfall fiihrt zu zerstorerischem Verhalten. Die
Worte des Volksliedes lassen Saul nicht los. Er fiirchtet, dass David ihm nicht nur Ruhm, sondern auch
das Konigtum nehmen konnte. Diese Angst ist keine rationale Sorge, sondern ein Symptom geistlichen
Verfalls. Saul sieht in David nicht mehr den gesegneten Diener Gottes, sondern einen Bedroher seiner
Macht. Der Geist, der ihn einst leitete, ist gewichen, und der Raum wird nun von Menschenfurcht,
Neid und Argwohn gefiillt. Der Blick des Konigs richtet sich nicht mehr auf Gott, sondern auf die
eigene Sicherung der Macht. Damit wird der Weg zur Feindschaft gegen David unausweichlich. (1.
Samuel 18,8-9; 1. Mose 4,6-8; Spriiche 29,25; Johannes 11,48)

Saul greift David mit dem Speer an — Ungehorsam gebiert Gewalt gegen Gottes Werk. Wihrend
David vor Saul musiziert, versucht dieser ihn mit dem Speer zu téten — nicht nur einmal, sondern
mehrfach. Der Text berichtet, dass David auswich, und Saul beginnt, sich vor ihm zu fiirchten. Diese
paradoxe Reaktion — Gewalt und zugleich Furcht — zeigt den inneren Konflikt Sauls. Er erkennt, dass
der HERR mit David ist, aber anstatt BuBle zu tun, geht er in den Widerstand. Gewalt gegen den von
Gott Gesegneten wird zum Mittel der Machterhaltung. Geistlicher Ungehorsam steigert sich in
praktische Feindschaft gegen Gottes Werk. (1. Samuel 18,10-12; Psalm 37,12-13; Apostelgeschichte
5,38-39; Romer 8,31)

Seite 89 von 130



Trotz Anfeindung handelt David mit Weisheit — Gottes Gunst bleibt auf seinem Knecht. Saul
entfernt David von seinem direkten Umfeld und setzt ihn {iber tausend Mann. Doch auch dort zeigt
David sich klug, und der Text betont mehrfach, dass der HERR mit ihm ist. Ganz Israel erkennt dies
und liebt ihn. Der Kontrast zwischen Saul und David wird immer deutlicher: Wahrend Saul vom
HERRN entfernt ist, bleibt David in seiner Néhe. Auch unter Druck und Bedrohung bewahrt David ein
reines Herz und wandelt in Weisheit. Geistliche Standhaftigkeit zeigt sich besonders in Zeiten der
Anfeindung. (1. Samuel 18,13-16; Psalm 101,2-6; 1. Petrus 2,19-23; Jakobus 1,12)

9.1.4. Die Episode mit Michal und die List zur Heirat (18,17-27)

Saul benutzt seine Tochter als Mittel zum Fall Davids — geistlicher Missbrauch heiliger
Beziehungen. Saul bietet David zunidchst seine dltere Tochter Merab zur Frau an, unter der
Bedingung, dass er tapfer gegen die Philister kimpft. Doch der Text macht klar: Sein Ziel ist nicht die
Ehre Davids, sondern sein Fall. Saul denkt, er solle nicht selbst Hand anlegen, sondern die Philister
sollen es tun. Als David sich in Demut weigert, wird Merab schlieBlich einem anderen gegeben. Dieser
Umgang mit familidren Bindungen als politisches Mittel offenbart den Tiefstand von Sauls geistlicher
Haltung. Beziehungen, die Gott zur Segnung gedacht hat, werden in den Hénden eines gottlosen
Herzens zum Werkzeug der Intrige. (1. Samuel 18,17-19; 1. Mose 34,8-13; Micha 3,11; 2. Timotheus
3,13)

Michals Liebe zu David wird zum Anlass einer weiteren List — Saul sucht Davids Tod durch
Manipulation. Als Saul erfdhrt, dass seine jiingere Tochter Michal David liebt, sieht er darin eine neue
Moglichkeit, ihn zu téten. Er bietet sie David zur Frau an, verlangt jedoch als Brautpreis keine Mitgift,
sondern 100 Vorhdute von Philistern. Saul hofft, dass David dabei fillt. Der Plan offenbart den
zynischen Missbrauch familidrer Zuneigung zur Vernichtung eines Gerechten. Doch der Text zeigt
zugleich die Vorsehung Gottes: Das, was Saul zur Falle machen will, gebraucht Gott zur Bestidtigung
Davids. Die Bosheit des Menschen kann Gottes Plan nicht aufhalten. (1. Samuel 18,20-25; Psalm
76,10; Spriiche 16,4; Romer 8,28)

David iibertrifft die Forderung — Gottes Hand stiirkt seinen Knecht gegen alle List. David nimmt
die Herausforderung an, nicht aus Stolz, sondern in Demut und Tapferkeit. Er bringt nicht nur die
geforderten 100 Vorhdute, sondern 200. Der Text betont: Saul erkennt nun umso mehr, dass der HERR
mit David ist, und fiirchtet ihn noch mehr. Diese Szene zeigt, wie Gottes Vorsehung alle feindlichen

Absichten umkehrt. Die Heirat mit Michal wird nicht zur Falle, sondern zum Schritt in Davids

Seite 90 von 130



gottgewollte Stellung. Was aus menschlicher Sicht als Versuch der Vernichtung erscheint, wird zum
Mittel gottlicher Bestatigung. (1. Samuel 18,26-27; Psalm 91,7-8; Spriiche 21,30; Jesaja 54,17)

9.1.5. AbschlieBende Zusammenfassung: Sauls Furcht und Davids
Ansehen (18,28-30)

Sauls Angst vor David wichst mit jeder Bestitigung gottlicher Gunst — Furcht ersetzt geistliche
Einsicht. Als Saul erkennt, dass der HERR mit David ist und Michal, seine Tochter, ihn liebt, wéachst
seine Furcht. Diese Angst entspringt nicht nur politischer Unsicherheit, sondern geistlichem
Unverstandnis. Saul sieht, wie sich Gottes Segen von ihm entfernt und auf David ruht, doch statt Bufle
zu tun, verhirtet er sich. Der Text betont, dass Saul fortan David feindlich gesinnt bleibt. Diese
Haltung zeigt den Zustand eines Herzens, das sich der Wahrheit entzieht. Die gottliche Erwidhlung
Davids wird immer offensichtlicher, doch Saul widersetzt sich ihr. Gottes Gegenwart bei David ruft in
Saul keine Anbetung, sondern Eifersucht hervor. Der Konig Israels kdmpft nun nicht mehr gegen
duBere Feinde, sondern gegen Gottes Willen. Furcht verdrangt Glauben, Misstrauen ersetzt geistliches
Urteilsvermogen. Der Kontrast zwischen dem verworfenen Saul und dem gesegneten David wird
schirfer. Der Text offenbart, wie geistliche Blindheit selbst offensichtliche Zeichen Gottes missachtet.
Saul befindet sich im Niedergang, wihrend Gottes Plan mit David fortschreitet. (1. Samuel 18,28-29;
Jesaja 5,20-21; Johannes 3,19-20; Romer 1,21-22)

Davids Weisheit und Siege mehren sein Ansehen — Gottes Erwéahlung wird offentlich sichtbar.
Trotz aller Bedrohung durch Saul bleibt David in seinem Verhalten weise. Der Text hebt seine kluge
Lebensfiihrung hervor, gerade inmitten feindlicher Umstdnde. David ldsst sich weder zu Gegenwehr
noch zu Rache hinreiflen, sondern wandelt im Vertrauen auf den HERRN. Jede militdrische
Unternehmung endet mit Sieg, was sein Ansehen im Volk vergréBert. Israel erkennt in David nicht nur
einen Helden, sondern einen von Gott gesegneten Fiihrer. Die Bestatigung durch das Volk ist nicht das
Ziel, sondern eine Folge seiner Treue. Gott ehrt den, der Thn ehrt, und schiitzt den, den Er erwihlt hat.
David beweist Charakterfestigkeit, Demut und Weisheit unter Druck. Diese Eigenschaften bezeugen,
dass seine Konigsherrschaft nicht aus eigener Kraft, sondern aus gottlicher Berufung erwéchst. Der
Text bereitet damit den Ubergang zur nichsten Phase vor: Davids Priifungen in der Verfolgung. Auch
in duerem Erfolg bleibt David innerlich abhidngig vom HERRN. Sein Wachstum geschieht nicht im
Palast, sondern im geistlichen Kampf. (1. Samuel 18,30; Psalm 75,7-8; Spriiche 2,6-8; 1. Petrus 5,6)

Seite 91 von 130



9.2. Jonathan steht zu David - Bund der Freundschaft (19,1-20,42)

9.2.1. Jonathans Vermittlung zwischen Saul und David (19,1-7)

Wahre Freundschaft bewahrt vor blindem Zorn und sucht Verstindigung. Saul fordert seinen
Sohn Jonathan und alle Knechte auf, David zu tdten. Jonathan aber liebt David sehr und warnt thn vor
der drohenden Gefahr. Er spricht mit seinem Vater iiber Davids Treue und Unschuld. Der Text zeigt,
dass Jonathan als Vermittler auftritt, um Schuld und Rache zu verhindern. Er erinnert Saul daran, dass
David ihm durch seinen Sieg liber Goliath geholfen und ihm Gutes getan habe. Jonathan appelliert an
das Gewissen seines Vaters und warnt vor unschuldigem BlutvergieBen. Der Text verdeutlicht, dass
personliche Integritit geistliche Wirkung entfalten kann, auch gegeniiber Autorititen. Jonathans Worte
iiberzeugen Saul voriibergehend. Der Konig schwort, David nicht zu téten, und David kehrt zuriick in
den Hofdienst. Die Vermittlung zeigt: Freundschaft mit Gottes Gesalbtem ist stirker als politische
Loyalitét. Jonathan stellt Wahrheit iiber Familienbindung. (1. Samuel 19,1-7; Spriiche 27,6; Matthdus
5,9; Galater 6,1)

Gottes Gunst auf David wird zum Priifstein fiir Jonathans Loyalitit. Obwohl Jonathan Sauls Sohn
ist, stellt er sich auf die Seite Davids. Der Text macht deutlich, dass Jonathans Liebe zu David nicht
nur emotional, sondern geistlich motiviert ist. Er erkennt in David den Gesalbten Gottes und
widersetzt sich dem Zorn seines Vaters. Diese Haltung ist ein Ausdruck geistlicher Klarheit und
Demut. Jonathan kdmpft nicht um Position, sondern um Wahrheit. In einem Ko&nigshaus, das sich
gegen Gottes Weg stellt, folgt er dem gottlichen Plan. Die Freundschaft zwischen David und Jonathan
ist mehr als personliche Zuneigung — sie griindet sich auf Gottes Willen. Der Text macht deutlich, dass
geistliche Loyalitdt auch gegen natiirliche Bindungen gehen kann. Jonathan erkennt: Wer Gottes
Gesalbten angreift, stellt sich gegen den HERRN selbst. Seine Vermittlung ist daher kein Verrat,
sondern Gehorsam gegeniiber Gottes Ordnung. (1. Samuel 19,1-7; 5. Mose 19,10; Psalm 101,5; Lukas
14,26)

Vermittlung in geistlicher Spannung verlangt Mut, Weisheit und klare Priorititen. Jonathan tritt
in einer Situation hochster Gefahr zwischen zwei gegensétzliche Fronten. Einerseits steht sein Vater,
der Konig — andererseits David, der unschuldig ist. Der Text zeigt, wie Jonathan beides beriicksichtigt,
aber sich am Ende fiir das Richtige entscheidet. Der Mut, gegen Sauls Plan zu sprechen, erfordert
geistliche Uberzeugung. Jonathan nutzt seine Nihe zum Konig, um Einfluss zu nehmen. Seine

Argumentation beruht nicht auf Emotion, sondern auf Fakten und goéttlicher Gerechtigkeit. Er spricht

Seite 92 von 130



von Davids Sieg, dessen Demut und der Gefahr unschuldigen Blutes. Der Vermittler wird damit zum
Werkzeug gottlicher Bewahrung. Solche Vermittlung ist nie neutral, sondern Ausdruck geistlicher
Verantwortung. Jonathan handelt nicht aus politischer Taktik, sondern aus Treue zum HERRN. Der
Text lehrt, dass wahre Vermittlung nicht Kompromiss, sondern Klarheit bedeutet. (1. Samuel 19,1-7;
Jesaja 1,17; Spriiche 31,8-9; 1. Timotheus 2,1-2)

9.2.2. Sauls erneuter Mordversuch (19,8-10)

Démonische Einflussnahme auf Saul fiihrt erneut zur Gewalt gegen David. Nachdem David
wieder in den Dienst Sauls zuriickkehrt, bricht erneut Krieg aus, und David erringt einen groflen Sieg
gegen die Philister. Doch als er zur Harfe greift, um Saul zu dienen, kommt der bose Geist liber den
Konig. Saul versucht, David mit dem Speer an die Wand zu spielen. Der Text zeigt, dass Sauls
Feindschaft gegen David nicht nur politisch motiviert ist, sondern geistlich. Der wiederholte
Mordversuch aus einem Zustand ddmonischer Beeinflussung zeigt, dass sich Saul immer weiter vom
HERRN entfernt hat. David weicht aus und flieht in sein Haus. Die erneute Eskalation zeigt, dass
dullere Versohnung ohne innere Bufle keine echte Umkehr bringt. Saul hat zwar einen Schwur
abgelegt, aber sein Herz ist unveridndert. Der Text zeigt, dass geistlicher Schutz nicht bedeutet, dass
keine Angriffe erfolgen, sondern dass sie wirkungslos bleiben. David entgeht dem Tod nicht durch
Stéarke, sondern durch Gottes Hand. (1. Samuel 19,8-10; Spriiche 14,32; Psalm 91,1-3; Epheser 6,12)

Wiederholte Schuld offenbart die Verhiirtung des Herzens gegeniiber Gottes Willen. Saul hatte
zuvor geschworen, David nicht mehr zu tdten, doch sein Verhalten zeigt das Gegenteil. Der Text
verdeutlicht, dass ein Schwur ohne Reue wertlos ist. Saul unterliegt nicht nur seinem Zorn, sondern
einer tiefen geistlichen Finsternis. Die wiederholte Tat bezeugt nicht Schwiche, sondern Verstockung.
Wo das Herz nicht zur Umkehr bereit ist, kehrt das Bdse mit verstarkter Macht zuriick. Der Geist
Gottes hatte Saul verlassen, und nun regiert ein anderer Einfluss sein Tun. David ist nur scheinbar in
Sicherheit, solange kein geistlicher Wandel bei Saul eintritt. Der Text unterstreicht, dass Menschen
nicht durch duflere Position, sondern durch innere Haltung dem HERRN dienen. Sauls Verhalten steht
im Kontrast zu Davids Demut. Die Wiederholung der Siinde zeigt, dass Saul sich selbst iiber Gottes
Ordnung stellt. (1. Samuel 19,8-10; 1. Mose 6,5; Jesaja 63,10; Hebrder 3,12-13)

Gottes Schutz bewahrt David mitten im Angriff — geistliche Berufung bedeutet auch Bedrohung.
David spielt Harfe, wie er es oft tat, doch diesmal wird der Dienst zum Anlass eines Mordversuchs.
Der Text zeigt, dass geistliche Gaben kein Schutzschild gegen Anfeindung sind, sondern oft deren
Ausloser. David dient, aber wird gehasst; er heilt, aber wird bekdmpft. Die Speerszene symbolisiert die

Ablehnung goéttlicher Ordnung durch Saul. Doch David entkommt, weil Gott seine Hand iiber ihn halt.

Seite 93 von 130



Der Text sagt nicht, dass David kdmpft oder flieht — er weicht aus und verlédsst das Haus. Gottes Schutz
wirkt durch Weisheit, nicht durch Gewalt. David erkennt den Moment der Gefahr und entzieht sich.
Geistlicher Dienst bedeutet nicht immer Standhalten, sondern manchmal auch Riickzug. Der Schutz
Gottes zeigt sich in der Bewahrung vor der Speerspitze. Berufung beinhaltet auch Bewahrung, wenn
der Feind angreift. (1. Samuel 19,9-10; Psalm 59,1-2; Matthéus 10,23; Johannes 10,39)

9.2.3. Michals Hilfe und Davids Flucht zu Samuel (19,11-24)

Gottes Schutz zeigt sich durch menschliche Treue in gefihrlichen Momenten. Saul sendet Boten,
um David in seinem Haus zu {iberwachen und am néchsten Morgen zu toten. Michal, Davids Frau und
Sauls Tochter, erkennt die Gefahr und warnt ihn. Sie hilft David, durch ein Fenster zu entkommen,
sodass er in der Nacht flichen kann. Der Text zeigt, dass Gottes Bewahrung nicht nur durch
iibernatiirliches Eingreifen geschieht, sondern auch durch menschliche Instrumente. Michal steht
zwischen Vater und Ehemann, doch sie entscheidet sich fiir Gerechtigkeit und Leben. Thre Handlung
ist riskant, aber notwendig. Die Rettung Davids durch sie geschieht in letzter Minute und verhindert
einen gezielten Mord. Die Flucht durch das Fenster erinnert an &hnliche Rettungen in der Schrift, wo
Gott durch kleine Tiiren grole Auswege schafft. Michals Handeln steht in einer Linie mit Menschen,
die Gottes Pline durch mutige Entscheidungen unterstiitzen. Ihre Treue wird zur Bewahrung des
Gesalbten. (1. Samuel 19,11-12; Josua 2,15; 2. Mose 1,17; Apostelgeschichte 9,25)

List und Schutz verbinden sich in gottlicher Vorsehung zur Rettung Davids. Nachdem David
geflohen ist, legt Michal ein Bild ins Bett, bedeckt es mit Ziegenhaaren und tduscht Sauls Boten. Diese
List verschafft David entscheidende Zeit. Der Text macht keinen moralischen Kommentar zur
Tauschung, sondern stellt sie als Teil gottlicher Bewahrung dar. Michals kluge Handlung wird nicht als
Betrug, sondern als SchutzmaBnahme verstanden. Die Ziegenhaare erinnern symbolisch an das
Opferwesen und damit an gottliche Deckung. Die Boten Sauls fallen auf die Tduschung herein, was
zeigt, dass menschliche Kontrolle nicht gegen Gottes Wege bestehen kann. Die scheinbar einfache List
entlarvt die Ohnmacht Sauls gegeniiber dem Willen Gottes. Michals Handlung ist mehr als ein Trick —
sie ist Teil eines groBBeren Schutzplans. Der Text lehrt, dass Gott auch gewohnliche Mittel nutzt, um
AuBergewohnliches zu bewirken. (1. Samuel 19,13-17; 2. Mose 1,20-21; Spriiche 2,11; Psalm 32,7)

Gottes Geist entmachtet Sauls Pline — der Geist Gottes triumphiert iiber menschliche Gewalt.
David flieht zu Samuel nach Rama und berichtet ihm alles. Gemeinsam ziehen sie nach Najot, einer

Art prophetischer Wohnstitte. Als Saul Boten sendet, um David zu holen, kommen diese in die Ndhe

Seite 94 von 130



der Prophetengruppe und beginnen zu weissagen. Dies wiederholt sich mit zwei weiteren Gruppen.
SchlieBlich geht Saul selbst — doch auch er wird vom Geist Gottes liberwiltigt. Er legt seine Kleider ab
und weissagt vor Samuel. Der Text zeigt in dramatischer Weise, wie Gottes Geist menschliche Feinde
lahmt und kontrolliert. Der Geist, der einst Saul befdhigte, entmachtet ihn nun vollstdndig. Der einstige
Konig liegt nackt und bloB vor dem Propheten — ein Bild volliger Entmachtung. Gottes Wege machen
selbst den Feind zum Werkzeug der Offenbarung. Die Macht Gottes ist nicht aufzuhalten. Sein Geist
wirkt, wo sein Plan geschiitzt werden soll. (1. Samuel 19,18-24; 2. Mose 15,11; Hiob 42,2;
Apostelgeschichte 4,29-30)

9.2.4. Davids Zuflucht bei Jonathan und Plan zur Enthiillung
(20,1-34)

Verfolgung fiihrt David in die Nihe seines treuesten Freundes — Zuflucht in vertrauensvoller
Gemeinschaft. Nach seiner Flucht aus Najot sucht David Zuflucht bei Jonathan. Er fragt ihn, was er
getan habe, dass Saul ihn téten wolle. Der Text zeigt, wie geistliche Not die Tiefe von Beziehungen
offenbart. Jonathan ist iiberrascht iiber Davids Angst, denn er glaubt, sein Vater wiirde ihm alles
mitteilen. Doch David macht deutlich, dass Saul dies gerade wegen Jonathans Ndhe zu ihm
verheimlicht. Die Szene zeigt, dass David niemand anderem mehr traut als Jonathan. Der Bund
zwischen ihnen ist geistlich gegriindet und bewéhrt sich nun in der Bedrdngnis. Zuflucht in
Freundschaft ist nicht nur menschlicher Trost, sondern goéttliche Fiirsorge. Der Text offenbart, wie
geistliche Gemeinschaft auch in Verfolgung trigt. In Jonathan findet David nicht nur Verstdndnis,
sondern Bereitschaft zur praktischen Hilfe. Der Gesalbte wird nicht allein gelassen. (1. Samuel 20,1-3;
Psalm 55,13-15; Spriiche 18,24; 2. Korinther 7,6)

Der Plan zur Entlarvung Sauls zeigt Weisheit im Umgang mit Gefahr. David schldgt Jonathan
einen Plan vor, um Sauls wahre Absicht zu priifen. Er will dem Neumondfest fernbleiben, und
Jonathan soll beobachten, wie sein Vater darauf reagiert. Der Text zeigt, dass geistliches Handeln keine
Naivitdt bedeutet. David handelt liberlegt und nutzt kluge Mittel, um Leben zu schiitzen. Jonathan
willigt ein und bekriftigt erneut seine Loyalitit. Er verspricht, David {iber die Reaktion seines Vaters
zu informieren. Damit wird nicht nur ein Plan geschmiedet, sondern Vertrauen erneuert. Der Text
offenbart, dass geistlicher Schutz auch in praktischer Klugheit liegt. Jonathan und David vereinbaren
ein Signal mit Pfeilen, um David diskret zu informieren. Die genaue Absprachen zeigen: Glaube
schlieft Vorsicht nicht aus. In Zeiten der Bedrohung erweist sich die Tiefe geistlicher Freundschaft
durch sorgfaltige Kommunikation. (1. Samuel 20,4-11; Prediger 4,9-10; Matthédus 10,16; Kolosser 4,5)

Seite 95 von 130



Der Bund zwischen Jonathan und David wird in geistlicher Tiefe erneuert. Jonathan ruft den
HERRN als Zeugen ihres Bundes an und schwort, David stets iiber Sauls Pldne zu informieren.
Gleichzeitig bittet er David, seine Giite nicht nur ihm, sondern auch seiner Nachkommenschaft zu
erweisen. Der Text offenbart, dass die Beziehung zwischen beiden nicht auf Nutzen, sondern auf
einem geistlichen Bund basiert. Dieser Bund ist beiderseitig und reicht {iber den Tod hinaus. Jonathan
erkennt, dass Gottes Hand auf David liegt und er der zukiinftige Konig sein wird. Anstatt zu
rivalisieren, unterordnet er sich der gottlichen Berufung Davids. Der Text beschreibt eine einzigartige
Kombination aus Demut, Weitsicht und Bundestreue. Die Erwéhlung Gottes wird nicht bekdmpft,
sondern unterstiitzt. Der Bund wird durch Schwur und Gebet gefestigt. Jonathan handelt prophetisch —
er sicht Gottes Plan und stellt sich unter ihn. (1. Samuel 20,12-17; 1. Mose 21,27; Spriiche 17,17; 2.
Samuel 9,1)

Sauls Reaktion entlarvt seinen Hass und seine Ablehnung gottlicher Erwihlung. Am Neumondtag
bemerkt Saul Davids Abwesenheit, bleibt aber zunichst ruhig. Am zweiten Tag fragt er Jonathan nach
David. Dieser erkldrt, David sei nach Bethlehem gegangen, um mit seiner Familie zu opfern.
Daraufhin gerdt Saul in heftigen Zorn, beschimpft Jonathan und wirft ihm vor, die Konigslinie zu
verraten. Saul erkennt, dass Jonathan Davids Erwidhlung unterstiitzt — und reagiert mit Hass. Er
versucht sogar, seinen eigenen Sohn mit dem Speer zu toten. Der Text zeigt, wie weit Sauls Herz sich
vom HERRN entfernt hat. Wo kein Raum mehr fiir Gottes Plan ist, richtet sich Zorn selbst gegen die
Familie. Sauls Reaktion entlarvt nicht nur politischen Ehrgeiz, sondern geistliche Verwerfung.
Jonathan verldsst zornig das Festmahl — verletzt, aber standhaft. Der Text offenbart den Zerbruch
koniglicher Ordnung angesichts gottlicher Erwdhlung. (1. Samuel 20,18-34; 1. Mose 4,5-8; Matthédus
10,21; Johannes 15,18-19)

9.2.5. Abschied und erneuerte Bundestreue (20,35-42)

Jonathan erfiillt seine Zusage — Treue bewéihrt sich im Verborgenen. Am nichsten Morgen geht
Jonathan mit einem Knaben aufs Feld, wie zuvor mit David verabredet. Er schiefit die Pfeile
absichtlich iiber das Ziel hinaus und ruft dem Knaben, dass sie weiter vorne ldgen. Damit signalisiert
er David, dass die Gefahr durch Saul real ist. Der Text zeigt, wie genau und vertrauensvoll der zuvor
geplante Ablauf umgesetzt wird. Jonathan handelt nicht impulsiv, sondern in stiller Entschlossenheit.
Er wahrt duBerlich Distanz, um David zu schiitzen, bleibt aber innerlich verbunden. Der Bote bringt
die Pfeile zuriick und weif} nichts von der eigentlichen Bedeutung. Diese Szene zeigt, wie geistliche

Treue oft im Verborgenen geschieht. Jonathan erfiillt sein Versprechen mit stiller Wiirde. In einer

Seite 96 von 130



feindlichen Umgebung bewahrt er Integritdt. Gottes Plan wird durch stille Treue unterstiitzt. (1.
Samuel 20,35-38; Psalm 15,4; Spriiche 3,3; Matthéus 6,4)

David und Jonathan begegnen sich zum Abschied — wahre Freundschaft kennt Trinen und
Wahrheit. Nachdem der Knabe fortgeschickt ist, kommt David aus seinem Versteck. Er fillt nieder
vor Jonathan und verneigt sich dreimal. Dann kiissen sie einander und weinen — David am meisten.
Der Text schildert nicht nur den Abschied zweier Freunde, sondern das Ende einer gemeinsamen
Etappe. David erkennt, dass er flichen muss und auf absehbare Zeit keinen Zugang mehr zum Hof
haben wird. Die Umarmung steht nicht fiir Schwéche, sondern fiir geistliche Verbundenheit. Der
Schmerz des Abschieds ist Ausdruck der Tiefe ihrer Beziehung. Trinen sind kein Widerspruch zur
Berufung, sondern Zeichen echter Gemeinschaft. David wird nicht mit Bitterkeit, sondern mit
Dankbarkeit gehen. Die Szene offenbart, dass Gottes Wege nicht frei von Schmerz sind, wohl aber
getragen von Treue. Der Abschied ist nicht das Ende, sondern eine Bekriftigung des Bundes. (1.
Samuel 20,39-41; Prediger 4,9-10; Johannes 11,35; Apostelgeschichte 20,36-38)

Ein erneuerter Bund besiegelt Hoffnung iiber Zeit und Trennung hinaus. Jonathan erinnert David
noch einmal an ihren Eid vor dem HERRN. Der Bund soll zwischen ihnen und ihren Nachkommen fiir
immer bestehen. Der Text macht deutlich, dass geistliche Biindnisse nicht durch duflere Umstdnde
aufgelost werden. Inmitten von Verfolgung, Angst und Unsicherheit wird der Bund bekréftigt. David
flieht, aber nicht ins Ungewisse — er geht mit dem Versprechen, dass Treue bestehen bleibt. Jonathan
wird in den kommenden Kapiteln aus der Handlung verschwinden, doch seine Wirkung bleibt. Der
Bund tragt prophetische Kraft, denn Davids spaterer Umgang mit Jonathans Sohn Mephiboscheth wird
davon gepriagt sein. Freundschaft im HERRN iiberdauert Tod und Zeit. Der Text bezeugt, dass
geistliche Verbindung nicht durch Raum und Macht, sondern durch Wahrheit und Treue gehalten wird.
(1. Samuel 20,42; 2. Samuel 9,1; Psalm 101,6; Johannes 15,13)

Seite 97 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 18.1-20.42)

Zusammenfassung:

Nach dem Sieg iiber Goliat wichst Davids Ansehen in Israel rapide. Jonatan, Sauls Sohn, erkennt
Gottes Hand auf David und schliet mit ihm einen Bund — geprégt von echter Freundschaft, geistlicher
Verbundenheit und selbstloser Loyalitét. Gleichzeitig wéchst in Saul Eifersucht, Misstrauen und Furcht
vor Davids Einfluss. Mehrfach versucht er, David durch Intrigen, gefdhrliche Aufgaben oder direkte
Angriffe zu beseitigen. Doch David bleibt in allem weise, respektvoll und erfolgreich, was Sauls Hass
nur verstérkt. Als auch Jonatan erkennt, dass sein Vater David toten will, bestétigt sich die Trennung
zwischen den Wegen Sauls und Gottes Erwidhlung. In einer bewegenden Szene verabschieden sich
David und Jonatan im Vertrauen auf den HERRN und ihren Bund, wissend, dass Gottes Plan mit
David weitergeht. Der Abschnitt zeigt, wie Gottes Erwdhlung immer mehr offenbar wird — und wie

sich Menschen daran scheiden: in Demut oder im Widerstand.

Anwendungen:

Wahre geistliche Freundschaft ist an Gottes Bund und Wahrheit gebunden. Jonatan liebt David
nicht aus politischem Kalkiil, sondern erkennt Gottes Erwdhlung und stellt sich unter dessen Willen.
Der Text zeigt, dass geistliche Verbundenheit aus gemeinsamer Gottesfurcht erwédchst, nicht aus
Eigennutz. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil wahre Gemeinschaft geistlich und nicht vordergriindig

1st.

Eifersucht auf Gottes Wirken bei anderen fiihrt zu geistlichem Niedergang. Saul reagiert auf
Davids Erfolg nicht mit BuBle, sondern mit Angst und Zorn. Das geistliche Prinzip zeigt, dass
mangelnde Gottesfurcht zu Feindschaft gegeniiber dem fiihrt, den Gott gebraucht. Diese Einsicht
bleibt bedeutsam, weil geistliches Leben sich durch Freude an Gottes Wirken, nicht durch

Selbstbehauptung auszeichnet.

Gottes Erwihlung trigt durch Ablehnung, Verfolgung und Trennung hindurch. David erlebt
Ausgrenzung und Lebensgefahr, doch Gottes Hand bleibt sichtbar auf seinem Weg. Der Text macht
deutlich, dass gottliche Berufung nicht vor Leiden schiitzt, aber im Leiden bewahrt. Diese Wahrheit

bleibt trostlich, weil geistliche Treue oft im Gegenwind wéchst — aber nicht verloren geht.

Seite 98 von 130



10. Davids Flucht und Bewahrung durch Gottes Hand
(21,1-26,25)

10.1. Flucht zu Priestern und nach Gat - Nahrung, Schutz,
Ablehnung (21,1-22,23)

10.1.1. David bei Ahimelech — geheiligtes Brot und das Schwert
Goliaths (21,1-9)

David sucht Hilfe bei Ahimelech — geistliche Not zwingt zur vorsichtigen Wahrheit. David flieht
nach Nob und kommt zum Priester Ahimelech, der ihn erschrocken empfingt. Der Text hebt hervor,
dass Ahimelech Angst empfindet, weil David allein ist, was ungewohnlich fiir einen koniglichen
Beamten ist. David antwortet mit einer halbwahren Geschichte iiber einen geheimen Auftrag des
Konigs. Diese Aussage dient dem Schutz, aber sie steht in Spannung zu vollstdndiger Offenheit. Die
geistliche Notlage zwingt David zu taktischem Schweigen, ohne dabei eindeutig zu liigen. In solchen
Situationen wird die Spannung zwischen Wahrheit, Schutz und Weisheit deutlich. David befindet sich
im Ubergang von 6ffentlicher Anerkennung zu verborgener Bewahrung. Ahimelech weif3 nicht, was im
Hintergrund geschieht, und handelt auf Basis begrenzter Information. David nimmt damit
Verantwortung auf sich, um andere nicht zu gefdhrden. Der Text ldsst offen, ob sein Handeln ideal war,
betont aber seine geistliche Bedringnis. Die Szene zeigt, dass selbst Gerechte in Extremsituationen
nicht immer vollkommen handeln. Gottes Gnade wirkt dennoch durch unvollkommene Werkzeuge. (1.
Samuel 21,1-3; Psalm 31,20; Spriiche 22,3; Matthédus 10,16)

Ahimelech gibt das geheiligte Brot — geistliche Versorgung hat Vorrang vor duflerem Ritual.
David bittet um Brot, doch Ahimelech hat nur die Schaubrote zur Verfiigung, die normalerweise den
Priestern vorbehalten sind. Der Priester stellt eine Bedingung: Die Manner miissen sich rein gehalten
haben. David bestdtigt dies und erhidlt das heilige Brot. Diese Handlung zeigt, dass geistliche
Prinzipien nicht durch starres Ritual ersetzt werden diirfen. In Zeiten der Not kann die Gnade Gottes
Vorrang vor kultischer Ordnung erhalten. Jesus selbst greift diese Szene spéter auf, um die
Uberordnung der Barmherzigkeit iiber das Gesetz zu erkliren. Die Heiligkeit des Brotes wird nicht
entweiht, sondern zum Zeichen gottlicher Fiirsorge fiir den Gesalbten. Ahimelech handelt aus

Weisheit, nicht aus Gesetzlichkeit. Die Szene zeigt, dass Gott auch iiber priesterliche Strukturen

Seite 99 von 130



hinweg seinen Gesalbten versorgt. In David sehen sich die Leser an den Messias erinnert, der das Brot
des Lebens gibt. Die Verbindung zwischen Opferdienst und Versorgung offenbart Gottes gnidiges
Wesen. (1. Samuel 21,4-6; 3. Mose 24,5-9; Matthéus 12,3-4; Johannes 6,35)

Das Schwert Goliaths wird David iibergeben — vergangene Siege dienen zur Ermutigung in
neuer Not. David fragt Ahimelech, ob eine Waffe vorhanden sei, da er in Eile aufgebrochen sei. Der
Priester erinnert sich an das Schwert Goliaths, das hinter dem Ephod aufbewahrt wird. Dieses Schwert
ist ein sichtbares Zeichen fritherer gottlicher Hilfe und ein Symbol des Sieges durch Glauben. David
nimmt es und sagt: ,,Es gibt kein anderes wie dieses.” Die Szene verbindet Davids aktuelle Bedringnis
mit seinem fritheren Glaubenssieg. Gott erinnert seine Knechte oft durch Zeichen aus der
Vergangenheit an seine Treue. Das Schwert Goliaths wird so zum Ermutigungsinstrument, nicht zum
Triumphmittel. Es ist keine Waffe des Stolzes, sondern ein Zeugnis der Vergangenheit. Auch in der
Flucht fiihrt Gott seine Erwiéhlten durch Zeichen, die an seine Macht erinnern. Die Verbindung
zwischen Brot und Schwert unterstreicht die doppelte Fiirsorge Gottes: geistlich und duBerlich. David
verldsst Nob gestéirkt — nicht durch Waffen, sondern durch Erinnerung an Gottes Handeln. (1. Samuel
21,7-9; 1. Samuel 17,50-51; Psalm 77,12; 2. Korinther 1,10)

10.1.2. David in Gat — Wahnsinn als Schutz vor Feinden (21,10-15)

David flieht zu Achisch nach Gat — Zuflucht unter Feinden offenbart Gottes verborgene Wege.
Nach dem Empfang von Brot und Schwert in Nob flieht David weiter in das Gebiet der Philister, nach
Gat, zu Achisch. Diese Entscheidung wirkt auf den ersten Blick iiberraschend, da Gat die Heimatstadt
Goliaths ist, den David einst besiegt hatte. Die Flucht zu den Feinden Israels zeigt die Tiefe der Not, in
der sich David befindet. Der Text betont, dass die Knechte des Achisch David sofort erkennen und ihn
als den gefeierten Helden Israels benennen. Diese Worte lassen David erschrecken und er beginnt, sich
zu flrchten. Der Ort, an dem er sich Rettung erhoffte, wird plotzlich zur Bedrohung. Dennoch ist auch
dieser Schritt in Gottes Plan eingebunden. Gott fiihrt David an Orte, die menschlich unversténdlich
sind, aber geistlich zur Priifung und Bewahrung dienen. Die Feindschaft der Welt ist fiir den Gerechten
oft eine Zwischenstation, nicht das Ziel. Gott gebraucht sogar den Raum der Bedrdngnis, um seine
Erwihlten zu schiitzen und zu ldutern. (1. Samuel 21,10-12; Psalm 56,1-4; Jesaja 55,8-9; 2. Korinther
4,8-9)

David stellt sich wahnsinnig — Gottes Schutz kommt durch menschliche Torheit zum Ziel.

Angesichts der drohenden Gefahr wihlt David ein ungewdhnliches Mittel: Er stellt sich wahnsinnig,

Seite 100 von 130



kritzelt an die Tiiren des Tores und ldsst seinen Speichel in den Bart laufen. Dieses Verhalten ist nicht
Ausdruck innerer Verzweiflung, sondern taktisches Mittel zur Rettung. Der Text zeigt, dass Gott auch
ungewohnliche Wege gebrauchen kann, um seine Erwédhlten zu schiitzen. Achisch fillt auf die
Tauschung herein und weist David zuriick mit den Worten: ,,Habe ich zu wenig Wahnsinnige?* Damit
wird David aus der Gefahr entlassen, ohne dass er kimpfen muss. Der Schutz Gottes liegt nicht in
menschlicher Stirke, sondern im souverdnen Wirken Gottes. Diese Episode zeigt, dass Weisheit in der
Bedringnis auch darin besteht, duBerlich niedrig zu erscheinen, um innerlich bewahrt zu bleiben.
David erniedrigt sich &uBerlich, doch geistlich bleibt er erhoben. Die Welt verachtet den Knecht
Gottes, aber Gott rettet ihn durch sein verborgenes Wirken. Diese Rettung in Schwachheit spiegelt
gottliche Gnade wider. (1. Samuel 21,13-15; Psalm 34,5-8; 1. Korinther 1,27-29; Hebrder 11,32-34)

10.1.3. David sammelt Verfolgte in der Hohle Adullam (22,1-2)

David findet Zuflucht in der Hohle Adullam — Gottes Fiirsorge fiihrt in die Verborgenheit. Nach
der Abweisung in Gat zieht sich David in die Hohle Adullam zuriick. Dieser Ort steht sinnbildlich fiir
Gottes Schutz in der Abgeschiedenheit. Adullam ist keine Festung im klassischen Sinn, sondern eine
Hoéhle — ein Ort der Flucht, Schwiche und Abhingigkeit. Doch gerade dort beginnt eine neue Phase
von Davids Berufung. In der Verborgenheit beginnt Gott, sein Werkzeug vorzubereiten. Der Weg zum
Thron fiihrt nicht iiber konigliche Palidste, sondern liber dunkle Orte der Absonderung. Die Hohle wird
zum geistlichen Riickzugsort, wo Gottes Wirken im Verborgenen geschieht. David ist von Menschen
verlassen, aber nicht von Gott. Der Text unterstreicht, dass Gottes Erwéhlte oft durch Einsamkeit und
Bedringnis geformt werden. In Adullam zeigt sich, dass wahre Sicherheit nicht durch Mauern, sondern
durch Gottes Gegenwart gegeben ist. Die Verborgenheit dient der Sammlung und Vorbereitung auf
zukiinftige Aufgaben. (1. Samuel 22,1; Psalm 91,1-2; Jesaja 49,2; Galater 1,15-17)

Gott sammelt durch David die Verachteten — geistliche Fiihrung beginnt im Dienst an den
Gebrochenen. In der Hohle Adullam sammeln sich Menschen um David, die selbst in Not sind:
Bedringte, Verschuldete und Verbitterte. Der Text nennt sie ausdriicklich nicht als Krieger, sondern als
Menschen in sozialer und seelischer Not. Diese Sammlung ist kein Zufall, sondern Ausdruck géttlicher
Berufung: David wird zum Anfiihrer fiir die, die von der Gesellschaft verworfen sind. Die Szene
erinnert an das, was spiter beim Messias sichtbar wird — dass Gottes Reich bei den Geringen beginnt.
David wird durch seine Fiihrungsrolle in diesem Kreis geistlich geformt. Er lernt, nicht durch duflere
Macht, sondern durch Fiirsorge und Treue zu leiten. Die Gemeinschaft in Adullam ist kein

Herrschaftsinstrument, sondern eine von Gott gefligte Weggemeinschaft. Gottes Werk beginnt oft mit

Seite 101 von 130



den Unsichtbaren. In der Leitung der Schwachen offenbart sich die wahre Stéirke geistlicher Berufung.
(1. Samuel 22,2; Psalm 34,19; Jesaja 61,1; Matthéus 5,3-4)

10.1.4. Davids Schutz fiir seine Eltern — Zuflucht in Moab (22,3-5)

David sorgt fiir seine Eltern — geistliche Berufung schliefft famililire Verantwortung nicht aus.
David bringt seine Eltern aus der Hohle Adullam nach Moab, um sie dort in Sicherheit zu bringen.
Diese Handlung zeigt, dass geistliche Berufung nicht zur Vernachlidssigung familidrer Verantwortung
filhrt. Obwohl David selbst verfolgt wird und kaum Schutz hat, kiimmert er sich um seine
Angehorigen. Die Wahl Moabs ist bemerkenswert, da Davids UrgroBmutter Ruth aus Moab stammte.
Diese familidre Verbindung konnte ihm Zugang und Schutz ermdglicht haben. David stellt seine Eltern
dem Konig von Moab vor und bittet um Obhut, bis er weill, was Gott mit ihm tun wird. Damit bekennt
er offen seine Abhingigkeit vom Willen Gottes. Der Text stellt David als verantwortungsvollen Sohn
dar, der sich nicht hinter seiner Berufung versteckt. Geistlicher Dienst beginnt mit Treue im
Nahbereich. David handelt nicht aus Sentimentalitit, sondern aus Fiirsorge unter Gottes Fiihrung. Die
Verantwortung gegeniiber den Eltern bleibt ein geistliches Gebot, auch in schwierigen Zeiten. (1.
Samuel 22,3-4; 2. Mose 20,12; Spriiche 23,22; Markus 7,10-13)

Der Prophet Gad spricht zu David — Gottes Fithrung verlangt Bewegung, nicht Riickzug.
Wihrend sich David und seine Leute noch in der Festung befinden, spricht der Prophet Gad zu ihm. Er
fordert David auf, nicht in der Festung zu bleiben, sondern ins Land Juda zuriickzukehren. Diese
prophetische Weisung zeigt, dass auch in Zeiten der Bedriangnis Gottes Wort konkret und wegweisend
ist. David gehorcht ohne Zogern und verldsst den vermeintlich sicheren Ort. Das Vertrauen auf Gottes
Stimme {iberwiegt den Wunsch nach menschlicher Sicherheit. Der Text betont damit, dass wahres
Vertrauen sich im Gehorsam zeigt, auch wenn der Weg gefihrlicher erscheint. Gottes Plan mit David
ist nicht der Riickzug, sondern die Vorbereitung im Konfliktfeld. Die prophetische Leitung hebt hervor,
dass David nicht eigenwillig handelt, sondern unter gottlicher Aufsicht steht. Gad tritt hier erstmals auf
und wird zu einem wichtigen geistlichen Ratgeber Davids. Sein Auftreten zeigt, dass Gottes Reden
selbst in Krisenzeiten klar vernehmbar bleibt. (1. Samuel 22,5; Psalm 32,8; Jesaja 30,21;
Apostelgeschichte 13,22)

Seite 102 von 130



10.1.5. Doeg verrit Ahimelech — Sauls blutige Rache an den
Priestern (22,6-19)

Doegs Verrat offenbart die Gefihrdung geistlicher Dienste durch politische Nihe. Saul beklagt
sich in Gibea vor seinen Leuten, dass niemand ihm Davids Biindnis mit Jonathan offenbart habe. In
diesem Moment tritt Doeg, der Edomiter, hervor und berichtet von Ahimelechs Hilfe fiir David in Nob.
Der Text macht deutlich, dass Doeg nicht aus Gerechtigkeit handelt, sondern aus Opportunismus.
Seine Worte beschrianken sich nicht auf Fakten, sondern deuten Ahimelechs Dienst als Verschworung.
Damit wird ein geistlicher Akt — Brot und Schwert geben — politisch umgedeutet. Doeg steht
sinnbildlich fiir jene, die geistliche Handlungen durch weltliche Brille interpretieren und dadurch ins
Verderben fiihren. Saul nutzt diese Aussage, um seine Wut zu rechtfertigen und seinen Machtanspruch
zu untermauern. Die Reaktion auf Doegs Worte zeigt, wie sehr Saul geistlich entkoppelt ist. Die Nédhe
eines weltlich denkenden Mannes fiihrt zur Eskalation gegen Gottes Diener. Der Verrat beginnt nicht
mit einem Schwert, sondern mit einem Wort. (1. Samuel 22,6-10; Psalm 52,3-7; Spriiche 6,16-19;
Johannes 11,50)

Sauls Befehl zur Ermordung der Priester zeigt geistliche Verblendung und Machtmissbrauch.
Nachdem Saul Ahimelech und seine Familie zu sich holen ldsst, stellt er sie unter Anklage der
Konspiration. Ahimelech verteidigt sich und verweist auf Davids Stellung als treuer Knecht. Doch
Saul ist nicht bereit zur Einsicht, sondern vollzieht eine geistlich motivierte Machtdemonstration.
Seine Knechte weigern sich, die Priester des HERRN zu erschlagen — ein Zeichen, dass trotz Sauls
Autoritét geistliche Furcht im Volk besteht. Doch Doeg, der Edomiter, fiihrt den Befehl aus und totet
85 Priester. Der Text unterstreicht die Grausamkeit und das Mall des Gerichts. Diese Tat steht
sinnbildlich fiir den Tiefpunkt von Sauls geistlichem Zustand. Er greift nicht mehr nur David an,
sondern richtet sich gegen den priesterlichen Dienst selbst. Wer gegen Gottes Ordnung handelt,
iiberschreitet jede moralische Grenze. Die Ermordung der Priester ist nicht politische Tat, sondern
geistliche Rebellion. Sauls Herz ist nicht mehr vom HERRN geleitet, sondern von Selbstherrlichkeit
und Zorn. (1. Samuel 22,11-18; 4. Mose 16,1-35; Jesaja 5,20-23; 2. Timotheus 3,13)

Philipp Melanchthon, der Reformator und Theologe, erklirt zu 1. Samuel 22,17, dass fiir
Gldubige ein unverdnderliches Prinzip gilt: ,,Man muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen* (Apostelgeschichte 5,29). Wenn eine irdische Autoritdt etwas befiehlt, das dem
Willen Gottes widerspricht, darf man diesem Befehl nicht folgen. Melanchthon verweist auf die
drei Mdnner in Babylon, die sich weigerten, die Gotzenbilder anzubeten, obwohl Kénig
Nebukadnezar ihnen mit dem Tod drohte (Daniel 3,16—18). Ebenso handelten die frommen
Krieger in Sauls Dienst, die sich weigerten, die unschuldigen Priester in Nob zu téten (1.

Samuel 22,17—18). Daraus folgert Melanchthon, dass auch Christen in jeder Zeit verpflichtet

Seite 103 von 130



sind, Gott treu zu bleiben, selbst wenn menschliche Obrigkeiten zu falscher Lehre oder
Gotzendienst auffordern (Apostelgeschichte 5,29; Daniel 3,16—18; 1. Samuel 22,17-18)
(Melanchthon, Theological Commonplaces, zitiert nach Crossway, 2023, S. 424).

Die Zerstorung von Nob offenbart den Schrecken geistlicher Verblendung unter autoritirer
Herrschaft. Saul ldsst nicht nur die Priester ermorden, sondern richtet auch die ganze Stadt Nob, die
Stadt der Priester, vollstindig zugrunde. Ménner, Frauen, Kinder, Sduglinge, Rinder, Esel und Schafe
werden mit dem Schwert getotet. Dieses Massaker steht in eklatantem Gegensatz zu Sauls
halbherzigem Gehorsam gegeniiber Gottes Befehl zur Vernichtung der Amalekiter. Wiahrend er dort
verschonte, wo Gott Gericht befahl, vollzieht er hier unbarmherzig Gericht, wo Gnade notwendig
gewesen wire. Die Umkehrung geistlicher Werte zeigt sich in voller Hérte. Saul ist nicht mehr
Werkzeug Gottes, sondern Téter gegen Gottes Ordnung. Das Massaker an Nob ist der deutlichste
Ausdruck der Umkehrung von Gut und Bdse unter einem verfallenen Konig. Gottes Zorn liegt nicht
nur auf der Tat, sondern auf dem Herzen, das sie moglich machte. Die Untat Sauls steht als Warnung
vor religiosem Machtmissbrauch unter dem Deckmantel koniglicher Autoritdt. (1. Samuel 22,19; 1.
Samuel 15,8-9; Hosea 4,6; Johannes 16,2)

10.1.6. Abjathar entkommt — geistlicher Beistand fiir David
(22,20-23)

Abjathars Flucht zu David offenbart Gottes souverine Bewahrung fiir zukiinftigen
priesterlichen Dienst. Ein einziger Sohn Ahimelechs, Abjathar, entkommt dem Massaker an den
Priestern und flieht zu David. Diese Flucht geschieht nicht zufdllig, sondern unter Gottes Vorsehung.
Der Text zeigt, dass Gott selbst in den dunkelsten Momenten einen Uberrest bewahrt, um seine
Ordnungen fortzufiihren. Abjathar bringt das Ephod mit sich — ein Hinweis auf seine priesterliche
Funktion und geistliche Bedeutung. Damit beginnt eine neue Verbindung: Der priesterliche Dienst
wird aus dem Konigshof in die Verborgenheit versetzt. Abjathar steht fortan David zur Seite und dient
als geistlicher Ratgeber und Mittler. Inmitten der Zerstdrung wéchst ein neues geistliches Zentrum
heran — nicht in Nob, sondern bei Gottes Erwéhltem. Gottes Treue zeigt sich nicht in der Vermeidung
von Leiden, sondern in der Bewahrung seines Werkes darin. Der Fortbestand des Priestertums wird
nicht durch Struktur, sondern durch Berufung gesichert. Abjathars Entkommen ist ein Akt gottlicher
Gnade. (1. Samuel 22,20; 2. Samuel 8,17; Psalm 18,28; Jeremia 23,4)

Seite 104 von 130



David iibernimmt Verantwortung und spricht Trost — geistliche Leitung umfasst Schutz fiir die
Verfolgten. Abjathar berichtet David von der Ermordung der Priester, und David erkennt seine eigene
Verantwortung. Er bekennt, dass er Doegs Anwesenheit in Nob bemerkt hatte und die Gefahr hitte
ahnen konnen. Diese Selbstreflexion zeigt geistliche Reife: David sucht keine Ausfliichte, sondern
iibernimmt Mitschuld. Zugleich stellt er Abjathar unter seinen personlichen Schutz: ,,Bleibe bei mir,
fiirchte dich nicht.* Diese Worte sind nicht nur menschlicher Trost, sondern Ausdruck geistlicher
Fiirsorge. David wird zum Zufluchtsort fiir den letzten Priester Israels — ein Bild fiir den kommenden
Messias, der Verfolgten Sicherheit gibt. Inmitten der Gewalt stellt David die Weichen fiir geistliche
Kontinuitdt. Der priesterliche Dienst findet nun Schutz beim Gesalbten Gottes, nicht mehr unter
koniglicher Kontrolle. Der Text endet mit der VerheiBBung, dass der, der David nach dem Leben
trachtet, auch Abjathar sucht — aber Gottes Schutz bleibt stirker. (1. Samuel 22,21-23; Psalm 91,2;
Matthéus 11,28-29; Hebrier 2,18)

10.2. Davids Zeit in der Wiiste - Keil zwischen ihm und Saul
(23,1-24,22)

David rettet Keila — geistliche Verantwortung fragt nach Gottes Willen, nicht nach politischem
Vorteil. Als David erfihrt, dass die Philister Keila angreifen und die Tenne berauben, wendet er sich
sofort an den HERRN. Der Text hebt hervor, dass David nicht einfach eingreift, sondern den Willen
Gottes sucht. Diese Haltung unterscheidet ihn grundlegend von Saul, der ohne gottliches Mandat
handelt. David zeigt, dass wahre geistliche Leitung sich nicht durch Dringlichkeit, sondern durch
Abhingigkeit auszeichnet. Seine Ménner fiirchten sich, obwohl Gott den Auftrag zur Rettung bestitigt.
David befragt den HERRN ein zweites Mal, was seine Demut und sein Verlangen nach gottlicher
Klarheit unterstreicht. Erst nach der erneuten Bestdtigung handelt David und zieht gegen die Philister.
Der Sieg iiber die Angreifer wird als Ergebnis gottlicher Fiihrung dargestellt. Der Text betont nicht
Davids Stérke, sondern Gottes souveréines Eingreifen. Keila wird durch den Gesalbten gerettet — nicht
durch eine Armee, sondern durch Gehorsam. Gottes Wille ist stets Mallstab fiir wahre geistliche
Initiative. (1. Samuel 23,1-5; Psalm 25,4-5; Spriiche 3,5-6; Jakobus 1,5)

Sauls Verfolgung David gegeniiber entlarvt den Missbrauch geistlicher Sprache zur
Durchsetzung eigener Pline. Nachdem David Keila gerettet hat, hort Saul davon und sieht darin eine
Gelegenheit, ihn zu fangen. Saul sagt: ,,Gott hat ihn in meine Hand gegeben‘, obwohl kein gottlicher
Auftrag vorliegt. Der Text enthiillt hier eine gefdhrliche Perversion geistlicher Sprache zur
Rechtfertigung eigener Interessen. Saul kleidet seinen Hass in fromme Worte und benutzt Gottes
Namen zur Deckung seiner Rebellion. Dies offenbart die geistliche Blindheit eines Menschen, der vom

HERRN verworfen wurde. Er plant, Keila zu belagern, obwohl David die Stadt gerade befreit hat. Saul

Seite 105 von 130



denkt nicht an das Wohl Israels, sondern an Machterhalt. Geistliche Verblendung erkennt man daran,
dass das eigene Ziel wichtiger wird als Gottes Ehre. Saul sieht sich als Werkzeug Gottes, handelt aber
gegen Gottes Gesalbten. Der Text stellt damit einen scharfen Kontrast zu Davids Gottesfurcht her. Saul
hat die geistliche Orientierung vollstindig verloren. (1. Samuel 23,6-8; Jesaja 29,13; Matthdus 15,8-9;
2. Timotheus 3,5)

David befragt Gott durch Abjathar — priesterliche Vermittlung ist Gottes Mittel geistlicher
Leitung. Abjathar hatte das Ephod mitgebracht, als er zu David floh. David nutzt nun dieses
priesterliche Mittel, um den HERRN zu befragen. Die Frage betrifft eine konkrete Gefahr: Wird Saul
kommen, und werden die Minner von Keila ihn ausliefern? Gottes Antwort ist deutlich: Saul wird
kommen, und die Stadt wird David ausliefern. Der Text zeigt, wie entscheidend geistliche Klarung
durch Gottes Wort ist. Ohne das priesterliche Mittel bliebe David im Bereich der Spekulation. Doch
durch Abjathar erhilt er direkte Antwort und damit gottliche Orientierung. Diese Szene betont die
Bedeutung geistlicher Vermittlung durch den priesterlichen Dienst. Der Glaube sucht nicht nur Schutz,
sondern auch Erkenntnis. Gott handelt nicht im Verborgenen, sondern spricht durch geordnete Kanile.
Der Text zeigt, wie der priesterliche Dienst mit der Leitung des Gesalbten Gottes zusammenarbeitet.
So wird geistliche Entscheidung in schwieriger Lage mdglich. (1. Samuel 23,9-12; 2. Mose 28,30;
Nehemia 7,65; Hebréer 5,1)

Davids Flucht aus Keila zeigt Gottes Schutz durch Weisheit und Gehorsam. Nachdem David von
Gottes Warnung erfahren hat, verldsst er mit seinen Ménnern die Stadt Keila. Der Text unterstreicht,
dass sie ,ungefihr sechshundert Méinner waren — ein Hinweis auf gewachsene
Fithrungsverantwortung. David flieht nicht aus Angst, sondern aus Gehorsam gegeniiber gottlicher
Offenbarung. Saul hort von der Flucht und bricht seinen Plan ab. Die Szene zeigt, dass Gottes Schutz
oft durch vorsorgliches Handeln geschieht, nicht erst im Moment der Bedrohung. David agiert
vorausschauend, aber stets unter dem HERRN. Gottes Fiihrung verhindert unnétige Konfrontation,
ohne dabei die Initiative aus der Hand zu geben. Der Text betont die Verbindung von prophetischer
Weisung und praktischer Klugheit. Flucht wird nicht als Niederlage dargestellt, sondern als Gehorsam
gegeniiber Gottes Stimme. Gottes Erwihlte handeln nicht aus Instinkt, sondern aus Offenbarung.
Davids Weg ist nicht bequem, aber klar gefiihrt. (1. Samuel 23,13; Psalm 32,8; Spriiche 14,16;
Matthéus 10,23)

Die Sifiter verraten David — geistliche Treue ist nicht an geografische Néihe gebunden. David zieht
sich in die Wiiste Siph zuriick, doch dort planen die Einwohner, ihn an Saul auszuliefern. Die Sifiter
kommen selbst zu Saul und bieten ihre Hilfe bei der Suche an. Sie sprechen in hoflichem Ton und

tarnen ihr Vorgehen als Loyalitdt zum Konig. Der Text zeigt, dass Verrat oft unter dem Deckmantel

Seite 106 von 130



legitimer Bindung geschieht. Saul preist sie dafiir und spricht erneut Gottes Namen aus — ,,gesegnet
seid ihr vom HERRN*. Diese Worte offenbaren erneut den Missbrauch heiliger Sprache zur Verfolgung
des Gesalbten. Saul ruft zur genauen Auskundschaftung auf, um David gefangen zu nehmen. Die
geistliche Blindheit hat sich verfestigt und benutzt nun die Bevolkerung zur Erreichung ihrer Ziele.
Der Text mahnt zur Unterscheidung zwischen echter Treue und duBlerer Loyalitdt. Nicht jeder, der nah
scheint, ist geistlich verbunden. Davids Verfolgung wird auch durch Mitbiirger verschérft. (1. Samuel
23,14-23; Micha 7,5-6; Lukas 22,47-48; 2. Timotheus 4,16)

Gott schiitzt David durch seine Souverinitit — Rettung kommt zur rechten Zeit. Wahrend Saul
David umzingelt, greift Gott direkt ein: Eine Botschaft erreicht Saul, dass die Philister das Land
angegriffen haben. Saul bricht die Verfolgung ab und kehrt um. Der Text macht deutlich, dass Gottes
Schutz unabhingig von menschlichen Plidnen wirkt. Kein Ort ist zu abgelegen, keine Bedridngnis zu
grof3, als dass Gott nicht eingreifen konnte. David entkommt nicht durch Zufall, sondern durch
gottliche Intervention. Die Rettung kommt im letzten Moment — ein Beweis der gottlichen Treue. Der
Ort wird deshalb ,,Sela-Hammachlekoth® genannt: ,,Fels der Trennung®. Diese Bezeichnung erinnert
dauerhaft an Gottes Eingreifen. David bleibt in der Wiiste, aber mit der Gewissheit, dass Gott ihn
beschiitzt. Die Szene zeigt, dass Gottes Hilfe rechtzeitig und zielgerichtet ist. Geistliche Sicherheit
liegt nicht in duBerer Stdrke, sondern in Gottes souverdnem Handeln. (1. Samuel 23,24-28; Psalm
124,7-8; Spriiche 21,30-31; Romer 8,31)

10.3. David verschont Saul - Gottes Souveranitit iiber Rache
(24,1-25,1)

David verschont Saul in der Hohle — Gottesfurcht steht iiber menschlichem Recht zur
Vergeltung. David hélt sich mit seinen Méannern in den Felshohlen von En-Gedi verborgen, als Saul
zur Verfolgung eintrifft. Wahrend Saul allein in eine Hohle tritt, um sich zu erleichtern, erkennen
Davids Ménner darin eine gottliche Gelegenheit zur Totung. Sie fordern David auf, zu handeln, und
zitieren dabei ein vermeintliches gottliches Wort. Doch David lehnt es ab, Saul zu téten, obwohl sich
die Chance bietet. Stattdessen schneidet er unbemerkt ein Stiick von Sauls Oberkleid ab. Der Text
zeigt damit die Spannung zwischen menschlicher Mdglichkeit und géttlicher Berufung. David hitte
sich durch Gewalt an die Macht bringen konnen, entscheidet sich aber fiir Gottes Weg. Die Ehrfurcht
vor dem ,,Gesalbten des HERRN* verhindert die Totung. Wahre geistliche Reife zeigt sich nicht im
Zugriff, sondern in der Zuriickhaltung. David erkennt, dass die Zeit Gottes iiber dem eigenen
Rechtsempfinden steht. (1. Samuel 24,1-5; Romer 12,17-19; Spriiche 20,22; 1. Petrus 2,23)

Seite 107 von 130



Davids Gewissensregung nach dem Schnitt zeigt geistliche Sensibilitit fiir den Gesalbten Gottes.
Obwohl David nur ein Stiick des Mantels abgeschnitten hat, wird er von seinem Gewissen {iiberfiihrt.
Diese innere Reaktion zeigt die Tiefe seiner Gottesfurcht. Es geht ihm nicht um politische Klugheit,
sondern um geistliche Reinheit. David erkennt, dass selbst die kleinste Entwiirdigung eines von Gott
Gesalbten problematisch ist. Seine Worte zu den Ménnern sind eindeutig: ,,Meine Hand soll nicht
gegen ihn sein.” Der Text betont, dass David seine Gefolgsleute mit diesen Worten zuriickhélt. Hier
wird geistliche Autoritét sichtbar, nicht durch Gewalt, sondern durch Einsicht. David lasst sich nicht
durch Erwartungen anderer treiben, sondern handelt aus Uberzeugung. Diese Szene macht deutlich,
dass geistliches Handeln mehr von innerem Mafistab als von dullerem Erfolg geprigt ist. Der Verzicht
auf Gewalt ist Ausdruck von Vertrauen auf Gottes Zeit. (1. Samuel 24,6-8; Psalm 26,2-3; Spriiche
4,23; Matthaus 5,44)

Johannes Calvin, der Reformator und Theologe, erklirt zu 1. Samuel 24,6-11, dass David,
obwohl er bereits von Gott selbst zum Konig erwdhlt und mit heiligem Ol gesalbt worden war,
das Leben Sauls achtete, der ihn grundlos verfolgte. Calvin betont, dass David selbst in der
Verfolgung den von Gott eingesetzten Konig ehrte und seine Hand nicht gegen ihn erhob, weil
er in Saul das gottliche Amt anerkannte, das der HERR ihm verliehen hatte. Diese Haltung
zeigt, dass wahre Gottesfurcht sich im Gehorsam gegeniiber der gottlichen Ordnung ausdriickt,
selbst wenn die handelnde Person moralisch im Unrecht ist. David iiberliefs das Gericht allein
Gott und verweigerte jede personliche Vergeltung (1. Samuel 24,7; Romer 12,19, Psalm
7,9-12). Dadurch wurde er zum Vorbild fiir geistliche Demut und Vertrauen in Gottes
Gerechtigkeit (Calvin, Institutio Religionis Christianae; zitiert nach Crossway, 2023, S. 426).

David konfrontiert Saul mit Gnade — die Wahrheit tritt nicht mit Schwert, sondern mit Demut
auf. Nachdem Saul die Hohle verlassen hat, tritt David heraus, wirft sich zu Boden und spricht ihn
ehrerbietig an. Er nennt Saul weiterhin ,,mein Herr, der Konig* und fragt, warum er auf die Worte der
Menschen hore, die David als Feind darstellen. David erklart die Situation in der Hohle und dass er
Saul hitte toten konnen, es aber nicht tat. Als Beweis zeigt er das abgeschnittene Stiick des Mantels.
Der Text unterstreicht die Zurilickhaltung Davids in Ton und Inhalt. Er stellt keine Forderung, sondern
appelliert an das Gewissen Sauls. David tiberldsst das Urteil dem HERRN, der Richter zwischen ihm
und Saul sein moge. Er verweist darauf, dass seine Hand nicht gegen Saul sei, selbst wenn dieser ihn
verfolgt. In dieser Konfrontation zeigt sich geistliche Grofe: Demut statt Trotz, Wahrheit statt Rache.
(1. Samuel 24,9-16; Psalm 7,8-11; Romer 12,21; 1. Samuel 26,23)

Saul erkennt Davids Gerechtigkeit — geistliche Klarheit wird durch Gnade geweckt. Nach Davids

Worten ist Saul tief bewegt und hebt seine Stimme zum Weinen. Er nennt David ,,mein Sohn‘ und

Seite 108 von 130



erkennt an, dass David gerechter gehandelt hat als er. Saul bekennt, dass David ihm Gutes erwiesen
hat, obwohl er ihm Béses tat. Er erinnert sich an die Situation in der Héhle und bekennt, dass niemand,
der seinen Feind findet, ihn einfach so gehen lésst. Saul erkennt, dass David Konig werden wird und
dass das Konigtum in seiner Hand Bestand haben wird. Diese Worte zeigen, dass Gottes Wahrheit
selbst durch Verblendete hindurchleuchten kann. Der Text zeigt, dass Gottes Handeln durch Gnade
Menschenherzen treffen kann, wenn auch nur voriibergehend. Saul bleibt duBerlich beeindruckt, doch
seine innere Umkehr ist nicht dauerhaft. Dennoch wird sichtbar: Gnade hat Macht, selbst verhértete
Herzen zu durchdringen. (1. Samuel 24,17-21; Romer 2,4; Spriiche 25,21-22; Prediger 3,11)

Ein Bund der Schonung wird geschlossen — Gottes Erwihlung verpflichtet zur Gnade auch in
Sieg. Saul bittet David, seine Nachkommen nicht zu vernichten, wenn er Konig wird. David schwort
es ihm und bestdtigt damit die Bereitschaft zur Schonung. Der Text erinnert an die damalige Praxis, bei
einem Regierungswechsel die Familie des Vorgingers auszuloschen. David verpflichtet sich hier zur
Gnade — ein Handeln, das spiter im Umgang mit Mephiboseth seine Erfiillung findet. Der Bund mit
Saul ist nicht politisches Kalkiil, sondern Ausdruck geistlicher Gesinnung. Der Gesalbte Gottes sieht
sich nicht als Récher, sondern als Werkzeug der Gnade. Die Szene endet mit dem Riickzug Sauls und
der Riickkehr Davids in die Bergfestung. Damit bleibt der Bruch bestehen, aber er geschieht unter dem
Schutz gottlicher Gnade. Wahre geistliche Autoritit griindet sich nicht auf Sieg, sondern auf Treue. (1.
Samuel 24,22-25,1; 2. Samuel 9,1-7; Matthéus 5,7; Jakobus 2,13)

10.4. Abigail verhindert Blutvergief3en - Nabal stirbt (25,2-44)

Nabals Charakter offenbart die Gefahr eigensinniger Hiirte gegeniiber Gottes Gesalbtem. Nabal
wird als ein sehr reicher Mann vorgestellt, doch sein Charakter steht im krassen Gegensatz zu seinem
Besitz. Der Text beschreibt ihn als hart, boshaft und toricht, wihrend seine Frau Abigail klug und
schon ist. Diese Gegensitzlichkeit dient als Kontrastfolie zur folgenden Handlung. Nabal verachtet
Davids Gesandte, obwohl David zuvor seine Hirten beschiitzt hatte. Statt Dankbarkeit zeigt Nabal
Verachtung und Uberheblichkeit. Er nennt David abfillig einen entlaufenen Knecht und weist seine
Bitte schroff zuriick. Nabals Verhalten offenbart eine Haltung, die Gottes Handeln verkennt und Gottes
Gesalbten nicht ehrt. Der Text warnt vor jener Arroganz, die sich in Wohlstand selbst geniigt. Nabals
Name bedeutet ,,70r*, und sein Handeln bestdtigt diese Bedeutung. Geistliche Blindheit ist nicht selten
mit materieller Sicherheit verbunden. Nabal steht als Bild fiir jene, die Gnade verachten und Gericht
herausfordern. (1. Samuel 25,2-11; Psalm 14,1; Spriiche 18,23; Matthius 23,12)

Seite 109 von 130



David reagiert mit Entschlossenheit — der Gerechte muss lernen, Rache dem HERRN zu
iiberlassen. Nach der schroffen Zuriickweisung Nabals reagiert David heftig. Er ruft seine Manner zur
Bewaffnung und schwort, dass er noch vor dem Morgenlicht jeden méannlichen Bewohner von Nabals
Haus toten werde. Der Text macht deutlich, dass selbst der Gesalbte des HERRN nicht vor der
Versuchung zur Selbstjustiz gefeit ist. Davids Zorn ist menschlich verstindlich, aber geistlich
gefdhrlich. Er handelt aus personlicher Kriankung, nicht aus gottlichem Auftrag. Die Gefahr liegt darin,
dass der Gesalbte durch Rache seine Berufung entstellt. In diesem Moment braucht David geistliche
Korrektur. Der Text zeigt die Spannung zwischen menschlicher Ehre und géttlicher Geduld. David
steht kurz davor, sich durch BlutvergieBen zu entehren. Gottes Erwéhlte sind nicht fehlerlos, aber
korrekturfihig. Die Szene dient als Vorbereitung fiir das Eingreifen Abigails. (1. Samuel 25,12-13;
Spriiche 16,32; Romer 12,19; Jakobus 1,20)

Abigail greift weise ein — geistliche Klugheit verhindert unnotiges Blutvergieen. Als Abigail von
dem Vorfall hort, zogert sie nicht. Ohne ihren Mann zu informieren, bereitet sie ein groBziigiges
Geschenk vor und reitet David entgegen. Thre Handlung ist von Weitsicht, Demut und Verantwortung
gepragt. Der Text hebt hervor, dass sie sich niederwirft und sich selbst als Schuldige darstellt. Sie bittet
David, nicht aus Zorn zu handeln, sondern auf den HERRN zu vertrauen. Abigail erkennt Davids
Berufung als zukiinftiger Konig an und spricht Worte des Glaubens. Thre Rede ist durchdrungen von
theologischer Tiefe und geistlicher Einsicht. Sie appelliert an Davids Gewissen, nicht an seine Ehre.
Der Text zeigt, dass durch eine einzige Frau Gottes Eingreifen sichtbar wird. Abigail wird zum
Werkzeug gottlicher Bewahrung — nicht durch Macht, sondern durch Weisheit. Ihr Handeln verhindert
unnotiges BlutvergieBen. (1. Samuel 25,14-31; Prediger 9,18; Spriiche 15,1; Kolosser 4,6)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Samuel 25,28-29, dass
Abigajil in ihren Worten an David bemerkenswerte theologische Einsicht zeigt. Wenn sie sagt:
,,Der HERR wird gewiss das Haus meines Herrn zu einem bestindigen Haus machen, denn
mein Herr fiihrt die Kimpfe des HERRN“, erkennt sie prophetisch Davids Berufung und die
gottliche Verheifsung einer dauerhaften Dynastie. Rubin betont, dass diese Aussage das
zentrale Thema des 1. Samuelbuches widerspiegelt: Gott erhoht die Demiitigen, die ihm
vertrauen, und erniedrigt die Stolzen, die sich ihm widersetzen (1. Samuel 2,5-9; 2,30).
Abigajil wird so zu einem Sprachrohr gottlicher Wahrheit, die Davids kiinftiges Konigtum
bestditigt und gleichzeitig seine moralische Bewdhrung inmitten der Versuchung zur Rache
hervorhebt (1. Samuel 25,28—-33) (Rubin, 2016, S. 367).

David erkennt Gottes Reden durch Abigail — geistliche Grofle zeigt sich in der Bereitschaft zur
Umkehr. Nach Abigails Rede segnet David den HERRN und erkennt, dass sie von Gott gesandt

Seite 110 von 130



wurde. Er lobt ihre Einsicht und bekennt offen, dass ihr Eingreifen ihn vor Schuld bewahrt hat. David
nimmt die Gaben an, aber noch mehr nimmt er die Warnung an. Der Text zeigt, dass wahre geistliche
GroBe nicht im Handeln, sondern im Anhalten liegt. David ist bereit, seinen Plan aufzugeben, weil
Gottes Wahrheit ihn durch eine demiitige Frau erreicht hat. Diese Umkehr ist Ausdruck geistlicher
Reife. Der Gesalbte erkennt, dass nicht jedes Ziel durch Gewalt erreicht werden darf. David iiberlésst
die Vergeltung dem HERRN und verzichtet auf eigene Rache. Die Reaktion auf Abigails Worte zeigt
ein Herz, das vom HERRN gelenkt ist. Gnade verhindert Gericht, und Weisheit triumphiert {iber Zorn.
(1. Samuel 25,32-35; Psalm 19,13; Spriiche 9,8-9; Lukas 7,35)

Nabals Tod ist Ausdruck gottlichen Gerichts iiber Unbufifertigkeit. Als Abigail zuriickkehrt, ist
Nabal betrunken und ahnungslos. Am nichsten Morgen berichtet sie ithm, was geschehen ist,
woraufhin er wie ein Stein wird — vermutlich ein Schlaganfall. Nach zehn Tagen schlidgt der HERR
thn, und er stirbt. Der Text macht klar, dass Gottes Gericht nicht durch menschliche Rache, sondern
durch gottliche Gerechtigkeit geschieht. David erkennt dies und spricht ein Lob iiber das gerechte
Handeln Gottes. Nabals Tod ist ein warnendes Beispiel fiir jene, die Gottes Gnade verachten und sein
Handeln verspotten. Der HERR selbst fiihrt Gericht zur rechten Zeit. Die Szene betont, dass es keine
Flucht vor gottlicher Gerechtigkeit gibt, auch wenn sie sich verzogert. Gottes Langmut ist nicht
Nachsicht, sondern Gelegenheit zur Umkehr. Wer diese nicht nutzt, wird seinem Gericht nicht
entgehen. (1. Samuel 25,36-39; Romer 2,5-6; Hiob 34,11; Offenbarung 2,23)

David nimmt Abigail zur Frau — Gottes Wege fiihren iiber Umwege zur Segnung. Nach Nabals
Tod sendet David zu Abigail, um sie zur Frau zu nehmen. Sie willigt ein und begegnet ihm erneut in
Demut. Der Text zeigt, dass Gottes Fithrung nicht nur vor Schuld bewahrt, sondern auch segnet.
Abigail wird Teil der koniglichen Linie — nicht durch Manipulation, sondern durch Glauben und
Weisheit. Thre Aufnahme in Davids Haus ist ein Zeichen gottlicher Belohnung fiir geistliches Handeln.
Gleichzeitig erwéhnt der Text Davids andere Frau Ahinoam und seine frithere Frau Michal, die Saul
ithm genommen hatte. Diese Spannung zwischen Gottes Wegen und menschlicher Praxis bleibt
bestehen. Doch Abigails Stellung bleibt hervorgehoben. Sie steht als Bild einer Frau, die durch
Klugheit, Demut und Gottesfurcht zum Segen wird. Thr Lebensweg zeigt, dass geistliche Treue nicht
unbeachtet bleibt. (1. Samuel 25,40-44; Spriiche 31,30; 1. Petrus 3,4-5; Hebrder 6,10)

10.5. Zweite Schonung Sauls - Davids Vertrauen auf Gott (26,1-25)

David dringt nachts ins Lager Sauls — Gottesfurcht triumphiert iiber menschliche Macht. Die

Sifiter verraten erneut Davids Aufenthaltsort, und Saul zieht mit dreitausend Auserwéhlten aus, um ihn

Seite 111 von 130



zu suchen. David erhédlt Kenntnis davon und geht nachts mit Abischai ins feindliche Lager. Dort liegt
Saul schlafend in der Mitte des Lagers, umgeben von seinen Ménnern. Der Text zeigt, dass Gott eine
tiefe Betdubung auf alle gelegt hat, sodass keiner erwacht. Diese Situation erinnert an die erste
Gelegenheit in der Hohle von En-Gedi, doch sie ist noch eindriicklicher. David hitte Saul toten
konnen, doch er tut es nicht. Stattdessen nimmt er Speer und Wasserkrug von Sauls Haupt. Die Szene
offenbart erneut Davids konsequente Weigerung, Gottes Gesalbten mit eigener Hand zu verletzen.
Trotz menschlicher Gelegenheit folgt David gottlichem Prinzip. Gottesfurcht bestimmt sein Handeln
mehr als Selbsterhaltung oder 6ffentliche Meinung. (1. Samuel 26,1-12; Prediger 8,12-13; Romer
12,17; Psalm 4,4-5)

David konfrontiert Abner — Verantwortung fiir geistliche Autoritit verlangt Wachsamkeit. Nach
dem néchtlichen Eindringen ruft David vom Berg aus ins Lager Sauls. Er ruft Abner beim Namen, den
Heerfiihrer Israels, und stellt ihn zur Rede. Abner hatte nicht treu iiber seinen Herrn, den Gesalbten
Gottes, gewacht. David macht deutlich, dass der Tod auf eine solche Pflichtvergessenheit steht. Die
Konfrontation geschieht 6ffentlich und mit geistlichem Ernst. Der Text betont, dass Verantwortung im
geistlichen Umfeld nicht nur eine Ehre, sondern eine Pflicht ist. Abners Versagen ist nicht nur
militdrisch, sondern geistlich. Wer an der Seite der Gesalbten steht, muss wachsam sein. David,
obwohl Verfolgter, spricht wie ein Prophet ins Zentrum der koniglichen Ordnung. Der Text erinnert
daran, dass geistliche Leitung Verantwortung einschlie8t, und Nachléssigkeit Konsequenzen hat. (1.
Samuel 26,13-16; Hesekiel 33,6; Markus 14,38; 1. Timotheus 5,20)

David ruft zur Einsicht — Verfolgung der Gerechten ist Siinde gegen den HERRN. David richtet
nun Worte an Saul und fragt, warum dieser ihn verfolgt. Wenn Gott Saul dazu getrieben habe, solle er
sich mit einem Opfer versohnen. Wenn aber Menschen ihn authetzen, seien sie verflucht. Der Text
zeigt Davids Klarheit in der Unterscheidung geistlicher Ursachen. David fiihlt sich wie ein verjagter
Vogel, der aus dem Erbteil des HERRN vertrieben wird. Er fordert, dass man ihn nicht in fremde
Gotzendienste treibt. Diese Worte zeigen, dass Verfolgung nicht nur menschlich, sondern geistlich zu
deuten ist. Wer einen Gerechten vertreibt, handelt gegen den HERRN. David sucht keine personliche
Rehabilitierung, sondern die Wiederherstellung geistlicher Ordnung. Seine Worte sind ein Plddoyer fiir
Gerechtigkeit unter Gottes Augen. Die Szene offenbart, dass David trotz Verfolgung geistlich klar
bleibt. (1. Samuel 26,17-20; Psalm 11,1-7; Matthius 5,10—12; Johannes 15,20)

Saul bekennt seine Schuld — Reue ohne Umkehr bleibt wirkungslos. Nach Davids Worten zeigt
sich Saul erneut reumiitig. Er nennt David ,,mein Sohn*, erkennt seinen Irrtum an und sagt: ,,/ch habe
toricht gehandelt.” Der Text stellt diese Reaktion dem Verhalten Sauls gegeniiber, das unverdndert
bleibt. Saul gibt zwar Schuld zu, doch sein Weg é&ndert sich nicht. Er fordert David auf,

Seite 112 von 130



zuriickzukommen, und verspricht, ihn nicht mehr zu verfolgen. Doch David traut diesen Worten nicht
und bleibt auf Distanz. Die Szene verdeutlicht, dass echte Umkehr mehr als ein Schuldbekenntnis
verlangt. Saul bleibt in seiner Haltung gefangen, auch wenn seine Worte demiitig klingen. Der Text
mahnt, dass geistliche Reue nur dann fruchtbar ist, wenn sie zur Umkehr flihrt. Lippenbekenntnisse
ohne Lebenswandel bleiben leer. Davids Verhalten zeigt geistliche Niichternheit gegeniiber
menschlicher Unzuverldssigkeit. (1. Samuel 26,21-23; Spriiche 28,13; Matthidus 7,21; 2. Korinther
7,10)

David vertraut Gottes Gericht — der Gerechte wartet, bis Gott handelt. David erwidert, dass der
HERR jedem seine Gerechtigkeit vergelten moge. Er wiederholt, dass er sich nicht an Saul vergriffen
habe, obwohl er in dessen Hand war. Statt auf menschliche Reaktion zu bauen, legt David alles in
Gottes Hand. Er spricht: ,,So wie dein Leben heute in meinen Augen wertvoll war, so mége mein Leben
in den Augen des HERRN wertvoll sein.* Damit driickt David tiefes Vertrauen in Gottes Gerechtigkeit
und Schutz aus. Der Text endet damit, dass Saul David segnet und ihn ziehen lésst. Diese Entlassung
geschieht nicht aus Uberzeugung, sondern weil Gottes Hand erkennbar ist. Der Gerechte muss nicht
kdmpfen, um Gerechtigkeit zu erzwingen. Er vertraut auf den, der gerecht richtet. Davids Haltung ist
Vorbild im Umgang mit Widerstand und Ungerechtigkeit. (1. Samuel 26,24-25; Psalm 37,5-7; 1. Petrus
2,23; 2. Timotheus 4,18)

Seite 113 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 21.1-26.25)

Zusammenfassung:

David befindet sich nun auf der Flucht vor Saul und erlebt dabei eine Reihe intensiver Priifungen. Er
wird in Nob von Ahimelech mit geheiligtem Brot und Goliats Schwert versorgt, was spéter fatale
Konsequenzen haben wird. In Gat sucht er Zuflucht, tduscht jedoch Wahnsinn vor, um sich zu retten.
In der Hohle Adullam sammeln sich bedringte und ausgegrenzte Ménner um ihn — ein Vorschatten auf
seine kiinftige Fiihrungsrolle. David zeigt Demut und fragt wiederholt den HERRN um Rat. Saul
hingegen verhértet sich zunehmend, ldsst durch Doeg den Edomiter die Priester von Nob tdten und
wird immer gewalttétiger. Trotz alledem begegnet David Saul zweimal (in der Hohle und im Lager)
und verschont ihn jeweils, obwohl er ihn téten konnte. Er bezeugt, dass er die Hand nicht gegen den
Gesalbten des HERRN erheben will und iiberlédsst das Gericht allein Gott. In seinem Verhalten wird
Davids geistliche Reife, seine Gottesfurcht und seine Bereitschaft, auf Gottes Zeit zu warten, deutlich.
Der Abschnitt markiert eine Phase tiefer Lauterung und zugleich geistlicher Festigung in Davids
Leben.

Anwendungen:

Geistliche Reife zeigt sich in der Weigerung, Gottes Weg mit eigener Hand zu erzwingen. David
verschont Saul zweimal, obwohl sich scheinbar giinstige Gelegenheiten bieten. Der Text zeigt, dass
echter Glaube nicht nach Moglichkeiten greift, sondern auf Gottes Zeitplan vertraut. Diese Wahrheit

bleibt zentral, weil geistliches Handeln nicht durch Eile, sondern durch Gehorsam geprigt ist.

Gottes Weg fiihrt oft durch Priifungen, die Charakter und Vertrauen formen. Die Zeit der Flucht
ist fiir David nicht nur Bedrdngnis, sondern Schulung im Vertrauen, Horen auf Gott und im Umgang
mit Menschen. Das geistliche Prinzip macht deutlich, dass Berufung durch Zerbruch und Abhéngigkeit
reift. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil geistliche Verantwortung nicht auf Leistung, sondern auf

bewéhrtem Vertrauen griindet.

Fithrung in Gottes Reich beginnt im Verborgenen mit Treue in der Schwachheit. Noch bevor
David offentlich als Konig handelt, sammelt er Entrechtete und fiihrt sie gottesfiirchtig. Der Text
macht deutlich, dass geistliche Leiterschaft nicht mit Macht, sondern mit Demut beginnt. Diese

Wabhrheit bleibt wichtig, weil geistlicher Einfluss zuerst im Kleinen und Treuen bewihrt werden muss.

Seite 114 von 130



11. Zuflucht bei den Philistern und letzte Krise Sauls
(27,1-31,13)

11.1. David lebt bei Achisch in Ziklag - taktisches Uberleben
(27,1-12)

David sucht Zuflucht bei den Philistern — Vertrauen in Menschen statt in Gottes Verheilung
filhrt zu geistlicher Spannung. David beschlieBt in seinem Herzen, dass er eines Tages von Saul
umkommen werde, wenn er nicht Zuflucht bei den Philistern sucht. Der Text stellt damit einen
Wendepunkt dar: David handelt nicht auf Gottes Weisung, sondern aus menschlicher Furcht. Obwohl
er zuvor Gottes Schutz erfahren hatte, sieht er nun keinen anderen Ausweg mehr. Diese Entscheidung
bringt ihn zwar in Sicherheit, aber auch in geistliche Spannung. Die Zuflucht bei Achisch, dem Konig
von Gat, ist ein taktischer Schritt, aber kein Ausdruck von Glauben. David wird vom HERRN nicht
zurechtgewiesen, doch der Text enthdlt keinen Hinweis auf gottliche Billigung. Gottes Erwéhlte
geraten nicht selten in innere Krisen, in denen sie nach menschlichen Losungen greifen. Der Schritt
nach Gat bewahrt David vor Saul, aber bringt ihn unter die Autoritét eines heidnischen Herrschers. Die
Sicherheit auBerhalb des verheiBenen Landes ist nur scheinbar. (1. Samuel 27,1-4; Spriiche 3,5-6;
Psalm 56,3-4; Jesaja 30,1-2)

David erhilt Ziklag — Gottes Vorsehung wirkt selbst durch heidnische Gunst. Achisch nimmt
David bei sich auf und gibt ihm die Stadt Ziklag als Wohnort. Damit bekommt David erstmals ein
eigenes Herrschaftsgebiet, wenn auch in fremdem Land. Der Text vermerkt ausdriicklich, dass Ziklag
deshalb ,,bis zum heutigen Tag den Konigen von Juda gehort*. Diese Bemerkung zeigt, dass Gottes
Vorsehung selbst menschliche und politische Entscheidungen lenkt. Obwohl David sich in einem
geistlich fragwiirdigen Umfeld befindet, wirkt Gottes Plan weiter. Die Gewdhrung Ziklags bedeutet
eine territoriale Grundlage fiir Davids spitere Konigszeit. Sie dient als Zwischenstation, nicht als
Endziel. Gottes Wege sind oft verschlungen, aber zielgerichtet. Die Szene erinnert daran, dass selbst
menschliche Entscheidungen in Gottes heilsgeschichtliche Fiihrung eingebunden sein konnen. Ziklag
wird so zum Beweis gottlicher Treue inmitten menschlicher Schwiche. (1. Samuel 27,5-7; Nehemia
9,12; Spriiche 16,9; Romer 8,28)

David fiihrt Tiduschungsziige — taktisches Verhalten kann geistlich gefidhrlich werden. David
unternimmt regelmifBig Raubziige gegen heidnische Stamme wie die Girsiter, Girsiter und Amalekiter.

Dabei lisst er keine Uberlebenden zuriick, um seine Taten vor Achisch zu verbergen. Achisch glaubt,

Seite 115 von 130



David ziehe gegen Juda und betrachtet ihn deshalb als loyal. Der Text berichtet diese Taten niichtern,
ohne moralische Bewertung. Dennoch entsteht eine geistliche Spannung: David tduscht einen
Verbiindeten und verbirgt seine wahren Absichten. Die Wahrheit wird der Taktik geopfert, was
langfristige Konsequenzen birgt. Zwar bewahrt David Israel vor Feinden, doch sein Handeln geschieht
im Verborgenen und ohne gottliche Weisung. Der Text mahnt zur Wachsamkeit gegeniiber dem Geist
der List, selbst wenn das Ziel gerecht erscheint. Geistliche Fiihrung darf nicht durch strategische
Selbstsicherung ersetzt werden. David bewegt sich auf einem schmalen Grat zwischen Schutz und
Kompromiss. (1. Samuel 27,8-12; Psalm 25,21; Spriiche 21,30; Epheser 4,25)

11.2. Saul sucht Gott vergeblich - das Gesprich mit Samuel
(28,1-25)

Saul steht ohne Antwort — wer Gottes Wort dauerhaft verwirft, verliert die Verbindung zur
gottlichen Fiihrung. Als sich die Philister zum Krieg riisten, fiirchtet sich Saul angesichts der
Ubermacht. Er befragt den HERRN, doch dieser antwortet ihm weder durch Triume, noch durch die
Urim, noch durch Propheten. Der Text zeigt, dass geistliche Kommunikation keine
Selbstverstédndlichkeit ist. Saul hatte sich wiederholt dem Wort Gottes widersetzt und die geistlichen
Ordnungstriger verachtet. Nun, in hochster Not, sucht er gottliche Antwort — doch der Himmel bleibt
still. Diese Situation steht exemplarisch fiir Menschen, die Gottes Reden nur in der Krise suchen, aber
seine Autoritdit im Alltag missachten. Der Text macht deutlich, dass das Schweigen Gottes ein
Ausdruck seines Gerichts ist. Wo kein Gehorsam war, bleibt auch keine Offenbarung. Saul erkennt
nicht, dass die verlorene Verbindung zu Gott das eigentliche Problem ist. Er will Antwort ohne
Beziehung. (1. Samuel 28,1-6; Spriiche 1,24-28; Jesaja 59,2; Amos 8,11-12)

Saul sucht eine Wahrsagerin — geistliche Verzweiflung 6ffnet sich verbotenen Wegen. Weil er von
Gott keine Antwort erhilt, befichlt Saul seinen Dienern, eine Totenbeschworerin zu suchen.
Ironischerweise hatte er selbst zuvor solche Praktiken aus dem Land entfernt. Der Text zeigt hier die
Widerspriichlichkeit eines Konigs, der gottliche Ordnung bejaht, solange sie seinem Vorteil dient. Saul
geht in Verkleidung zur Hexe von En-Dor — ein Bild fiir seine geistliche Finsternis. Die heimliche
Suche nach geistlicher Antwort auf verbotenen Wegen offenbart vollige Verirrung. Der Text zeigt, dass
geistliche Orientierungslosigkeit nicht neutral bleibt, sondern zu ddmonischen Praktiken fiihrt. Die Not
allein rechtfertigt keine Ubertretung gottlicher Gebote. Gottes Schweigen fiihrt Saul nicht zur Bufe,
sondern zur Magie. Der Konig Israels sucht Rat bei den Méchten, die Gott ausdriicklich verboten hat.
(1. Samuel 28,7-10; 5. Mose 18,10-12; Jesaja 8,19-20; Galater 5,20)

Seite 116 von 130



C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldrt zu 1. Samuel 28,7,
dass die Schrift jegliche Verbindung mit dem Reich der Geister streng verbietet (3. Mose 19,31;
20,6-7.27; 5. Mose 18,10—12). Wihrend manche Menschen, die behaupten, mit Geistern zu
verkehren, Betriiger sind, gibt es dennoch reale spirituelle Phinomene, die jedoch nicht von
Gott stammen. Scofield betont, dass Gott jede Form von Spiritismus, ob echt oder triigerisch,
verurteilt. In der Begebenheit von der Totenbeschwérerin von En-Dor erwartete die Frau
offenbar, einen Ddimon zu beschwdren, der sich als Samuel ausgeben sollte (1. Samuel 28,11).
Doch zu ihrem Entsetzen erlaubte Gott ausnahmsweise, dass der echte Samuel erschien, um
Saul eine Botschaft des Gerichts zu tiberbringen (1. Samuel 28,12-20). Der Text selbst zeigt
deutlich, dass es wirklich Samuel war, da kein ddmonischer Geist eine so klare, gottliche
Botschaft hdtte verkiinden konnen (1. Samuel 28,17). Das Ereignis bestdtigt somit nicht die
Behauptung der Spiritisten, mit den Toten sprechen zu konnen, sondern widerlegt sie, da
Medien nur mit Ddmonen verkehren, die sich als Verstorbene ausgeben (1. Chronik 10,13—14;
1. Konige 22,21) (Scofield, 2015, S. 369).

Samuel erscheint — Gottes Gericht wirkt auch durch Mittel, die menschliche Kontrolle sprengen.
Trotz ihrer eigenen Furcht beschwort die Frau Samuel, und der Text sagt, dass ,,Samuel erschien®. Die
Szene bleibt geheimnisvoll, doch der Text macht klar: Der Verstorbene spricht mit Saul. Samuel tritt
nicht als Beruhiger auf, sondern als Richter. Der alte Prophet erscheint nicht durch menschliche
Kontrolle, sondern durch gottliche Zulassung. Der Text macht deutlich, dass Samuel wirklich
erscheint, nicht als Ddmon oder Illusion. Dies geschieht nicht aufgrund der Macht der Wahrsagerin,
sondern trotz ihrer Praxis. Gott selbst erlaubt diese Erscheinung als letzten Gerichtsbotschafter fiir
Saul. Der Auftritt Samuels ist nicht trostend, sondern furchterregend. Saul begegnet dem Propheten,
den er zu Lebzeiten missachtet hatte. Nun gibt es kein Zuriick mehr. (1. Samuel 28,11-14; Hiob
4,15-17; Matthaus 17,3; Hebréer 9,27)

Samuel verkiindet Gericht — gottliche Wahrheit veriandert sich nicht durch menschliches Flehen.
Samuel erinnert Saul daran, dass Gott ihn verworfen hat, weil er nicht auf seine Stimme gehort und
Amalek verschont hat. Die Botschaft ist eindeutig: Das Konigtum ist David gegeben. Der Text zeigt,
dass gottliche Entscheidungen unwiderruflich sind, wenn sie auf gerechtem Urteil basieren. Saul hatte
gehofft, noch einmal Einfluss zu gewinnen, doch Samuel wiederholt nur, was schon ausgesprochen
war. Die Vergangenheit ist nicht mehr zu dndern, und die Zukunft ist bereits entschieden. Samuel
offenbart, dass Saul und seine S6hne am néichsten Tag sterben werden. Die klare Ankiindigung zeigt,
dass Gott trotz Saul spricht — aber nur Gericht. Wer Gottes Gnade verspielt, wird seine Wahrheit
dennoch nicht umgehen. Die Botschaft bleibt: Gottes Wort steht fest, auch wenn der Mensch es
verdrangen will. (1. Samuel 28,15-19; 4. Mose 23,19; Psalm 33,11; Hebréer 10,31)

Seite 117 von 130



Saul bricht zusammen — geistliche Kraftlosigkeit ist Folge anhaltender Gottlosigkeit. Nach
Samuels Worten fallt Saul in seiner ganzen Linge zu Boden, ohne Kraft, voller Angst. Der Text stellt
diesen korperlichen Zusammenbruch als Folge geistlicher Leere dar. Der Konig hat alles verloren —
Fiihrung, Hoffnung, Verbindung zu Gott. Er isst nicht, zeigt keine Reaktion auf Trost, sondern verharrt
in Furcht. Der Text schildert eine erschiitternde Szene: Ein Gesalbter, der einst mit Hoffnung begann,
endet in Resignation. Gottes Schweigen und Samuels Gericht lassen keinen Raum fiir Umkehr. Sauls
Zusammenbruch ist nicht nur menschlich, sondern geistlich. Wer ohne Gott lebt, bricht zusammen,
wenn er ihm begegnet. Der Text ruft zur Ernsthaftigkeit im Umgang mit Gottes Wort. Kraftlosigkeit ist
nicht Schwiche, sondern Folge geistlicher Trennung. (1. Samuel 28,20-22; Jesaja 30,15; Jeremia 2,13;
Johannes 15,6)

Eine fremde Frau sorgt fiir Saul — geistliche Isolation macht abhingig von menschlichem
Mitleid. Die Totenbeschworerin, die Saul um Rat gefragt hatte, zeigt nun Mitgefiihl. Sie dringt ihn zu
essen und bereitet ein Mahl. Saul lehnt zunichst ab, gibt dann aber nach. Der Text zeigt, dass der
einstige Konig nun von der Hilfe einer fremden, verbotenen Frau abhéngt. Dies ist ein symbolischer
Tiefpunkt: Der Gesalbte Israels empfingt Lebenserhalt von einer Magierin. Die geistliche Umkehrung
ist vollstindig: Der, der das Volk fiihren sollte, ist zum Getriebenen geworden. Diese Szene
unterstreicht, dass Entfremdung von Gott zu Entwiirdigung fiihrt. Saul, der einst in Gilgal opferte und
das Volk versammelte, isst nun in verborgener Nacht bei einer Wahrsagerin. Geistliche Verlorenheit
endet nicht in Isolation, sondern in Abhéngigkeit von den Feinden Gottes. (1. Samuel 28,23-25; 2.
Konige 1,3; Klagelieder 5,16; 1. Korinther 10,21)

11.3. David in Ziklag - Raub, Riickschlige, Sieg und Verteilung
(29,1-30,31)

11.3.1. David wird aus dem Heer der Philister entlassen (29,1-11)

Gott verhindert Davids Mitwirken an Israels Niederlage — gottliche Fiihrung schiitzt auch durch
Ablehnung. Die Philister versammeln sich zum Kampf gegen Israel, und David marschiert mit
Achisch am Ende des Heeres. Die anderen Fiirsten der Philister misstrauen David und fordern seine
Entlassung. Achisch versucht, David zu verteidigen, doch die Fiirsten bestehen auf ihrem Willen. Der

Text zeigt, dass Gott die Wege Davids selbst durch heidnische Entscheidungstriager lenkt. Wére David

Seite 118 von 130



mitgezogen, hitte er moglicherweise gegen sein eigenes Volk kampfen miissen. Die Ablehnung durch
die Fiirsten wird zum Werkzeug gottlicher Bewahrung. David bleibt vor einer Situation bewahrt, die
seine Berufung und Integritit gefdhrdet hatte. Der Text zeigt, dass Gott seine Erwéhlten nicht durch
Isolation, sondern durch weise Zuriickhaltung schiitzt. Die Fiihrung des HERRN zeigt sich nicht nur
im Gehen, sondern auch im Nicht-Gehen. Abgewiesen zu werden, kann Gnade sein. (1. Samuel
29,1-5; Spriiche 16,9; Psalm 37,23-24; 1. Korinther 10,13)

Achischs Vertrauen in David offenbart Gottes Wirken im Verborgenen. Achisch bezeugt, dass er
in David keinen Fehler gefunden hat, seitdem dieser bei ihm lebt. Der Text hebt hervor, dass selbst ein
heidnischer Konig die Integritidt Davids erkennt. Obwohl Davids Aufenthalt unter den Philistern ein
geistlich ambivalenter Abschnitt ist, bleibt seine personliche Glaubwiirdigkeit unangetastet. Achisch
sieht in David einen loyalen Diener, der sich bewéhrt hat. Diese Wahrnehmung zeigt, dass Gott das
Zeugnis seiner Erwidhlten auch in feindlicher Umgebung bewahren kann. David hat nicht offen von
seinem Glauben gesprochen, aber seine Taten haben Eindruck hinterlassen. Gottes Hand ruht auch auf
denen, die in Ubergangssituationen leben. Der Text erinnert daran, dass ein gottesfiirchtiges Leben
selbst in Kompromisszonen geistlichen Einfluss haben kann. Achischs Worte spiegeln Gottes Treue
durch die Augen eines Heiden. (1. Samuel 29,-7; Spriiche 3,4; Daniel 6,3-5; Matthéus 5,16)

David zeigt Zuriickhaltung — geistliche Leitung besteht auch in der Akzeptanz gottlicher
Vorsehung. David fragt scheinbar enttduscht, warum er nicht mit in den Kampf ziehen darf, obwohl er
sich dem Willen Achischs beugt. Der Text stellt diese Reaktion nicht eindeutig wertend dar. Ob sie
ehrlich oder taktisch ist, bleibt offen. Doch entscheidend ist: David nimmt die Entscheidung an, ohne
sich zu widersetzen. Diese Haltung zeigt Bereitschaft zur Unterordnung unter Gottes verborgene
Fiihrung. David dringt nicht auf seinen Willen, sondern akzeptiert den Riickweg nach Ziklag. Der
Gesalbte des HERRN lésst sich nicht durch Ehre oder Misstrauen leiten, sondern durch Einsicht in
Gottes Wege. Geistliche Reife zeigt sich darin, Umstinde anzunehmen, die der eigene Stolz vielleicht
ablehnen mochte. Der Riickzug ist kein Riickschritt, sondern Teil gottlicher Bewahrung. Davids Weg
fiihrt nicht nach vorn ins Schlachtfeld, sondern zuriick zur eigentlichen Verantwortung. (1. Samuel
29,8-11; Psalm 37,5; Jesaja 55,8-9; Romer 8§,28)

Seite 119 von 130



11.3.2. Die Zerstorung Ziklags und Davids Ermutigung im HERRN
(30,1-6)

Die Zerstorung Ziklags durch die Amalekiter trifft David ins Zentrum seiner Verantwortung. Als
David und seine Ménner nach Ziklag zuriickkehren, finden sie die Stadt niedergebrannt und ihre
Familien verschleppt. Der Text beschreibt die Erschiitterung mit starken Worten: David und seine
Minner weinen, bis sie keine Kraft mehr haben. Diese Reaktion zeigt, dass selbst starke und
kriegserprobte Ménner an Grenzen kommen, wenn personliche Verluste eintreten. David erlebt nicht
nur dufleren Schaden, sondern auch eine Infragestellung seiner Fiihrungsverantwortung. Die Ménner,
die ihm bis dahin gefolgt waren, sprechen von Steinigung. Der Text betont, dass alle betriibt sind um
threr S6hne und Tochter willen. In dieser Situation kulminiert die Spannung zwischen menschlicher
Schwiche und geistlicher Verantwortung. Die Niederlage trifft nicht den Kdorper, sondern das Herz.
Ziklag steht symbolisch fiir die Gefdhrdung geistlicher Identitdt durch weltliche Kompromisse. Die
Stunde der Krise priift die Tiefe des Vertrauens. (1. Samuel 30,1-4; Psalm 34,19; Klagelieder 3,19-21;
2. Korinther 1,8-9)

Matthew Henry, der Bibelausleger und Prediger, erkldirt zu 1. Samuel 30,1-6, dass das Leid
Davids in Ziklag eine Folge von Sauls ungehorsamem Mitleid mit den Amalekitern war. Hditte
Saul sie, wie Gott befohlen hatte, vollig vernichtet, wdren diese Feinde nicht am Leben
gewesen, um spdter solches Unheil anzurichten (1. Samuel 15,3.9). Henry weist darauf hin,
dass David durch dieses Ereignis gottliche Zurechtweisung erfuhr, weil er sich zu eifrig den
Philistern angeschlossen hatte. Zugleich lenkte Gott die Herzen der Amalekiter so, dass sie die
Frauen und Kinder Israels gefangen nahmen, aber nicht téteten. Darin erkennt Henry Gottes
souverdnes Wirken: Er gebrauchte die Amalekiter nicht zur Vernichtung, sondern zur
Erziehung des Hauses Davids (1. Samuel 30,1-6, Spriiche 3,11-12; Hebrder 12,6-7) (Henry,
Commentary on the Whole Bible; zitiert nach Crossway, 2023, S. 433).

Davids Fithrung wird infrage gestellt — geistliche Autoritit muss sich im Leid bewéhren. Der Text
berichtet, dass das Volk in seiner Bitterkeit gegen David aufsteht. Sie sprechen davon, ihn zu steinigen,
obwohl er ihr Anfiihrer ist. Diese Szene verdeutlicht, wie schnell menschliche Loyalitit in
Extremsituationen zerbrechen kann. David steht allein, obwohl er selbst seine Familie verloren hat.
Doch anstatt sich zu rechtfertigen oder in Anklage zu fliichten, sucht David Zuflucht im HERRN. Hier
offenbart sich geistliche Fiihrungsqualitit: Nicht in der Kontrolle iiber andere, sondern in der
Abhéngigkeit von Gott. Der Text konstatiert niichtern: ,,David aber stdrkte sich in dem HERRN,
seinem Gott.*“ Inmitten der Verwerfung erhebt er sich nicht im Trotz, sondern in der Demut. Geistliche

Autoritét zeigt sich nicht in duBerem Einfluss, sondern in innerer Standhaftigkeit. Die Situation fordert

Seite 120 von 130



nicht Organisation, sondern Glauben. (1. Samuel 30,5-6; Psalm 18,1-3; Jesaja 40,29-31; Johannes
16,33)

David stirkt sich im HERRN — wahre Hoffnung entsteht nicht durch Umstinde, sondern durch
Gottes Gegenwart. In der tiefsten Krise des Verlustes und der Ablehnung findet David neue Kraft —
nicht in sich selbst, sondern im HERRN. Der Text betont, dass diese Starkung aktiv geschieht. David
wird nicht plotzlich getrostet, sondern richtet sein Herz auf Gott aus. Diese Wendung ist entscheidend:
Sie leitet nicht nur die Wiederherstellung der Lage ein, sondern zeigt auch den geistlichen
Wendepunkt. Der Gesalbte erkennt, dass alle menschliche Hilfe versagt und nur der HERR tragen
kann. In dieser Haltung wird David nicht passiv, sondern bereit flir gottliche Fithrung. Der Text stellt
keine duBeren Umstinde dar, die sich &@ndern, sondern eine innere Herzensbewegung. Wahre
Erneuerung beginnt im Herzen, nicht im Umfeld. Inmitten der Asche von Ziklag wichst neues
Vertrauen. Gottes Gegenwart ist stiarker als jede Bedrohung. (1. Samuel 30,6; Psalm 42,6; Jesaja
26,3-4; 2. Timotheus 4,17)

11.3.3. Gottes Rettung und Wiederherstellung durch Verfolgung der
Amalekiter (30,7-20)

David sucht den HERRN und handelt nach gottlicher Weisung — Wiederherstellung beginnt mit
geistlicher Ausrichtung. Nachdem David sich im HERRN gestdrkt hat, ruft er den Priester Abjathar
und bittet um das Ephod. Er befragt den HERRN, ob er die Verfolger einholen und Erfolg haben
werde. Der Text zeigt, dass David nicht aus eigener Kraft, sondern unter géttlicher Leitung handeln
will. Diese Haltung steht im starken Gegensatz zu Sauls gottlosen Entscheidungen. Gott antwortet
klar: ,,Verfolge sie, du wirst sie gewiss einholen und die Gefangenen befreien.* Damit beginnt eine
Wiederherstellung, die nicht durch Rache, sondern durch Gehorsam motiviert ist. Geistlicher
Neuanfang beginnt mit der Frage nach Gottes Willen. Die Leitung durch das Ephod zeigt die Riickkehr
zur priesterlichen Ordnung und zur geistlichen Mitte. David handelt erst, als Gott spricht. Die Starke
der Wiederherstellung liegt nicht in militérischer Kraft, sondern im Horen auf das Wort des HERRN.
(1. Samuel 30,7-8; Psalm 119,105; Jesaja 30,21; Jakobus 1,5)

Gottes Fiihrung wirkt durch Begegnungen, die menschliche Planung iibersteigen. David zieht mit
sechshundert Mann los, doch zweihundert bleiben erschopft am Bach Besor zuriick. Der Text stellt
diese scheinbare Schwichung als Ausgangspunkt gottlicher Fithrung dar. Auf dem Weg finden sie

einen dgyptischen Knecht, der krank und von seinem amalekitischen Herrn zuriickgelassen wurde.

Seite 121 von 130



David versorgt ihn mit Brot, Wasser, Feigenkuchen und Rosinen — Zeichen barmherziger Fiirsorge.
Erst danach spricht der Mann und berichtet von dem Uberfall auf Ziklag. Die gottliche Fiihrung zeigt
sich in einer zufdlligen Begegnung, die zur Schliisselinformation fiihrt. Die Rettung beginnt nicht
durch Spdher oder Waffen, sondern durch Barmherzigkeit. Der Text macht deutlich, dass Gott selbst in
der Schwachheit handelt. Der dgyptische Knecht wird zur Antwort auf Davids Gebet — ein Beispiel,
wie Gottes Wege hoher sind als menschliche Strategien. (1. Samuel 30,9-15; Spriiche 19,17; Lukas
6,38; Romer 12,20)

David schligt die Amalekiter und stellt alles wieder her — Gottes Treue kennt keine Verluste. Mit
der Hilfe des dgyptischen Knechts findet David das Lager der Amalekiter, die in ihrer Siegesfreude
ausgelassen feiern. David greift an — vom Morgengrauen bis zum Abend des nichsten Tages. Der Text
hebt hervor, dass keiner entkommt aufler vierhundert jungen Ménnern auf Kamelen. Noch wichtiger:
David rettet alles, was die Amalekiter genommen hatten — Frauen, Kinder, Besitz. Der Text betont: ,,Es
fehlte ihnen nichts.” Diese vollstindige Wiederherstellung zeigt Gottes Treue und Souverénitdt. Er
erlaubt zwar Priifungen, aber er ldsst keinen bleibenden Schaden zu. Davids Vertrauen wird belohnt,
und seine Stellung als geistlicher Leiter gefestigt. Die Errettung ist nicht nur militdrisch, sondern
geistlich: Der HERR gibt Sieg, nicht die Starke der Krieger. Der Text zeigt, dass Gottes Versorgung
vollstindig ist. Er bewahrt nicht nur Leben, sondern stellt auch das Herz wieder her. (1. Samuel
30,16-20; Psalm 91,7-10; Joel 2,25; Johannes 10,28)

11.3.4. Teilung der Beute und Segnung Judas (30,21-31)

David begegnet den Zuriickgebliebenen mit Gnade — geistliche Leitung erkennt Wert iiber
Leistung hinaus. Als David mit den vierhundert siegreichen Mannern zum Bach Besor zuriickkehrt,
kommen die zweihundert zuriickgebliebenen Minner ihnen entgegen. Diese hatten aus Erschopfung
nicht weiterziehen konnen. Einige aus dem Heer fordern, dass diese Ménner nichts von der Beute
erhalten sollten, aufler ihren Frauen und Kindern. Doch David widerspricht entschieden. Der Text
macht deutlich, dass geistliche Fiihrung sich nicht nach menschlicher Leistung bemisst, sondern nach
gottlicher Gnade. David betont, dass der HERR den Sieg gegeben hat und deshalb auch die Verteilung
unter seiner Ordnung stehen muss. Die Einheit des Volkes soll nicht durch Leistungsdenken zerstort
werden. Wer am Werk Gottes Anteil hat, soll auch am Segen Anteil haben — unabhéngig von der Rolle.
David erkennt die Gemeinschaft als Werk des HERRN. Geistlicher Dienst ist kein Wettbewerb,
sondern geteilte Verantwortung. (1. Samuel 30,21-24; 4. Mose 31,27; Matthdus 20,12-15; Romer
12,4-5)

Seite 122 von 130



David setzt ein bleibendes Ordnungsprinzip — geistliche Weisheit schafft Gerechtigkeit fiir die
Zukunft. Der Text berichtet, dass David aus diesem Vorfall ein festes Gesetz und eine Ordnung
machte ,,von diesem Tag an und weiterhin‘. Diese Entscheidung zeigt seine weise, vorausschauende
Fiihrung. Die Gerechtigkeit Gottes soll nicht nur im Einzelfall gelten, sondern verbindlich fiir das
ganze Volk. In einer Zeit ohne feste staatliche Ordnung setzt David ein Prinzip, das Gottes
Gerechtigkeit widerspiegelt. Die Gleichstellung der Kdmpfenden und der Bewahrenden betont, dass
jeder Teil des Volkes Gottes wichtig ist. Die dauerhafte Regelung schafft Frieden, schiitzt die
Schwachen und verhindert zukiinftige Streitigkeiten. David fiihrt nicht aus Macht, sondern mit
geistlichem Verstindnis. Er richtet nach goéttlichem Malstab, nicht nach menschlichem Vorteil.
Gerechtigkeit wird zur Grundlage der Gemeinschaft. Die Entscheidung hat nicht nur praktische,
sondern geistliche Tragweite. (1. Samuel 30,25; Psalm 82,3-4; Spriiche 21,3; 1. Korinther 12,22-26)

Charles H. Spurgeon, der Prediger des 19. Jahrhunderts, erklért zu 1. Samuel 30,24-25, dass
David, als Fiihrer seiner Mdnner, zum Fiirsprecher der Schwachen und Ermatteten wurde.
Wihrend die ,,S6hne Belials “ — die ruchlosen Mdnner — sich gegen die Gerechten erhoben und
den Anteil der Zuriickgebliebenen verweigern wollten, trat David fiir ihre Einheit ein und
erinnerte daran, dass alle seine Gefolgsleute eins seien. Spurgeon zieht hier eine geistliche
Parallele zu Christus, der ebenfalls der Fiirsprecher der Schwachen ist und alle Gldiubigen in
sich eint (Johannes 17,21; 1. Johannes 2,1). So wie David gerecht teilte, wird auch der Herr
den Miiden und den Tatkrdftigen denselben Lohn geben, wenn beide in gleicher Hingabe fiir
seine Ehre wirken (Matthdus 20,1-16; 1. Samuel 30,24-25). Gott achtet nicht auf Bekanntheit
oder Leistung, sondern auf Treue und Herzenshaltung (Spurgeon, Sermons, Bd. 38, Predigt
2209, zitiert nach Crossway, 2023, S. 434).

David sendet Segensgaben nach Juda — geistliche Grofle zeigt sich in dankbarer Grofiziigigkeit.
Mit der gewonnenen Beute sendet David Geschenke an die Altesten Judas, an Freunde und
Verbiindete. Der Text zdhlt zahlreiche Orte auf, in denen David zuvor mit seinen Mannern gewesen
war. Diese Geste ist mehr als politisches Kalkiil — sie ist Ausdruck von Dankbarkeit und Anerkennung.
David erkennt, dass er ohne den Riickhalt dieser Menschen nicht iiberlebt hitte. Die Gabe wird als
wegen von der Beute des HERRN* bezeichnet. Damit bekennt David 6ffentlich, dass der Sieg und der
Reichtum nicht ihm gehoren, sondern Gott. Die Segnung anderer durch eigenen Uberfluss ist
Ausdruck geistlicher Reife. David teilt, was er empfangen hat, um Segen weiterzugeben. Diese
Haltung ist ein Vorbild fiir geistliche Leitung: GroBziigigkeit statt Selbstbehalt, Danksagung statt
Selbstverherrlichung. Der Gesalbte erkennt, dass der Segen Gottes nie nur fiir ihn selbst bestimmt ist.
(1. Samuel 30,26-31; 1. Mose 12,2; Spriiche 11,25; 2. Korinther 9,11)

Seite 123 von 130



11.4. Saul fillt in der Schlacht - Israels erste Konigsepoche endet
(31,1-13)

Die Philister schlagen Israel — menschliche Stiirke versagt ohne Gottes Beistand. Die Philister
kdmpfen gegen Israel, und das Heer Israels wird auf den Bergen von Gilboa geschlagen. Viele Ménner
Israels fallen, und auch die Sohne Sauls — Jonathan, Abinadab und Malkischua — sterben in der
Schlacht. Der Text beschreibt nicht nur eine militirische Niederlage, sondern das Ende einer Epoche.
Der Ko6nig und seine Linie erleiden einen endgiiltigen Zusammenbruch. Die Niederlage steht am Ende
eines langen Weges des Ungehorsams und der geistlichen Entfremdung. Israel ist nicht unterlegen,
weil es schwach ist, sondern weil es sich von Gottes Wegen entfernt hat. Der Verlust der Konigssohne
zeigt, dass menschliche Sicherheit keinen Bestand hat. Jonathan, der treu zu David hielt, stirbt
dennoch an der Seite seines Vaters — ein Zeichen der Tragik im Zusammenhang mit Sauls Versagen.
Gottes Schutz gilt nicht automatisch, sondern im Zusammenhang mit Gehorsam und Vertrauen. (1.
Samuel 31,1-2; 5. Mose 28,25; Psalm 44,9; Klagelieder 2,1-3)

Saul stirbt durch eigene Hand — ohne geistliche Hoffnung bleibt nur der Tod. Der Kampf wird
heftig, und Saul wird von Schiitzen schwer verwundet. Er bittet seinen Waffentrager, ihn zu téten, doch
dieser weigert sich aus Ehrfurcht. Daraufhin fallt Saul in sein eigenes Schwert. Der Tod Sauls ist
Ausdruck volliger Isolation. Er stirbt ohne Prophet, ohne Priester, ohne gottliche Antwort. Die
Selbsttdtung steht am tragischen Ende eines Lebens, das mit gottlicher Berufung begann, aber durch
Ungehorsam zerriittet wurde. Der Konig, der das Volk in den Krieg fiihrte, endet im Alleingang. Der
Waffentriger folgt ihm in den Tod — nicht aus Uberzeugung, sondern aus Verzweiflung. Der Text zeigt,
dass Abkehr von Gottes Wegen nicht nur zu politischem, sondern zu personlichem Zusammenbruch
fiihrt. Der Tod Sauls ist nicht heroisch, sondern hoffnungslos. Es fehlt jede Perspektive iiber das Grab
hinaus. (1. Samuel 31,3-6; 1. Chronik 10,13-14; Psalm 73,27; Matthius 26,24)

Die Philister entehren Saul — Gottes Volk verliert seine Wiirde ohne geistliche Leitung. Nach dem
Sieg durchstreifen die Philister das Schlachtfeld und finden Saul und seine Sohne gefallen. Sie
schlagen Saul den Kopf ab, pliindern seine Waffen und senden Botschaft an ihre Gétzentempel. Der
Leichnam Sauls wird an die Mauer von Beth-Schean gehingt — 6ffentlich und entwiirdigend. Der Text
beschreibt nicht nur das Ende eines Konigs, sondern die geistliche Schande Israels. Wo Gottes
Herrschaft verworfen wird, triumphieren die Feinde — nicht nur militérisch, sondern geistlich. Die Ehre
des Gesalbten wird verspottet, und mit ihm das Volk des HERRN. Der Sieg der Philister scheint ein
Sieg ihrer Gotzen zu sein. Doch der Text deutet bereits an, dass dies nicht das Ende der Geschichte ist.

Die kommende Kdnigsherrschaft Davids wird diese Schmach nicht nur tilgen, sondern in Herrlichkeit

Seite 124 von 130



verwandeln. Gottes Wege enden nicht im Gericht. (1. Samuel 31,7-13; 2. Samuel 1,19-21; Psalm
44,9-16; Hesekiel 36,20-23)

Seite 125 von 130



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Samuel 27.1-31.13)

Zusammenfassung:

In einem Moment der Erschopfung und Furcht sucht David Zuflucht bei den Philistern und findet
Aufnahme bei Achisch, dem Konig von Gat. Dort erhilt er die Stadt Ziklag, von wo aus er militdrische
Operationen durchfiihrt, jedoch seine tatsdchlichen Ziele vor Achisch verbirgt. Wahrend David sich
duBerlich den Philistern anschlieBt, um vor Saul sicher zu sein, handelt Gott im Verborgenen weiter an
seinem Herzen. Inzwischen bereitet sich Israel auf eine Schlacht gegen die Philister vor. Saul,
verzweifelt wegen des Schweigens Gottes, sucht gegen gottliches Gesetz eine Totenbeschworerin auf
und empfingt durch Samuel die Ankiindigung seines bevorstehenden Todes. In der Schlacht auf dem
Berg Gilboa fallen Saul und seine Soéhne, darunter auch Jonatan. Saul wihlt den Tod durch
Selbstmord, um Schéndung zu vermeiden. Die Philister entehren seine Leiche, doch tapfere Ménner
aus Jabesch holen sie zuriick und ehren ihn mit einem Begrébnis. Das erste Samuelbuch endet mit dem
Zusammenbruch des Konigtums Sauls — ein Ergebnis von Ungehorsam, Selbstvertrauen und
geistlichem Abfall. Gleichzeitig bereitet sich im Hintergrund der Aufstieg Davids vor, durch Gottes

Gnade und Treue.

Anwendungen:

Geistliche Schwiche entsteht, wenn der Glaube durch Furcht ersetzt wird. David sucht Schutz bei
den Feinden Israels, weil er im Herzen zweifelt, dass Gott ihn weiter bewahren kann. Der Text zeigt,
dass sogar Glaubenshelden in Zeiten der Erschopfung falsche Entscheidungen treffen. Diese Wahrheit

bleibt bedeutsam, weil geistliche Wachsamkeit notwendig ist — auch nach langen Phasen der Treue.

Gottes Schweigen ist kein Freibrief fiir menschliche Losungen. Saul sucht Gott nicht im Gehorsam,
sondern greift zu verbotenen Mitteln, um Antworten zu erzwingen. Das geistliche Prinzip macht
deutlich, dass Gott nicht manipuliert werden kann, und dass Abkehr vom Wort immer ins Verderben
fiilhrt. Diese Einsicht bleibt zentral, weil echte Gottesbeziehung durch Demut, nicht durch Kontrolle
besteht.

Gottes VerheiBlungen stehen auch dann, wenn menschliche Systeme zerbrechen. Sauls Tod
markiert das Ende einer menschlich initiierten Konigsherrschaft, doch Gottes Plan mit David bleibt
bestehen. Der Text zeigt, dass Gottes Geschichte nicht an menschlichem Erfolg hingt. Diese Wahrheit

bleibt trostlich, weil Gottes Reich auf Verheilung gegriindet ist — nicht auf menschliche Leistung.

Seite 126 von 130



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 127 von 130



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Keil, C.F. (1875) Biblischer Commentar iiber die Prophetischen Geschichtsbiicher des Alten
Testaments: Die Biicher Samuels. Zweite, Verbesserte Auflage. Herausgegeben von C.F. Keil und F.

Delitzsch. Leipzig: Dorffling und Franke (Biblischer Commentar iiber das Alte Testament).

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 7001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.

Seite 128 von 130



MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounce's Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament. an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Seite 129 von 130



* Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 130 von 130



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Samuel - Gottes Berufung und Übergang zur Monarchie (1. Samuel 1-7)
	1. Geburt und Berufung Samuels (1,1-3,21)
	1.1. Hannas Gebet, Gelübde und Samuels Geburt (1,1-28)
	1.1.1 Hannas Not und die priesterliche Situation (1,1-8)
	1.1.2. Hannas Gebet, Gelübde und Erhörung (1,9-20)
	1.1.3. Hannas Opfer und Hingabe Samuels an den HERRN (1,21-28)

	1.2. Der priesterliche Verfall unter Eli (2,1-36)
	1.2.1. Hannas Lobgesang – Theologische Grundlegung des kommenden Wandels (2,1-11)
	1.2.2. Der moralische und geistliche Verfall Elis Söhne (2,12-26)
	1.2.3. Gottes Gerichtswort über Eli und seine Nachkommen (2,27-36)

	1.3. Samuels Berufung als Prophet - Gottes Wort kehrt zurück (3,1-21)
	1.3.1. Geistliche Finsternis und vorbereitende Stille (3,1-3)
	1.3.2. Die Berufung Samuels durch Gottes Stimme (3,4-10)
	1.3.3. Die Offenbarung des Gerichts und Samuels Bestätigung als Prophet (3,11-21)


	2. Gericht über das Haus Eli und die Bundeslade (4,1-7,2)
	2.1. Niederlage Israels und der Tod Elis (4,1-22)
	2.1.1. Israels militärische Niederlage und der Missbrauch der Bundeslade (4,1-5)
	2.1.2. Der Verlust der Lade und das Gericht an Hofni und Pinehas (4,6-11)
	2.1.3. Der Tod Elis und die Geburt Ikabods – „Die Herrlichkeit ist gewichen“ (4,12-22)

	2.2. Die Lade bei den Philistern - Gericht über Götzen (5,1-12)
	2.3. Die Rückkehr der Lade und Furcht Gottes (6,1-7,2)
	2.3.1. Die Philister erkennen Gottes Hand und schicken die Lade mit Sühnegabe zurück (6,1-18)
	2.3.2. Israel empfängt die Lade – aber sündiger Umgang bringt neues Gericht (6,19-7,2)


	3. Samuels Wirken als Richter - Buße und Sieg (7,3-17)
	3.1. Rückkehr zu Gott in Mizpa - Buße und Befreiung (7,3-14)
	3.1.1. Israel kehrt um zum HERRN – Aufruf zur Buße und Sammlung in Mizpa (7,3-6)
	3.1.2. Der HERR schenkt Sieg über die Philister (7,7-14)

	3.2. Samuel richtet Israel mit Gerechtigkeit (7,15-17)

	Teil 2: Saul - Der erste König Israels (1. Samuel 8-15)
	4. Israels Wunsch nach einem König (8,1-22)
	4.1. Ablehnung der Gottesregierung - Wunsch nach Anpassung (8,1-9)
	4.2. Warnung vor der Königsherrschaft und Zustimmung Gottes (8,10-22)

	5. Berufung und Bestätigung Sauls (9,1-12,25)
	5.1. Gottes souveräne Führung zur Begegnung mit Samuel (9,1-27)
	5.1.1. Die Suche nach den Eselinnen – Gottes verborgene Hand lenkt den Weg (9,1-14)
	5.1.2. Samuel empfängt Saul – göttliche Offenbarung über den Erwählten (9,15-27)

	5.2. Salbung Sauls zum König (10,1-16)
	5.2.1. Samuel salbt Saul und kündigt Zeichen der Bestätigung an (10,1-8)
	5.2.2. Die Zeichen erfüllen sich – Saul wird verändert, aber bleibt zurückhaltend (10,9-16)

	5.3. Öffentliche Bestätigung und erste militärische Rettung (10,17-11,15)
	5.3.1. Samuel bestätigt Sauls Berufung vor dem Volk in Mizpa – göttliche Wahl trotz Zurückhaltung (10,17-27)
	5.3.2. Saul rettet Jabesch in Gilead – erste Bewährung durch geistgeleitete Führung (11,1-15)

	5.4. Samuels Abschiedsrede - Gottes Treue und Israels Verantwortung (12,1-25)
	5.4.1. Samuels Amtsführung ist untadelig – Integrität trotz Machtwechsel (12,1-5)
	5.4.2. Rückblick auf Gottes Treue – Israels wiederholte Rebellion (12,6-15)
	5.4.3. Gottes Zeichen und Samuels Mahnung – Aufruf zur Furcht des HERRN (12,16-25)


	6. Sauls Versagen und Ablehnung (13,1-15,35)
	6.1. Sauls eigenmächtiges Opfer - Ungeduld statt Gehorsam (13,1-15)
	6.1.1. Bedrängnis durch die Philister – das Volk zerstreut sich (13,1-7)
	6.1.2. Sauls Übertretung und Samuels Urteil – König ohne geistliche Demut (13,8-15)

	6.2. Jonathans Mut - Gottes Eingreifen trotz Saul (13,16-14,52)
	6.2.1. Jonathan greift im Glauben an – Gott schenkt übernatürlichen Sieg (13,16-14,23)
	6.2.2. Sauls Torheit und Volksrettung – geistliche Schwäche trotz äußerem Erfolg (14,24-52)

	6.3. Sauls Ungehorsam gegen Amalek - göttliche Verwerfung (15,1-35)
	6.3.1. Der Befehl Gottes und Sauls selektiver Gehorsam (15,1-15)
	6.3.2. Samuels Konfrontation und endgültige Verwerfung Sauls (15,16-35)


	Teil 3: David - Gottes erwählter König in Vorbereitung (1. Samuel 16-31)
	7. David wird erwählt und gesalbt (16,1-23)
	7.1. Samuel salbt David in Bethlehem (16,1-13)
	7.2. David dient Saul mit Musik - Gunst durch Gnade (16,14-23)

	8. Der Kampf mit Goliath - Glaube gegen Menschenfurcht (17,1-58)
	8.1. Israels Furcht und Davids Glaubensmut (17,1-30)
	8.2. Der Sieg über Goliath zur Ehre Gottes (17,31-58)

	9. Sauls Eifersucht und Verfolgung Davids (18,1-20,42)
	9.1. David wird im Volk geehrt - Sauls Neid wächst (18,1-30)
	9.1.1. Davids Bund mit Jonathan (18,1-4)
	9.1.2. Davids Erfolge und die Reaktion des Volkes (18,5-7)
	9.1.3. Sauls Eifersucht und Mordversuche (18,8-16)
	9.1.4. Die Episode mit Michal und die List zur Heirat (18,17-27)
	9.1.5. Abschließende Zusammenfassung: Sauls Furcht und Davids Ansehen (18,28-30)

	9.2. Jonathan steht zu David - Bund der Freundschaft (19,1-20,42)
	9.2.1. Jonathans Vermittlung zwischen Saul und David (19,1-7)
	9.2.2. Sauls erneuter Mordversuch (19,8-10)
	9.2.3. Michals Hilfe und Davids Flucht zu Samuel (19,11-24)
	9.2.4. Davids Zuflucht bei Jonathan und Plan zur Enthüllung (20,1-34)
	9.2.5. Abschied und erneuerte Bundestreue (20,35-42)


	10. Davids Flucht und Bewahrung durch Gottes Hand (21,1-26,25)
	10.1. Flucht zu Priestern und nach Gat - Nahrung, Schutz, Ablehnung (21,1-22,23)
	10.1.1. David bei Ahimelech – geheiligtes Brot und das Schwert Goliaths (21,1-9)
	10.1.2. David in Gat – Wahnsinn als Schutz vor Feinden (21,10-15)
	10.1.3. David sammelt Verfolgte in der Höhle Adullam (22,1-2)
	10.1.4. Davids Schutz für seine Eltern – Zuflucht in Moab (22,3-5)
	10.1.5. Doeg verrät Ahimelech – Sauls blutige Rache an den Priestern (22,6-19)
	10.1.6. Abjathar entkommt – geistlicher Beistand für David (22,20-23)

	10.2. Davids Zeit in der Wüste - Keil zwischen ihm und Saul (23,1-24,22)
	10.3. David verschont Saul - Gottes Souveränität über Rache (24,1-25,1)
	10.4. Abigail verhindert Blutvergießen - Nabal stirbt (25,2-44)
	10.5. Zweite Schonung Sauls - Davids Vertrauen auf Gott (26,1-25)

	11. Zuflucht bei den Philistern und letzte Krise Sauls (27,1-31,13)
	11.1. David lebt bei Achisch in Ziklag - taktisches Überleben (27,1-12)
	11.2. Saul sucht Gott vergeblich - das Gespräch mit Samuel (28,1-25)
	11.3. David in Ziklag - Raub, Rückschläge, Sieg und Verteilung (29,1-30,31)
	11.3.1. David wird aus dem Heer der Philister entlassen (29,1-11)
	11.3.2. Die Zerstörung Ziklags und Davids Ermutigung im HERRN (30,1-6)
	11.3.3. Gottes Rettung und Wiederherstellung durch Verfolgung der Amalekiter (30,7-20)
	11.3.4. Teilung der Beute und Segnung Judas (30,21-31)

	11.4. Saul fällt in der Schlacht - Israels erste Königsepoche endet (31,1-13)

	Quellen

