1. Konige
Der Aufstieg und Niedergang des Konigreichs Israel

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 115



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 115



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 9
1. Titel und Art des Buches 9
2. Autor, Zeit und Abfassung 10
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 11
4. Historische und theologische Themen 12
4.1. Historische Themen 12
4.2. Theologische Themen 13
5. Biblische Lehre des Buches 14
5.1. Die Schrift 14
5.2. Gott der Vater 14
5.3. Gott der Sohn 15
5.4. Gott der Heilige Geist 15
5.5. Der Mensch und die Siinde 16
5.6. Die Erlosung 16
5.7. Das Volk Israel und die Nationen 17
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 17
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 18
6. Grobgliederung 19
7. Zusammenfassung und Anwendungen 22
7.1. Zusammenfassung 22
7.2. Anwendungen 22
8. Studienfragen zum Weiterdenken 23
Kommentierung 25
Teil 1: Salomos Herrschaft - Weisheit, Reichtum und Tempelbau (1. Konige 1-11)
25
1. Davids letzte Anweisungen und Salomos Thronbesteigung (1,1-2,46) 25

Seite 4 von 115



1.1. Adonijas Auflehnung und Salomos Salbung (1,1-53) 25

1.1.1. Adonijas Versuch der Thronbesteigung (1,1-27) 25
1.1.2. Salomos Einsetzung durch David und die Reaktion des Volkes
(1,28-53) 27
1.2. Davids Verméchtnis an Salomo (2,1-12) 29
1.2.1. Geistliche Verantwortung und Bundesgehorsam (2,1-4) 29
1.2.2. Politische Anweisungen zur Sicherung des Reiches (2,5-9) 30
1.2.3. Davids Tod und Salomos Thronfestigung (2,10-12) 31
1.3. Salomos Festigung des Thrones durch Gericht und Weisheit (2,13-46) 32
1.3.1. Adonijas erneute Intrige und Gericht (2,13-25) 32
1.3.2. Abjathars Absetzung und das Gericht Gottes iiber das Haus Elis
(2,26-27) 33
1.3.3. Joabs Tod, Simeis Ende und die Vollendung der Thronfestigung
(2,28-46) 33
2. Salomos Weisheit und Verwaltung (3,1-4,34) 37
2.1. Salomos Bitte um Weisheit - Traum und Urteil (3,1-28) 37

2.1.1. Salomos Gottesbegegnung und Bitte um Weisheit (3,1-15) 37
2.1.2. Das Urteil Salomos zwischen den beiden Frauen (3,16-28) 38
2.2. Verwaltung, Frieden und Uberfluss im Reich (4,1-34) 40

2.2.1. Salomos Verwaltungsstruktur und Organisation des Reiches (4,1-19)
40

2.2.2. Der Uberfluss und Friede unter Salomos Herrschaft (4,20-28) 42
2.2.3. Die liberragende Weisheit Salomos und ihr Einfluss (4,29-34) 43

3. Bau des Tempels - Erfiilllung gottlicher Verheilung (5,1-6,38) 46

3.1. Vorbereitungen und Vertrag mit Hiram (5,1-18) 46
3.1.1. Salomos Botschaft an Hiram — Gottes Plan und Biindnistreue
(5,1-12) 46
3.1.2. Organisation der Arbeitskrifte und praktische Umsetzung (5,13-18)
47

3.2. Der Tempelbau in Jerusalem beginnt (6,1-38) 48
3.2.1. Architektur und duBere Gestaltung des Tempels (6,1-14) 48

Seite 5 von 115



3.2.2. Inneneinrichtung, Ausstattung und symbolische Details (6,15-38)49

4. Ausstattung des Tempels und koniglicher Palast (7,1-51) 52
4.1. Salomos Palast und die besonderen Bauten (7,1-12) 52
4.2. Tempelausstattung durch Hiram aus Tyrus (7,13-51) 53
4.2.1. Die bronzenen Saulen, das eherne Meer und die Gestelle (7,13-39)
53

4.2.2. Die goldenen Gerite fiir das Heiligtum und die Vollendung der
Tempelausstattung (7,40-51) 54

5. Einweihung des Tempels - Gottes Gegenwart unter seinem Volk (8,1-66) 57
5.1. Einzug der Lade - die Herrlichkeit des HERRN erfiillt den Tempel (8,1-11)57

5.2. Salomos Gebet, Segensworte und Opfer (8,12-66) 58
5.2.1. Salomos Weihegebet — Lob, Bitte und Theologie des Tempels
(8,12-53) 58
5.2.2. Segensworte und Opfer — Freude und Bundeserneuerung (8,54-66)59
6. Gottes Antwort und Salomos Machtentfaltung (9,1-10,29) 62
6.1. Bestitigung des Bundes und Warnung vor Abfall (9,1-9) 62
6.2. Bauprojekte, Handel, Gold und Ruhm (9,10-28; 10,1-29) 62

6.2.1. Salomos Bauprojekte, Biindnisse und Seechandel (9,10-28) 63

6.2.2. Besuch der Konigin von Saba, Reichtum und Ruhm Salomos

(10,1-29) 64
7. Salomos Niedergang - Der Weg in den Abfall (11,1-43) 67
7.1. Viele Frauen und fremde Gotter - Herzwendung vom HERRN (11,1-13) 67
7.2. Feinde und Prophetie liber die Reichsteilung (11,14-40) 68
7.2.1. Hadad und Reson — duflere Bedranger Israels (11,14-25) 68
7.2.2. Jerobeams Aufstieg und die Prophetie Ahijas (11,26-40) 69
7.3. Salomos Tod und Riickblick auf seine Regierung (11,41-43) 70
Teil 2: Die Reichsteilung und Geschichte der Konige (1. Konige 12-22) 72
8. Rehabeam und die Reichsteilung - Beginn zweier Linien (12,1-14,31) 72
8.1. Rehabeams Harte - zehn Stimme fallen ab (12,1-24) 72
8.1.1. Rehabeams Entscheidung — Hartherzigkeit statt MaBigung (12,1-15)
72

Seite 6 von 115



8.1.2. Der Abfall der zehn Stimme und Gottes Eingreifen (12,16-24) 73

8.2. Jerobeam I. richtet G6tzendienst in Israel auf (12,25-33) 74
8.3. Prophetie und Gericht liber Jerobeam (13,1-34) 75

8.3.1. Der Prophet kiindigt Gericht iiber den Altar und Jerobeams Haus an
(13,1-10) 76

8.3.2. Der alte Prophet verfiihrt den Mann Gottes — Gericht folgt (13,11-32)
77

8.3.3. Jerobeams bleibende Verstockung trotz Warnung (13,33-34) 78

8.4. Rehabeams Siinde und Niedergang Judas (14,1-31) 79
8.4.1. Gericht iiber Jerobeam — Abijas Tod und Ahijas Prophezeiung
(14,1-20) 79
8.4.2. Rehabeams Siinde und Niedergang in Juda (14,21-31) 81
9. Die Konige Israels und Judas - der Wechsel beginnt (15,1-16,34) 84

9.1. Abijam und Asa - Anfang geistlicher Reformation in Juda (15,1-24) 84

9.1.1. Abijams kurze Herrschaft — keine Abkehr vom Goétzendienst (15,1-8)
84

9.1.2. Asas lange Regierungszeit — geistliche Erneuerung und
Herausforderungen (15,9-24) 85

9.2. Nadab bis Omri - politische Instabilitit und Gotzendienst in Israel
(15,25-16,28) 87

9.2.1. Nadabs kurze Herrschaft — Baesas Verschworung (15,25-32) 87

9.2.2. Baesas Herrschaft — Gericht wegen fortgesetzter Siinde (15,33-16,7)
88

9.2.3. Elas Thronverlust — Simris Woche an der Macht (16,8-20) 89
9.2.4. Omri festigt das Konigtum, wandelt aber in Siinde (16,21-28) 90

9.3. Ahab wird Konig - Einfiihrung des Baalskults (16,29-34) 91
10. Elia, der Prophet des lebendigen Gottes (17,1-19,21) 94
10.1. Versorgung wéhrend der Diirre - Elia in Zarpat (17,1-24) 94
10.2. Gottes Macht iiber Baal - Opfer auf dem Karmel (18,1-46) 95
10.3. Elias Flucht, Krise und neue Berufung (19,1-21) 97
11. Ahabs Herrschaft - Gott handelt trotz Gotzenkult (20,1-22,40) 103

Seite 7 von 115



11.1. Siege tiber die Araméer - Gott ehrt seinen Namen (20,1-43) 103
11.2. Nabots Weinberg - Gerechtigkeit Gottes gegen Ahab (21,1-29) 104
11.3. Ahabs Tod - Gericht erfiillt sich durch den Propheten Micha (22,1-40) 105
12. Joschafat und Ahasja - Ubergang zur niichsten Generation (22,41-53) 109

12.1. Joschafat regiert in Juda - gemischte Bilanz (22,41-50) 109
12.2. Ahasja folgt Ahab - Fortsetzung des Gétzendienstes (22,51-53) 110
Quellen 113

Seite 8 von 115



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

Das Buch 1. Konige schildert den Ubergang von der Bliitezeit Israels unter Salomo zur
politischen und geistlichen Spaltung. Es gehort zur heilsgeschichtlichen Geschichtsliteratur des
Alten Testaments und behandelt die Entwicklung von der Einheitsmonarchie zum geteilten
Konigreich. Im Mittelpunkt steht Salomos Herrschaft mit ihrem Hohepunkt im Tempelbau sowie
seinem spéteren Abfall in den Gotzendienst. Das Buch zeigt, dass der Segen an Gehorsam gegeniiber
Gottes Geboten gebunden ist. Der Niedergang Israels wird nicht primér politisch, sondern geistlich
erklart. 1. Konige stellt die Treue zu Gott als zentrales Kriterium fiir konigliche und nationale
Bestéindigkeit dar. (1. Konige 1-11)

Das Buch verbindet politische Geschichte mit geistlicher Bewertung und zeigt Gottes Handeln in
Israels Konigtum. Konigliche Macht wird im Buch 1. Konige nicht nach militdrischem Erfolg oder
wirtschaftlicher Stirke beurteilt, sondern nach der Treue gegeniiber dem Bund Gottes. Die
Erzdhlungen iiber Salomo, Rehabeam, Jerobeam und andere Konige dienen als Beispiele fiir die
Folgen von Gehorsam oder Abfall. Der Bau des Tempels symbolisiert Gottes Gegenwart, wahrend der
Gotzendienst den Verlust gottlichen Segens markiert. 1. Konige betont, dass politische Stabilitit von
geistlicher Treue abhingig ist. Die Prophetie bleibt das Mittel, durch das Gott Konige und Volk zur
Verantwortung ruft. (1. Kénige 8-12)

Seite 9 von 115



2. Autor, Zeit und Abfassung

Der Verfasser des Buches 1. Konige bleibt unbekannt, doch die jiidische Uberlieferung nennt
Jeremia als mégliche Quelle. Es gibt jedoch keine eindeutigen Belege, dass Jeremia selbst der Autor
war. Vermutlich wurde das Buch im babylonischen Exil im 6. Jahrhundert v. Chr. zusammengestellt.
Der Verfasser nutzte dltere Quellen, wie die ,,Chronik der Konige von Juda und Israel”, und
verarbeitete sie unter der Leitung des Heiligen Geistes. Ziel war es, das Handeln Gottes im Konigtum
Israels aufzuzeigen und die geistlichen Ursachen fiir Niedergang und Gericht zu erkldren. Die
Geschichtsdarstellung wird damit zu einer geistlichen Auslegung der politischen Ereignisse. (1.
Konige 14,19; 1. Konige 15,31)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldirt in seiner Einleitung zu den
Biichern der Konige, dass urspriinglich 1. und 2. Konige ein einziges Geschichtswerk bildeten.
In der griechischen Septuaginta wurden jedoch die beiden Samuel- und Konigsbiicher
gemeinsam als ein umfassendes Werk unter dem Titel ,,Buch der Kénigreiche™ (Book of
Kingdoms) iibersetzt. Erst mit der lateinischen Vulgata erfolgte die Aufteilung dieses Werkes in

die Biicher Samuel und Konige, die spdter jeweils in zwei Teile gegliedert wurden.

Rubin erklirt weiter, dass die beiden Biicher der Konige gemeinsam die Geschichte der
Konigreiche Israel und Juda tiber einen Zeitraum von etwa vierhundert Jahren darstellen — von
der Herrschaft Salomos bis zur Zerstorung des ersten Tempels. Nach jiidischer Uberlieferung
gilt der Prophet Jeremia (Jirmijahu) als Verfasser der Konigsbiicher. Ein grofier Teil der
Geschichte Judas wird auch in 2. Chronik behandelt, wobei diese jedoch weniger iiber das
Nordreich Israel berichtet. Das Buch 1. Kénige selbst umfasst die Ereignisse von etwa 970 bis
850 v. Chr., also vom Beginn der Regierung Salomos bis in die Zeit des Propheten Elia (1.
Konige 1,1-22,53; 2. Chronik 1-21,1) (Rubin, 2016, S. 410).

Die beschriebenen Ereignisse im Buch umfassen den Zeitraum von Salomos Thronbesteigung bis
zum Tod Ahabs. Etwa 970-853 v. Chr. spannen sich die geschichtlichen Rahmenbedingungen, in
denen die entscheidenden Entwicklungen Israels dargestellt werden. Der Tempelbau, die Reichsteilung
und die Prophetenwirksamkeit bilden die zentralen Themen dieser Zeit. Die politische Spaltung Israels
und die geistliche Abwendung von Gott erkliren die zunehmende Instabilitidt beider Reiche. Die
Abfassung reflektiert die Suche nach einer geistlichen Erklarung fiir das Exil und ruft zur
Riickbesinnung auf Gottes Gebote auf. 1. Konige ist somit sowohl historischer Bericht als auch
theologische Mahnung. (1. Konige 8,22-61; 1. Konige 22,34-40)

Seite 10 von 115



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

Das Buch 1. Konige richtet sich an Israeliten im babylonischen Exil, um ihnen die geistlichen
Ursachen ihrer Lage aufzuzeigen. Die Exilanten sollten erkennen, dass die politische Katastrophe
der Reichsteilung und des spéteren Untergangs nicht zuféllig war. Der Verfasser macht deutlich, dass
Abfall vom HERRN, Gétzendienst und Ungehorsam die Grundlage des Gerichts bildeten. Gleichzeitig
wird Gottes Treue sichtbar, denn trotz des Versagens bleibt seine BundesverheiBung bestehen. Die
Geschichte der Konige dient als Spiegel und Warnung fiir kiinftige Generationen. Durch Umkehr und

Erneuerung konnten Hoffnung und Wiederherstellung gefunden werden. (1. Kénige 9,6-9)

Die historische Situation des Exils forderte eine geistliche Neuorientierung des Volkes. Nachdem
Israel das verheiBlene Land weitgehend verloren hatte, stellte sich die Frage nach Gottes Gerechtigkeit
und seiner Treue. 1. Konige bietet eine theologische Deutung der Geschichte, die Gottes heiliges
Wirken durch Gerichte und VerheiBungen offenbart. Der Tempelbau, die Prophetie und die Warnungen
an die Konige werden als Beispiele fiir Gottes fortwdhrende Geduld und Mahnung dargestellt. Die
Leser wurden aufgerufen, aus den Fehlern ihrer Geschichte zu lernen und neu auf Gottes Wort zu

vertrauen. Hoffnung auf Erneuerung blieb trotz Gericht bestehen. (1. Konige 8,46-50)

Seite 11 von 115



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Salomos Herrschaft markiert den Hohepunkt der Einheitsmonarchie und den Bau des Tempels
in Jerusalem. Nach der Thronbesteigung stabilisiert Salomo das Reich und fiihrt es zu einer nie zuvor
erreichten politischen, wirtschaftlichen und geistlichen Bliite. Der Bau des Tempels als Ort der
Anbetung und Begegnung mit Gott stellt das religiose Zentrum Israels dar. Salomos Weisheit und
internationale Anerkennung zeigen Gottes Segen iiber seinem Konigtum. Diese Phase stellt die
Erfiillung vieler VerheiBungen an Israel dar. Dennoch ist die Treue zu Gottes Geboten die

Voraussetzung fiir anhaltenden Segen. (1. Konige 1-10)

Salomos spiitere Jahre sind durch Abfall und gotzendienerische Kompromisse gepragt, die
Gottes Gericht heraufbeschworen. Trotz seiner Weisheit und privilegierten Stellung wendet sich
Salomo fremden Gottern zu und bricht damit Gottes Gebote. Seine politischen Allianzen und seine
vielen heidnischen Frauen fithren ihn schrittweise in den Gotzendienst. Gott kiindigt daraufhin die
Reichsteilung an, die nach Salomos Tod eintreten wird. Salomos Abfall zeigt, dass kein Mensch durch
dullere Segnungen oder Weisheit allein bewahrt bleibt. Geistliche Treue ist entscheidend fiir Bestand

und Segen eines Konigtums. (1. Konige 11)

Die Teilung des Reiches nach Salomos Tod ist eine unmittelbare Folge des geistlichen
Niedergangs. Rehabeam iibernimmt das Konigtum, missachtet jedoch weise Ratschlige und
provoziert die Spaltung des Reiches. Das Nordreich Israel unter Jerobeam entfernt sich rasch von der
reinen Anbetung Gottes durch die Einflihrung von Go6tzenkulten in Bethel und Dan. Die Teilung des
Reiches ist sowohl politische als auch geistliche Katastrophe. Gottes Handeln wird sichtbar, indem er

die Siinde seines Volkes als Anlass fiir Gericht nutzt, ohne seinen Plan aufzugeben. (1. Konige 12)

Die Abfolge der ersten Konige zeigt den zunehmenden moralischen und geistlichen Verfall
Israels und Judas. Die Geschichte Ahabs im Nordreich steht exemplarisch fiir den fortschreitenden
Abfall. Unter seiner Herrschaft wird der Baalskult offiziell gefordert, was zu massiver geistlicher
Korruption fiihrt. Die prophetische Konfrontation durch Elia zeigt Gottes anhaltendes Bemiihen, sein
Volk zur Umkehr zu rufen. Dennoch schreitet das geistliche Zerbrechen der Reiche weiter voran. Die
Geschichte macht deutlich, dass politischer Erfolg ohne geistliche Treue zum Untergang fiihrt. (1.
Konige 13-22)

Seite 12 von 115



4.2. Theologische Themen

Gehorsam bringt Segen, Abfall bringt Gericht - Gottes Mafistab bleibt unverindert. Von Salomo
bis Ahab wird konsequent gezeigt, dass der Gehorsam gegeniiber Gottes Wort iiber den Erfolg eines
Konigs entscheidet. Salomos Weisheit fiihrt anfangs zu Segen, sein spéterer Abfall aber zum Gericht.
Rehabeam und Jerobeam erleben ebenfalls, dass das Schicksal ihrer Herrschaft vom Verhéltnis zu
Gottes Geboten abhéngt. Diese theologische Linie zieht sich durch alle Konigsdarstellungen. Gottes
Treue bleibt bestehen, aber Siinde bringt unweigerlich Konsequenzen. (1. Konige 9,4-9; 11,9-13)

Der Tempel als Ort der Gegenwart Gottes stellt das geistliche Zentrum Israels dar. Mit dem Bau
des Tempels erhilt Israel einen sichtbaren Ort der Anbetung und priesterlichen Vermittlung zwischen
Gott und seinem Volk. Der Tempel symbolisiert Gottes Gegenwart unter seinem Bundesvolk und
fordert zur Heiligkeit heraus. Salomos Weihegebet unterstreicht die zentrale Bedeutung von Umkehr,
Bulle und Gebet in Zeiten nationaler oder personlicher Not. Doch der Tempel allein garantiert keinen

Segen - entscheidend bleibt das treue Herz gegeniiber Gott. (1. Konige 8)

Die Prophetie bleibt Gottes lebendige Stimme, auch gegeniiber Konigen. Propheten wie Ahija, Elia
und andere treten auf, um Gottes Wort in einer Zeit geistlichen Verfalls klar und mutig zu verkiindigen.
Sie widersprechen méchtigen Konigen, verkiindigen Gericht und rufen zur Umkehr. Gottes Wort hat
Autoritdt iiber politische Macht und menschliche Planung. Die Propheten erinnern daran, dass kein
Konig tiber dem Gesetz Gottes steht. Prophetisches Reden bleibt die letzte Instanz fiir Wahrheit und
Gericht. (1. Konige 11,29; 17,1; 21,17-19)

Gotzendienst ist das zentrale Ubel, das Israel und seine Konige ins Verderben fiihrt. Jerobeams
Einfiihrung des Gotzendienstes in Bethel und Dan schafft eine Tradition des Abfalls im Nordreich.
Besonders Ahab und Isebel treiben den Baalsdienst auf die Spitze und ziehen Gottes Gericht auf sich.
Der Gotzendienst wird zur grofSten Gefahr fiir Israels Existenz als Bundesvolk. Wahre Anbetung ist
untrennbar mit dem Gehorsam gegeniiber dem einen, wahren Gott verbunden. Der geistliche Kampf
um die Treue Israels zieht sich durch das ganze Buch. (1. Konige 12,28-30; 16,30-33)

Seite 13 von 115



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Gottes Wort ist die hochste Autoritit fiir Konige, Propheten und das ganze Volk. Im Buch 1.
Konige wird immer wieder betont, dass Erfolg und Segen vom Gehorsam gegeniiber dem offenbarten
Wort Gottes abhéngen. Prophetische Worte haben absolute Giiltigkeit, selbst gegeniiber Konigen wie
Jerobeam, Ahab oder Salomo. Die Erfiillung prophetischer Ankiindigungen bestitigt die
Zuverldssigkeit und Macht des gottlichen Wortes. Auch politische Entscheidungen und historische
Entwicklungen sind letztlich durch Gottes Wort gelenkt. Treue gegeniiber der Schrift ist Voraussetzung
fiir geistliches und nationales Wohlergehen. (1. Konige 13,1-3; 22,19-23)

Die Prophetie richtet nicht nur, sondern bietet auch einen Weg zur Umkehr. Durch Gottes Wort
wird das Volk Israels nicht nur iiber sein Versagen informiert, sondern auch zur Umkehr und
Erneuerung aufgerufen. Selbst in Zeiten schwersten Abfalls bleibt Gottes Reden aktiv und bietet
Hoffnung fiir Riickkehr. Das prophetische Zeugnis zeigt Gottes Langmut und seine Bereitschaft zur
Vergebung. Die Macht des Wortes wird sichtbar in der Konfrontation, in der Warnung und im Angebot
der Gnade. Die Schrift bleibt das Fundament, auf das Gottes Handeln gegriindet ist. (1. Konige
8,46-50)

5.2. Gott der Vater

Gott ist der souverine Herr iiber die Geschichte, der Konige einsetzt und richtet. Im Buch 1.
Konige wird Gottes Handeln in der Erhebung und im Sturz von Konigen sichtbar. Seine VerheiBungen
bestimmen die Geschichte, seine Gerechtigkeit fordert Rechenschaft ein. Salomos Aufstieg und
Salomos Fall belegen gleichermallen Gottes Souverinitét iiber menschliche Pldne. Gottes Gericht trifft
Konige und Volker ohne Ansehen der Person, wenn sie sich von seinem Gesetz abwenden. Dennoch

bleibt seine Treue zu seinem Bund ein bestdndiger Grund zur Hoffnung. (1. Konige 8,23; 11,9)

Gott handelt gerecht, aber auch langmiitig gegeniiber seinem untreuen Volk. Immer wieder
begegnet Gott seinem Volk nicht sofort mit Vernichtung, sondern mit Warnungen, Aufrufen zur
Umkehr und befristeten Strafgerichten. Er bewahrt Israel trotz ihrer geistlichen Untreue, damit seine
VerheiBungen an David und Abraham erfiillt werden. Gottes Langmut zeigt sich besonders im

wiederholten Senden von Propheten. Doch seine Geduld darf nicht mit Gleichgiiltigkeit verwechselt

Seite 14 von 115



werden - das Gericht folgt, wenn keine Umkehr geschieht. Gottes Wesen bleibt heilig, gerecht und
zugleich gnadig. (1. Konige 11,11-13; 1. Konige 17,1-24)

5.3. Gott der Sohn

Salomo ist ein Typus auf Christus, doch nur ein unvollkommenes Bild des wahren Konigs.
Salomo wird als Konig des Friedens, der Weisheit und des Tempelbaus dargestellt und spiegelt damit
Aspekte des kommenden Messias wider. Seine Regierungszeit beginnt mit Segen und Gottes
Gegenwart, doch sein spéterer Abfall zeigt die Notwendigkeit eines besseren, vollkommenen Konigs.
Christus wird als der wahre Sohn Davids angekiindigt, dessen Reich ohne Ende sein wird. Wahrend
Salomos Reich zerbricht, wird Christus ein ewiges und unerschiitterliches Reich errichten. Salomos
Versagen macht die Sehnsucht nach dem endgiiltigen Konig umso deutlicher. (Matthdus 12,42;
Offenbarung 21,22)

Christus erfiillt in Vollkommenheit, was Salomo nur andeutete: die wahre Herrschaft und den
wahren Tempel. Jesus ist nicht nur ein Konig wie Salomo, sondern iibertrifft ihn in Weisheit,
Gerechtigkeit und Reinheit. Er baut keinen steinernen Tempel, sondern eine geistliche Wohnung, die
aus lebendigen Steinen besteht. Sein Reich griindet auf Wahrheit, Barmherzigkeit und Gerechtigkeit -
unerschiitterlich und ewig. Wo Salomo é&uBlerlich glédnzte, herrscht Christus im Herzen seiner
Gldubigen. In Christus werden alle Verheilungen an das Haus Davids vollkommen erfiillt. (Johannes
2,19-21; Matthaus 12,42)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Heilige Geist wirkt im Buch 1. Konige hauptsichlich durch die Propheten als Werkzeug
gottlicher Fiihrung und Offenbarung. Obwohl der Geist nicht ausdriicklich oft erwdhnt wird, wird
sein Wirken in der Kraft und Weisheit der Propheten wie Elia sichtbar. Durch den Geist spricht Gott zu
seinem Volk, ruft zur Umkehr und bestétigt seine Macht {iber Natur, Nationen und K&nige. Besonders
die Zeichen und Wunder, die Elia im Auftrag Gottes tut, zeugen von der aktiven Gegenwart des
Geistes. Der Geist Gottes ist es, der Wahrheit, Mut und {ibernatiirliche Bestétigung in dunklen Zeiten
schenkt. Seine Fithrung bleibt entscheidend fiir die geistliche Ausrichtung Israels. (1. Konige 17,1-24;
18,36-39)

Seite 15 von 115



Der Heilige Geist konfrontiert durch prophetisches Wirken die geistliche Verirrung Israels. In
einer Zeit wachsender Abkehr von Gottes Wort wird der Heilige Geist als Quelle wahrer Erkenntnis
und mutiger Verkiindigung sichtbar. Durch Elia und andere Propheten wird das Volk nicht nur zur
BuBle aufgerufen, sondern Gottes lebendige Kraft wird inmitten geistlicher Dunkelheit bezeugt. Die
Prophetie bleibt ein Werk des Geistes, das Wahrheit ans Licht bringt und gottliche Autoritét offenbart.
Das Wirken des Geistes zeigt, dass Gott sein Volk nicht sich selbst {iberldsst, sondern weiterhin aktiv
eingreift. (1. Konige 18,36-39)

5.5. Der Mensch und die Siinde

Selbst die weisesten Menschen sind anfillig fiir Siinde, wenn das Herz sich von Gott abwendet.
Salomo, obwohl mit einzigartiger Weisheit gesegnet, lie sich durch politische Allianzen und
heidnische Frauen vom wahren Glauben abbringen. Sein Abfall zeigt, dass menschliche Stirke ohne
geistliche Treue keinen Schutz bietet. Auch spatere Konige Israels und Judas folgten diesem Muster,
indem sie Gottes Gebote missachteten. Siinde beginnt oft im Herzen und wirkt sich dann auf
Handlungen und nationale Entwicklungen aus. Die geistliche Haltung des Einzelnen ist entscheidend
fiir die Stabilitdt des ganzen Volkes. (1. Konige 11,4-8)

Siinde fiihrt unweigerlich zu Trennung von Gott und letztlich zu Gericht. Der Abfall Salomos
fiihrte zur Teilung des Reiches, eine unmittelbare Folge geistlicher Untreue. Gotzendienst, Hochmut
und Selbstsucht waren die Wurzeln dieser Entwicklung. Gottes Gericht ist eine Antwort auf
hartndckigen Ungehorsam und Missachtung seines Bundes. Gleichzeitig zeigt das Buch 1. Konige,
dass Gott lange Geduld hat und immer wieder zur Umkehr aufruft. Doch ohne Bufle fiihrt Siinde
unweigerlich zur Katastrophe fiir Einzelne und Vélker. (1. Konige 12,28-30; 16,30-33)

5.6. Die Erlosung

Gottes Gnade bietet immer einen Weg zuriick, auch nach schwerem Versagen. Im Tempelgebet
Salomos wird betont, dass Gott das reumiitige Gebet seines Volkes hort und vergibt. Die Riickkehr zu
Gott steht jedem offen, der seine Schuld erkennt und sich ihm zuwendet. Selbst in Zeiten tiefster
nationaler Siinde bleibt der Weg der Umkehr offen. Gottes Barmherzigkeit griindet sich nicht auf
menschliche Leistung, sondern auf seinen Bund und seine Liebe. Die Gnade Gottes zeigt sich als

Hoffnungsschimmer selbst in dunklen Zeiten. (1. Konige 8,46-50)

Seite 16 von 115



Die Erlosung ist allein durch Gottes Eingreifen moglich, nicht durch menschliche Anstrengung.
Die dramatische Auseinandersetzung zwischen FElia und den Baalspriestern auf dem Karmel
verdeutlicht, dass Gott allein retten kann. Menschliche Religion ohne Wahrheit ist machtlos, doch
Gottes Handeln offenbart seine lebendige Macht. Der Ruf ,,HERR, antworte mir! zeigt, dass Erlosung
einzig durch gottliche Gnade geschieht. Glaube und Umkehr werden als Antwort auf Gottes Initiative
gefordert. Erlosung ist immer ein Akt gottlicher Barmherzigkeit, nicht menschlicher Leistung. (1.
Konige 18,36-39)

5.7. Das Volk Israel und die Nationen

Israel sollte als Licht unter den Volkern leben und Gottes Herrlichkeit widerspiegeln. Der Bau
des Tempels unter Salomo hatte eine universelle Dimension: Fremde sollten den Gott Israels erkennen
und anbeten. Israel war dazu berufen, durch Gehorsam und Heiligkeit ein Zeugnis fiir die umgebenden
Nationen zu sein. Gottes Bundesbeziehung mit Israel hatte missionarische Bedeutung {iber die
Landesgrenzen hinaus. Der Gehorsam des Volkes war Teil seines Auftrags gegeniiber den Volkern.

Der Segen Israels sollte ein Ansporn fiir die Heiden zur Hinwendung zu Gott sein. (1. Konige 8,41-43)

Das Versagen Israels beeinflusste auch seine Wirkung auf die Nationen. Statt ein Licht fiir die
Heiden zu sein, wurde Israel durch Goétzendienst zum Ansto3 und verlor seine geistliche Strahlkraft.
Salomos politische Kompromisse und die nachfolgende Abkehr fiihrten zu einem schlechten Zeugnis.
Der geistliche Niedergang Israels zeigte, wie sehr Siinde das Zeugnis gegeniiber den Voélkern
verdunkeln kann. Dennoch bleibt Gottes Ziel bestehen, sein Heil allen Nationen zuginglich zu
machen. Israel hatte eine bleibende Berufung, auch wenn es immer wieder scheiterte. (1. Konige
11,1-10)

5.8. Engel, Satan und Damonen

Gott hat souverine Kontrolle auch iiber die geistliche Welt und ihre Wesen. Im Buch 1. Konige
wird ein Geist erwidhnt, der als Werkzeug Gottes dient, um Ahab ins Gericht zu flihren. Dies zeigt, dass
selbst geistliche Méchte letztlich unter Gottes Herrschaft stehen und seinem Ratschluss dienen. Gott
gebraucht sowohl Engel als auch Geister, um seinen gerechten Willen auszufiihren. Die geistliche
Dimension ist real und wird in Gottes Heilsplan aktiv mit einbezogen. Alle geistlichen Wesen sind

Gott unterworfen und handeln letztlich im Rahmen seines souverdanen Willens. (1. Konige 22,19-23)

Seite 17 von 115



Gericht kann auch durch geistliche Mittel erfolgen, wenn Menschen sich gegen Gottes Wahrheit
verhiirten. Im Fall Ahabs wird ein liigenhafter Geist als Gerichtsmittel eingesetzt, um ihn in seinen
eigenen Entschluss zu verstricken. Dies zeigt, dass Verblendung eine Form gottlichen Gerichts iber
hartndckige Siinde sein kann. Wo Menschen Gottes Wahrheit ablehnen, ldsst Gott manchmal
Téuschung zu, um ihr Herzgericht offenbar zu machen. Der geistliche Kampf betrifft nicht nur
sichtbare Méchte, sondern auch unsichtbare Wirklichkeiten. Treue gegeniiber Gottes Wort schiitzt vor

geistlicher Verirrung. (1. Konige 22,19-23)

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Die Hoffnung auf einen ewigen Konig aus Davids Linie bleibt trotz des Scheiterns menschlicher
Konige bestehen. Das Buch 1. Konige zeigt, dass menschliche Herrscher immer wieder versagen,
doch Gottes Plan eines ewigen Reiches bleibt bestehen. Die VerheiBung an David weist iiber alle
irdischen Konige hinaus auf den kommenden Messias. Auch die Teilung des Reiches oder das Gericht
iiber siindige Konige konnen Gottes Endziel nicht aufhalten. Die Zukunft liegt in der Herrschaft eines
gerechten Konigs, der Frieden und Gerechtigkeit bringen wird. Diese Erwartung zieht sich wie ein
roter Faden durch die Konigsbiicher. (2. Samuel 7,16; Jesaja 9,6-7)

Wahre Hoffnung richtet sich nicht auf irdische Herrscher, sondern auf den kommenden Sohn
Davids. Das Scheitern Salomos und seiner Nachfolger zeigt, dass menschliche Konigtiimer
unzuldnglich bleiben. Nur der von Gott verheilen Messias wird ein vollkommenes Reich aufrichten.
Die Propheten bekriftigen diese Hoffnung, indem sie auf den kommenden Konig hinweisen, dessen
Reich ewig sein wird. Diese messianische Erwartung erfiillt sich letztlich in Jesus Christus. Das Alte
Testament legt die Grundlage fiir die Hoffnung auf ein zukiinftiges, unvergingliches Konigreich.
(Jesaja 9,6-7; Lukas 1,32-33)

Seite 18 von 115



6. Grobgliederung

1. Konige - Der Aufstieg und Niedergang des Konigreichs Israel

Teil 1: Salomos Herrschaft - Weisheit, Reichtum und Tempelbau (1. Konige 1-11)
1. Davids letzte Anweisungen und Salomos Thronbesteigung (1,1-2,46)

1.1. Adonijas Auflehnung und Salomos Salbung (1,1-53)

1.2. Davids Verméchtnis an Salomo (2,1-12)

1.3. Salomos Festigung des Thrones durch Gericht und Weisheit (2,13-46)

2. Salomos Weisheit und Verwaltung (3,1-4,34)
2.1. Salomos Bitte um Weisheit - Traum und Urteil (3,1-28)

2.2. Verwaltung, Frieden und Uberfluss im Reich (4,1-34)

3. Bau des Tempels - Erfiillung gottlicher Verheilung (5,1-6,38)
3.1. Vorbereitungen und Vertrag mit Hiram (5,1-18)

3.2. Der Tempelbau in Jerusalem beginnt (6,1-38)

4. Ausstattung des Tempels und koniglicher Palast (7,1-51)
4.1. Salomos Palast und die besonderen Bauten (7,1-12)

4.2. Tempelausstattung durch Hiram aus Tyrus (7,13-51)

5. Einweihung des Tempels - Gottes Gegenwart unter seinem Volk (8,1-66)
5.1. Einzug der Lade - die Herrlichkeit des HERRN erfiillt den Tempel (8,1-11)
5.2. Salomos Gebet, Segensworte und Opfer (8,12-66)

6. Gottes Antwort und Salomos Machtentfaltung (9,1-10,29)

6.1. Bestitigung des Bundes und Warnung vor Abfall (9,1-9)
6.2. Bauprojekte, Handel, Gold und Ruhm (9,10-28; 10,1-29)

Seite 19 von 115



7. Salomos Niedergang - Der Weg in den Abfall (11,1-43)
7.1. Viele Frauen und fremde Gotter - Herzwendung vom HERRN (11,1-13)
7.2. Feinde und Prophetie iiber die Reichsteilung (11,14-40)

7.3. Salomos Tod und Riickblick auf seine Regierung (11,41-43)

Teil 2: Die Reichsteilung und Geschichte der Konige (1. Konige 12-22)
8. Rehabeam und die Reichsteilung - Beginn zweier Linien (12,1-14,31)
8.1. Rehabeams Hirte - zehn Stimme fallen ab (12,1-24)
8.2. Jerobeam I. richtet Gotzendienst in Israel auf (12,25-33)
8.3. Prophetie und Gericht tiber Jerobeam (13,1-34)
8.4. Rehabeams Siinde und Niedergang Judas (14,1-31)

9. Die Konige Israels und Judas - der Wechsel beginnt (15,1-16,34)
9.1. Abijam und Asa - Anfang geistlicher Reformation in Juda (15,1-24)
9.2. Nadab bis Omri - politische Instabilitdt und Gotzendienst in Israel (15,25-16,28)
9.3. Ahab wird Konig - Einflihrung des Baalskults (16,29-34)

10. Elia, der Prophet des lebendigen Gottes (17,1-19,21)
10.1. Versorgung wihrend der Diirre - Elia in Zarpat (17,1-24)
10.2. Gottes Macht iiber Baal - Opfer auf dem Karmel (18,1-46)
10.3. Elias Flucht, Krise und neue Berufung (19,1-21)

11. Ahabs Herrschaft - Gott handelt trotz Gotzenkult (20,1-22,40)
11.1. Siege iliber die Araméier - Gott ehrt seinen Namen (20,1-43)
11.2. Nabots Weinberg - Gerechtigkeit Gottes gegen Ahab (21,1-29)
11.3. Ahabs Tod - Gericht erfiillt sich durch den Propheten Micha (22,1-40)

12. Joschafat und Ahasja - Ubergang zur niichsten Generation (22,41-53)
12.1. Joschafat regiert in Juda - gemischte Bilanz (22,41-50)

Seite 20 von 115



12.2. Ahasja folgt Ahab - Fortsetzung des Gotzendienstes (22,51-53)

Seite 21 von 115



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

Das Buch 1. Konige schildert die Bliitezeit und den Zerfall des Konigreichs Israel. Es beginnt mit der
weisen Herrschaft Salomos und dem Bau des Tempels, der als Mittelpunkt der Anbetung dient. Doch
Salomos Abfall durch Goétzendienst leitet die Reichsteilung ein, die in zwei getrennte Konigreiche
miindet. Das Nordreich Israel verfdllt rasch in Go6tzendienst, wihrend auch Juda immer wieder
zwischen Treue und Abfall schwankt. Die Prophetie tritt als Mahner und Richter auf, um das Volk zur
Umkehr zu rufen. Trotz des moralischen und politischen Niedergangs bleibt die Hoffnung auf den
kommenden Sohn Davids bestehen, der ein ewiges und gerechtes Reich aufrichten wird. Das Buch

zeigt eindriicklich die Notwendigkeit geistlicher Treue und die Konsequenzen geistlicher Untreue.

7.2. Anwendungen

Treue gegeniiber Gottes Wort bewahrt vor dem geistlichen Fall. Salomo begann mit Weisheit und
Gottesfurcht, fiel jedoch durch Nachldssigkeit im Gehorsam. Bestindigkeit in der Hingabe an Gottes
Gebot ist unerldsslich fiir geistliche Standfestigkeit. Auch heute entscheidet die Treue zum Wort iiber
geistliches Wachstum oder Niedergang.

Gotzendienst fiihrt zur geistlichen und gesellschaftlichen Zerstorung. Die Geschichte der Konige
Israels zeigt, dass Abkehr von Gott unweigerlich zu Chaos und Gericht fiihrt. Kompromisse im
Glauben zerstoren zuerst die Anbetung und dann die gesamte Ordnung des Lebens. Nur die klare

Ausrichtung auf den einen wahren Gott bewahrt Leben und Gemeinschaft.

Die wahre Hoffnung liegt allein im verheiflenen Sohn Davids. Menschliche Konige und Systeme
sind unzuverldssig und verginglich. Christus aber, der verheilene Konig, wird ein Reich aufrichten,
das ewig besteht. In ihm erfiillt sich endgiiltig die VerheiBung eines gerechten und friedvollen

Konigreichs.

Seite 22 von 115



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Warum ist die Weisheit Salomos allein nicht ausreichend fiir geistlichen Bestand?

Antwort: Weil Weisheit ohne anhaltenden Gehorsam gegeniiber Gottes Wort nicht vor
geistlichem Abfall schiitzt.

2. Was fiihrte letztlich zur Teilung des Reiches nach Salomos Tod?

Antwort: Salomos Gotzendienst und Rehabeams Unbelehrbarkeit fiihrten zur politischen und

geistlichen Spaltung Israels.

3. Welche Bedeutung hatte der Tempelbau fiir Israel?

Antwort: Der Tempel war das sichtbare Zeichen von Gottes Gegenwart und diente als Ort der

Anbetung und Siihne.

4. In welcher Weise zeigt sich Gottes Geduld gegeniiber Israel?

Antwort: Gott sendet immer wieder Propheten und ruft zur Umkehr, bevor er Gericht iiber das
Volk bringt.

5. Warum war der Gotzendienst Jerobeams so folgenschwer fiir Israel?

Antwort: Weil er ein dauerhaftes System falscher Anbetung etablierte, das das Nordreich

geistlich ruinierte.

6. Welche Rolle spielten die Propheten in der Zeit der geteilten Konigreiche?

Antwort: Sie waren Gottes Sprachrohr, um Koénige und Volk zu ermahnen, zu warnen und zur

Umkehr zu rufen.

7. Wie unterscheidet sich Christus von den Konigen Israels?

Antwort: Christus regiert vollkommen gerecht, ohne Siinde, und sein Reich wird ewig

bestehen.

8. Was lehrt 1. Konige iiber die Konsequenzen geistlicher Untreue?

Seite 23 von 115



Antwort: Geistliche Untreue fiihrt zu personlichem und nationalem Niedergang sowie zu
Gottes Gericht.

9. Wie zeigt sich Gottes Treue trotz des Versagens Israels?

Antwort: Gott hdlt an seiner Verheilung an David fest und bewahrt die Linie bis zum

kommenden Messias.

10. Was bleibt die bleibende Hoffnung trotz aller menschlichen Schwéche?

Antwort: Die Erfillung der VerheiBung eines ewigen Reiches durch den Sohn Davids, Jesus
Christus.

Seite 24 von 115



Kommentierung

Teil 1: Salomos Herrschaft - Weisheit, Reichtum und Tempelbau
(1. Konige 1-11)

1. Davids letzte Anweisungen und Salomos Thronbesteigung
(1,1-2,46)

1.1. Adonijas Auflehnung und Salomos Salbung (1,1-53)

1.1.1. Adonijas Versuch der Thronbesteigung (1,1-27)

Adonijas Hochmut offenbart den menschlichen Willen zur Selbsterméichtigung. Adonija, der
Sohn Haggiths, erhebt sich eigenmichtig zum Konig, obwohl die Nachfolge Davids nicht durch
menschliche Initiative, sondern durch gottliche Berufung bestimmt war. Die Beschreibung seines
duBleren Erscheinungsbildes und seines Gebarens erinnert an Absalom, was seine unlauteren Absichten
betont. Ohne Berufung und abseits von Davids Zustimmung versucht Adonija, sich durch politische
Taktik und religiose Symbolik zu legitimieren. Er wihlt gezielt Unterstiitzer unter militdrischen und
priesterlichen Fiihrern, um seine Konigsherrschaft abzusichern. Die Abwesenheit Zadoks, Benajas und
Nathans unterstreicht, dass es sich nicht um eine gottgewollte, sondern um eine selbstgemachte
Thronbesteigung handelt. Die Salbung durch Menschenhand ersetzt nicht die Bestétigung durch Gott.
Adonijas Handeln steht stellvertretend fiir den Versuch, Gottes Ordnung zu unterlaufen. Der Hochmut
des Menschen sucht Macht ohne gottliche Legitimation. (1. Konige 1,1-7; 2. Samuel 15,1-6; 1. Samuel
16,1-13; Spriiche 16,18)

Thomas L. Constable, der Bibellehrer und Kommentator, erklirt zu 1. Konige 1,1-2, dass
Konig David im Alter von etwa siebzig Jahren starb (2. Samuel 5,4) und sich kurz vor seinem

Tod in einem stark geschwdchten gesundheitlichen Zustand befand. Die Beschreibung in 1.

Seite 25 von 115



Konige 1,14 zeigt, dass David nicht mehr in der Lage war, seine Korperwdrme zu halten,
weshalb seine Diener nach einer Moglichkeit suchten, ihn warmzuhalten. Die Entscheidung,
eine junge Frau zu suchen, die ihn durch korperliche Néihe wdrmen und zugleich pflegen sollte,

entsprach den medizinischen Brduchen der damaligen Zeit.

Constable verweist darauf, dass sowohl der jiidische Historiker Josephus (37—ca. 100
n. Chr.) als auch der griechische Arzt Galen (ca. 130-200 n. Chr.) diese therapeutische Praxis
erwdhnen, die sich bis ins Mittelalter hinein erhalten hat. Die Decken, mit denen man David
zudeckte, waren einfache Bettlaken oder Tiicher und keine Kleidungsstiicke. Dass man gezielt
nach einer unverheirateten jungen Frau suchte, war naheliegend, da sie vermutlich bei guter
Gesundheit war, keine familidren Verpflichtungen hatte und David daher uneingeschrdnkt
pflegen konnte (1. Konige 1,1-4; 2. Samuel 5,4) (Constable, 1985, S. 486-487).

J. C. Ryle, der anglikanische Bischof und Erweckungsprediger, bemerkt zu 1. Konige 1,6, dass
die Geschichte von Davids Kindern — Amnons Inzest, Absaloms Mord und Rebellion sowie
Adonijas ehrgeizige Verschworung — voller Schmerz gelesen werden muss. Diese Ereignisse
waren tiefe Wunden fiir ,,den Mann nach dem Herzen Gottes*, die aus seinem eigenen Haus
kamen. Ryle betont jedoch, dass David nicht ohne Schuld war: Er war ein iibermdfig
nachgiebiger Vater, der seinen Kindern zu viel Freiheit lief3 und ihnen nicht entgegentrat, wenn
sie falsch handelten. Dadurch erntete er, was er gesdt hatte. Diese Begebenheit zeigt, dass
geistliche Gréfie in der personlichen Beziehung zu Gott nicht automatisch geistliche Disziplin
im Familienleben bedeutet und dass Nachldssigkeit in der Erziehung schwerwiegende Folgen
haben kann (1. Kénige 1,6, 2. Samuel 13,1-29; 15,10-14; Galater 6,7) (Ryle, Wheat or
Chaff?; zitiert nach Crossway, 2023, S. 478).

Die Unterstiitzung durch Joab und Abjathar zeigt die Gefahr geistlicher Kompromisse. Adonijas
Auflehnung wird durch zwei einflussreiche Minner begiinstigt, die in der Vergangenheit treue
Weggefahrten Davids waren. Joab, der erfahrene Heerfiihrer, und Abjathar, der Priester, stellen sich
gegen die gottliche Ordnung und unterstiitzen eigenwillig Adonijas Thronbesteigung. IThre Motivation
wird nicht explizit genannt, doch ihre Mitwirkung offenbart ein fehlendes geistliches Urteilsvermogen
oder eine bewusste Rebellion gegen Gottes Plan. Gerade geistliche Fithrer wie Abjathar tragen
Verantwortung, sich nicht vor politische Interessen spannen zu lassen. Ihre Beteiligung an Adonijas
Kampagne ist Ausdruck einer geistlichen Blindheit, die Macht und Loyalitdt iiber Wahrheit stellt. Der
Text zeigt, dass selbst erfahrene Diener Gottes fehlgehen kdnnen, wenn sie nicht wachsam auf Gottes
Wort achten. Kompromisse im geistlichen Dienst fiihren in die Irre und unterstiitzen unrechtméfige
Strukturen. (1. Konige 1,7; 1. Samuel 22,20-23; 2. Samuel 3,27; Matthéus 26,14-16; Johannes 18,10)

Seite 26 von 115



Die Ausgrenzung der treuen Minner Gottes offenbart Adonijas wahre Absichten. Bei seinem
Festmahl zur Selbstkronung 14dt Adonija gezielt nur jene ein, die ihn unterstiitzen, wéahrend die treuen
und geistlich bedeutenden Ménner Davids, wie Nathan, Benaia und Zadok, ausgeschlossen bleiben.
Diese Auswahl ist kein Zufall, sondern ein gezielter Akt der Ausgrenzung derer, die Gottes Berufung
kennen und verteidigen wiirden. Besonders Nathan als Prophet und Zadok als Priester stehen fiir die
gottlich legitimierte Ordnung. IThre Nichtbeteiligung zeigt, dass Adonijas Thronbesteigung nicht nur
politisch, sondern geistlich illegitim ist. Wer die treuen Diener Gottes ausschlieft, offenbart, dass er
nicht unter gottlicher Autoritét steht. Adonijas Vorgehen entlarvt ihn als einen, der die duflere Form
sucht, aber das Wesen gottlicher Herrschaft missachtet. Die Trennung zwischen Gottes Ordnung und
menschlicher Machtambition wird deutlich sichtbar. (1. Konige 1,8-10; Psalm 1,1-2; Jesaja 5,20-21;
Johannes 3,19-21)

Nathan erkennt den geistlichen Ernst der Lage und handelt mit Weisheit. Der Prophet Nathan
bleibt nicht passiv, sondern handelt entschieden und strategisch, um den von Gott bestimmten Plan zu
bewahren. Er erkennt, dass Adonijas Handeln nicht nur eine politische Gefahr darstellt, sondern auch
den goéttlichen Willen missachtet. In kluger Weise bringt er Batseba dazu, bei David fiir die Einhaltung
des gottlich bestimmten Nachfolgeplans einzutreten. Nathans Eingreifen geschieht nicht aus
personlichem Interesse, sondern aus Treue gegeniiber Gottes Berufung fiir Salomo. Der Prophet
handelt nicht impulsiv, sondern tiberlegt, in Demut und mit klarer Zielrichtung. Sein Vorgehen macht
deutlich, dass geistliche Verantwortung immer auch Mut zur Konfrontation bedeutet. Wo falsche
Autoritét errichtet wird, miissen treue Diener Gottes einschreiten und fiir die Wahrheit eintreten. (1.
Konige 1,11-14; 2. Samuel 7,12-16; Spriiche 24,11-12; Hesekiel 33,7-9)

1.1.2. Salomos Einsetzung durch David und die Reaktion des Volkes
(1,28-53)

David handelt in letzter Kraft als Werkzeug gottlicher Souverinitiit. Trotz kdrperlicher Schwiche
und hohen Alters ergreift David entschieden die Initiative, als thm durch Batseba und Nathan die Lage
geschildert wird. Er erinnert sich an den Schwur, Salomo zum Nachfolger zu machen, und handelt
umgehend zur Bestétigung dieses gottlichen Willens. Seine schnelle Reaktion zeigt, dass geistliche
Verantwortung nicht aufgeschoben werden darf, wenn gottliche Ordnung bedroht ist. David ruft
Zadok, Nathan und Benaja und gibt ihnen klare Anweisungen zur 6ffentlichen Salbung Salomos.
Dadurch wird nicht nur der rechtmédfige Konig eingesetzt, sondern auch Gottes Berufung bekriftigt.
David bleibt bis zum Ende ein Instrument in Gottes Hand, das sich trotz personlicher Schwiche der
Erfiillung gottlicher VerheiBung verpflichtet weil3. (1. Konige 1,28-30; 2. Samuel 23,1-5; Psalm 71,18;
Hebrier 11,32-34)

Seite 27 von 115



Die offentliche Salbung Salomos bekriftigt gottliche Legitimation. Auf Davids Befehl hin wird
Salomo auf dem Maultier des Kénigs nach Gihon gebracht, wo Zadok ihn mit dem heiligen Ol salbt
und Nathan als Prophet seine Einsetzung begleitet. Diese Handlung ist bewusst 6ffentlich und feierlich
gestaltet, um vor dem Volk und den fiihrenden Ménnern des Reiches die gottliche Berufung Salomos
zu bestitigen. Die Salbung mit dem geweihten Ol steht symbolisch fiir die gottliche Ausriistung und
Bevollméchtigung. Dass sowohl Priester als auch Prophet beteiligt sind, zeigt die Ubereinstimmung
mit Gottes Ordnung. Die Anerkennung des wahren Konigs wird durch sichtbare Zeichen, prophetische
Autoritdt und priesterliche Handlung unmissverstindlich kommuniziert. So wird die menschliche
Intrige Adonijas durch gottlich gefiihrtes Handeln entlarvt und {iberwunden. (1. Konige 1,32-40; 1.
Samuel 10,1; 2. Samuel 7,12-14; Psalm 89,20)

Das Volk bestitigt die Salbung Salomos mit Freude und Anerkennung. Nach der Salbung Salomos
reagiert das Volk mit groBer Freude, Musik und Lobpreis, sodass die Erde von ihrem Jubel erbebt.
Diese Reaktion offenbart eine tiefe Zustimmung und zeigt, dass das Volk Gottes Ordnung erkennt und
anerkennt. Im Gegensatz zur selektiven Feier Adonijas ist Salomos Salbung von breiter 6ffentlicher
Zustimmung getragen. Der prophetisch-priesterliche Akt findet seine Bestitigung im Volk, was ein
weiteres Zeichen gottlicher Fiihrung ist. Die Freude der Menschen ist ein Echo auf Gottes souveréines
Handeln, das sich iiber menschliche Ambitionen hinwegsetzt. So wird deutlich, dass wahre Herrschaft
nicht durch Manipulation, sondern durch goéttliche Berufung und Zustimmung des Volkes entsteht. (1.
Konige 1,39-40; 1. Chronik 29,22-25; Psalm 2,6-12; Sacharja 4,6)

Adonijas Lager erkennt beschimt die Uberlegenheit gottlicher Ordnung. Als Adonijas Giste die
Jubelrufe aus der Stadt horen und die Nachricht von Salomos rechtméfiger Einsetzung sie erreicht,
wird die Spannung des Textes aufgelost: Die selbstermichtigte Versammlung zerstreut sich
augenblicklich. Der vermeintliche Konig verliert jegliche Unterstiitzung, denn es wird klar, dass Gottes
Hand nicht mit ihm ist. Besonders Joab und Abjathar miissen erkennen, dass sie sich in geistlicher
Blindheit gegen Gottes Ordnung gestellt haben. Der Umschwung zeigt, wie schnell menschliche Pléne
zusammenbrechen, wenn sie Gottes Willen ignorieren. Die Furcht Adonijas angesichts der neuen
Situation verdeutlicht, dass gottlose Machtversuche keine bleibende Grundlage haben. (1. Konige
1,41-49; Psalm 33,10-11; Spriiche 21,30; Jesaja 8,10)

Salomos Reaktion gegeniiber Adonija ist weise und gnadenvoll. Adonija sucht Schutz am Altar und
bittet um das Leben, was seine Einsicht in das Scheitern seines Vorhabens zeigt. Salomo reagiert nicht

mit sofortigem Gericht, sondern mit bedingter Gnade: Er verspricht ihm Verschonung, wenn er sich als

Seite 28 von 115



wiirdig erweist. Diese Entscheidung vereint konigliche Autoritit mit geistlicher MaBigung und spiegelt
die Weisheit Salomos wider, die bald zum zentralen Kennzeichen seiner Herrschaft wird. Zugleich
stellt er klar, dass zukiinftige Treulosigkeit nicht folgenlos bleiben wird. Salomo beginnt seine
Regentschaft nicht mit Rache, sondern mit Gerechtigkeit und Gnade im Licht der gottlichen Ordnung.
(1. Konige 1,50-53; Psalm 101,1-8; Spriiche 16,12; Micha 6,8)

1.2. Davids Verméchtnis an Salomo (2,1-12)

1.2.1. Geistliche Verantwortung und Bundesgehorsam (2,1-4)

David iibergibt seinem Sohn geistlich gewichtige Verantwortung. Als sich das Ende seines Lebens
nihert, ruft David Salomo zu sich und richtet seine letzten Worte nicht zuerst auf politische Strategie,
sondern auf geistliche Integritdt. Die viterliche Ermahnung beginnt mit der Aufforderung, sich als
Mann zu erweisen, was im Kontext bedeutet, Verantwortung zu iibernehmen, Gottes Gebote zu halten
und in seinem Wort zu wandeln. Davids Verstindnis von wahrer Ménnlichkeit ist untrennbar mit
Gehorsam gegeniiber Gott verbunden. Er erinnert Salomo daran, dass das Konigtum Israels geistlich
fundiert ist und auf Gottes Zusagen beruht. Die geistliche Kontinuitét {iber Generationen hinweg ist fiir
David entscheidender als militirischer oder wirtschaftlicher Erfolg. Die letzte Anweisung des Konigs
bekriftigt, dass wahre Stirke aus der Treue zum Wort Gottes erwéchst. (1. Konige 2,1-2; 5. Mose
17,18-20; Josua 1,7-9; Psalm 119,9)

Gottes Wort ist Maflstab und Garant fiir konigliche Bestindigkeit. David weist Salomo mit
Nachdruck auf die Thora hin, besonders auf das, was Mose dem Volk geboten hat. Er verbindet
Gehorsam mit VerheiBung: Wenn Salomo in den Wegen des HERRN wandelt, wird seine Herrschaft
Bestand haben. Diese theologische Verkniipfung ist zentral fiir das Buch der Konige. Das Konigtum ist
nicht autonom, sondern steht unter der Autoritit des gottlichen Gesetzes. David erinnert an die
spezifische Verheilung fiir das Haus David: Wenn die Nachkommen in Treue leben, wird der Thron
nie ohne einen Davididen sein. Dieses bedingte Element in der VerheiBung macht deutlich, dass Gottes
Gunst nicht automatisch gegeben ist, sondern in Verbindung mit Bundesgehorsam steht. Die
dauerhafte Herrschaft ist somit an geistliche Treue gebunden. (1. Konige 2,3-4; 2. Samuel 7,12-16;
Psalm 132,11-12; 1. Chronik 28,7)

Seite 29 von 115



Das Konigtum Israels ruht auf der Beziehung zwischen Gott und dem Konig. David betont, dass
das Wesen des Konigtums nicht in Macht, sondern in Gottesfurcht liegt. Salomo soll nicht nur
duBerlich regieren, sondern das Gesetz in Herz und Wandel tragen. Die Formulierung ,,du sollst darauf
achten® unterstreicht die Notwendigkeit bestindiger Wachsamkeit und bewusster Lebensfithrung im
Licht des Wortes Gottes. Es geht nicht um religiose Pflichterfiillung, sondern um eine innere Haltung
der Treue. Die BundesverheiBung wird nur dann ihre Wirkung entfalten, wenn sie aufrichtig gelebt
wird. David selbst hat in seinem Leben sowohl den Segen des Gehorsams als auch die Folgen des
Versagens erfahren. Er iibergibt Salomo daher kein politisches Vermichtnis, sondern eine geistliche
Verpflichtung. (1. Konige 2,4; 5. Mose 6,1-6; Spriiche 3,1-6; 2. Timotheus 2,15)

1.2.2. Politische Anweisungen zur Sicherung des Reiches (2,5-9)

David mahnt zur Gerechtigkeit gegeniiber Joab wegen friiherer Verbrechen. David erinnert
Salomo an Joabs Vergehen, insbesondere die Morde an Abner und Amasa, die im Kontext von Frieden
und nicht im offenen Krieg geschahen. Diese Taten stellten einen Bruch gottlicher und koniglicher
Ordnung dar und wurden bislang nicht gerichtet. Joab handelte aus personlichem Interesse und
untergrub damit die Autoritit des Konigs. David fordert Salomo auf, diese Schuld nicht ungesiihnt zu
lassen, sondern sie im Licht gottlicher Gerechtigkeit zu behandeln. Damit wird deutlich, dass
politisches Handeln auf moralischen Grundlagen beruhen muss. Der neue Konig soll die Herrschaft
mit einem klaren Verstindnis von Recht und Unrecht beginnen. Die Gnade Gottes darf nicht mit
Nachsicht gegeniiber vorsitzlicher Schuld verwechselt werden. (1. Konige 2,5-6; 2. Samuel 3,27; 2.
Samuel 20,10; 5. Mose 19,11-13)

Loyalitiit soll belohnt, nicht vergessen werden — das Beispiel Barzillais. David erwihnt positiv die
Treue der Sohne Barzillais aus Gilead, die ihm in Zeiten der Flucht vor Absalom loyal zur Seite
standen. Diese Erinnerung ist Ausdruck gerechter Vergeltung fiir erwiesene Treue. Salomo soll diese
Minner ehren und ihnen einen Platz an seinem Tisch geben. Im Gegensatz zu Joab, der aus
Machtstreben handelte, standen die Barzillais dem gesalbten Konig in Bedrdngnis bei. Diese
Empfehlung Davids zeigt, dass ein gerechtes Konigtum sowohl Schuld ahndet als auch Treue belohnt.
Die Regierung Salomos soll von Ausgewogenheit, Dankbarkeit und Gerechtigkeit geprigt sein.
Anerkennung verdient, wer sich in Notzeiten zum Gesalbten des HERRN stellt. (1. Konige 2,7; 2.
Samuel 17,27-29; 2. Samuel 19,31-38; Spriiche 3,27)

Seite 30 von 115



Simeis frithere Fliiche erfordern geistliches Urteilsvermégen. David erinnert Salomo an das
Verhalten Simeis wihrend der Flucht vor Absalom, als dieser ihn 6ffentlich verfluchte. Zwar wurde
ithm damals Vergebung gewihrt, doch David deutet an, dass eine dauerhafte Vertrauensbasis fehlt.
Salomo soll mit Weisheit beurteilen, wie mit Simei umzugehen ist, und bei gegebenem Anlass
entsprechend handeln. Die Formulierung ,du bist ein weiser Mann® tibertragt Salomo die
Verantwortung, in Gerechtigkeit, aber auch mit Klugheit zu regieren. Es geht nicht um personliche
Rache, sondern um die Wahrung der Ehre und Stabilitdt des Thrones. Der junge Konig wird
aufgefordert, gerechte Urteile zu fdllen, ohne die geistliche Dimension des Regierens zu
vernachldssigen. (1. Konige 2,8-9; 2. Samuel 16,5-13; Prediger 8,5-6; Spriiche 20,8)

1.2.3. Davids Tod und Salomos Thronfestigung (2,10-12)

Davids Tod markiert das Ende einer gottlich gesegneten Epoche. Mit der Nachricht von Davids
Tod schlieBt sich ein Kapitel der Heilsgeschichte, das von goéttlicher Fithrung, Segen und auch
schwerem personlichem Versagen geprigt war. David wird in der Stadt Davids begraben, was seine
bleibende Bedeutung fiir die Geschichte Israels unterstreicht. Trotz aller Schwichen gilt seine
Regentschaft als Mafstab fiir die kommenden Kdonige. Die Tatsache, dass er vierzig Jahre regierte,
stellt ihn in eine Reihe mit den grofen Fiihrern Israels. David war nicht nur ein Konig, sondern der
Triager der messianischen Verheilung, auf dessen Linie Gottes ewiger Plan aufbaut. Sein Tod ist nicht
nur ein historisches Ereignis, sondern ein heilsgeschichtlicher Wendepunkt, der das Fundament fiir
Salomos Herrschaft bildet. (1. Konige 2,10-11; 2. Samuel 7,12-16; Apostelgeschichte 13,36; Matthius
1,1)

Salomo iibernimmt ein gefestigtes Reich mit gottlichem Auftrag. Mit der kurzen Bemerkung, dass
»wsein Konigtum sehr gefestigt war®, schlieft der Abschnitt mit einer Feststellung gottlicher
Bestétigung. Salomos Herrschaft beginnt nicht mit Unsicherheit, sondern mit Stabilitét, die auf Davids
geistlichem Verméchtnis und Gottes Berufung beruht. Diese Formulierung deutet an, dass Salomo
durch sein erstes Handeln, durch Gerechtigkeit und Weisheit, bereits Autoritit und Anerkennung
gewonnen hat. Die Festigung des Reiches steht in direktem Zusammenhang mit der Erfiillung von
Gottes Verheilung. Die gottliche Ordnung ist wiederhergestellt, und Salomo beginnt seine Regierung
auf einem festen Fundament. (1. Konige 2,12; 1. Chronik 29,23-25; 2. Chronik 1,1; Psalm 72,1-2)

Seite 31 von 115



1.3. Salomos Festigung des Thrones durch Gericht und Weisheit
(2,13-46)

1.3.1. Adonijas erneute Intrige und Gericht (2,13-25)

Adonija versucht erneut, sich durch Umwege Macht zu verschaffen. Nach seiner Begnadigung
sucht Adonija einen neuen Zugang zur Macht, indem er Batseba bittet, fiir thn bei Salomo um die
Hand Abischags zu werben. Diese Bitte erscheint auf den ersten Blick harmlos, ist jedoch politisch und
symbolisch hochbrisant. Abischag war die letzte Frau, die David diente, und ihre Verbindung mit
Adonija hitte als Anspruch auf den Thron interpretiert werden konnen. Der Versuch, {iber einen
scheinbar personlichen Wunsch Einfluss zu gewinnen, offenbart Adonijas fortdauernden Ehrgeiz. Sein
Handeln zeigt, dass er die Gnade Salomos nicht als Umkehr, sondern als Gelegenheit zur neuen Intrige
begriff. Die Bitten an Batseba stellen eine raffinierte, aber durchsichtige Manipulation dar, die das
Wesen seines Herzens offenbart. (1. Konige 2,13-18; 2. Samuel 3,6-10; 2. Samuel 16,20-22; Spriiche
26,24-26)

Batseba handelt gutgliubig, doch Salomo durchschaut das Motiv. Batseba tritt in gutem Glauben
mit der Bitte an Salomo heran, ohne die tiefere politische Tragweite zu erkennen. Ihre Fiirsprache
zeigt, dass sie sich der geistlichen Dynamik des Thrones in diesem Fall nicht voll bewusst war. Salomo
hingegen erkennt sofort, dass hinter der Bitte nicht nur ein personliches Anliegen steht, sondern ein
Angriff auf seine Legitimitdt als Konig. Seine entschiedene Reaktion belegt, dass der Thron nicht
durch symbolische Gesten gefdhrdet werden darf. Die Verbindung von Weisheit und Entschlossenheit
ermdglicht es Salomo, rechtzeitig einzugreifen und das Reich vor neuer Instabilitit zu bewahren.
Gnade darf nicht zur Grundlage fiir weitere Rebellion werden. (1. Konige 2,19-22; Prediger 8,5; Jesaja
11,3-4; Hebréer 4,12)

Salomo richtet Adonija nach gottlichem Prinzip von Gerechtigkeit. Nachdem Adonija sich erneut
gegen Gottes Ordnung stellt, ldsst Salomo ihn durch Benaja toten. Dieses Urteil ist nicht Ausdruck
personlicher Rache, sondern die notwendige Konsequenz aus seinem wiederholten Auflehnen gegen
den von Gott eingesetzten Konig. Der Vollzug des Gerichts zeigt, dass das Konigtum nicht von
menschlichen Gefiihlen geleitet wird, sondern von der Verpflichtung zur Wahrung géttlicher Ordnung.
Salomo handelt in Ubereinstimmung mit dem von David empfangenen Auftrag und zeigt damit, dass
Gnade ohne Bufle keine dauerhafte Grundlage ist. Mit Adonijas Tod wird ein Symbol falscher
Autoritét beseitigt. (1. Konige 2,23-25; Psalm 101,5-8; 5. Mose 17,12; Romer 13,4)

Seite 32 von 115



1.3.2. Abjathars Absetzung und das Gericht Gottes iiber das Haus
Elis (2,26-27)

Salomo handelt mit Milde, aber entschiedener Klarheit gegeniiber Abjathar. Im Gegensatz zu
Adonija wird Abjathar nicht zum Tode verurteilt, obwohl er sich ebenfalls an der unrechtméfBigen
Thronbesteigung beteiligt hatte. Salomo beriicksichtigt seine langjdhrige Treue zu David und seine
priesterliche Wiirde. Er verbannt ihn jedoch aus dem Priesterdienst und aus Jerusalem, was einer
stillen, aber deutlichen Absetzung entspricht. Diese Maflnahme zeigt Salomos Féhigkeit, zwischen
Schuld und vergangener Treue zu unterscheiden. Gnade wird hier nicht zur Schwiche, sondern dient
der Wahrung der gottlichen Ordnung. Abjathar wird nicht zerstort, aber konsequent von seiner Position
entfernt, da geistliche Verantwortung auch geistliche Rechenschaft verlangt. (1. Konige 2,26; 1.
Samuel 22,20-23; 2. Samuel 15,24-29; Psalm 101,6)

Gottes Gericht iiber das Haus Eli erfiillt sich in Abjathars Absetzung. Der Riickgriff des Textes
auf eine frithere Prophetie macht deutlich, dass Salomos Entscheidung nicht nur politisch motiviert ist,
sondern in gottlicher Vorsehung verankert liegt. Der Rauswurf Abjathars erfiillt das Wort des HERRN
gegen das Haus Eli, das wegen Untreue und Verachtung des Priesterdienstes unter Gottes Gericht
stand. Damit wird deutlich, dass Salomos Handeln Teil gottlicher Geschichte ist. Die Konsequenz
jahrzehntelanger Missachtung gottlicher MaB3stibe zeigt sich nun in der Entfernung Abjathars aus dem
priesterlichen Dienst. Gott wacht iiber sein Wort, auch wenn es viele Jahre bis zur Erfiillung braucht.
(1. Konige 2,27; 1. Samuel 2,27-36; 1. Samuel 3,11-14; Jesaja 40,8)

1.3.3. Joabs Tod, Simeis Ende und die Vollendung der
Thronfestigung (2,28-46)

Joabs Flucht zum Altar offenbart ein verfehltes Verstindnis von Gnade. Als Joab vom Gericht an
Adonija und Abjathar hort, flieht er zum Zelt des HERRN und klammert sich an die Horner des Altars.
Diese Handlung suggeriert ein dufleres Zeichen der Bufe, entbehrt jedoch echter Umkehr. Joab hatte
sich bewusst gegen die gottlich eingesetzte Autoritét gestellt und mehrere Morde aus Machtinteresse
begangen. Salomo erkennt, dass Joabs Verhalten nicht Ausdruck reumiitigen Glaubens, sondern eine

missbriduchliche Instrumentalisierung heiliger Orte ist. Gnade ohne Wahrheit wird zur

Seite 33 von 115



Schutzbehauptung. Der Altar ist kein Ort, an dem Schuld verschleiert werden kann, sondern wo wahre
Umkehr gefordert wird. (1. Konige 2,28; 2. Mose 21,14; Josua 20,1-6; Spriiche 28,13)

Salomo vollzieht an Joab ein spiites, aber gerechtes Gericht. Benaja wird beauftragt, Joab zu toten,
obwohl dieser sich an den Altar geklammert hat. Die Entscheidung Salomos ist klar begriindet: Joab
hat unschuldiges Blut vergossen und damit den Thron Davids entweiht. Die Hinrichtung stellt die
Gerechtigkeit wieder her, die durch Joabs Taten lange verzogert wurde. Gleichzeitig wird der Fluch
von Blutvergieflen von Davids Haus abgewendet und auf Joab selbst zuriickgefiihrt. Salomos Urteil
zeigt, dass politische Stabilitdt auf gottlicher Gerechtigkeit basiert. Die Beseitigung Joabs ist nicht
personliche Rache, sondern notwendige Reinigung des Reiches. (1. Konige 2,29-34; 2. Samuel
3,28-30; Psalm 5,5-7; Prediger 8,11)

Simeis Schicksal zeigt die Geduld und Konsequenz des gottlichen Gerichts. Salomo gewéhrt Simei
eine letzte Gelegenheit zur Bewihrung, indem er ihm ein klares Verbot auferlegt, Jerusalem zu
verlassen. Diese Bedingung ist Ausdruck von Barmherzigkeit und gottlicher Langmut. Doch Simei
missachtet das Gebot nach drei Jahren, was seinen unberechenbaren Charakter offenbart. Die
Missachtung der koniglichen Weisung ist nicht nur ein Verstof3 gegen menschliches Recht, sondern ein
Zeichen geistlicher Rebellion. Salomo hatte deutlich gemacht, dass sein Leben an Gehorsam gebunden
ist. Die Verletzung dieses Gebots fiihrt schlieBlich zu seiner Hinrichtung. Gnade wird hier durch
Ungehorsam verspielt. (1. Konige 2,36-46; 2. Samuel 16,5-13; Spriiche 29,1; Galater 6,7)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Konige 2,42, dass das
hebrdische Wort ‘aid (,,verwarnen“ oder ,,vorher bezeugen ) im rechtlichen Sinn eine formelle
Warnung vor den Folgen eines moglichen Vergehens darstellt. Nach Raschi handelt es sich
hierbei um eine gesetzliche Ermahnung, die einem Tiiter vor dem Begehen der Ubertretung
gegeben wird, damit er sich der Konsequenzen seines Handelns bewusst ist. Somit war Schimi
(Schimei) vollstindig iiber die Folgen seines Ungehorsams informiert, bevor er sich entschloss,
den Befehl des Konigs zu missachten. Seine spdtere Bestrafung war daher gerecht und
rechtmdpfig (1. Konige 2,36-46, 5. Mose 17,12-13) (Rubin, 2016, S. 414).

Der Abschluss aller Malinahmen festigt Salomos Herrschaft endgiiltig. Mit der Hinrichtung Simeis
endet eine Reihe gerichtlicher Entscheidungen, die Salomo getroffen hat, um das Reich zu reinigen
und seine Herrschaft zu sichern. Der abschlieBende Kommentar des Textes, dass das Konigtum ,,in
Salomos Hand gefestigt™ war, bestitigt den Erfolg dieser konsequenten MaBBnahmen. Die Herrschaft

Salomos steht nun nicht mehr unter dem Schatten fritherer Loyalitdten oder unrechter Strukturen.

Seite 34 von 115



Gottes Ordnung hat sich durchgesetzt, und die gottliche Berufung Salomos ist sichtbar bestétigt. Damit
ist ein Fundament gelegt, auf dem Weisheit, Frieden und geistliche Bliite gedeihen konnen. (1. Konige
2,45-46; Psalm 89,14; Spriiche 25,5; Jesaja 32,1)

Seite 35 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 1.1-2.46)

Zusammenfassung:

Im hohen Alter Davids entbrennt ein Machtkampf um seine Nachfolge. Adonija, ein Sohn Davids,
versucht sich eigenméchtig zum Konig zu machen, unterstiitzt von Joab und Abjatar. Doch durch das
Eingreifen Batsebas und Nathans wird Salomo rechtzeitig als der von Gott bestimmte Thronfolger
eingesetzt. David ldsst ihn offiziell salben und iibergibt ihm die Verantwortung. In seinen letzten
Worten ruft David Salomo zur Treue gegeniiber dem Gesetz des HERRN auf und gibt ihm strategische
Weisungen zur Sicherung des Thrones. Salomo handelt entsprechend, ldsst Adonija bei erneutem
Machtanspruch hinrichten, verbannt Abjatar, lasst Joab téten und setzt Schimi unter Hausarrest, der bei
Missachtung ebenfalls gerichtet wird. Damit wird das Reich politisch gefestigt. Der Abschnitt zeigt
den Ubergang von der Davidischen zur Salomonischen Herrschaft und betont sowohl die gottliche
Erwahlung Salomos als auch die Notwendigkeit konsequenter Durchsetzung von Gerechtigkeit und

Ordnung. Gottes VerheiBung an David bleibt dabei leitend fiir die weitere Entwicklung des Konigtums.

Anwendungen:

Gottes Berufung muss gegen menschliche Selbstermichtigung klar verteidigt werden. Adonijas
Versuch, sich den Thron zu nehmen, ignoriert Gottes Plan und fiihrt fast zur Spaltung. Der Text zeigt,
dass geistliche Berufung nicht durch menschlichen Ehrgeiz ersetzt werden darf. Diese Wahrheit bleibt
grundlegend, weil gottliche Ordnung nicht durch Eigenméchtigkeit, sondern durch Gehorsam gewahrt

wird.

Geistliche Fithrung erfordert sowohl Gnade als auch konsequente Gerechtigkeit. Salomo beginnt
mit Nachsicht, schreitet aber entschieden ein, als die Grenze der Loyalitét {iberschritten wird. Das
geistliche Prinzip zeigt, dass Leiterschaft nicht in bloBer Milde besteht, sondern in weiser Abwagung
zwischen Barmherzigkeit und Verantwortung. Diese Einsicht bleibt aktuell, weil Unentschlossenheit

geistliche Autoritét untergrébt.

Wahre Stirke einer Herrschaft liegt in der Ausrichtung auf Gottes Wort. David {ibergibt Salomo
nicht nur politische Anweisungen, sondern stellt den Gehorsam gegeniiber dem Gesetz Gottes ins
Zentrum. Der Text macht deutlich, dass bleibender Bestand nicht durch Macht, sondern durch Treue
zum Wort Gottes gesichert wird. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil geistliche Stabilitdt immer mit der

Schrift verbunden ist.

Seite 36 von 115



2. Salomos Weisheit und Verwaltung (3,1-4,34)

2.1. Salomos Bitte um Weisheit - Traum und Urteil (3,1-28)

2.1.1. Salomos Gottesbegegnung und Bitte um Weisheit (3,1-15)

Salomos Gottesdienst in Gibeon offenbart geistliches Streben, aber auch Unvollkommenbheit.
Salomo beginnt seine Regierungszeit mit einem offentlichen Gottesdienst in Gibeon, wo sich die
Stiftshiitte befand. Dort opfert er tausend Brandopfer auf dem Altar, was seine Wertschétzung des
HERRN und seine geistliche Ernsthaftigkeit bezeugt. Dennoch wird angemerkt, dass das Volk auf den
Hohen opferte, da der Tempel noch nicht erbaut war. Diese Form des Opferns entsprach nicht dem
idealen Ort, den Gott erwihlt hatte, und deutet auf eine Ubergangszeit geistlicher Praxis hin. Salomos
Herz sucht zwar Gott, aber es ist noch nicht vollstindig in der von Gott bestimmten Ordnung gefestigt.
Der Text zeigt, dass geistlicher Aufbruch auch mit Unvollkommenheiten beginnen kann, solange das
Herz aufrichtig sucht. Gibeon wird zum Ort der Offenbarung, weil Salomo Gott ehrt, auch wenn die
duBere Form noch nicht vollkommen ist. (1. Konige 3,1-4; 5. Mose 12,13-14; 2. Chronik 1,3-6; Psalm
51,19)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu 1. Kénige 3,1, dass die Heirat
Salomos mit der Tochter des Pharao — vermutlich des dgyptischen Konigs Siamon — eine
politische Verbindung darstellte, die Frieden und stabile Beziehungen zwischen Israel und
Agypten fordern sollte. Als Mitgift erhielt Salomo von Pharao die Stadt Geser, ein bedeutendes
strategisches Zentrum an den Handelsrouten nordwestlich von Jerusalem (1. Konige 9,16).
Ryrie weist darauf hin, dass diese Allianz zwar politisch vorteilhaft war, jedoch einen
geistlichen Kompromiss bedeutete, da sie Salomo dem Einfluss fremder Religionen aussetzte —
ein Faktor, der spdter zu seinem geistlichen Niedergang beitrug (5. Mose 7,3-4; 1. Konige
9,16, 11,1-4) (Ryrie, 1995, S. 530).

Die Gotteserscheinung in der Nacht offenbart Gnade und Beziehung. Gott erscheint Salomo im
Traum und lddt ihn ein, um etwas zu bitten. Diese Begegnung geschieht nicht aufgrund von Leistung,
sondern aus Gnade und als Antwort auf ein aufrichtiges Herz. Die Erscheinung ist Ausdruck

personlicher Beziehung zwischen dem HERRN und seinem Knecht. Salomo erkennt in seiner Antwort,

Seite 37 von 115



dass seine Berufung nicht auf eigener Stdrke, sondern auf der Gnade Gottes gegeniiber seinem Vater
David beruht. Die Rede Salomos offenbart Demut, Gottesfurcht und ein Bewusstsein der eigenen
Begrenztheit. Besonders das Bekenntnis, dass er ,noch jung“ sei und nicht wisse ,aus- und
einzugehen*, zeigt geistliche Reife in der Einschdtzung der eigenen Verantwortung. Der Traum
verdeutlicht, dass wahre Weisheit aus der Ndhe zu Gott erwichst, nicht aus Erfahrung oder
menschlichem Koénnen. (1. Kénige 3,5-7; 2. Chronik 1,7-10; Psalm 111,10; Jakobus 1,5)

Salomos Bitte um ein verstindiges Herz offenbart geistliche Prioritit. Salomo bittet nicht um
Reichtum, langes Leben oder Sieg liber Feinde, sondern um ein verstdndiges Herz, um Recht und
Unrecht zu unterscheiden. Diese Bitte ist nicht nur Ausdruck geistlicher Klugheit, sondern auch
theologischer Einsicht: Er erkennt, dass gerechtes Regieren ohne gottliche Weisheit unmdglich ist. Die
Formulierung ,.ein horendes Herz* weist auf ein inneres Horen auf Gottes Wort hin, nicht auf blo3
intellektuelle Fahigkeiten. Salomo zeigt, dass wahre Herrschaft auf moralischer Einsicht und gottlicher
Wahrheit basieren muss. Diese Haltung entspricht dem Idealbild eines Konigs nach dem Herzen
Gottes, wie es im Gesetz des Mose angedeutet wird. (1. Konige 3,8-9; 5. Mose 17,18-20; Psalm
119,97-100; Jesaja 11,2-4)

Gott antwortet mit mehr, als Salomo erbeten hat — ein Zeichen gottlicher GroBziigigkeit. Die
Antwort Gottes ist nicht nur Zustimmung, sondern tiberflieBender Segen. Weil Salomo um Weisheit
bat, erhélt er zusdtzlich Reichtum, Ehre und langes Leben — unter der Bedingung des Gehorsams.
Diese Antwort macht deutlich, dass Gott Herzen ehrt, die sein Reich und seine Gerechtigkeit an erste
Stelle setzen. Die Gabe der Weisheit ist einzigartig: Niemand vor oder nach Salomo wird eine gleiche
Ausriistung erhalten. Der Text endet mit Salomos Riickkehr nach Jerusalem, wo er Opfer vor der
Bundeslade bringt und ein Festmabhl fiir seine Knechte veranstaltet. Die Gottesbegegnung wird nicht
privat zuriickgehalten, sondern in den Alltag der Herrschaft libertragen. Wahre Begegnung mit Gott
verdndert sowohl das Herz als auch das Handeln. (1. Konige 3,10-15; Matthdus 6,33; Spriiche 2,6-8;
Jakobus 3,17)

2.1.2. Das Urteil Salomos zwischen den beiden Frauen (3,16-28)

Die Ausgangssituation zeigt die Komplexitit menschlichen Lebens und den Bedarf an gottlicher
Weisheit. Zwei Frauen treten vor den Konig, beide mit dem Anspruch, Mutter desselben Kindes zu
sein. Es handelt sich um Huren, was die soziale Randstellung der Frauen betont und gleichzeitig zeigt,

dass gottliche Weisheit auch in unscheinbaren Féllen gefragt ist. Der Fall ist d&uBBerlich unlosbar, da es

Seite 38 von 115



keine Zeugen und keine dufleren Beweise gibt. Die Situation macht deutlich, dass menschliche
Gerechtigkeit an ihre Grenzen st6f3t, wenn innere Wahrheiten nicht durch duf3ere Mittel erkennbar sind.
Gerade hier wird deutlich, dass ein Konig nicht nur Gesetze anwenden, sondern auch in verborgene
Herzenshaltungen hineinsehen muss. Der Text schafft einen Rahmen, in dem goéttlich verliehene
Weisheit zur einzigen Losung wird. (1. Konige 3,16-22; Psalm 82,3-4; Spriiche 31,8-9; Johannes 7,24)

Salomo wendet eine priifende Strategie an, die Wahrheit und Liebe offenbart. Angesichts der
scheinbar aussichtslosen Lage wendet Salomo einen ungewohnlichen Weg an: Er befiehlt, das
lebendige Kind zu teilen, sodass jede Frau die Hilfte erhalte. Dieser scheinbare Schockbefehl dient
nicht der Durchfiihrung, sondern der Offenbarung der wahren Mutter. Die Reaktion der Frauen zeigt
den Unterschied: Die eine handelt aus Mitgefiihl und mochte das Leben des Kindes retten, selbst wenn
sie es verliert, die andere zeigt Hérte und Gleichgiiltigkeit. Salomos Urteil ist kein juristischer Trick,
sondern eine gottlich inspirierte Strategie, die das Herz priift und Wahrheit sichtbar macht. So wird
deutlich, dass gottliche Weisheit nicht nur urteilt, sondern auch rettet. (1. Konige 3,23-26; Hebréer
4,12; Spriiche 20,27; Johannes 8,7-9)

Die Erkenntnis der wahren Mutter geschieht durch das Erbarmen ihres Herzens. Als Salomo
droht, das Kind zu teilen, ruft die wahre Mutter aus tiefem Mitleid nach Erbarmen. Ihre Reaktion
beweist nicht nur Mutterschaft, sondern auch die selbstlose Liebe, die bereit ist, das eigene Recht
aufzugeben, um das Leben des Kindes zu bewahren. Die wahre Mutterschaft wird nicht durch
Besitzanspruch oder Lautstdrke, sondern durch Opferbereitschaft und Liebe offenbar. Diese Szene
zeigt, dass wahres Recht nicht auf du3eren Strukturen, sondern auf innerem Charakter beruht. Salomo
erkennt, was das natiirliche Auge nicht sehen kann — ein Werk der Weisheit, das von Gottes Geist
geleitet ist. (1. Konige 3,26-27; 1. Johannes 3,16-18; Jakobus 3,17; Psalm 145,9)

Das Urteil bringt Gerechtigkeit und festigt die Anerkennung der gottlichen Berufung Salomos.
Nachdem das Kind der wahren Mutter gegeben wurde, wird Salomos Urteil im ganzen Volk bekannt.
Das Volk erkennt, dass die Weisheit Gottes in ihm ist, um Recht zu sprechen. Dieses Urteil ist nicht
nur eine Einzelfalllosung, sondern eine Offenbarung gottlicher Autoritdt durch den Konig. Es bestitigt
Salomos Berufung und begriindet seine Herrschaft in den Augen des Volkes. Die Furcht, die das Volk
empfindet, ist keine Angst, sondern ehrfiirchtige Anerkennung gottlicher Gerechtigkeit. Die gottliche
Weisheit Salomos wird zum MafBstab fiir das Konigtum Israels und zum Vorbild fiir gottlich geleitete
Fithrung. (1. Koénige 3,28; Psalm 72,1-2; Jesaja 11,2-4; Matthédus 12,42)

Seite 39 von 115



Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldirt zu 1. Konige 3,28, dass das
hebrdische Wort yir’ah (,, Ehrfurcht”, ,, Furcht*) sowohl Angst als auch respektvolle Verehrung
ausdriicken kann. Rabbi 1. W. Slotki weist darauf hin, dass yir’ah hier am besten mit
., Ehrerbietung“ oder ,, Verehrung“ wiederzugeben ist. Das Volk Israel empfand also tiefen
Respekt vor Salomo, weil er auflergewohnliche Weisheit und gerechtes Urteilsvermogen zeigte.
Zugleich fiirchteten sich die Ubeltiiter vor ihm, da sie wussten, dass er das Bose klar erkannte
und richtete. Diese Reaktion zeigt, dass wahre gottliche Weisheit zugleich Ehrfurcht bei den
Gerechten und Furcht bei den Gottlosen hervorruft (Spriiche 1,7; Prediger 12,13, 1. Konige
3,28) (Rubin, 2016, S. 416).

2.2. Verwaltung, Frieden und Uberfluss im Reich (4,1-34)

2.2.1. Salomos Verwaltungsstruktur und Organisation des Reiches
(4,1-19)

Salomos Regierung stiitzt sich auf eine klar strukturierte Fiihrungsordnung. Der Abschnitt
beginnt mit der Nennung hoher Amtstrdger, die dem Konig direkt unterstellt sind. Diese Ménner
nehmen zentrale Aufgaben in Verwaltung, Finanzen, Religion und militirischer Fiihrung wabhr.
Besonders Zadok und Abjathar als Priester, Asarja als Aufseher, Benaja als Heerfiihrer und Josaphat
als Kanzler zeigen, dass Salomo erfahrene und bewéhrte Ménner in Schliisselpositionen berief. Diese
Struktur legt ein Fundament fiir Stabilitdt und Rechtschaffenheit im Reich. Der Text macht deutlich,
dass gottliche Weisheit nicht im Chaos, sondern in geordneter Fiihrung und klaren Zustindigkeiten
zum Ausdruck kommt. Salomos Regierung ist nicht charismatisch-impulsiv, sondern geistlich fundiert
und organisatorisch durchdacht. (1. Konige 4,1-6; 2. Mose 18,21-23; Spriiche 11,14; 1. Korinther
14,40)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Konige 4,1-2, dass Salomo
nach dem Tod Davids Konig iiber ganz Israel wurde (vgl. 2. Samuel 8,15) und ein geordnetes
Regierungssystem einrichtete. Innerhalb seines Hofes berief er mehrere hohe Beamte, darunter
Asarja, den Sohn Zadoks, der als Priester diente. Da Zadok (vgl. 1. Konige 1,38) bereits im
hohen Alter war und die Aufsicht iiber die Priester nicht mehr austiben konnte, iibernahm sein
Sohn Asarja diese Aufgabe. Rubin verweist auf Harry E. Shields, der darauf hinweist, dass der

bestimmte Artikel , der* vor Priester (ha-kohen) in Vers 2 anzeigt, dass Asarja als hoher

Seite 40 von 115



Priester (kohen hagadol) fungierte. Somit war Asarja geistlich und verwaltungstechnisch eine
Schliisselfigur im friihen Konigreich Salomos (1. Kénige 4,1-2; 1. Chronik 6,8—10) (Rubin,
2016, S. 416).

Die Einrichtung von zwolf Statthaltersprengeln zeigt Weisheit in regionaler Versorgung. Salomo
teilt das Reich in zwolf Verwaltungseinheiten, wobei jeder Statthalter einen Monat im Jahr flir die
Versorgung des Hofes zustindig ist. Diese MafBlnahme fordert Gerechtigkeit, Gleichverteilung der
Lasten und klare Verantwortlichkeiten. Es handelt sich nicht um eine willkiirliche Aufteilung, sondern
um eine weise Struktur, die sowohl den koniglichen Haushalt als auch das Volk entlastet. Jeder Region
wird so ein geordnetes Mall an Verpflichtung zugewiesen. Das zeigt, dass geistlich gesegnete
Herrschaft auch in praktischer Fithrung sichtbar wird. Salomos Organisation dient nicht sich selbst,
sondern dem Wohl des Volkes und der Ehre Gottes. (1. Konige 4,7; 2. Chronik 9,25; Prediger 8,5;
Spriiche 16,12)

Die Namen der Statthalter offenbaren sowohl politische als auch familiiire Vernetzungen. Einige
der aufgefiihrten Statthalter sind mit Salomo verwandt oder durch Heirat mit dem koniglichen Haus
verbunden. Diese personellen Verflechtungen weisen auf bewusste Biindnisse hin, die Stabilitdt
sichern sollen. Zugleich zeigt sich darin das Bediirfnis, loyale und zuverldssige Ménner an
verantwortliche Stellen zu setzen. Diese Praxis ist zwar nicht frei von menschlichen Interessen, doch
im Kontext gottlicher Berufung darf sie als Ausdruck weiser Fiithrung verstanden werden, solange die
Gottesfurcht gewahrt bleibt. Die Verflechtung von politischer Klugheit mit geistlicher Verantwortung
muss immer kritisch, aber differenziert betrachtet werden. (1. Konige 4,8-15; 1. Mose 41,38-40; 2.
Samuel 8,15-18; Spriiche 29,4)

Salomos Regierung ist geprigt von Ordnung, nicht Willkiir — ein Abbild gottlicher Weisheit. Die
ganze Darstellung der Beamten- und Verwaltungsstruktur dient nicht bloB historischer Information,
sondern offenbart ein theologisches Prinzip: Herrschaft nach Gottes Willen ist stets verbunden mit
Recht, Ordnung und Gerechtigkeit. Salomo wird als ein Konig gezeigt, der Verantwortung delegiert,
Zustandigkeiten verteilt und nicht in Selbstherrlichkeit regiert. Dies spiegelt Gottes Wesen wider, der
ebenfalls in geordneten Strukturen handelt und Autoritét klar zuweist. Die Weisheit Salomos zeigt sich
somit auch in der Gestaltung des politischen Alltags. (1. Konige 4,16-19; 5. Mose 1,13-17; Romer
13,1-4; Jakobus 3,17)

Seite 41 von 115



2.2.2. Der Uberfluss und Friede unter Salomos Herrschaft (4,20-28)

Salomos Reich erlebt unter seiner Herrschaft beispiellosen Frieden und Bevolkerungsgliick. Der
Text beschreibt eine Zeit, in der Juda und Israel zahlreich, sicher und zufrieden lebten, ,.so zahlreich
wie der Sand am Meer*. Diese Formulierung erinnert bewusst an die VerheiBung an Abraham und
deutet auf eine Phase der Teilerfiillung gottlicher Zusagen hin. Das Volk lebte in Sicherheit, ,jeder
unter seinem Weinstock und unter seinem Feigenbaum‘, was in der Schrift ein Bild fiir Wohlstand,
Frieden und gesegnetes Leben ist. Salomos Regierung steht unter gottlichem Segen, der sich nicht nur
im Reichtum des Konigs, sondern vor allem im Wohlergehen des Volkes manifestiert. Politische
Stabilitét, duBBere Ruhe und innere Ordnung gehen hier Hand in Hand. (1. Konige 4,20; 5. Mose 1,10;
Micha 4,4; 1. Chronik 22,9)

Der tigliche Bedarf des koniglichen Hofes zeigt Reichtum und geordnete Versorgung. Die
Versorgung des koniglichen Hofes ist gewaltig: Dreilig Kor feines Mehl, sechzig Kor gewdhnliches
Mehl, zahlreiche Rinder und Schafe sowie Wild und Gefliigel. Diese Mengen verdeutlichen die Grof3e
und den Reichtum der koniglichen Verwaltung. Zugleich zeigen sie, dass die Organisation der
Versorgung systematisch erfolgt — die zuvor eingesetzten Statthalter tragen die monatliche
Verantwortung. Der Reichtum wird hier nicht zur Schau gestellt, sondern als Ausdruck gottlichen
Segens und der effizienten Verwaltung unter Salomos Fiihrung gezeigt. Gottes Segen bedeutet nicht
nur geistliche Giiter, sondern schliet auch materielles Wohlergehen unter gottlicher Ordnung ein. (1.
Konige 4,22-23; 5. Mose 28,11-12; Spriiche 3,9-10; 1. Timotheus 6,17)

Die politische Kontrolle iiber weite Gebiete schafft dullere Sicherheit. Salomo herrscht iiber
simtliche Konigreiche westlich des Euphrats, bis an die Grenzen Agyptens. Diese politische
Ausdehnung bedeutet nicht nur geografische GroBe, sondern auch gesicherte Grenzen, stabile
Diplomatie und geregelte Tribute. Der Friede wird nicht durch militdrische Expansion erzwungen,
sondern durch weise Verwaltung und goéttlichen Segen gewahrt. Die Stabilitdt der AuBenpolitik trégt
entscheidend zum inneren Frieden bei. Der Text stellt Salomo als Konig dar, der nicht durch Gewalt,
sondern durch Weisheit, Ordnung und Gottesfurcht herrscht. Solcher Friede ist ein Vorgeschmack auf
die kommende messianische Herrschaft. (1. Konige 4,24-28; Psalm 72,8-11; Jesaja 9,6-7; Sacharja
9,10)

Seite 42 von 115



2.2.3. Die iiberragende Weisheit Salomos und ihr Einfluss (4,29-34)

Salomos Weisheit ist gottlich verliechen und in ihrem Umfang einzigartig. Der Text macht deutlich,
dass Salomos Weisheit nicht aus eigener Bildung oder Erfahrung stammt, sondern eine direkte Gabe
Gottes ist. Der Herr gibt ihm ,,Weisheit und sehr grof3en Verstand* sowie eine Weite des Herzens, wie
sie mit der Weite des Sandes am Ufer des Meeres verglichen wird. Diese Bilder driicken die Tiefe,
Klarheit und Reichweite seines Denkens aus. Salomos Weisheit ist nicht nur eine Féhigkeit zu urteilen,
sondern ein umfassendes Verstdndnis von Menschen, Ordnungen und Schopfung. Die Betonung der
gottlichen Quelle macht klar, dass wahre Weisheit weder durch Intellekt noch durch Macht, sondern
allein durch gottliches Wirken gegeben wird. (1. Konige 4,29; Jakobus 1,5; Hiob 28,23-28; Spriiche
2,6-7)

Salomo iiberragt alle Weisen seiner Zeit und wird international anerkannt. Der Vergleich mit den
Weisen aus dem Osten und aus Agypten unterstreicht Salomos iiberragende Weisheit. Diese Volker
galten im Altertum als Hochburgen philosophischen, naturkundlichen und religiésen Wissens. Doch
Salomo tbertrifft sie alle, einschliellich beriihmter Manner wie Ethan und Heman. Der Text will
zeigen, dass die Weisheit, die von Gott kommt, jeder menschlichen Weisheit iiberlegen ist. Die
Anerkennung durch andere Nationen beweist die universale Giiltigkeit gottlicher Wahrheit. Salomos
Weisheit ist nicht nur fiir Israel bedeutend, sondern ein Licht fiir die Volker. (1. Konige 4,30-31; Jesaja
2,3; Matthéus 12,42; Kolosser 2,2-3)

Salomo verfasst Spriiche, Lieder und Erkenntnisse iiber die Schopfung. Die Erwdhnung von {iber
3.000 Spriichen und 1.005 Liedern zeigt die Vielfalt und Produktivitdt Salomos. Seine Weisheit ist
nicht abstrakt, sondern konkret und lehrhaft. Besonders sein Wissen iiber die Schopfung — Béume,
Tiere, Vogel, Fische — weist ihn als Theologen der Natur aus. Salomo erkennt die geordnete Vielfalt
der Schopfung als Ausdruck gottlicher Ordnung. Seine Weisheit reicht somit von theologischer
Einsicht bis hin zu naturkundlicher Beobachtung. Diese umfassende Perspektive ist Ausdruck eines
durch Gottesfurcht gepriagten Weltverstindnisses. (1. Konige 4,32-33; Psalm 111,2; Spriiche 1,1-7;
Romer 1,19-20)

Die Weisheit Salomos zieht die Volker an — ein Vorschatten messianischer Herrschaft. Der
Abschnitt schlieBBt mit der Aussage, dass Menschen aus allen Volkern kamen, um Salomos Weisheit zu
horen. Die Volker erkennen den Segen Gottes iiber Israel und werden von der gottlichen Ordnung
angezogen. Diese Szene ist ein Vorbild fiir die kommende messianische Herrschaft, in der die
Nationen nach Zion stromen werden, um Gottes Weisung zu empfangen. Salomos Weisheit dient nicht

nur der inneren Fiihrung Israels, sondern auch als Licht fiir die Welt. Die Erfiillung dieser Verheiflung

Seite 43 von 115



wird in Christus sichtbar, in dem alle Weisheit und Erkenntnis verborgen liegt. (1. Konige 4,34; Jesaja
60,1-3; Micha 4,1-2; 1. Korinther 1,24)

Seite 44 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 3.1-4.34)

Zusammenfassung:

Salomo festigt seine Herrschaft zunichst politisch, unter anderem durch eine Eheverbindung mit
Agypten. In Gibeon begegnet ihm der HERR im Traum und bietet ihm an, eine Bitte zu duBern.
Salomo wéhlt Weisheit, um das Volk Gottes gerecht zu regieren, anstatt Reichtum oder langes Leben
zu erbitten. Gott ehrt diese Bitte und verspricht ihm zusétzlich Reichtum, Ehre und ein langes Leben,
sofern er in den Wegen des HERRN bleibt. Das beriihmte Urteil im Streit zweier Frauen um ein Kind
beweist seine gottgegebene Urteilsfihigkeit und ruft Staunen im Volk hervor. In Kapitel 4 wird
Salomos Reichsverwaltung beschrieben: Er setzt Beamte iiber das Land, sorgt fiir stabile Versorgung
und schafft geordnete Strukturen. Frieden, Sicherheit, Reichtum und Weisheit kennzeichnen diese
Phase. Salomos Weisheit wird weithin bekannt und iiberragt die aller Zeitgenossen. Damit beginnt die
Erfiillung der VerheiBung aus 2. Samuel 7, dass unter Davids Nachfolger ein gesegnetes Konigtum

entstehen wiirde — als Vorschattung des kommenden messianischen Friedensreiches.

Anwendungen:

Wabhre geistliche Grofle beginnt mit dem Wunsch nach Weisheit, nicht nach Macht. Salomo bittet
nicht um &uBeren Erfolg, sondern um ein horendes Herz fiir Gottes Volk. Der Text zeigt, dass
geistliche Reife sich in der Prioritét geistlicher Gaben vor materiellen duflert. Diese Wahrheit bleibt

grundlegend, weil Gottes Werk geistlich und nicht fleischlich gefiihrt werden muss.

Gottes Antwort auf geistliche Sehnsucht iibertrifft oft die urspriingliche Bitte. Weil Salomo das
Richtige begehrt, segnet ihn Gott mit weit mehr als er erbeten hat. Das geistliche Prinzip zeigt, dass
Gott nicht nur gibt, was recht ist, sondern iiberreich belohnt, was seinem Willen entspricht. Diese
Einsicht bleibt bedeutsam, weil sie zum Vertrauen in Gottes GroBziigigkeit ermutigt — bei geistlich

ausgerichteten Bitten.

Geistliche Weisheit zeigt sich im Alltag — nicht nur in Worten, sondern in Gerechtigkeit. Das
Urteil im Kindstreit demonstriert, dass Salomos Weisheit praxisnah, lebensbezogen und gerecht ist.
Der Text macht deutlich, dass geistliche Einsicht nicht theoretisch bleibt, sondern zum Schutz und zur
Ordnung im Leben des Volkes fiihrt. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil der Glaube sich im gerechtem

Handeln bewéhren muss.

Seite 45 von 115



3. Bau des Tempels - Erfiillung gottlicher Verhei3ung (5,1-6,38)

3.1. Vorbereitungen und Vertrag mit Hiram (5,1-18)

3.1.1. Salomos Botschaft an Hiram — Gottes Plan und Biindnistreue
(5,1-12)

Salomo erkennt seine Berufung zum Tempelbau als gottlichen Auftrag. Salomo beginnt die
Verhandlungen mit Hiram, dem Konig von Tyrus, indem er die theologische Grundlage seines
Bauvorhabens betont. Er verweist darauf, dass sein Vater David wegen der vielen Kriege keinen
Tempel bauen konnte, obwohl dieser Plan in seinem Herzen war. Nun aber, da Salomo durch
gottlichen Frieden und Ruhe von allen Feinden umgeben ist, sieht er den Zeitpunkt erfiillt, um das
Haus fiir den Namen des HERRN zu bauen. Diese Argumentation zeigt ein tiefes Verstdndnis der
heilsgeschichtlichen Ordnung: Erst wenn Gott Frieden schenkt, kann der Ort seines Namens dauerhaft
errichtet werden. Salomo begreift sich nicht als Initiator eines politischen GroBprojekts, sondern als
gehorsamer Diener eines gottlichen Auftrags. (1. Konige 5,1-5; 2. Samuel 7,1-13; 1. Chronik 22,7-10;
Psalm 132,3-5)

Die Biindnistreue zwischen David und Hiram wird unter Salomo fortgesetzt. Die diplomatische
Beziehung zwischen Israel und Tyrus basiert auf der Treue zwischen David und Hiram, die Salomo
nun aktiv weiterfiihrt. Salomo appelliert nicht an politische Interessen, sondern an das bestehende
Verhiltnis der Freundschaft. Diese Biindnistreue wird als stabile Grundlage fiir das gemeinsame
Vorhaben genutzt. Hiram zeigt Bereitschaft, auf Salomos Bitte zu reagieren, und seine Freude iiber
Salomos Weisheit offenbart eine Wertschiatzung fiir gottlich geleitete Fiihrung. Die politische
Zusammenarbeit dient somit einem geistlichen Ziel: der Errichtung des Hauses des HERRN.
Biindnisse, die Gottes Ziele fordern, diirfen als Ausdruck seiner Vorsehung verstanden werden. (1.
Konige 5,2-8; 2. Chronik 2,2-15; Spriiche 21,1; Romer 13,1)

Gottes Segen wird durch internationale Zusammenarbeit sichtbar. Die Einigung zwischen Salomo
und Hiram bringt ein Resultat hervor, das iiber politische Zweckgemeinschaft hinausgeht. Der Text
hebt hervor, dass der HERR Salomo Weisheit gab, wie er ihm verheilen hatte, und dass Frieden

zwischen den Konigen herrschte. Diese Beschreibung stellt die gesamte Verhandlung und Einigung

Seite 46 von 115



unter gottliche Leitung. Die Zusammenarbeit mit den Phoniziern zeigt, dass Gottes Pldne auch durch
nichtisraelitische Volker unterstiitzt werden konnen. Die Bereitschaft Hirams, hochwertiges
Baumaterial zu liefern, wird als Teil gottlicher Versorgung gesehen. Der Tempelbau beginnt somit
nicht nur in Jerusalem, sondern in einer geopolitisch vernetzten Welt unter Gottes Souverdnitdt. (1.
Konige 5,9-12; Jesaja 60,10; Esra 1,1-4; Apostelgeschichte 17,26-27)

3.1.2. Organisation der Arbeitskriafte und praktische Umsetzung
(5,13-18)

Salomo organisiert grofie Arbeitskrifte mit klarer Struktur und Ordnung. Fiir den Tempelbau
stellt Salomo eine gewaltige Arbeitskraft zusammen: Dreifligtausend Fronarbeiter, siebzigtausend
Lasttrdger, achtzigtausend Steinmetze und dreitausendsechshundert Aufseher. Die Einteilung der
Fronarbeiter in monatlich wechselnde Schichten zeigt eine weise Beriicksichtigung von Belastung und
Effizienz. Obwohl es sich um Zwangsarbeit handelt, achtet Salomo auf geordnete Abldufe und klare
Zustandigkeiten. Die Organisation der Arbeit ist durchdacht, planvoll und zielgerichtet. Diese
MafBnahme betont erneut, dass gottliche Vorhaben auch menschliche Planung, Disziplin und Leitung
erfordern. Das grofle Werk des Tempelbaus beginnt mit praktischer Vorbereitung, nicht mit geistlicher
Begeisterung allein. (1. Konige 5,13-16; 2. Chronik 2,16-17; Spriiche 24,3-4; Lukas 14,28)

Die Zusammenarbeit mit Hiram bringt hochwertige Materialien aus dem Libanon. Durch die
Vereinbarung mit Hiram gelangen Zedern- und Tannenbdume aus dem Libanon nach Israel. Hiram
liefert die Holzer in Form von FloBen iiber das Meer bis Joppe, von wo aus sie weitertransportiert
werden. Diese logistische Verbindung zeigt eine Kombination aus maritimer Technologie,
Arbeitsteilung und gegenseitiger Versorgung. Im Gegenzug versorgt Salomo Hiram mit
Nahrungsmitteln fiir dessen Hof. Der Austausch ist nicht einseitig, sondern von gegenseitigem Nutzen
gepriagt. Das Zusammenspiel zwischen Salomos Planung und Hirams Ressourcen ermoglicht es,
Materialien von hochster Qualitdt fiir das Haus des HERRN zu verwenden. (1. Konige 5,9-11; 2.
Chronik 2,10-16; Esra 3,7; Jesaja 60,13)

Der Beginn des Tempelprojekts ist ein Zeichen gottlicher Vorsehung und menschlicher Treue.
Mit der Lieferung der Materialien und der Einsatzbereitschaft der Arbeiter beginnt das grof3e
Bauvorhaben. Der Text betont, dass alle Dinge zur rechten Zeit bereitgestellt sind. Salomo handelt mit
Klugheit, Geduld und Zielstrebigkeit. Die Weichen fiir das grofite geistliche Bauwerk des Alten

Testaments werden in einem Zusammenspiel aus gottlicher Leitung und menschlichem Gehorsam

Seite 47 von 115



gestellt. Der Bau des Tempels beginnt nicht spektakuldr, sondern durch stille Vorbereitung,
Organisation und treue Ausfiihrung. Dieses Vorgehen zeigt, dass geistliches Werk auf griindlicher
Planung, geregelten Strukturen und tiglicher Treue aufruht. (1. Konige 5,17-18; Nehemia 4,15-17;
Psalm 127,1; 1. Korinther 14,33)

3.2. Der Tempelbau in Jerusalem beginnt (6,1-38)

3.2.1. Architektur und dullere Gestaltung des Tempels (6,1-14)

Der Tempelbau beginnt im vierten Jahr von Salomos Herrschaft — ein Werk gottlicher
Verheiflung. Die zeitliche Einordnung des Tempelbaus zu Beginn von Kapitel 6 ist von zentraler
theologischer Bedeutung. Der Text nennt das 480. Jahr nach dem Auszug aus Agypten und damit eine
klare heilsgeschichtliche Verankerung. Der Bau des Tempels ist nicht blof ein historisches Ereignis,
sondern die sichtbare Erfiillung der BundesverheiBungen Gottes an Israel. Salomo handelt im Einklang
mit Gottes Zeitplan, nicht aus eigener Initiative. Diese genaue Datierung zeigt, dass Gott Geschichte
lenkt und seine VerheiBungen treu erfiillt. Der Beginn des Tempelbaus markiert einen Hohepunkt im
Wirken Gottes mit seinem Volk. (1. Konige 6,1; 2. Mose 25,8-9; 2. Samuel 7,13; Apostelgeschichte
7,44-47)

Die Mafle und Struktur des Gebiudes spiegeln gottliche Ordnung und Harmonie. Die
Beschreibung des Tempels beginnt mit den exakten Abmessungen: sechzig Ellen Linge, zwanzig Ellen
Breite und dreiflig Ellen Hohe. Die Proportionen zeigen nicht menschliche Willkiir, sondern eine
gottlich inspirierte Ordnung, die bereits im Stiftshiittenmodell angelegt war. Auch die Gliederung in
Hauptraum, Hinterraum und das Allerheiligste folgt dem bekannten Muster des Zeltheiligtums. Die
Wiederholung und Erweiterung dieser Struktur in fester Bauweise unterstreicht die Kontinuitét in
Gottes Heilsplan. Architektur wird hier zum Triager geistlicher Wahrheit. (1. Konige 6,2-6; 2. Mose
26,1-37; Hebréer 8,5; Psalm 48,1-3)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Konige 6,7, dass beim Bau
des Tempels kein Hammer, Meifsel oder eisernes Werkzeug auf dem Bauplatz zu horen war.
Dies zeigt, dass die Steine bereits im Steinbruch vollstindig behauen wurden, bevor sie an den
Tempelberg gebracht wurden. Nach dem Talmud (Sotah 48b) wurden die Steine vorher exakt

vorbereitet, sodass sie beim Aufbau ohne Nachbearbeitung passten. Raschi iiberliefert zudem

Seite 48 von 115



die Legende vom Schamir, einem wunderbaren Wurm, der Stein zernagte und so die Blocke in
die gewiinschte Form brachte, ohne dass Eisenwerkzeuge notig waren. Rubin merkt an, dass
man heute in den unterirdischen Steinbriichen Salomos unterhalb des Damaskustores in
Jerusalem noch Bearbeitungsspuren sehen kann, die an diesen biblischen Bericht erinnern (1.
Koénige 6,7; 1. Chronik 22,2-3; 2. Chronik 2,1) (Rubin, 2016, S. 418).

Die duflere Verkleidung des Tempels mit Zedernholz zeigt Schonheit und Bestéindigkeit. Der Text
betont, dass der Tempel vollstindig mit Zedernholz verkleidet war — ein Material, das fiir seine
Dauerhaftigkeit, seinen Wohlgeruch und seine Schonheit bekannt war. Das Zedernholz kam aus dem
Libanon und war durch den Vertrag mit Hiram verfiigbar. Der Einsatz edler Materialien und
handwerklicher Perfektion macht deutlich, dass das Haus des HERRN nicht nur funktional, sondern
auch wiirdevoll und herrlich sein sollte. Schonheit und Heiligkeit gehoren im alttestamentlichen
Gottesdienst zusammen. Der dullere Glanz des Tempels sollte die Majestit und Reinheit Gottes
widerspiegeln. (1. Konige 6,9-10; 2. Chronik 3,5-7; Psalm 96,6; Jesaja 60,13)

Ein prophetisches Wort unterbricht die Beschreibung und ruft zur Bundesgehorsamkeit.
Inmitten der Baubeschreibung erfolgt eine gottliche Rede an Salomo, die den theologischen Rahmen
des Tempelbaus klart. Gott verspricht, inmitten seines Volkes zu wohnen — unter der Voraussetzung,
dass seine Gebote gehalten werden. Der Tempel ist nicht Selbstzweck, sondern Ausdruck einer
lebendigen Bundesbeziehung. Diese Einschaltung macht deutlich, dass duere Schonheit und religiose
Aktivitdt ohne Gehorsam keine bleibende Gegenwart Gottes garantieren. Der Segen Gottes ist an
Treue zum Wort gebunden. Damit wird der Tempel zur Mahnung und Verheilung zugleich. (1. Konige
6,11-14; 3. Mose 26,11-12; 5. Mose 28,1-2; Johannes 14,23)

3.2.2. Inneneinrichtung, Ausstattung und symbolische Details
(6,15-38)

Die vollstindige Verkleidung des Tempelinneren mit Zedernholz betont Reinheit und
Absonderung. Der gesamte Innenraum des Tempels wurde mit Zedernholz ausgekleidet — von Boden
bis Decke. Diese MaBnahme diente nicht nur &sthetischer Schonheit, sondern symbolisierte die
Heiligkeit und Absonderung des Ortes. Zedernholz war nicht nur bestdndig, sondern auch frei von
Insekten und Verfall — ein Bild fiir gottliche Unverderblichkeit. Das Innere des Hauses Gottes sollte

nicht durch Stein oder rohes Baumaterial sichtbar sein, sondern durch etwas Veredeltes, Dauerhaftes

Seite 49 von 115



und Angenehmes. Der Tempel war nicht nur ein heiliger Ort, sondern ein Ort der reinen, von Siinde
getrennten Gegenwart Gottes. (1. Konige 6,15-18; 2. Mose 26,33-34; Psalm 29,9; Jesaja 6,3)

Das Allerheiligste wird als Zentrum der Gegenwart Gottes hervorgehoben. Der hinterste Raum,
das Allerheiligste, wurde als quadratischer Raum mit zwanzig Ellen Seitenlédnge und -hdhe gestaltet
und vollstindig mit reinem Gold iiberzogen. Diese vollige Vergoldung symbolisierte die
uneingeschriankte Herrlichkeit Gottes. Zwei ausgedehnte Cherubim aus Olivenholz mit ausgebreiteten
Fliigeln standen im Raum, ein Bild fiir die himmlische Gegenwart und Bewachung des gottlichen
Thrones. Die Ausmalle und Ausstattung des Raumes zeigten, dass dies der Ort der hochsten Heiligkeit
war — das Zentrum des Bundes zwischen Gott und seinem Volk. Kein Mensch durfte diesen Raum
betreten auller dem Hohenpriester, und auch das nur einmal im Jahr. (1. Konige 6,19-28; 2. Mose
25,18-22; Hebrier 9,3-7; Offenbarung 11,19)

Schnitzereien und Ornamente im Tempelinnern verweisen auf den Garten Eden. Die Winde und
Tiiren des Tempels waren mit geschnitzten Bildern von Cherubim, Palmen und offenen Bliiten
verziert. Diese Darstellung ist nicht zufdllig, sondern erinnert an den Garten Eden — den ersten Ort der
Begegnung zwischen Gott und Mensch. Der Tempel wird somit als eine Wiederherstellung jener
verlorenen Gemeinschaft verstanden, die durch Siinde zerstort wurde. Gottes Wohnung bei seinem
Volk ist eine Vorausschau auf die endgiiltige Wiederherstellung aller Dinge. Die geschnitzten Bilder
driicken nicht nur Schonheit, sondern Theologie aus: Gott ist der Herr des Lebens, der Schopfer und
Erloser. (1. Konige 6,29-35; 1. Mose 2,8-10; Hesekiel 41,17-20; Oftfenbarung 21,3-4)

Der Tempelbau dauerte sieben Jahre — ein Zeichen gottlicher Vollendung. Der Abschluss der
Arbeiten nach sieben Jahren verweist auf géttliche Ordnung und Vollendung. Die Zahl sieben steht in
der Heiligen Schrift oft fiir Ganzheit und Vollkommenheit. Der Bau dieses Hauses war kein
gewdohnliches Bauprojekt, sondern ein heiliger Dienst, getragen von gottlicher Weisung, menschlicher
Arbeit und geistlichem Ziel. Die Erwidhnung der siebenjdhrigen Dauer unterstreicht, dass Gottes Werke
in seiner Zeit vollendet werden und seinem Rhythmus folgen. Der Tempel war nun bereit, als Ort der
Anbetung, des Opfers und der Gemeinschaft mit Gott zu dienen. (1. Koénige 6,37-38; 1. Mose 2,1-3; 2.
Mose 40,33-34; Psalm 132,13-14)

Seite 50 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 5.1-6.38)

Zusammenfassung:

Mit Gottes Segen und politischer Stabilitdt beginnt Salomo, den lange erwarteten Tempel in Jerusalem
zu bauen — als Zentrum der Anbetung und Bundesbeziehung zwischen dem HERRN und Israel. Durch
ein Biindnis mit Hiram von Tyrus erhélt Salomo edle Baumaterialien und qualifizierte Arbeitskrifte.
Die Vorbereitungen erfolgen sorgfiltig und mit groBem organisatorischen Aufwand, was die
Bedeutung des Vorhabens unterstreicht. Der eigentliche Tempelbau beginnt im vierten Regierungsjahr
Salomos. Kapitel 6 beschreibt detailliert die Mal3e, Materialien und architektonischen Elemente — alles
gemil gottlicher Ordnung. Inmitten der Bauphase spricht der HERR erneut zu Salomo: Nicht das
duBere Gebidude, sondern der Gehorsam gegeniiber Gottes Geboten sichert seine Gegenwart. Der
Tempelbau dauert sieben Jahre und wird mit hochster Sorgfalt abgeschlossen. Der Tempel wird so zur
sichtbaren Bestitigung von Gottes Treue an Israel, aber auch zur Erinnerung an die Bedingungen des

Bundesgehorsams — ein zentrales Element der alttestamentlichen Heilsgeschichte.

Anwendungen:

Gottes Werke geschehen nicht aus Hast, sondern aus vorbereiteter Hingabe. Der Tempelbau ist
gepragt von griindlicher Planung, internationaler Zusammenarbeit und geordnetem Einsatz der
Ressourcen. Der Text zeigt, dass heilige Aufgaben nicht oberfliachlich, sondern mit Ehrfurcht und
Klarheit ausgefiihrt werden miissen. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil geistlicher Dienst

sorgfdltige Vorbereitung und Ausrichtung am Willen Gottes erfordert.

Gottes Gegenwart ist nicht an Gebédude, sondern an Gehorsam gebunden. Mitten im Bau spricht
Gott Salomo an und erinnert daran, dass seine Ndhe nicht durch Architektur, sondern durch Treue zu
seinem Wort garantiert wird. Das geistliche Prinzip macht deutlich, dass duflere Formen geistliches
Leben nicht ersetzen. Diese Einsicht bleibt zentral, weil auch heute echte Gemeinschaft mit Gott nur

auf der Grundlage seines Wortes besteht.

Der Tempel weist iiber sich hinaus — auf das kommende, vollkommene Heiligtum. Der
alttestamentliche Tempel ist Zentrum der Anbetung, Opfer und Offenbarung — aber zugleich ein
Schatten des kommenden Messias, in dem Gott selbst bei seinem Volk wohnen wird. Der Text zeigt,
dass der Tempel heilsgeschichtlich bedeutend ist, aber auf ein groBeres Ziel verweist. Diese Wahrheit
bleibt grundlegend, weil der endgiiltige Zugang zu Gott in Christus erfiillt ist, nicht in Steinen und
Gold.

Seite 51 von 115



4. Ausstattung des Tempels und koniglicher Palast (7,1-51)

4.1. Salomos Palast und die besonderen Bauten (7,1-12)

Der Bau von Salomos Palast dauerte fast doppelt so lange wie der Tempelbau. Wihrend der
Tempelbau sieben Jahre beanspruchte, dauerte der Bau des koniglichen Palastes dreizehn Jahre. Diese
Zeitangabe steht nicht im Widerspruch zur Wertschétzung des Tempels, sondern zeigt den Umfang und
die architektonische Komplexitit des Palastes. Der Text vergleicht nicht direkt, sondern stellt niichtern
die Dauer dar. Es wird deutlich, dass Salomos Herrschaft nicht nur geistlich, sondern auch
administrativ und reprisentativ gestaltet war. Der Palast diente der Regierung, der Rechtsprechung und
der Représentation vor anderen Volkern. Die lange Bauzeit weist auf sorgféltige Planung und
umfangreiche Bauabschnitte hin. (1. Konige 7,1; 2. Chronik 8,1; Prediger 2,4-6; Matthdus 6,33)

Das Libanonwaldhaus war ein monumentaler Bau mit strategischem Zweck. Dieses Gebiude,
auch ,Haus des Libanonwaldes* genannt, war durch seine Grofe, seine Saulenhalle und die
Verwendung von Zedernholz beeindruckend. Es diente vermutlich als Waffenkammer, Schatzhaus oder
Empfangshalle. Der Name verweist auf die wertvollen Materialien aus dem Libanon, die fiir den Bau
verwendet wurden. Die zahlreichen Sdulen und die glinzenden Elemente deuteten auf konigliche
Macht und &dsthetischen Reichtum hin. Dieses Haus war nicht nur Ausdruck koniglicher Pracht,
sondern auch ein Symbol fiir Stabilitit und militdrische Starke. (1. Konige 7,2-5; 1. Konige 10,17-21;
Jesaja 2,12-16; Psalm 144,12-15)

Die Halle des Thrones bezeugte die Verbindung von Gerechtigkeit und koniglicher Autoritit. Ein
weiterer Bau war die Halle des Thrones, auch ,,Sdulenhalle* genannt, in der Salomo Gericht hielt. Hier
wurde das Recht gesprochen, das auf der gottlich verliechenen Weisheit beruhte. Diese Halle war
architektonisch herausragend und diente der Ausiibung von Autoritdt unter Gottes Wort. Der Ort, an
dem das Recht verkiindet wurde, war bewusst abgesetzt und hervorgehoben. Dies verweist darauf, dass
konigliche Macht im Volk Israel untrennbar mit dem Gesetz Gottes verbunden war. Salomos
Gerichtsthron war nicht menschlicher Wille, sondern Werkzeug gottlicher Gerechtigkeit. (1. Konige
7,6-7; Psalm 72,1-2; Jesaja 11,3-4; Spriiche 20,8)

Salomo errichtete auch einen besonderen Wohnbereich fiir seine Frau — die Tochter des Pharao.
Die letzte Erwéhnung im Abschnitt betrifft den Wohnbereich Salomos und seiner Frau, der Tochter des

Pharao. Diese Wohnungen wurden aus edlem Steinmaterial erbaut und entsprechen dem

Seite 52 von 115



architektonischen Niveau der iibrigen koniglichen Bauten. Die Erwdhnung der Tochter des Pharao
erinnert an die politische Heirat Salomos mit Agypten, die zu Beginn seiner Herrschaft geschlossen
wurde. Auch wenn der Text keine Bewertung vornimmt, deutet sich hier eine Spannung an zwischen
politischer Weitsicht und geistlicher Trennung. Der Palast ist Ausdruck koniglicher GréB3e, aber nicht
gleichzusetzen mit dem Heiligtum Gottes. (1. Konige 7,8-12; 1. Konige 3,1; 2. Chronik 8,11; Nehemia
13,26)

4.2. Tempelausstattung durch Hiram aus Tyrus (7,13-51)

4.2.1. Die bronzenen Siulen, das eherne Meer und die Gestelle
(7,13-39)

Hiram aus Tyrus wurde durch gottliche Weisheit zum leitenden Handwerker berufen. Der Text
hebt hervor, dass Salomo Hiram aus Tyrus berufen lieB, einen Mann mit auBergewohnlichen
handwerklichen Fahigkeiten, insbesondere im Bronzeguss. Er war Sohn einer israelitischen Witwe aus
dem Stamm Naphtali und eines phonizischen Bronzegieflers. Seine Herkunft vereint gottliche
Berufung und fachliche Exzellenz, was an die Berufung Bezaleels fiir die Stiftshiitte erinnert. Hiram
wird nicht nur als Handwerker, sondern als weiser, verstdndiger und sachkundiger Mann beschrieben,
der fiir alle kunstvollen Arbeiten geeignet war. Seine Berufung zeigt, dass geistliches Werk auch
kiinstlerische und handwerkliche Exzellenz erfordert und dass Gott bestimmte Menschen mit
besonderen Gaben fiir seinen Dienst ausriistet. (1. Konige 7,13-14; 2. Mose 31,1-5; 2. Chronik
2,13-14; Kolosser 3,23-24)

Die zwei bronzenen Sidulen symbolisieren Gottes Stirke und Bestindigkeit. Hiram goss zwei
Sdulen aus Bronze und stellte sie vor den Tempel. Sie erhielten die Namen Jachin und Boas, was ,,Er
wird griinden* und ,,In IThm ist Stirke* bedeutet. Diese Namen deuten auf die tragende Rolle Gottes im
Tempel und im Leben seines Volkes hin. Die Hohe und der Schmuck der Sdulen mit Kapitellen,
Flechtwerk, Granatépfeln und Lilien zeigen ihre repréisentative und symbolische Bedeutung. Sie waren
kein tragendes Element, sondern ein Zeichen gottlicher Gegenwart, Festigkeit und Schonheit. Die
Platzierung vor dem Heiligtum erinnert daran, dass der Zugang zu Gottes Gegenwart auf seiner Kraft
und Verheifung beruht. (1. Konige 7,15-22; 2. Chronik 3,15-17; Psalm 93,1-2; Offenbarung 3,12)

Seite 53 von 115



Das eherne Meer diente der rituellen Reinigung — ein Bild fiir Heiligung vor Gott. Ein grof3es
bronzenes Becken, genannt ,,das Meer*, wurde von Hiram geschaffen und auf zwdlf ehernen Rindern
gestellt. Es diente den Priestern zur Waschung und Reinigung vor dem Dienst im Heiligtum. Seine
gewaltigen Malle und kunstvolle Gestaltung unterstreichen die Bedeutung von Reinheit im Umgang
mit dem Heiligen. Die zwolf Rinder weisen auf die zwdlf Stimme Israels hin und verankern das
Symbol der Reinigung im gesamten Volk. Das eherne Meer verweist auf die Notwendigkeit der
inneren und dufleren Reinigung im Gottesdienst — ein Gedanke, der im Neuen Bund geistlich durch das
Wort und das Blut Christi erfiillt wird. (1. Konige 7,23-26; 2. Mose 30,18-21; Psalm 24,3-4; Hebréer
10,22)

Die zehn Gestelle mit Becken zeigen funktionale Schonheit im Dienst fiir das Heiligtum. Neben
dem groflen Meer wurden zehn fahrbare Gestelle mit kleineren Becken gefertigt. Diese dienten zur
Reinigung der Gerdte der Brandopfer und konnten durch Rider bewegt werden. Ihre kiinstlerische
Gestaltung mit Lowen, Rindern, Cherubim und floralen Elementen verbindet Funktionalitit mit
symbolischer Bedeutung. Die Verbindung von Reinheit, Bewegung und Schonheit betont, dass selbst
die praktischen Aspekte des Gottesdienstes unter gottlicher Ordnung stehen. Die Vielseitigkeit dieser
Gerite zeigt, dass Gottes Dienst sowohl die Asthetik als auch die Niitzlichkeit umfasst. (1. Kénige
7,27-39; 2. Mose 31,9; 2. Chronik 4,6; Titus 2,14)

4.2.2. Die goldenen Geriite fiir das Heiligtum und die Vollendung
der Tempelausstattung (7,40-51)

Hiram vollendete alle ehernen Arbeiten mit hochster Kunstfertigkeit fiir den Tempel. Der Text
nennt nochmals alle gefertigten Gegenstinde aus Bronze: Becken, Schaufeln und Sprengschalen.
Diese Aufzéhlung bezeugt nicht nur Vollstindigkeit, sondern auch Detailtreue und Ordnung. Die
Betonung liegt auf der ,,Arbeit, die er fiir den Konig Salomo machte®, was zeigt, dass Hiram im
koniglichen und zugleich geistlichen Auftrag arbeitete. Die Aufzéhlung der zahlreichen Gerdte hebt
hervor, dass der Gottesdienst umfassende Vorbereitung erfordert — nichts blieb dem Zufall iiberlassen.
Hiram arbeitete in der Jordanebene in einer TonformergieBerei, was auf Kontinuitdt mit fritheren
Heiligtumstraditionen hinweist. (1. Konige 7,40-47; 2. Mose 27,1-8; 2. Chronik 4,11-18; Hebréer 9,21)

Die goldenen Geriite des Tempels spiegeln die Reinheit und Herrlichkeit Gottes. Fiir den
Innenraum des Tempels liel Salomo Geréte aus reinem Gold anfertigen: Leuchter, Tische, Schiisseln,

Schalen, Loffel und Réuchergefdfle. Diese dienten nicht blof liturgischem Gebrauch, sondern

Seite 54 von 115



symbolisierten durch das Material die Heiligkeit und Majestit Gottes. Gold war Ausdruck fiir das
Kostbarste, das dem Herrn geweiht werden konnte. Die goldenen Leuchter beleuchteten das
Heiligtum, die Tische trugen die Schaubrote, und die Gefdfle dienten dem Opfer- und Raucherwerk.
Allein schon durch ihre Existenz bezeugen diese Gegenstinde die Heiligkeit des Tempels und die
Wiirde des Gottesdienstes. (1. Konige 7,48-49; 2. Mose 25,23-40; Hebrder 9,1-5; Offenbarung
1,12-13)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Konige 7,49, dass sich im
Tempel mehrere Menorot befanden. Nach der Auslegung Raschis stand die Menora, die Mose
gefertigt hatte, in der Mitte, wihrend sich je fiinf weitere Menorot zu ihrer Rechten und Linken
befanden — insgesamt also elf Leuchter. Rubin betont, dass die Tora ausdriicklich anordnet, die
Menora auf der Siidseite der Stiftshiitte aufzustellen (2. Mose 26,35). Daher beziehen sich die
Begriffe ,,rechts” und , links” in diesem Zusammenhang auf die Menora des Mose als
Bezugspunkt und nicht auf die Ausrichtung zum Kodesch haKodeschim, dem Allerheiligsten.
Diese Anordnung verdeutlicht die geordnete und symbolische Struktur des Tempels, in dem
Licht und Reinheit die Gegenwart Gottes widerspiegeln (1. Konige 7,49; 2. Mose 25,3140, 2.
Chronik 4,7) (Rubin, 2016, S. 421).

Die Vollendung der Tempelausstattung markiert die Bereitheit zum priesterlichen Dienst. Der
Abschnitt endet mit der Ubergabe aller geweihten Gegenstiinde, die Salomo fiir das Haus des HERRN
herstellen lie. Diese wurden in den Schatzkammern des Tempels niedergelegt. Damit ist der Tempel
nicht nur baulich, sondern funktional und liturgisch vollendet. Alles ist vorbereitet, damit der
priesterliche Dienst beginnen kann. Die Ordnung, Schonheit und Reinheit der Ausstattung zeigt, dass
der Dienst an Gott mit Ehrfurcht und Genauigkeit geschehen muss. Der Hohepunkt des Projekts ist
nicht die dullere Pracht, sondern die geistliche Ausrichtung auf die Begegnung mit dem lebendigen
Gott. (1. Koénige 7,50-51; 2. Mose 40,33-35; 2. Chronik 5,1; Hebréer 8,5)

Seite 55 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 7.1-51)

Zusammenfassung:

Nach dem Tempel widmet sich Salomo dem Bau seines eigenen Palastes, der dreizehn Jahre dauert.
Die Beschreibung zeigt prichtige Bauten, darunter das Haus des Waldes Libanon, die Halle des
Thrones und ein eigenes Haus fiir die Tochter des Pharao. AnschlieBend wird die detaillierte
Innenausstattung des Tempels beschrieben, fiir die Salomo den kunstbegabten Hiram aus Tyrus
beauftragt. Dieser fertigt bronzene Sadulen (Jachin und Boas), ein groles Wasserbecken (,,das Meer)
sowie zahlreiche Gerite fiir Opfer und Reinigung. Auch goldene Gegenstinde wie Leuchter, Tische,
Schalen und Werkzeuge werden fiir den Tempeldienst hergestellt. Alles folgt einer gottlich inspirierten
Ordnung und steht im Dienst der Heiligkeit und des Gottesdienstes. Die Arbeit wird vollstindig
abgeschlossen, und Salomo lédsst die flir den Tempel bestimmten Geréte einbringen. Der Abschnitt
verdeutlicht, dass der Tempel nicht nur ein Ort des duBleren Glanzes ist, sondern geistlich-geordnetes
Zentrum der Bundesbeziehung zwischen Gott und seinem Volk — vorbereitet durch Gaben, Kunst und

Gehorsam.

Anwendungen:

Gott ist ein Gott der Ordnung — auch im Sichtbaren und Praktischen. Die detaillierte Bau- und
Ausstattungsliste zeigt, dass selbst praktische Dinge wie Gerite, Male und Materialien Bedeutung fiir
den Gottesdienst haben. Der Text zeigt, dass AuBeres nicht nebensichlich ist, wenn es zur Ehre Gottes
eingesetzt wird. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil geistliche Ordnung auch &uBlere Struktur,

Exzellenz und Sorgfalt einschlief3t.

Geistliche Gaben dienen nicht der Selbstdarstellung, sondern der Anbetung. Hiram wird fiir seine
kunsthandwerkliche Weisheit geriihmt, aber seine Arbeit steht ausschlielich im Dienst des Tempels.
Das geistliche Prinzip zeigt, dass auch praktische Begabungen geistliche Bedeutung haben, wenn sie
auf Gott ausgerichtet sind. Diese Einsicht bleibt grundlegend, weil in der Gemeinde alle Gaben — auch

handwerkliche oder gestalterische — Teil des Gottesdienstes sein kdnnen.

Heiligkeit umfasst mehr als das Herz — sie zeigt sich auch im Raum der Anbetung. Die kostbare
Ausstattung des Tempels soll nicht nur beeindrucken, sondern Gottes Majestét sichtbar machen. Der
Text macht deutlich, dass Anbetung sowohl innerlich als auch duBlerlich Ausdruck von Ehrfurcht sein
muss. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil Gottes Heiligkeit auch unsere Gestaltung von Raum,

Umgang mit Dingen und duBlere Haltung prégt.

Seite 56 von 115



5. Einweihung des Tempels - Gottes Gegenwart unter seinem
Volk (8,1-66)

5.1. Einzug der Lade - die Herrlichkeit des HERRN erfiillt den
Tempel (8,1-11)

Ganz Israel versammelt sich zur Einweihung des Hauses des HERRN. Zu Beginn der Einweihung
ruft Salomo die Altesten Israels, alle Haupter der Stimme und Fiirsten der Vaterhduser zusammen.
Diese nationale Versammlung unterstreicht die zentrale Bedeutung des Tempels fiir das gesamte Volk.
Der Zeitpunkt — das Fest im siebten Monat — deutet auf das Laubhiittenfest, das mit dem Thema der
Gegenwart Gottes und der Erinnerung an die Wiistenzeit verbunden ist. Die Lade wird dabei aus der
Stadt Davids, wo sie zuvor war, in das neue Zentrum der Anbetung liberfiihrt. Die versammelte Einheit
Israels symbolisiert, dass wahre Anbetung das ganze Volk Gottes erfordert, nicht nur eine priesterliche
Elite. (1. Konige 8,1-2; 3. Mose 23,34-43; Psalm 122,1-5; Apostelgeschichte 2,1)

Die Priester bringen die Lade des Bundes in das Allerheiligste. Die Lade wird von den Priestern
getragen und in das Allerheiligste des Tempels gebracht. Sie wird unter die Cherubim gestellt, deren
Fliigel sie bedecken. Diese Handlung ist keine bloe Prozession, sondern ein hochheiliger Akt, der die
Mitte des israelitischen Glaubens beriihrt. Die Lade steht fiir Gottes Bund, seine Treue und seine
Gegenwart im Volk. Sie enthélt die Gesetzestafeln, das zentrale Zeugnis des gottlichen Wortes. Der
Ort, an dem sie ruht, ist das unsichtbare Zentrum des Tempels — ein Raum vélliger Absonderung und
gottlicher Heiligkeit. (1. Konige 8,3-6; 2. Mose 25,21-22; 2. Mose 40,20-21; Hebréer 9,3-5)

Die Lade des Bundes enthiilt ausschlieBlich die Tafeln des Zeugnisses. Der Text betont, dass nichts
anderes in der Lade war als die zwei Steintafeln, die Mose am Horeb empfangen hatte. Diese Tafeln
bezeugen den Bund Gottes mit seinem Volk, den er bei ihrem Auszug aus Agypten geschlossen hatte.
Durch diese Fokussierung wird deutlich, dass das Zentrum des Tempels nicht in materiellen Schitzen
liegt, sondern im Wort Gottes. Die gottliche Offenbarung, niedergeschrieben in den Geboten, bildet
das Fundament der Gegenwart Gottes unter seinem Volk. Die Lade ist daher kein magisches Objekt,
sondern Trager der gottlichen Selbstoffenbarung. (1. Konige 8,9; 2. Mose 31,18; 5. Mose 10,1-5;
Psalm 119,89)

Die Herrlichkeit des HERRN erfiillt das Haus — ein sichtbares Zeichen gottlicher Gegenwart. Als

die Priester den Tempel verlassen, erfiillt eine Wolke das Haus des HERRN, sodass sie wegen der

Seite 57 von 115



Herrlichkeit Gottes nicht im Dienst stehen konnen. Diese Wolke ist Ausdruck der Schechina — der
sichtbaren, wohnenden Herrlichkeit Gottes. Die gleiche Erscheinung war schon bei der Stiftshiitte zu
sehen, als der HERR sie erfiillte. Hier bestétigt Gott durch sein sichtbares Erscheinen, dass er den
Tempel als seinen Wohnort unter dem Volk annimmt. Dieser Moment ist Hohepunkt des gesamten
Bauprojekts: Nicht das Werk der Menschen, sondern die Gegenwart Gottes heiligt den Ort. (1. Konige
8,10-11; 2. Mose 40,34-35; Hesekiel 10,4; Offenbarung 15,8)

5.2. Salomos Gebet, Segensworte und Opfer (8,12-66)

5.2.1. Salomos Weihegebet — Lob, Bitte und Theologie des Tempels
(8,12-53)

Salomo beginnt sein Gebet mit dem Lob Gottes als treuen Bundesgott. Salomo stellt zu Beginn
seines Gebets die Treue Gottes in den Mittelpunkt. Er preist den HERRN, der die Verheilung an David
erfiillt hat, indem der Tempel vollendet wurde. Dabei betont er, dass Gott sein Wort gehalten hat,
indem er durch Salomo selbst, den Sohn Davids, diesen Ort errichten lieB. Die Verbindung zwischen
gottlicher Zusage und historischer Erfiillung steht im Zentrum des Lobes. Salomo richtet den Blick auf
den Bund, der Gottes Handeln bestimmt, nicht auf menschliche Leistung. Das Gebet beginnt nicht mit
Bitten, sondern mit der Anerkennung der gottlichen Treue — ein Muster biblischer Anbetung. (1.
Konige 8,12-21; 2. Samuel 7,12-13; 5. Mose 7,9; Psalm 89,4-5)

Salomo anerkennt, dass Gott nicht in Tempeln wohnt, sondern sich herabneigt zu seinem Volk.
Salomo stellt in seinem Gebet klar, dass der Tempel Gottes GroBe nicht fassen kann. Selbst die
Himmel aller Himmel reichen nicht aus, um ihn zu fassen. Dennoch bittet er, dass Gott seine Augen
auf diesen Ort gerichtet halten moge, um das Gebet seines Volkes zu erhoren. Diese Spannung
zwischen gottlicher Transzendenz und gnadiger Gegenwart prigt die gesamte Theologie des Tempels.
Gott ist nicht an Raum gebunden, aber er bindet sich gnidig an diesen Ort, um dem demiitigen Beter
zu begegnen. Das Gebet Salomos wird so zu einer theologischen Grundlegung fiir alle nachfolgenden
Bitten. (1. Konige 8,22-30; Jesaja 66,1-2; 2. Chronik 6,18-21; Johannes 4,21-24)

Der Tempel wird als Ort der Fiirbitte fiir das Volk in allen Lebenslagen erbeten. Salomo nennt in
seinem Gebet zahlreiche Situationen, in denen das Volk zum Tempel beten soll: bei Schwurfragen,

Niederlagen, Diirre, Hunger, Krankheit oder wenn es gesiindigt hat. Der Tempel soll der Ort sein, an

Seite 58 von 115



dem Gott das Gebet erhort und Gnade gewihrt. Dieses Gebet zeigt, dass der Tempel keine magische
Struktur ist, sondern ein Ort des Vertrauens auf Gottes Barmherzigkeit. Salomo betet, dass Gott in
allen Lebenslagen die Herzen derer ansieht, die sich zu ihm wenden, und ihnen vergibt. Damit wird
der Tempel zum geistlichen Zentrum der Nation — nicht wegen seiner Steine, sondern wegen der
Gegenwart des gnadigen Gottes. (1. Konige 8,31-40; Psalm 32,5-6; Jesaja 55,6-7; Lukas 18,13-14)

Auch der Fremde soll am Tempel Gnade finden, wenn er den Gott Israels sucht. Ein
bemerkenswerter Aspekt von Salomos Gebet ist die Bitte fiir den Auslénder, der nicht zu Israel gehort,
aber wegen des Namens des HERRN kommt, um zu beten. Salomo bittet, dass Gott auch sein Gebet
erhore. Dies zeigt, dass der Tempel nicht exklusiv fiir Israel gedacht ist, sondern als Zeugnis fiir alle
Volker dienen soll. Die universale Perspektive erinnert an Gottes VerheiBung an Abraham, durch seine
Nachkommen alle Vilker zu segnen. Der Tempel wird so zu einem missionsgeschichtlichen Zeichen:
ein Ort, an dem alle Menschen Gott begegnen konnen, wenn sie ihn im Glauben suchen. (1. Konige
8,41-43; 1. Mose 12,3; Jesaja 56,6-7; Matthdus 21,13)

Das Gebet Salomos umfasst auch das Gericht Gottes und die Hoffnung auf Vergebung. Zum
Abschluss seines Gebets denkt Salomo an die schwerste Situation: das Exil als Folge des
Ungehorsams. Selbst wenn das Volk in die Ferne verschleppt wird, bittet er, dass Gott ihr Gebet
erhore, wenn sie sich im Herzen bekehren und in Richtung des Tempels beten. Dieses Gebet erkennt
an, dass Siinde Gericht nach sich zieht, aber gleichzeitig auf Gnade hofft. Die Verheilung der
Vergebung bleibt selbst im Gericht bestehen. Der Tempel ist damit nicht nur Ort der Gegenwart,
sondern auch Hoffnung in der Zerstreuung. Die Theologie des Tempels ist tief mit der Barmherzigkeit
Gottes verbunden. (1. Konige 8,46-53; 3. Mose 26,40-45; Daniel 6,11; Nehemia 1,8-9)

5.2.2. Segensworte und Opfer — Freude und Bundeserneuerung
(8,54-66)

Salomo segnet das Volk mit dem Blick auf Gottes Treue und Gegenwart. Nach dem Gebet steht
Salomo vor dem ganzen Volk und spricht einen abschlieBenden Segen. Dabei hebt er hervor, dass der
HERR sein Wort gehalten und seinem Volk Ruhe gegeben hat, wie er es durch Mose verheillen hatte.
Der Segen Salomos richtet sich auf die Gegenwart Gottes unter dem Volk, seine bleibende Nihe und
die Bereitschaft, auf das Gebet zu horen. Es ist kein magischer Wunsch, sondern ein theologisch
begriindeter Zuspruch, gegriindet auf Gottes Verheilungen. Salomo erinnert das Volk daran, dass der
HERR mit ihnen sei, damit sie in seinen Wegen bleiben. Der Segen ist somit Mahnung und Zuspruch
zugleich. (1. Konige 8,54-61; 5. Mose 31,6-8; Josua 21,43-45; Psalm 115,12-15)

Seite 59 von 115



Die grofle Opferfeier bekriftigt den Bund zwischen Gott und seinem Volk. Im Anschluss an das
Segenswort bringt Salomo ein gewaltiges Opfer dar: Zweiundzwanzigtausend Rinder und
hundertzwanzigtausend Schafe werden geopfert. Dieses gewaltige Festopfer zeigt die Freude,
Dankbarkeit und Feierlichkeit des Moments. Der Altar allein reicht nicht aus — der ganze Vorhof wird
geheiligt, um alle Opfer darzubringen. Die Opfer dienen nicht nur der Siihne, sondern auch der
Gemeinschaft mit Gott. Durch sie wird das Volk in die Anbetung hineingenommen. Die Grofle der
Opfermenge spiegelt die Grofle des Anlasses: Gottes Gegenwart ist unter ihnen eingezogen. (1. Konige
8,62-64; 2. Mose 29,38-46; 2. Chronik 7,4-7; Hebrder 9,22)

Das Fest zur Einweihung endet mit Freude, Gemeinschaft und Segen. Die Einweihung des
Tempels wird im Rahmen eines groflen Festes gefeiert, das vierzehn Tage dauerte. Ganz Israel war
versammelt — von Hamath bis an den Bach Agyptens. Die geographische Spannweite unterstreicht die
nationale Einheit. Am achten Tag entldsst Salomo das Volk mit einem Segen, und sie gehen frohlich
und guten Herzens nach Hause. Freude, Frieden und Dankbarkeit pragen das Ende dieser bedeutenden
Phase. Das Volk erkennt die Giite Gottes an und preist seine Treue gegeniiber David und Israel. Damit
schlieBt sich der Kreis: vom Bau iiber das Gebet bis zur Freude in der Gemeinschaft mit Gott. (1.
Konige 8,65-66; 5. Mose 12,7; Nehemia 8,10; Psalm 100,2)

Seite 60 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 8.1-66)

Zusammenfassung:

Nach Vollendung des Tempels bringt Salomo die Bundeslade in das Allerheiligste, begleitet von den
Altesten Israels und einem groBen Opferfest. Als die Priester das Heiligtum verlassen, erfiillt die
Herrlichkeit des HERRN den Tempel in Form einer Wolke — ein Zeichen der gottlichen Gegenwart.
Salomo spricht eine einleitende Segensrede und hilt anschlieBend ein ausfiihrliches Gebet, in dem er
die Erhorung des Volkes bei zukiinftiger Bulle erbittet — sei es bei Siinde, Diirre, Niederlage oder
Verbannung. Das Gebet betont Gottes Bundestreue, seine Gnade und seine Bereitschaft zur Vergebung,
wenn sich das Volk dem Tempel zuwendet. Auch Fremde werden ausdriicklich eingeschlossen, sofern
sie im Glauben zum Gott Israels kommen. Nach dem Gebet segnet Salomo das Volk erneut und ruft zu
Treue und Gehorsam gegeniiber Gottes Geboten auf. Ein groBes Opferfest schliet die Einweihung ab.
Der Abschnitt zeigt die Erfiillung von Gottes VerheiBung, die Heiligkeit seines Hauses und die
geistliche Rolle des Tempels als Ort der Fiirbitte, Umkehr und Gnade — inmitten des Volkes und vor

den Nationen.

Anwendungen:

Gottes Gegenwart ist der Mittelpunkt echten geistlichen Lebens — nicht Strukturen oder Rituale.
Die Einweihung erreicht ihren Hoéhepunkt nicht im Opfer, sondern in der Wolke, die Gottes
Herrlichkeit sichtbar macht. Der Text zeigt, dass wahre Anbetung nur dort geschieht, wo Gott selbst
gegenwirtig ist. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil Formen allein ohne Gottes Nihe leblos
bleiben.

Gebet ist das Herz geistlicher Gemeinschaft — getragen von Bufle und Vertrauen. Salomos Gebet
verbindet die Anbetung Gottes mit konkreten Bitten um Gnade, Vergebung und Hilfe in Notlagen. Das
geistliche Prinzip zeigt, dass der Zugang zu Gott offen bleibt, selbst wenn das Volk versagt — unter der
Bedingung aufrichtiger Umkehr. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil Gebet auch heute der Weg ist,

durch den Siinde bekannt und Gottes Nihe neu erfahren werden kann.

Gottes Heil ist von Anfang an fiir die Volker gedacht — nicht nur fiir Israel. Das Gebet schlieB3t
ausdriicklich den Fremden ein, der zum HERRN betet, um seinen Namen zu erkennen. Der Text macht
deutlich, dass der Tempel ein Zeugnis fiir die Heiden sein soll. Diese Wahrheit bleibt heilsgeschichtlich
entscheidend, weil sie die universale Dimension von Gottes Erldsungsplan bereits im Alten Bund
offenbart.

Seite 61 von 115



6. Gottes Antwort und Salomos Machtentfaltung (9,1-10,29)

6.1. Bestitigung des Bundes und Warnung vor Abfall (9,1-9)

Gott erscheint Salomo ein zweites Mal und bestitigt seine Erwihlung des Tempels. Nach der
Vollendung des Tempels und des koniglichen Hauses erscheint der HERR Salomo erneut — wie schon
in Gibeon. Diese zweite Erscheinung geschieht nach der Weihehandlung und ist Gottes direkte
Antwort auf Salomos Gebet. Der HERR bekriftigt, dass er das Gebet erhort und das Haus geheiligt
hat. Der Tempel wird von Gott selbst , fiir ewig* erwéhlt und mit seinem Namen verbunden. Diese
Erwiahlung ist Ausdruck gottlicher Gnade, nicht menschlicher Leistung. Gott bindet sich an diesen Ort,
doch gleichzeitig bleibt seine Gegenwart an Bedingungen gekniipft. (1. Konige 9,1-3; 2. Chronik
7,11-16; 2. Mose 29,43-45; Psalm 132,13-14)

Gottes Verheilung an Salomo ist an personlichen Gehorsam und Treue gebunden. Der HERR
stellt Salomo erneut vor die Wahl des Gehorsams. Wenn Salomo in den Wegen Davids wandelt und
Gottes Gebote hélt, wird Gott seinen Thron iiber Israel festigen. Die VerheiBung des dauerhaften
Konigtums bleibt bestehen — aber nur unter der Bedingung der Treue. Diese Verbindung von
VerheiBung und Verantwortung zieht sich durch die gesamte Schrift. Gottes Treue steht fest, aber sein
Segen ist abhingig vom Gehorsam des Herzens. Die konigliche Berufung bringt geistliche
Verantwortung mit sich. Salomo wird nicht aufgrund des Tempelbaus belohnt, sondern aufgrund seiner
bestindigen Hingabe gefordert. (1. Konige 9,4-5; 2. Samuel 7,12-16; Psalm 89,29-31; Johannes 15,10)

Der Tempel kann verworfen werden, wenn das Volk den Bund verlisst. Gott spricht eine deutliche
Warnung aus: Wenn Israel sich von ihm abwendet und anderen Goéttern dient, wird er den Tempel
verwerfen, den er geheiligt hat. Dann wird das Haus ein Gegenstand des Spotts sein, und das ganze
Land wird Verwiistung erfahren. Diese ernste Mahnung relativiert jede duBere Sicherheit im
Tempelbau. Der Tempel ist kein Garant fiir Gottes Gegenwart, sondern ein Ort, der durch Gehorsam
geheiligt bleibt. Der Abfall wird nicht nur geistliche Konsequenzen, sondern auch sichtbare nationale
Katastrophen mit sich bringen. Die Geschichte Israels zeigt spiter, wie diese Warnung Realitit wurde.
(1. Konige 9,6-9; 5. Mose 28,36-37; Jeremia 7,4-14; Matthaus 24,1-2)

6.2. Bauprojekte, Handel, Gold und Ruhm (9,10-28; 10,1-29)

Seite 62 von 115



6.2.1. Salomos Bauprojekte, Biindnisse und Seehandel (9,10-28)

Salomos Stidtebau zeigt seine administrative Stirke und strategische Weitsicht. Nach zwanzig
Jahren intensiver Bautétigkeit — dem Tempel und seinem Palast — widmete sich Salomo dem Ausbau
wichtiger Stddte. Dabei errichtete er Festungen und Vorratsstidte wie Hazor, Megiddo und Geser.
Diese Bauprojekte dienten der militdrischen Sicherung, wirtschaftlichen Versorgung und zentralen
Verwaltung des Reiches. Der Ausbau strategisch gelegener Orte zeugt von politischer Stabilitit und
weitsichtiger Planung. Salomos Regierung zeigt sich nicht nur in geistlicher Ordnung, sondern auch in
organisatorischer Effizienz. Der Stadtebau steht im Dienst der Festigung des Konigreichs Israel. (1.
Konige 9,15-19; 2. Chronik 8,4-6; Prediger 2,4-6; Spriiche 24,3-4)

Der Handel mit Hiram von Tyrus verdeutlicht wirtschaftliche Partnerschaft und Spannungen.
Salomo gab Hiram zwanzig Stidte im Gebiet von Galilda als Entgelt fiir die Lieferung von
Zedernholz, Zypressenholz und Gold. Doch Hiram missfiel diese Gabe und nannte die Stadte ,,Land
Kabul“, was auf eine gewisse Enttduschung hindeutet. Diese Episode zeigt, dass wirtschaftliche
Partnerschaften selbst unter Verbiindeten nicht spannungsfrei verlaufen. Dennoch blieb das Biindnis
intakt und zeugt von wechselseitiger Abhédngigkeit. Israels Einfluss erstreckte sich iiber den
jordanischen Binnenraum hinaus bis zum Mittelmeerraum. Diese Beziehungen verdeutlichen Salomos
internationales Netzwerk zur Stirkung des Reiches. (1. Konige 9,10-14; Amos 1,9-10; Jesaja 23,8-9; 2.
Chronik 8,2)

Salomo setzte die kanaanitische Restbevolkerung als Zwangsarbeiter ein. Die nichtvertriebenen
Volker des Landes — Hethiter, Amoriter, Perisiter, Hewiter und Jebusiter — wurden zu Fronarbeitern
gemacht. Die Israeliten selbst jedoch wurden nicht zur Zwangsarbeit herangezogen, sondern dienten
als Kriegsleute, Beamte und Aufseher. Diese Praxis steht im Spannungsfeld zwischen der Erfiillung
gottlicher Gebote zur Vertreibung der Heidenvolker und politisch-praktischer Nutzung verbliebener
Gruppen. Salomos Regierung nutzte die vorhandenen Strukturen, ohne die Israeliten zu belasten. Dies
sicherte einerseits Ordnung, stellte jedoch zugleich eine geistliche Herausforderung im Blick auf
Reinheit und Bundestreue dar. (1. Koénige 9,20-23; 5. Mose 7,1-2; Josua 13,1-6; 2. Chronik 8,7-9)

Salomos Flotte und Seehandel erweitern Israels Einfluss bis in ferne Linder. Am Ende des
Abschnitts wird der Seehafen Ezjon-Geber am Roten Meer erwidhnt, von wo aus eine Handelsflotte
gemeinsam mit Hiram nach Ophir segelte. Dort holten sie grole Mengen Gold. Der Seehandel 6ffnete

Israel den Zugang zu globalen Ressourcen und festigte seinen wirtschaftlichen Aufstieg. Die

Seite 63 von 115



Erwédhnung der Schiffe deutet auf fortgeschrittene Organisation, maritime Kenntnis und internationale
Vernetzung hin. Salomos Weisheit zeigte sich auch in wirtschaftlicher Weitsicht. Gleichzeitig wéchst
hier ein Gefahrenpotential, das sich spiter in geistlichem Hochmut und materieller Selbstsicherheit
zeigen wird. (1. Konige 9,26-28; 2. Chronik 8,17-18; Jesaja 2,16; Matthdus 6,19-21)

6.2.2. Besuch der Konigin von Saba, Reichtum und Ruhm Salomos
(10,1-29)

Die Konigin von Saba kommt, um Salomos Weisheit und Gottes Wirken zu priifen. Die Ko6nigin
von Saba hatte von Salomos Ruhm im Zusammenhang mit dem Namen des HERRN gehort. Thr
Besuch ist kein politischer Akt, sondern eine geistlich motivierte Priifung seiner Weisheit. Sie kommt
mit schwierigen Fragen und grofler Begleitung nach Jerusalem. Der Text betont, dass Salomo ihr alle
Fragen beantworten konnte. Thr Staunen bezieht sich nicht nur auf seine Einsicht, sondern auch auf die
Ordnung seines Hauses, das Essen seiner Tafel und die Kleidung seiner Diener. In ihrer Reaktion
erkennt sie Gottes Wirken hinter Salomos Weisheit. Ihr Lob preist den HERRN, der Salomo tiiber Israel
gesetzt hat, um Recht und Gerechtigkeit zu liben. (1. Konige 10,1-9; 2. Chronik 9,1-8; Jesaja 60,3-6;
Matthéus 12,42)

Die Konigin ehrt Salomo mit kostbaren Gaben und empfingt konigliche Geschenke. Nach ihrem
Besuch iiberreicht die Konigin von Saba Salomo grofle Mengen an Gold, Edelsteinen und kostbarem
Balsam. Die Menge des Goldes war gewaltig — hundertzwanzig Talente — und der {iberreichte Balsam
wird als beispiellos beschrieben. Diese Gaben zeigen, dass die Konigin nicht nur gekommen war, um
zu lernen, sondern auch um zu ehren. Umgekehrt iiberreicht Salomo ihr, was immer sie wiinschte,
neben koniglichen Gegengaben. Dieser Austausch betont gegenseitige Anerkennung und grofziigige
Wiirdigung. Der Reichtum dient in diesem Kontext nicht der Selbstverherrlichung, sondern spiegelt
die gottliche Weisheit wider, die Salomo verliechen wurde. (1. Konige 10,10-13; Psalm 72,10-15;
Offenbarung 21,24)

Salomos Reichtum und wirtschaftliche Organisation iibertreffen alle anderen Konige. Der Text
schildert detailliert die jdhrlichen Goldlieferungen, die Salomo erhielt — sechshundertsechsundsechzig
Talente — sowie seine goldenen Schilde, Throne und Kelche. Silber galt in seinen Tagen kaum etwas,
so iiberragend war der materielle Uberfluss. Schiffe holten regelmiBig Gold, Silber, Elfenbein, Affen
und Pfauen aus Ubersee. Diese Beschreibungen unterstreichen die Bliitezeit Israels unter Salomos

Herrschaft. Die Aufzidhlung betont den Hohepunkt irdischer Weisheit und Ordnung, der mit Gottes

Seite 64 von 115



Segen verbunden war. Dennoch bleibt im biblischen Gesamtbild der Hinweis bestehen, dass Reichtum
geistlich getragen und nicht eigenmaéchtig genossen werden darf. (1. Konige 10,14-22; 5. Mose 17,17,
Psalm 62,11; Lukas 12,15)

Salomos Ruhm erfiillt die Welt, doch das geistliche Gleichgewicht beginnt zu kippen. Salomo
iibertraf an Reichtum und Weisheit alle Konige der Erde. Alle Vilker suchten seine Gegenwart, um
von seiner Weisheit zu horen. Doch die Haufung von Streitwagen, Pferden, Silber und Gold sowie die
Handelsbeziehungen zu Agypten deuten bereits auf Spannungen hin. Der Text zeigt noch keine direkte
Kritik, aber aus spdteren Aussagen wird deutlich, dass hierin eine Abweichung von Gottes Geboten
lag. Die Machtfiille, Weisheit und internationaler Einfluss stehen auf dem Hohepunkt — doch am
Horizont beginnt die Schattenseite sichtbar zu werden. Der Weg Salomos nimmt eine Richtung, die
trotz gottlicher Segnungen zur inneren Schwichung fithren wird. (1. Konige 10,23-29; 5. Mose
17,16-17; Prediger 2,10-11; Offenbarung 3,17)

Seite 65 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Kénige 9.1-10.29)

Zusammenfassung:

Nach der Einweihung des Tempels erscheint der HERR Salomo ein zweites Mal und bestétigt, dass
sein Gebet erhort wurde. Gott verspricht seine bleibende Gegenwart und den Bestand der Dynastie —
unter der Bedingung des Gehorsams. Gleichzeitig warnt er vor dem Gericht, sollte Salomo oder sein
Volk den Bund brechen. In der Folge wird der Reichtum und die politische Stirke Salomos
beschrieben: Er errichtet weitere befestigte Stddte, organisiert Arbeitsdienste, unterhdlt eine méchtige
Flotte und pflegt enge diplomatische Beziehungen. Besonders hervorgehoben wird der Besuch der
Koénigin von Saba, die vom Ruhm Salomos und seiner Weisheit hort, ihn priift und schlielich Gott fiir
Salomos GrofBe preist. Salomo iibertrifft alle Konige der Erde an Reichtum und Weisheit. Dennoch
wird spiirbar, dass der Glanz seines Reiches bereits Spannungen birgt: wirtschaftliche Belastung,
Arbeitszwang und politische Kompromisse zeigen erste Schatten. Der Abschnitt markiert den
Hohepunkt von Salomos Reich — als Vorgeschmack auf das messianische Friedensreich, aber noch

nicht seine Erfiillung.

Anwendungen:

Gottes Verheilungen sind an Gehorsam gebunden — nicht an dufleren Erfolg. Obwohl Salomo
groBen Reichtum und Ansehen erlangt, bekréftigt Gott, dass sein Bund an Treue zu seinem Wort
gekniipft bleibt. Der Text zeigt, dass dullerer Segen nie ein Ersatz fiir geistliche Hingabe ist. Diese
Wabhrheit bleibt zentral, weil echter Bestand nur im Gehorsam gegeniiber Gottes Geboten liegt — nicht

in sichtbarem Glanz.

Gottes Gaben dienen zur Ehre Gottes — nicht zur Selbstverherrlichung. Der Besuch der Konigin
von Saba fiihrt zur Anbetung Gottes, nicht zur Erhéhung Salomos. Das geistliche Prinzip zeigt, dass
alle Weisheit, Ressourcen und Positionen letztlich auf den Geber hinweisen sollen. Diese Einsicht
bleibt bedeutsam, weil alles, was Gott schenkt, geistlich verantwortet und zur Ehre seines Namens

genutzt werden muss.

Der duflere Hohepunkt kann geistlich zugleich ein Wendepunkt sein. Trotz aller Grof8e wird im
Text bereits angedeutet, dass politische Allianzen, wirtschaftlicher Druck und Selbstsicherheit
langfristig zum Verfall fithren konnen. Der Text macht deutlich, dass geistliche Wachsamkeit gerade
im Wohlstand entscheidend ist. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil geistlicher Niedergang oft nicht

mit duflerem Mangel beginnt, sondern mit innerem Nachlassen.

Seite 66 von 115



7. Salomos Niedergang - Der Weg in den Abfall (11,1-43)

7.1. Viele Frauen und fremde Gotter - Herzwendung vom HERRN
(11,1-13)

Salomos Liebe zu vielen auslindischen Frauen widersprach klar dem Gesetz Gottes. Der Text
beginnt mit der deutlichen Feststellung, dass Salomo viele ausldndische Frauen liebte — aus den
Volkern, vor denen der HERR ausdriicklich gewarnt hatte. Zu den genannten Nationen gehdrten
Moabiterinnen, Ammoniterinnen, Edomiterinnen, Zidonierinnen und Hetiterinnen. Gott hatte Israel
geboten, sich nicht mit diesen Volkern zu verschwigern, um nicht durch ihre Gotzen in die Irre gefiihrt
zu werden. Doch Salomo hing ihnen in Liebe an. Diese Zuwendung war nicht nur politisch, sondern
personlich und leidenschaftlich — ein entscheidender Bruch mit der ersten Liebe zum HERRN. (1.
Konige 11,1-2; 5. Mose 7,3-4; Nehemia 13,25-27; Jakobus 4,4)

Die fremden Frauen verfithrten Salomo zur Gotzenanbetung und bewirkten seine
Herzenswendung. Salomo hatte siebenhundert Frauen als Fiirstinnen und dreihundert Nebenfrauen.
Im Alter neigten sie sein Herz fremden Gottern zu. Der Ausdruck ,.sein Herz war nicht ungeteilt
beschreibt die zentrale Siinde: nicht primdr moralischer Verfall, sondern geistlicher Abfall. Salomo
diente Astoret, Milkom und anderen Gotzen — ein Abstieg von der Anbetung des alleinigen HERRN
zur Vermischung mit heidnischem Kult. Der Tempel, den er gebaut hatte, konnte nun nicht mehr das
Zentrum ungeteilter Anbetung sein. Die Weisheit, die ihm von Gott gegeben war, wurde durch
Kompromiss und Untreue verdunkelt. (1. Konige 11,3-6; 2. Mose 20,3; Psalm 106,35-39; Matthédus
6,24)

Der Zorn des HERRN entbrannte gegen Salomo, weil er den Bund gebrochen hatte. Gott war
Salomo zweimal erschienen und hatte ihm geboten, anderen Gottern nicht nachzuwandeln. Dennoch
hatte Salomo nicht gehorcht. Der Text betont, dass diese Rebellion nicht aus Unwissenheit geschah,
sondern im Angesicht klarer géttlicher Offenbarung. Der HERR kiindigte daher an, das Konigreich
von ihm zu zerreilen und es seinem Knecht zu geben. Der Bruch des Bundes zieht gottliches Gericht
nach sich. Auch bei einem Konig wie Salomo, der mit groer Gnade beschenkt wurde, bleibt Gott
gerecht und heilig. Der Abfall vom HERRN ist keine Nebensache, sondern verletzt das Herz des
Bundes. (1. Konige 11,7-10; 2. Samuel 7,14-15; 1. Konige 6,12-13; Hebréer 10,29-31)

Seite 67 von 115



Wegen der Verheilung an David wird das Gericht verzogert und begrenzt. Trotz des
angekiindigten Gerichts zeigt Gott Gnade: Nicht zu Lebzeiten Salomos, sondern erst unter seinem
Sohn wird das Reich zerrissen. Auch wird nicht das ganze Reich genommen, sondern ein Stamm bleibt
dem Haus Davids — um des Knechtes David und der Stadt Jerusalem willen. Diese Einschrankung des
Gerichts beruht nicht auf Salomos Verdienst, sondern allein auf dem Bund mit David. Hier offenbart
sich Gottes Treue inmitten des Gerichts. Der Schatten der kommenden Reichsteilung liegt bereits {iber
der Szene, doch Gottes Heilsplan bleibt bestehen. (1. Konige 11,11-13; 2. Samuel 7,12-16; Jesaja 55,3;
Lukas 1,32-33)

7.2. Feinde und Prophetie iiber die Reichsteilung (11,14-40)

7.2.1. Hadad und Reson — duflere Bedringer Israels (11,14-25)

Gott erweckt Hadad, den Edomiter, als Gegner Salomos. Nach Salomos Abfall heilit es
ausdriicklich, dass Gott Hadad als Widersacher gegen Israel ,auferweckte”. Hadad war ein
Uberlebender des edomitischen Ké&nigshauses, der als Kind nach Agypten geflohen war, dort
Aufnahme bei Pharao fand und schlieflich zuriickkehrte. Seine Riickkehr nach Edom und seine
Feindschaft gegen Israel erscheinen nicht nur als politische Entwicklung, sondern als gottlich
gelenktes Gericht. Der Begriff ,,Gegner* zeigt, dass Gott selbst nun gegen Salomos dullere Sicherheit
vorgeht. Hadad stellt die erste von mehreren sichtbaren Konsequenzen des geistlichen Abfalls Salomos
dar. (1. Konige 11,14-22; 2. Mose 15,15; 2. Samuel 8,13-14; Amos 1,11)

Auch Reson wird zum Feind, der Salomos Herrschaft im Norden bedroht. Neben Hadad trat auch
Reson, Sohn Eljadas, als Widersacher auf. Er hatte sich zuvor als Fliichtling vor David in Damaskus
festgesetzt und wurde dort Konig iiber Aram. Reson verfolgte Israel wihrend der ganzen
Regierungszeit Salomos mit Feindschaft. Die Erwidhnung beider Gegner — Hadad im Siiden und Reson
im Norden — zeigt, dass Salomos Reich nun von &ulleren Spannungen umgeben ist. Diese
Entwicklungen sind keine politischen Zufille, sondern Ausdruck der gottlichen Reaktion auf den
Gotzendienst. Der Friede, den Salomo in fritheren Kapiteln genoss, beginnt sich sichtbar aufzuldsen.
(1. Konige 11,23-25; 2. Samuel 8,5-6; Psalm 2,10-12; Jesaja 8,9-10)

Seite 68 von 115



7.2.2. Jerobeams Aufstieg und die Prophetie Ahijas (11,26-40)

Jerobeam steigt als tiichtiger Mann unter Salomo auf und erhilt besondere Verantwortung.
Jerobeam, ein Ephraimiter aus Zereda, war der Sohn einer Witwe und gewann durch seine Féhigkeiten
das Vertrauen Salomos. Wegen seiner Arbeitskraft wurde er zum Aufseher iliber die Fronarbeiten des
Hauses Joseph eingesetzt. Diese Erwdhnung seiner Herkunft und seines Aufstiegs zeigt, dass Jerobeam
keine konigliche Herkunft besal3, sondern durch goéttliche Fiihrung und menschliche Begabung in seine
Position gelangte. Sein Einflussbereich war bedeutend, da das Haus Joseph die Stimme Ephraim und
Manasse umfasste. Der Text betont bereits an dieser Stelle seine strategische Rolle fiir die kommenden
Ereignisse. (1. Konige 11,26-28; Richter 1,22-29; 1. Samuel 2,8; Spriiche 22,29)

Der Prophet Ahija kiindigt Jerobeam die Teilung des Reiches und zehn Stimme an. In einer
prophetischen Handlung zerreifit Ahija ein neues Kleid in zwdlf Stiicke und gibt Jerobeam zehn davon.
Diese symbolische Handlung wird durch ein klares Wort Gottes erklart: Weil Salomo fremde Gotter
verehrt habe, wird Gott das Reich zerreilen und zehn Stimme Jerobeam geben. Diese Ankiindigung
kommt nicht aus politischem Kalkiil, sondern durch gottliche Initiative. Die Reichsteilung wird als
Gericht iiber Salomos Abfall begriindet, bleibt aber unter Gottes souverdner Kontrolle. Jerobeams
Berufung ist damit prophetisch legitimiert, noch bevor die Teilung faktisch geschieht. (1. Konige
11,29-35; 2. Mose 20,3-5; Jesaja 46,10; Daniel 4,35)

Trotz des Gerichts bleibt Juda um Davids willen bestehen, Jerobeam wird zur Bewihrungsprobe
berufen. Ahija betont, dass ein Stamm — Juda — unter dem Sohn Salomos bleiben wird, um des
Knechtes David willen und wegen Jerusalems. Jerobeam wird zugesichert, dass er ein dauerhaftes
Konigtum erhalten werde, wenn er in den Wegen Gottes wandelt wie David. Diese Bedingung betont
die bleibende Giltigkeit des gottlichen Bundes und stellt Jerobeams kiinftige Verantwortung unter
gottliche MalBstdbe. Gleichzeitig wird Salomo informiert, dass Gott den Sohn Jerobeams als Feind
erkannt hat, was zur politischen Verfolgung Jerobeams fiihrt. Das kommende Nordreich steht damit
unter einer klaren gottlichen Berufung, aber auch unter Priifung. (1. Konige 11,36-40; 2. Samuel
7,15-16; 1. Samuel 2,30; Hosea 13,11)

Seite 69 von 115



7.3. Salomos Tod und Riickblick auf seine Regierung (11,41-43)

Die Chronik Salomos bezeugt die Grofie und Vielfiltigkeit seiner Herrschaft. Der Text verweist
auf das ,,Buch der Geschichte Salomos*, in dem alle seine Werke, seine Weisheit und sein Tun
aufgezeichnet sind. Diese Erwdhnung zeigt, dass Salomos Regierung von umfassender Bedeutung war
— politisch, wirtschaftlich, geistlich und kulturell. Die Sammlung seiner Taten war bekannt und wurde
offenbar auflerhalb des kanonischen Textes aufbewahrt. Dass die Schrift hier auf andere Quellen
verweist, unterstreicht den dokumentarischen Charakter biblischer Geschichtsschreibung. Salomo
regierte vierzig Jahre in Jerusalem — ein Hinweis auf Stabilitdt und gottliche Langmut trotz seines
geistlichen Versagens am Ende. (1. Konige 11,41-42; 2. Chronik 9,29-31; Prediger 1,12; Matthdus
6,29)

Mit Salomos Tod beginnt der Ubergang zu einer neuen und gespaltenen Epoche. Salomo starb
und wurde in der Stadt seines Vaters David begraben, worauthin sein Sohn Rehabeam an seine Stelle
trat. Diese kurze Notiz markiert den Ubergang von einer langen und glanzvollen, aber zwiespiltigen
Herrschaft zu einer neuen Phase, die von Spaltung und Krise gepragt sein wird. Die Bestattung in der
Stadt Davids verbindet Salomo &uf3erlich mit der davidischen Linie, doch innerlich ist das Konigreich
bereits erschiittert. Rehabeam tritt in ein Reich ein, das dulerlich noch glénzt, aber geistlich verwundet
ist. Damit endet das erste groBBe Kapitel der Konigszeit Israels. (1. Konige 11,43; 2. Chronik 9,31;
Psalm 89,39; Jesaja 1,21-23)

Seite 70 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 11.1-43)

Zusammenfassung:

Trotz seiner Weisheit und gottlichen Segnungen wendet sich Salomos Herz im Alter von Gott ab. Seine
vielen auslidndischen Frauen fiihren ihn zum Gd6tzendienst — ein direkter VerstoB3 gegen Gottes Gebot.
Er errichtet Hohen und Altére fiir heidnische Go6tzen wie Astarte, Milkom und Kamos. Der HERR wird
zornig liber Salomos Abfall und kiindigt die Aufspaltung des Reiches an — allerdings nicht zu
Lebzeiten Salomos, sondern unter seinem Sohn, wegen des Bundes mit David. Hadad, Reson und
Jerobeam treten bereits als Gegner Salomos auf, wobei Jerobeam als zukiinftiger Konig iiber zehn
Stdimme berufen wird. Trotz dieser Ankiindigung versucht Salomo, Jerobeam zu tdten, worauthin
dieser nach Agypten flieht. Der Abschnitt endet mit dem Tod Salomos und der Ubergabe des Thrones
an Rehabeam. Salomos Ende ist geprdgt von Abkehr, politischer Unruhe und géttlicher
Gerichtsbotschaft. Die VerheiBung an David bleibt jedoch bestehen, wird aber durch Gericht und

Spaltung unterbrochen — ein heilsgeschichtlicher Einschnitt mit weitreichenden Folgen.

Anwendungen:

Geistlicher Niedergang beginnt nicht im Moment der Siinde, sondern im schleichenden
Kompromiss. Salomos Abkehr beginnt mit politisch motivierten Ehen, die langsam sein Herz von
Gott wegfiihren. Der Text zeigt, dass selbst der Weise fallen kann, wenn geistliche Klarheit durch
personliche Bindungen ersetzt wird. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil auch heute geistliche

Verwisserung selten abrupt, aber oft tiefgreifend geschieht.

Gott richtet gerecht — aber er hiilt treu an seinen Verheiflungen fest. Trotz Salomos Versagen bleibt
Gottes Zusage an David bestehen; das Gericht trifft erst die ndchste Generation. Das geistliche Prinzip
zeigt, dass Gottes Gnade nicht Gleichgiiltigkeit bedeutet, sondern sich in Treue trotz Gericht offenbart.
Diese Einsicht bleibt grundlegend, weil Gottes Pldne durch menschliche Fehler nicht aufgehoben,

wohl aber unterbrochen werden konnen.

Menschliche Grofie schiitzt nicht vor geistlichem Scheitern — nur Gehorsam tut es. Salomo
vereint Weisheit, Reichtum und Einfluss wie kein anderer — und fillt dennoch, weil er das Herz von
Gott entfernt. Der Text macht deutlich, dass geistliche Standfestigkeit nicht von Wissen, Erfolg oder
Erfahrung abhéngt. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil das geistliche Leben dauerhaft der tiglichen
Ausrichtung auf Gottes Wort bedarf.

Seite 71 von 115



Teil 2: Die Reichsteilung und Geschichte der Konige (1. Konige
12-22)

8. Rehabeam und die Reichsteilung - Beginn zweier Linien
(12,1-14,31)

8.1. Rehabeams Harte - zehn Stamme fallen ab (12,1-24)

8.1.1. Rehabeams Entscheidung — Hartherzigkeit statt Mafligung
(12,1-15)

Rehabeam wird in Sichem zum Konig gerufen, das Volk stellt eine Bedingung. Nach Salomos Tod
versammelt sich ganz Israel in Sichem, um Rehabeam zum Ko6nig zu machen. Diese Wahl wird nicht
einfach vollzogen, sondern ist mit einer klaren Forderung des Volkes verkniipft: Sie bitten um
Milderung der harten Lasten, die ihnen unter Salomo auferlegt wurden. Das Volk ist bereit zur
Gefolgschaft, doch nur unter der Bedingung von Erleichterung und Wohlwollen. Diese Szene zeigt,
dass Salomos Regentschaft nicht nur mit Glanz, sondern auch mit zunehmendem Druck verbunden
war. Die Bitte um Entlastung ist kein Aufruhr, sondern Ausdruck legitimer Hoffnung auf barmherzige
Fithrung. (1. Konige 12,1-5; 2. Samuel 5,1-3; Spriiche 15,1; Jesaja 11,4)

Rehabeam beriit sich mit den Altesten und den Jiingeren — und folgt dem falschen Rat. Zunichst
fragt Rehabeam die Altesten, die Salomo gedient hatten. Sie raten ihm zu Nachgiebigkeit und zu einer
dienenden Haltung gegeniiber dem Volk. Doch Rehabeam lehnt diesen weisen Rat ab. Stattdessen fragt
er die jungen Minner, mit denen er aufgewachsen war, und erhélt von ihnen den Rat zur Hérte: Er
solle die Last sogar noch erhohen. Diese Gegeniiberstellung zweier Ratgebergruppen verdeutlicht, wie
leicht menschliche Autoritdt fehlgeleitet werden kann, wenn sie nicht in Weisheit, sondern im
Machtstreben verwurzelt ist. Der Kontrast zeigt, dass politisches Handeln geistlich beurteilt werden
muss. (1. Konige 12,6-11; Spriiche 11,14; Prediger 4,13; 2. Chronik 10,6-11)

Seite 72 von 115



Gott lenkt den Entschluss Rehabeams zur Erfiillung seines Wortes. Rehabeam folgt dem Rat der
Jiingeren und antwortet dem Volk mit Hérte: Er werde sie mit Skorpionen ziichtigen. Diese Antwort
entfacht die Abspaltung der Stidmme. Der Text kommentiert diese Entwicklung mit einem
entscheidenden Satz: ,,.So war es von dem HERRN gekommen.* Die Ablehnung des Volkes geschah
nicht nur aus politischen Griinden, sondern in Erfiillung des Wortes, das der HERR durch Ahija dem
Jerobeam gegeben hatte. Diese gottliche Perspektive zeigt, dass auch menschliches Versagen Teil der
souverdnen Fiihrung Gottes sein kann. Die Geschichte verlduft nicht zufillig, sondern im Rahmen des
gottlichen Heilsplans. (1. Konige 12,12-15; 1. Konige 11,29-31; Psalm 33,10-11; Romer 9,17)

8.1.2. Der Abfall der zehn Stamme und Gottes Eingreifen (12,16-24)

Die zehn Stimme wenden sich ab und machen Jerobeam zum Konig. Als das Volk die harte
Antwort Rehabeams hort, ziehen sich die zehn Stimme zuriick und erkldren offen ihre Loslosung vom
Haus David. Sie rufen Jerobeam zum Konig iiber Israel aus. Nur der Stamm Juda bleibt Rehabeam
treu, spiter auch Benjamin. Dieser Moment markiert die tatsdchliche Spaltung des Reiches. Es ist kein
bloBer politischer Wechsel, sondern ein tiefgreifender Bruch in der Heilsgeschichte Israels. Die Worte
des Volkes betonen: ,,Was haben wir fiir Anteil an David?* Damit wird die davidische Herrschaft {iber
Nordisrael bewusst abgelehnt. (1. Konige 12,16-20; Hosea 8,4; 2. Chronik 10,16-19; Jesaja 7,17)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklirt zu 1. Konige 12,19,
dass die Berechnung der Regierungszeiten in den Konigreichen Israel und Juda aufgrund
unterschiedlicher Zdhlweisen zu scheinbaren chronologischen Widerspriichen fiihren kann. In
der Antike wurden Jahre nicht nach einem einheitlichen Kalender gezdhlt, sondern jeweils
nach der Regierungszeit eines Konigs. Mit jedem neuen Herrscher begann die Zdihlung erneut.
Manche Schreiber rechneten die verbleibenden Monate des Sterbejahres eines Konigs bereits
als erstes Jahr seines Nachfolgers, wdihrend andere erst mit dem ndchsten vollen Jahr
begannen. Zudem kam es hdufig zu Mitregentschaften zwischen Vater und Sohn, wodurch sich

Uberschneidungen in der Jahreszéihlung ergaben.

Scofield betont, dass diese Faktoren die meisten scheinbaren Unterschiede in den
chronologischen Angaben erkldren. Das Interesse an prdziser Chronologie war grof3, doch
begann das Jahr in verschiedenen Kulturen zu unterschiedlichen Zeiten. Daher kénnen sich
Abweichungen in den Aufzeichnungen ergeben, die jedoch im historischen Gesamtbild
auflosbar sind. Die Gesamtdauer des vereinten Konigreichs unter Saul, David und Salomo
betrug etwa 1050-931 v. Chr., bevor es in die Reiche Israel und Juda zerfiel (1. Samuel 10,1, 2.
Samuel 5,4-5; 1. Konige 11,42—43; 12,19) (Scofield, 2015, S. 447).

Seite 73 von 115



Rehabeam versucht militirisch zu reagieren, doch Gott gebietet Einhalt. Rehabeam versammelt
ein Heer von 180.000 Mann aus Juda und Benjamin, um das Reich wieder unter seine Herrschaft zu
bringen. Dieser Entschluss zeigt, dass Rehabeam die Spaltung als Aufstand betrachtet. Doch der
Prophet Schemaja tritt auf und bringt ein Wort des HERRN: Kein Bruderkrieg soll stattfinden, denn
die Teilung sei von Gott gewirkt. Die Manner gehorchen dem gottlichen Befehl und kehren um. Diese
Episode zeigt, dass Gott auch militirisches Handeln zu verhindern vermag, wenn es nicht seinem Plan
entspricht. Der Verzicht auf Gewalt ist Ausdruck von Gottes souverdner Kontrolle tiber das Geschehen.
(1. Konige 12,21-24; 2. Chronik 11,1-4; Psalm 46,10; Johannes 18,36)

Die Reichsteilung ist Gericht und Gnadenhandlung zugleich. Obwohl die Teilung aus menschlicher
Sicht negativ erscheint, stellt sie eine gottliche Antwort auf Salomos Abfall dar. Gleichzeitig bewahrt
Gott das Haus Juda, weil seine VerheiBungen an David nicht aufgehoben sind. Die Reichsteilung
bedeutet Gericht tiber Ungehorsam, aber auch Erfiillung gottlicher Vorankiindigung. Gott lédsst die
Geschichte nicht entgleiten, sondern fiihrt sie trotz menschlicher Verfehlung nach seinem Ratschluss.
Der neue Zustand — ein Nordreich unter Jerobeam und ein Siidreich unter Rehabeam — bildet den
Rahmen fiir das weitere Handeln Gottes in Gericht, Ruf zur Umkehr und zukiinftiger
Wiederherstellung. (1. Konige 11,31-39; Amos 3,1-2; Jeremia 3,6-12; Hesekiel 37,21-22)

8.2. Jerobeam I. richtet Gotzendienst in Israel auf (12,25-33)

Jerobeam fiirchtet den Riickgang seiner Macht und handelt aus politischem Kalkiil. Nach seiner
Einsetzung als Konig beginnt Jerobeam, strategisch zu handeln, um seine Herrschaft zu sichern. Er
baut Sichem in Ephraim aus und stirkt Pnuel, wodurch er politische Zentren errichtet, die seine Macht
festigen sollen. Gleichzeitig erkennt er eine grofle Gefahr: Das Volk kdnnte zum Tempel nach
Jerusalem hinabziehen, um dort Opfer zu bringen, und dadurch das Konigtum Davids erneut
anerkennen. Diese Furcht offenbart ein grundlegendes Misstrauen gegeniiber Gottes VerheiBung durch
den Propheten Ahija. Statt im Glauben zu ruhen, versucht Jerobeam, seine Herrschaft mit eigenen
Mitteln zu sichern. Damit beginnt eine Politik der Selbstbehauptung, die sich gegen die gottliche
Ordnung richtet. Die Angst vor religioser Riickbindung an Jerusalem wird zum Ausldser fiir
systematische Abweichung vom Wort Gottes. Politische Stabilitdt wird zur hochsten Prioritdt erhoben,
selbst wenn sie geistlichen Abfall bedeutet. Jerobeams Denken ist von Machtsicherung geprégt, nicht
von Vertrauen auf Gottes Fithrung. Seine MaBnahmen zeigen, wie tief menschliche Furcht zu
geistlichem Abstieg fithren kann. (1. Konige 12,25-27; Jesaja 30,1-2; Jeremia 17,5-6; Spriiche 29,25)

Seite 74 von 115



Jerobeam richtet einen alternativen Kult mit goldenen Kélbern und eigenen Priestern ein. Um
das Volk von Jerusalem fernzuhalten, stellt Jerobeam zwei goldene Kélber auf — eines in Bethel, das
andere in Dan. Er erklirt, dass dies die Gétter seien, die Israel aus Agypten gefiihrt hiitten, und bietet
dem Volk damit eine leicht zugingliche Alternative zum Tempelkult. Damit wiederholt er bewusst das
Gotzenbild von 2. Mose 32 und verstof3t gegen das erste und zweite Gebot. Jerobeams Gotzendienst ist
nicht bloBer Irrtum, sondern absichtsvolle Konstruktion eines konkurrierenden Religionssystems. Er
installiert Kultstitten aullerhalb Jerusalems und ernennt Priester, die nicht aus dem Stamm Levi
stammen. Diese gezielte Umgestaltung des Gottesdienstes unterlduft die von Gott gegebene Ordnung
Israels. Es entsteht eine Ersatzreligion, die dem Volk zwar vertraut erscheint, aber in Wahrheit
Trennung von Gott bedeutet. Die Einfithrung eigener Feste verstirkt diese Unabhingigkeit weiter.
Jerobeam erschafft ein System, das religidse Identitdt aufrechterhdlt, aber geistlich von Gott entfernt.
Damit wird er zum Urbild falscher geistlicher Autoritit in der Geschichte Israels. Der Text spricht
deutlich davon, dass dieses Tun ,,zur Siinde wurde®. (1. Konige 12,28-31; 2. Mose 32,4-8; 3. Mose
17,7-9; 2. Konige 17,21-22)

Jerobeam erfindet ein eigenes Fest und opfert selbst — in offener Rebellion gegen den HERRN.
Um seine kultische Neuerung zu festigen, fiihrt Jerobeam ein eigenes Fest ein — am fiinfzehnten Tag
des achten Monats, dhnlich dem Laubbhiittenfest, aber zeitlich verschoben. Durch diese eigenméchtige
Terminwahl verstoft er gegen die von Gott festgelegte Ordnung der Festzeiten. Jerobeam tritt auch
selbst zum Altar, um Opfer darzubringen — eine Handlung, die dem Kdnig ausdriicklich untersagt war.
Damit iiberschreitet er nicht nur kultische Grenzen, sondern maft sich priesterliche Autoritdt an. Sein
religidses System ist vollstandig von gottlicher Anordnung geldst und durch politische Motive gepragt.
Die Einfiihrung eigener Rituale, Orte und Amter fithrt das Volk bewusst in den Irrtum. Jerobeams
kultische Innovationen markieren nicht nur einen falschen Anfang, sondern eine dauerhafte Verfiihrung
des Nordreiches. Seine Praxis wird in der Geschichte Israels zum Mafistab des Abfalls bezeichnet.
Gott wird dieses Tun in spiteren Generationen wiederholt richten. Der Text betont, dass Jerobeam tat,
,»was er in seinem Herzen ersann‘, also aus eigenem Willen und nicht durch géttliche Weisung. Damit
steht er im direkten Gegensatz zu dem, was Gott seinem Volk durch Mose und die Propheten offenbart
hatte. (1. Konige 12,32-33; 4. Mose 16,40; 2. Mose 30,7-10; Hosea 8,4-6)

8.3. Prophetie und Gericht uiiber Jerobeam (13,1-34)

Seite 75 von 115



8.3.1. Der Prophet kiindigt Gericht iiber den Altar und Jerobeams
Haus an (13,1-10)

Gott sendet einen Mann aus Juda — das Wort des HERRN richtet sich gegen den Altar, nicht nur
gegen den Konig. Ein Mann Gottes aus Juda tritt unter goéttlichem Befehl nach Bethel, wo Jerobeam
am Altar steht, um zu opfern. Der Prophet richtet sein Wort nicht zuerst an den Konig, sondern an den
Altar. Diese symbolische Handlung zeigt, dass sich das Gericht Gottes auf den Mittelpunkt des
falschen Kultes richtet. Der Altar ist das Zentrum des von Jerobeam eingefiihrten Gotzendienstes und
steht stellvertretend fiir den Abfall des ganzen Volkes. Der Prophet kiindigt die Geburt eines kiinftigen
Konigs mit Namen Josia an, der diesen Altar entweihen wird. Diese konkrete Voraussage iiber
Generationen hinweg unterstreicht die Souverdnitit Gottes liber Geschichte und Gericht. Die
prophetische Rede greift weit voraus und verkniipft den gegenwirtigen Abfall mit der kommenden
Strafe. Die Namensnennung Josias mehr als 300 Jahre vor seinem Kommen ist ein Zeugnis der

gottlichen Inspiration und Vorsehung. (1. Konige 13,1-2; 2. Konige 23,15-16; Jesaja 46,10; Amos 3,7)

Ein Wunder bestitigt das prophetische Wort — der Altar zerbricht, und Jerobeams Hand
verdorrt. Als der Prophet das Gericht ausspricht, zerbricht der Altar und die Asche fillt heraus —
genau wie angekiindigt. Dieses Zeichen bestitigt, dass das gesprochene Wort Gottes gottlichen
Ursprung hat. Jerobeam streckt seine Hand gegen den Propheten aus, um ihn festzunehmen, doch sie
verdorrt sofort. Der Konig wird selbst zum Zeichen fiir das, was geschieht, wenn man sich gegen den
HERRN erhebt. Gottes Eingreifen ist unmittelbar, sichtbar und unumkehrbar. Erst als Jerobeam um
Fiirbitte bittet, wird seine Hand wiederhergestellt. Diese Heilung geschieht nicht wegen seiner
Umkehr, sondern aufgrund der Barmherzigkeit Gottes. Der doppelte Eingriff — Gericht und Heilung —
zeigt sowohl Gerechtigkeit als auch Gnade. Die Szene macht klar: Der HERR bestitigt sein Wort
durch sichtbare Zeichen, aber er bleibt auch im Gericht zur Rettung bereit. (1. Konige 13,3-6; 2. Mose
4,6-7; Johannes 12,37-40; Hebréer 2,3-4)

Der Prophet verweigert Jerobeams Einladung — Gehorsam gegeniiber Gottes Wort wiegt
schwerer als konigliche Ehre. Jerobeam lddt den Mann Gottes ein, mit ihm zu essen und sich
belohnen zu lassen. Doch der Prophet lehnt entschieden ab. Er beruft sich auf das ausdriickliche Wort
des HERRN, das ihm verbot, in Bethel zu essen oder zu trinken oder auf demselben Weg
zuriickzukehren. Dieses Gebot ist ungewohnlich streng, aber es unterstreicht die Absonderung des
Propheten vom Goétzendienst. Die Verweigerung der Gemeinschaft mit Jerobeam ist eine geistliche
Demonstration: Der Bote Gottes ldsst sich nicht vereinnahmen. Es geht nicht um politische
Verstindigung oder personliche Vorteile, sondern um kompromisslosen Gehorsam. Der Prophet wird

damit selbst zum Zeichen der Botschaft, die er bringt. Seine Haltung erinnert daran, dass geistliche

Seite 76 von 115



Autoritét nicht aus Ndhe zur Macht, sondern aus Treue zum Wort Gottes erwéchst. (1. Konige 13,7-10;
5. Mose 13,1-5; Psalm 119,33; Galater 1,10)

8.3.2. Der alte Prophet verfithrt den Mann Gottes — Gericht folgt
(13,11-32)

Ein alter Prophet sucht den Mann Gottes und tiduscht ihn mit einer falschen Offenbarung. Ein
betagter Prophet aus Bethel erfdhrt von seinen S6hnen, was der Mann Gottes getan hat, und reitet ihm
nach. Er findet ihn unter einem Baum sitzend und l4dt ihn zum Essen ein. Der Mann Gottes lehnt
zundchst ab und verweist auf das klare Gebot des HERRN, weder zu essen noch zu trinken und nicht
auf demselben Weg zuriickzukehren. Doch der alte Prophet liigt ihn an und behauptet, ein Engel habe
ithm im Auftrag Gottes eine andere Weisung gegeben. Der Mann Gottes glaubt der falschen
Oftenbarung und kehrt mit ihm um. Diese Szene zeigt, wie gefdhrlich es ist, das klare Wort Gottes
zugunsten vermeintlich geistlicher Autoritdt preiszugeben. Der Text macht unmissverstindlich
deutlich, dass der alte Prophet log. Der Gehorsam gegeniiber dem urspriinglichen Befehl hétte
absoluten Vorrang haben miissen. Selbst geistlich wirkende Personen konnen Werkzeuge zur Priifung
und Versuchung sein. Diese Episode betont die Verantwortung jedes Einzelnen, das Wort Gottes nicht
durch andere Stimmen zu relativieren. (1. Konige 13,11-19; 5. Mose 13,1-4; Galater 1,8; 1.
Thessalonicher 5,21)

Das Gericht folgt unmittelbar — ein Lowe totet den ungehorsamen Propheten. Wihrend der Mann
Gottes auf dem Riickweg ist, begegnet ihm ein Lowe, der ihn titet. Auffallend ist, dass der Lowe
weder den Esel frisst noch sich anderweitig auffdllig verhélt — er steht einfach neben der Leiche.
Dieses ungewohnliche Verhalten macht deutlich, dass hier ein gottliches Gericht erfolgt ist, kein
natiirlicher Angriff. Gott hatte eine klare Weisung gegeben, die der Prophet bewusst iibertrat, auch
wenn er durch eine Liige getduscht wurde. Der Text zeigt, dass geistliche Verantwortung nicht
aufgehoben ist, wenn ein Mensch dem Wort Gottes widerspricht — selbst im Namen Gottes. Die Szene
stellt eine ernste Warnung dar: Der, der das Wort des HERRN verkiindigte, scheitert daran, es selbst zu
halten. Gottes Heiligkeit duldet keinen Ungehorsam, auch nicht unter Berufung auf angebliche
geistliche Ausnahmen. Der Esel und der Lowe, friedlich nebeneinander stehend, machen das gottliche
Eingreifen unmissverstiandlich sichtbar. (1. Kénige 13,20-24; 3. Mose 10,1-3; Psalm 50,16-17; Lukas
12,47-48)

Seite 77 von 115



Der alte Prophet erkennt das Gericht, beklagt den Mann Gottes und bestattet ihn ehrenvoll. Als
der alte Prophet vom Tod des Mannes Gottes hort, erkennt er, dass das Gericht vom HERRN
geschehen ist. Er holt den Leichnam, legt ihn auf den Esel, bringt ihn zurlick und bestattet ihn in
seinem eigenen Grab. Dabei beklagt er ihn mit groBBer Ernsthaftigkeit. Diese Reaktion zeigt, dass der
alte Prophet die Wahrheit der Botschaft des Mannes Gottes nun voll anerkennt. Gleichzeitig bringt er
seinen Wunsch zum Ausdruck, bei ihm begraben zu werden, um mit dem Verkiindiger der Wahrheit
verbunden zu bleiben. Seine spitere Mahnung, das gesprochene Wort werde sich erfiillen, zeigt, dass
er nun wieder in den Dienst gottlicher Wahrheit tritt. Dennoch bleibt sein eigenes Verhalten als
Verfiihrung bestehen. Die Szene ist komplex: Ein irrefithrender Prophet wird zum Zeugen des Gerichts
und zugleich zum Mahner fir kommende Generationen. Das Geschehen verdeutlicht, wie Gottes
Gericht und seine Gnade nebeneinander bestehen konnen. (1. Konige 13,25-32; Spriiche 14,12;
Matthéus 7,22-23; 2. Timotheus 2,19)

8.3.3. Jerobeams bleibende Verstockung trotz Warnung (13,33-34)

Trotz der klaren Warnung bleibt Jerobeam in seinem selbstgemachten Kultsystem verstockt.
Nach all den Zeichen und dem Gericht iiber den Mann Gottes hétte eine Umkehr Jerobeams erwartet
werden konnen. Doch der Text stellt niichtern fest, dass Jerobeam auf diesem Weg nicht umkehrte.
Stattdessen setzte er weiterhin beliebige Ménner als Priester ein, unabhingig von ihrer Herkunft. Diese
Entscheidung offenbart eine bewusste Verhédrtung gegen das geoffenbarte Wort Gottes. Jerobeam halt
an dem System fest, das er selbst erdacht hat, obwohl Gott es durch Zeichen und Gericht deutlich
verurteilt hat. Seine Beharrlichkeit zeigt, dass geistliche Verblendung nicht allein auf Unwissenheit,
sondern auf bewusstem Widerstand beruhen kann. Die von Jerobeam eingesetzten Priester fiihrten das
Volk weiter weg von der Wahrheit. Das Festhalten an eigener Frommigkeit gegen Gottes Ordnung
fiihrt nicht zur Stabilitidt, sondern zum Gericht. Jerobeams Verhalten ist ein Beispiel dafiir, wie
Gewohnheit, Machtstreben und geistlicher Stolz echte Umkehr verhindern kdnnen. Die Verwerfung
gottlicher Zurechtweisung fiihrt zu verhirteter Rebellion. (1. Konige 13,33; 2. Mose 32,9; Spriiche
28,14; Hebréer 3,12-13)

Jerobeams Gotzendienst wird zur Ursache fiir den spiteren Untergang seines Hauses. Der Text
verbindet Jerobeams unbuBfertiges Verhalten direkt mit dem kiinftigen Gericht iiber sein ganzes Haus.
Sein Stindenweg wird nicht nur personlich, sondern auch dynastisch zum Verhéngnis. Was als
politisches Kalkiil begann, endet in dauerhafter geistlicher Entfremdung und dem Verlust gottlicher
Segnung. Jerobeam begriindet mit seinem Verhalten einen Gotzendienst, der spiter als Mallstab des

Abfalls fiir andere Konige gilt. Die Formulierung, dass ,,dies zur Siinde des Hauses Jerobeam' wurde,

Seite 78 von 115



weist auf die bleibende Schuldstruktur hin, die von einer Generation zur nichsten reicht. Diese
Aussage stellt klar, dass sich geistliche Fiihrung nicht nur auf das eigene Leben, sondern auf das
Schicksal vieler auswirkt. Jerobeams Geschichte dient als ernste Warnung vor dauerhafter Verstockung
gegeniliber dem Reden Gottes. Die spiteren Propheten erinnern immer wieder an diesen Anfang des
Gotzendienstes in Israel. Gottes Langmut hat eine Grenze, wenn Umkehr dauerhaft verweigert wird.
(1. Konige 13,34; 2. Konige 10,29-31; Amos 7,9; Offenbarung 2,21-23)

8.4. Rehabeams Siinde und Niedergang Judas (14,1-31)

8.4.1. Gericht iiber Jerobeam — Abijas Tod und Ahijas
Prophezeiung (14,1-20)

Jerobeam sucht im Verborgenen eine Antwort von Gott — durch Heuchelei statt Umkehr. Als sein
Sohn Abija erkrankt, sendet Jerobeam seine Frau verkleidet zum Propheten Ahija. Diese heimliche
Anfrage zeigt, dass Jerobeam das prophetische Wort trotz seiner Rebellion nicht vergessen hat. Doch
statt in BuBle zu Gott zuriickzukehren, versucht er durch Téuschung Einsicht zu gewinnen. Die
Verkleidung soll den Zusammenhang zwischen seiner Siinde und dem Zustand seines Sohnes
verschleiern. Jerobeams Verhalten offenbart eine religiose Haltung, die gottliche Wahrheit nutzen will,
ohne sich ihr zu unterstellen. Auch seine Frau ist bereit, an dieser Irrefithrung mitzuwirken, was auf die
tiefe geistliche Entfremdung hinweist. Der Prophet Ahija jedoch erkennt die Tduschung, obwohl er alt
und blind ist. Denn Gott hatte ihn im Voraus iiber die Ankunft der Frau Jerobeams informiert. Diese
Begegnung zeigt, dass kein duflerlicher Schein das Auge Gottes triigen kann. Gott sieht durch jede
Fassade hindurch und handelt nach Wahrheit, nicht nach duBleren Formen. (1. K&nige 14,1-6; Psalm
94,9-11; Jesaja 29,15; Hebrier 4,13)

Ahija kiindigt das Gericht iiber Jerobeams Haus an — wegen seines bewussten Abfalls. Der
Prophet Ahija spricht das Gericht Gottes in aller Klarheit aus: Jerobeam hat mehr Boses getan als alle
Konige vor ihm. Er hat sich Gotzen gemacht, das Volk zur Siinde gefiihrt und den HERRN verworfen.
Deshalb wird Gott das ganze Haus Jerobeams ausrotten. Die Sprache ist hart und eindringlich: Kein
minnlicher Nachkomme soll tiberleben, das Haus wird weggefegt wie Diinger vom Feld. Diese
drastische Formulierung zeigt, wie schwerwiegend die Einfiihrung eines dauerhaften Gotzendienstes
durch einen Konig wiegt. Jerobeam hatte gottliche VerheiBung erhalten, aber sie durch Rebellion

verspielt. Der Prophet kiindigt nicht nur das Ende der Dynastie, sondern auch das bevorstehende

Seite 79 von 115



Gericht tliber den kranken Sohn an. Das personliche Leid der Familie ist mit dem geistlichen Zustand
des ganzen Hauses verbunden. Diese Gerichtsbotschaft erinnert an das Prinzip: Wer Gott verwirft,
wird selbst verworfen. (1. Konige 14,7-11; 1. Samuel 2,30-33; 2. Konige 9,8; Hosea 1,4)

Abijas Tod wird zum Zeichen fiir den Beginn des Gerichts iiber Jerobeam. Ahija kiindigt an, dass
der Sohn Abija sterben wird, sobald die Fiile seiner Mutter die Stadt betreten. Doch {iber diesen einen
Sohn duflert Gott etwas Besonderes: Nur in ihm wurde etwas Gutes vor dem HERRN gefunden.
Deshalb wird er nicht wie die anderen sterben, sondern in Frieden begraben werden. Diese Ausnahme
innerhalb des Gerichtsurteils ist bemerkenswert. Sie zeigt, dass Gott auch im Haus der Gottlosen das
Herz des Einzelnen sieht. Abija stirbt jung, doch wird als einziger aus dem Haus Jerobeams ehrvoll
bestattet. Der Tod des Kindes ist einerseits Gericht, andererseits aber auch Gnade. Gott erlost ihn aus
dem verderbten Haus und bewahrt ihn vor dem kommenden Untergang. So wird auch im Gericht
Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit offenbar. (1. Konige 14,12-13; Jesaja 57,1-2; Hesekiel 18,20;
Psalm 103,17-18)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Konige 14,13, dass Abija,
der Sohn Jerobeams, als einziger aus seiner Familie ein ehrenvolles Begrdbnis erhielt. Nach
dem Talmud (Mo’ed Qatan 28b) hatte Jerobeam seinen Sohn als Wiichter eingesetzt, um das
Volk daran zu hindern, zu den Wallfahrtsfesten nach Jerusalem zu gehen. Doch Abija verliefs
seinen Posten und schloss sich dem Volk an, um den HERRN im Tempel zu verehren. Diese Tat
der Treue und des Glaubens unterschied ihn von seiner gottlosen Familie. Deshalb gewdhrte
Gott ihm als einzigem Nachkommen Jerobeams eine wiirdige Bestattung — ein sichtbares
Zeichen gottlicher Anerkennung fiir seine Gesinnung (1. Konige 14,13; 2. Chronik 13,12-20)
(Rubin, 2016, S. 433).

Das Urteil iiber Jerobeam umfasst das ganze Volk — wegen dauerhaften Abfalls. Ahija kiindigt an,
dass Gott Israel wegen seiner Siinden erschiittern wird wie ein Rohr im Wasser. Das Nordreich wird
aus dem Land gerissen und iiber die Grenzen hinaus zerstreut werden. Der Grund fiir dieses Gericht
liegt in der Einfiihrung fremder Gétter und der bewussten Abkehr vom HERRN. Jerobeam hat nicht
nur fiir sich selbst gesilindigt, sondern das Volk systematisch in den Gotzendienst gefiihrt. Diese
Verantwortung als geistlicher Leiter wiegt schwer. Das angekiindigte Gericht betrifft nicht nur seine
Familie, sondern das ganze Volk. Die Worte Ahijas reichen iiber Jerobeams Zeit hinaus bis zur
spateren Assyrischen Gefangenschaft. Der Text macht deutlich, dass dauerhafter Abfall nicht nur
personliche, sondern auch kollektive Folgen hat. Jerobeams Dynastie endet, und Israel triagt die Last
des eingefiihrten Gotzendienstes. (1. Konige 14,14-20; 2. Konige 17,7-23; Hosea 9,15-17; Amos 7,17)

Seite 80 von 115



8.4.2. Rehabeams Siinde und Niedergang in Juda (14,21-31)

Rehabeams lange Regierungszeit beginnt mit einem frommen Schein. Rehabeam regierte siebzehn
Jahre in Jerusalem, der Stadt, die der HERR erwihlt hatte, um seinen Namen dort wohnen zu lassen.
Diese Erwidhnung der goéttlichen Erwidhlung Jerusalems steht im starken Kontrast zur spiteren
Entwicklung unter seiner Herrschaft. Die Regierungsdauer und die dynastische Verbindung zu seiner
ammonitischen Mutter Naama lassen zundchst eine gewisse Stabilitdt erkennen. Doch der geistliche
Zustand des Volkes verdndert sich bald. Die Erwéhnung des ,,Namens des HERRN* erinnert daran,
dass Gottes Gegenwart mit bestimmten Verheilungen, aber auch mit Bedingungen verbunden ist. Die
Erwdhlung Jerusalems sollte zur Heiligkeit fiihren, nicht zur Verweltlichung. Der Schein einer
gottgewollten Herrschaft reicht nicht aus, wenn die Inhalte fehlen. Rehabeams Herkunft aus der Linie
Davids verpflichtet, doch die Abweichung von Gottes Wegen wird bald sichtbar. Diese Spannung
zwischen Erwdhlung und Verhalten zieht sich durch das gesamte Konigtum Judas. Die duflere Form
bleibt, doch das geistliche Fundament beginnt zu brockeln. (1. Konige 14,21; Psalm 132,13-14; 2.
Chronik 6,6; Matthdus 23,37-38)

Das Volk Juda fillt in schwere Gotzenpraktiken und sittlichen Verfall. Unter Rehabeam tut Juda,
»was bose war in den Augen des HERRN*. Sie errichten Hohen, Gedenksteine und Aschera-Bilder, wie
es die Heiden getan hatten. Besonders schwer wiegt der Hinweis auf die ,,geweihten Ménner* im Land
— eine Anspielung auf kultische Prostitution. Diese Praktiken stellen einen klaren Bruch mit dem
Gesetz Gottes dar, insbesondere mit dem ersten und zweiten Gebot. Juda libernimmt die abgottischen
Rituale der kanaandischen Volker, obwohl Gott diese ausdriicklich verboten und ihre Vernichtung
angeordnet hatte. Die Aschera-Verehrung und die Tempelprostitution zeigen, wie tief das Volk geistlich
gefallen ist. Der Text beschreibt nicht nur private Siinde, sondern 6ffentlich tolerierte und religios
verankerte Entweihung des Landes. Der moralische Verfall ist direkt mit dem religiosen Abfall
verknilipft. Rehabeam unternimmt nichts, um dem entgegenzuwirken, was seine Verantwortung als
Konig zusétzlich belastet. (1. Konige 14,22-24; 5. Mose 12,2-4; 3. Mose 18,3-5; Richter 2,11-13)

Gott richtet Juda durch Schischak — duflere Bedringnis folgt innerem Abfall. Im fiinften Jahr
Rehabeams zieht Schischak, der Kénig von Agypten, gegen Jerusalem. Dieser Angriff wird im Text
nicht mit politischer Schwiche, sondern mit dem geistlichen Zustand des Volkes begriindet. Schischak
raubt die Schitze des Hauses des HERRN und des Konigshauses, einschlieBlich der goldenen Schilde
Salomos. Rehabeam ersetzt sie durch bronzene Schilde — ein deutliches Zeichen &duBerlicher
Wiederherstellung ohne innerliche Umkehr. Das gottliche Gericht wird hier konkret, sichtbar und

Seite 81 von 115



historisch greifbar. Der Verlust der goldenen Schilde symbolisiert den Verlust der gottlichen
Herrlichkeit und des geistlichen Segens. Dass der Tempel selbst nicht zerstort wird, zeigt jedoch auch
Gottes Langmut und seine Bereitschaft zur Wiederherstellung. Der Bericht mahnt zur Buf3e, zeigt aber
zugleich, dass oberfldachliche Korrekturen ohne echte Umkehr nicht gentligen. Der Angriff Schischaks
bleibt als mahnendes Zeichen gottlichen Gerichts {iber einen abtriinnigen Konig. (1. Konige 14,25-28;
2. Chronik 12,1-9; Psalm 78,59-61; Jesaja 1,4-7)

Rehabeams Ende zeigt die ernste Bilanz seiner Herrschaft. Die abschlieBende Notiz iiber
Rehabeams Tod erinnert an den fortgesetzten Konflikt mit Jerobeam. Obwohl beide Konige aus Israel
stammen, herrscht Feindschaft zwischen ihnen, was auf die tiefe Spaltung des Volkes hinweist.
Rehabeam stirbt und wird mit seinen Vitern begraben, sein Sohn Abija folgt ithm nach. Die
Erwédhnung seiner ammonitischen Mutter am Ende wiederholt die geistliche Problematik seiner
Herkunft. Die Zusammenfassung seiner Herrschaft ist auffallend knapp und enthilt keinerlei Lob. Es
gibt keinen Hinweis auf geistliche Erneuerung oder Reue. Damit endet seine Amtszeit mit dem
Eindruck von Stagnation, innerem Verfall und gottlichem Gericht. Die dynastische Kontinuitét bleibt
bestehen, doch die geistliche Kraft ist geschwécht. Der Bericht iiber Rehabeam dient als Spiegel fiir
eine Konigszeit, die ihre Berufung nicht erfiillt hat. (1. Konige 14,29-31; Prediger 8,13; Psalm
78,36-39; 2. Chronik 12,14-16)

Seite 82 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 12.1-14.31)

Zusammenfassung:

Nach Salomos Tod versammelt sich Israel in Sichem, um Rehabeam zum Ko6nig zu machen. Das Volk
bittet um Erleichterung der harten Last, doch Rehabeam folgt dem Rat der jungen Ménner und
antwortet mit Hérte. Darauthin spaltet sich das Reich: Zehn Stamme folgen Jerobeam, wéhrend nur
Juda und Benjamin bei Rehabeam bleiben. Jerobeam fiirchtet jedoch einen Machtverlust durch den
Tempel in Jerusalem und richtet zwei goldene Kilber in Bethel und Dan auf, um das Volk von der
wahren Anbetung abzuhalten. Dies wird zum dauerhaften Siindenanlass fiir Israel. Gott sendet einen
namenlosen Propheten, der Gericht iiber den Altar in Bethel ankiindigt. Jerobeam bleibt jedoch im
Gotzendienst. Auch in Juda zeigt sich geistlicher Abfall: Rehabeam duldet Gotzenkult, und Juda tut,
was dem HERRN missfillt. Schischak aus Agypten pliindert den Tempel — ein erster Einschnitt in den
Ruhm Salomos. Die Kapitel markieren die tragische Wende vom vereinten Gottesvolk hin zu zwei
feindlichen Reichen mit wachsender geistlicher Finsternis — trotz fortbestehender Bundeslinien in
Juda.

Anwendungen:

Geistliche Spaltung entsteht, wenn menschlicher Stolz iiber Demut gestellt wird. Rehabeam
ignoriert das gerechte Anliegen des Volkes und verhértet sich im Machtdenken. Der Text zeigt, dass
geistliche Einheit nur dort bestehen kann, wo Demut und Horen auf Gottes Weisheit vorherrschen.
Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil geistlicher Hochmut stets zu Zerbruch fiihrt — in Leiterschaft

wie in Gemeinschaft.

Falsche Anbetung aus pragmatischen Griinden fiihrt zu bleibender Entfremdung von Gott.
Jerobeam errichtet alternative Heiligtiimer aus Angst vor Machtverlust — mit verheerenden Folgen fiir
das ganze Nordreich. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Anbetung nicht an ZweckmaBigkeit, sondern
an Gottes Offenbarung gebunden ist. Diese Einsicht bleibt entscheidend, weil auch heute geistlicher

Dienst nur dann giiltig ist, wenn er sich am Wort Gottes orientiert — nicht an menschlicher Kalkulation.

Gott richtet, aber bewahrt seine Verheilungslinie — selbst in Zeiten des Abfalls. Trotz
Gotzendienst und Gericht bleibt das Haus Davids bestehen, wenn auch geschwiécht. Der Text macht
deutlich, dass Gottes Treue stirker ist als das Versagen seines Volkes. Diese Wahrheit bleibt
heilsgeschichtlich zentral, weil die messianische Linie trotz Krisen aufrechterhalten bleibt — bis zur

Erfiillung in Christus.

Seite 83 von 115



9. Die Konige Israels und Judas - der Wechsel beginnt
(15,1-16,34)

9.1. Abijam und Asa - Anfang geistlicher Reformation in Juda
(15,1-24)

9.1.1. Abijams kurze Herrschaft — keine Abkehr vom Gotzendienst
(15,1-8)

Abijams Herrschaft ist gepriigt von der Fortsetzung der Siinden seiner Viter. Abijam regierte nur
drei Jahre in Jerusalem, und der Bericht iiber seine Herrschaft fillt geistlich verurteilend aus. Der Text
stellt fest, dass sein Herz nicht ungeteilt war gegeniiber dem HERRN, wie es bei seinem Vorfahren
David der Fall war. Damit wird nicht ein moralisch perfektes Leben Davids zum Mafstab gesetzt,
sondern dessen grundsitzliche Treue zu Gott trotz personlicher Verfehlungen. Abijam dagegen setzt
die Siinden seines Vaters Rehabeam fort und bleibt in den Wegen, die zur Schwichung Judas gefiihrt
hatten. Es gibt keinen Hinweis auf Bulle, Reformation oder geistliche Leitung. Die Feststellung, dass
er ,,in allen Stinden wandelte, die sein Vater getan hatte*, macht seine Regierungszeit zu einer Zeit des
Stillstands und der Fortsetzung geistlichen Verfalls. Das Vorbild Davids wird bewusst als Kontrast
betont, um die geistliche Schieflage Abijams sichtbar zu machen. Obwohl er in Jerusalem regiert, lebt
er nicht unter der geistlichen Berufung dieser Stadt. Seine kurze Herrschaft bleibt ohne geistlichen
Einfluss. (1. Konige 15,1-3; 2. Chronik 13,1-2; Psalm 78,10-11; Spriiche 16,12)

Gottes Gnade bleibt bestehen — um Davids willen wird Juda nicht verworfen. Trotz Abijams
Siinde lasst Gott das Konigtum in Juda bestehen. Die Begriindung liegt nicht in Abijams Frommigkeit,
sondern allein in der Treue Gottes zu seinem Bund mit David. Der HERR gibt ihm eine Leuchte in
Jerusalem, indem er seinen Sohn nach ihm regieren ldsst. Diese Formulierung erinnert an die
messianische Hoffnung, die mit dem davidischen Haus verbunden ist. Die gottliche Langmut zeigt sich
darin, dass selbst in einer geistlich dunklen Zeit die Bundeslinie nicht unterbrochen wird. Gott handelt
nicht nur nach dem aktuellen geistlichen Zustand eines Konigs, sondern auch in Erfiillung seiner
VerheiBBungen. Diese Treue ist nicht menschlich verdient, sondern Ausdruck souverdner Gnade. Der
Gegensatz zwischen Abijams Siinde und Gottes Treue hebt die Tiefe gottlicher Barmherzigkeit hervor.

Auch in der fortgesetzten Schwiche bleibt Gottes Heilsplan bestehen. Der Text macht deutlich, dass

Seite 84 von 115



das Konigtum nicht durch Menschen gehalten wird, sondern durch Gottes Zusage. (1. Konige 15,4-8;
2. Samuel 7,12-16; Psalm 89,30-37; Romer 11,29)

9.1.2. Asas lange Regierungszeit — geistliche Erneuerung und
Herausforderungen (15,9-24)

Asa regiert vier Jahrzehnte und beginnt mit geistlicher Erneuerung in Juda. Asa wird als Konig
beschrieben, der tat, was recht war in den Augen des HERRN, wie sein Vater David. Diese
Formulierung stellt ihn bewusst in die Linie der treuen Konige und grenzt ihn von seinen
unmittelbaren Vorgingern ab. Seine lange Regierungszeit von einundvierzig Jahren gibt Raum fiir
nachhaltige Verdnderungen. Asa entfernt die Tempelprostitution, beseitigt die Gotzenbilder und greift
damit in die tief verwurzelten Praktiken des Volksabfalls ein. Besonders auftillig ist, dass er sogar
seine GroBmutter Maacha als Koniginmutter absetzt, weil sie ein schédndliches Bild der Aschera
gemacht hatte. Diese Mallnahme zeigt seinen ernsthaften Willen zur geistlichen Reinigung, auch wenn
sie familidre Autorititen betrifft. Asa stellt damit das Gesetz Gottes iiber personliche Bindungen. Der
Text lobt diese Haltung als Ausdruck echter Bundesfrommigkeit. Der Konig geht iiber bloe Symbolik
hinaus und wirkt tiefgreifend auf das geistliche Leben Judas ein. (1. Konige 15,9-13; 2. Chronik
14,1-5; 5. Mose 7,5; Psalm 101,2-8)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Kommentator, erklirt zu 1. Konige 15,13, dass die
Reformen des Konigs Asa auch die Absetzung der Koniginmutter Maacha umfassten. Der
Begriff ,, Mutter** bezeichnet hier nach hebrdischem Sprachgebrauch seine Grofsmutter, was im
Alten Testament nicht ungewdhnlich ist. Ryrie weist darauf hin, dass das hier verwendete
hebrdische Wort fiir ,,Konigin“ nicht der iibliche Ausdruck ist und wahrscheinlich auf eine
besondere Autoritdit oder Stellung hinweist. Interessanterweise wird derselbe Begriff auch fiir

die Konigin von Saba verwendet, was auf eine herausgehobene politische oder kultische Rolle
schlieflen ldsst (1. Konige 10,1-2; 2. Chronik 15,16) (Ryrie, 1995, S. 557).

Die kultische Erneuerung Asas bleibt unvollstindig — die Hohen bleiben bestehen. Trotz vieler
positiver Maflnahmen entfernt Asa die Hohen nicht, auf denen das Volk weiterhin opferte. Diese
verbliebenen Altdre stellen einen fortbestehenden Schwachpunkt dar. Obwohl Asa personlich dem
HERRN treu war, gelingt es ihm nicht, den Volkstum vollstindig in die gottliche Ordnung
zuriickzufiihren. Die Hohen waren zwar oft fiir den Gottesdienst an den HERRN gedacht, aber sie

widersprachen dennoch dem zentralisierten Opferdienst am Tempel in Jerusalem. Dieser Kompromiss

Seite 85 von 115



wird in den Kdnigebiichern immer wieder kritisch angemerkt. Asa selbst war mit ungeteiltem Herzen
treu, doch die Reformen reichten nicht in alle Bereiche des Volkslebens hinein. Der Bericht macht
deutlich, dass geistliche Leitung nicht nur personliche Frommigkeit, sondern konsequente Umsetzung
gottlicher Gebote im 6ffentlichen Leben erfordert. Die bleibenden Hohen zeigen, wie schwer es ist,
tief verwurzelte Traditionen und Bequemlichkeiten vollsténdig zu beseitigen. Dennoch hebt der Text
Asas Herzhaltung positiv hervor. (1. Konige 15,14; 2. Konige 14,3-4; 5. Mose 12,2-6; Hosea 10,8)

Asa weiht die dem HERRN geheiligten Gaben dem Tempel. Der Text erwihnt, dass Asa Silber und
Gold sowie Gerite in das Haus des HERRN bringt. Diese Handlung zeigt seine Wertschétzung fiir den
Tempel als Zentrum der Anbetung. Er erkennt die Bedeutung des Heiligtums als Ort gottlicher
Gegenwart und richtet seine politische und religiose Handlung darauf aus. Die Weihe dieser Gaben
steht im Kontrast zu friiheren Verlusten, etwa unter Rehabeam, als Schiitze an Agypten verloren
gingen. Asa mochte offenbar geistliche Zeichen setzen, die dem HERRN Ehre geben und das
Vertrauen in seine Macht zum Ausdruck bringen. Die Tempelweihe wird zu einem Zeichen nationaler
Ausrichtung auf Gottes Ordnung. Materieller Besitz wird nicht zur Selbstverherrlichung eingesetzt,
sondern zum Dienst an Gott. Diese Gabe verdeutlicht, dass geistliche Erneuerung auch mit konkreter
Hingabe verbunden ist. Asa bringt nicht nur duflere Ordnung, sondern auch geistliche Ehre zuriick ins
Zentrum des Volkes. (1. Konige 15,15; 2. Chronik 15,8-18; 3. Mose 27,28-30; Matthéus 6,21)

Politische Spannungen fiihren zum Biindnis mit Syrien — ein Widerspruch zur Glaubenstreue. In
seinem spéteren Konigtum gerdt Asa in Konflikt mit Baesa, dem Konig von Israel. Anstatt auf den
HERRN zu vertrauen, schlie3t Asa ein Biindnis mit Ben-Hadad, dem Ko6nig von Syrien. Er besticht
ihn mit Schitzen aus dem Tempel und dem koniglichen Schatzhaus, um Israel militdrisch zu
schwichen. Diese Entscheidung steht im Kontrast zu seinem fritheren Vertrauen auf Gott und wird in
den Parallelberichten kritisiert. Asa verldsst sich in dieser Situation nicht auf das Gebet oder
prophetische Weisung, sondern auf politische Diplomatie. Der kurzfristige Erfolg wird erkauft mit
geistlichem Verlust. Das Vertrauen auf heidnische Michte anstelle gottlicher Hilfe offenbart eine
gefahrliche Neigung zur Selbsthilfe. Asa erleidet spiter eine schwere Krankheit, doch sucht auch dann
nicht den HERRN, sondern menschliche Arzte. Seine letzte Lebensphase steht im Schatten dieser
geistlichen Schwiche. Der Bericht endet mit seinem Tod und der Bestattung in der Stadt Davids. (1.
Konige 15,16-24; 2. Chronik 16,1-13; Psalm 20,7; Jesaja 31,1)

Seite 86 von 115



9.2. Nadab bis Omri - politische Instabilitat und Gotzendienst in
Israel (15,25-16,28)

9.2.1. Nadabs kurze Herrschaft — Baesas Verschworung (15,25-32)

Nadab wandelt in der Siinde seines Vaters und wird wegen seines Gotzendienstes verworfen.
Nadab, der Sohn Jerobeams, regiert nur zwei Jahre iiber Israel. Der Text bewertet seine Herrschaft
ausschlieBlich negativ, da er in der Siinde seines Vaters wandelt. Diese Formulierung verweist auf die
von Jerobeam eingeflihrte Gotzenreligion mit den goldenen Kélbern in Bethel und Dan. Nadab
iibernimmt diese Praxis nicht nur, sondern fiihrt sie fort, ohne Umkehr oder geistliche Korrektur. Der
Text betont, dass seine Siinde darin besteht, Israel zur Siinde zu verleiten, also aktiv den Abfall des
Volkes zu stabilisieren. Damit trdgt Nadab als Konig Verantwortung fiir das geistliche Leben der
Nation. Es gibt keine Hinweise auf positive geistliche Initiativen, sondern nur die Feststellung seines
Gotzendienstes. In dieser Kontinuitdt des Abfalls zeigt sich die Verstocktheit der nordisraelitischen
Linie. Die Siinde wird zur dynastischen Normalitdt. Gottes Urteil folgt konsequent, wie es bereits
durch den Propheten Ahija liber das Haus Jerobeams angekiindigt worden war. (1. Konige 15,25-26; 1.
Konige 14,7-11; Hosea 5,11; 2. Konige 17,21-23)

Baesa ermordet Nadab und loscht das ganze Haus Jerobeams aus — Gottes Wort erfiillt sich.
Baesa, aus dem Stamm Issaschar, nutzt die Gelegenheit wihrend einer militdrischen Belagerung, um
Nadab zu ermorden. Dieser gewaltsame Umsturz ist zugleich das gottliche Gericht {iber das Haus
Jerobeams. Baesa totet nicht nur den Konig, sondern vernichtet die gesamte Dynastie, sodass kein
Nachkomme iibrig bleibt. Diese Ausloschung entspricht genau der prophetischen Ankiindigung Ahijas.
Damit wird deutlich, dass Gott auch durch politische Ereignisse und menschliche Gewalt seine Urteile
vollstreckt. Die Geschichte Jerobeams und seines Hauses endet mit Blutvergief8en, nicht mit Ehre. Die
Formulierung ,,nach dem Wort des HERRN* unterstreicht, dass dieses Geschehen keine blof3e
politische Intrige ist, sondern ein Ausdruck gottlicher Vergeltung. Der Abfall vom HERRN trigt {iber
Generationen Gericht mit sich. Baesa selbst wird zum Werkzeug, obwohl er nicht aus geistlichem Eifer
handelt. Die Geschichte zeigt: Gottes Wort bleibt bestehen, auch wenn Menschen es ignorieren. (1.
Konige 15,27-30; 2. Mose 34,7; 2. Konige 10,10; Jesaja 55,11)

Seite 87 von 115



9.2.2. Baesas Herrschaft — Gericht wegen fortgesetzter Siinde
(15,33-16,7)

Baesa regiert lange, doch sein ganzes Konigtum ist durch Goétzendienst geprigt. Baesa regiert
vierundzwanzig Jahre iiber Israel — eine vergleichsweise lange Regierungszeit im Nordreich. Doch der
Text hebt nicht seine politischen Erfolge hervor, sondern stellt seine geistliche Verfehlung in den
Mittelpunkt. Wie Nadab vor ihm wandelt auch Baesa in der Siinde Jerobeams. Damit zeigt sich, dass
der gewaltsame Umsturz gegen Nadab nicht aus geistlicher Einsicht, sondern aus personlichem
Machtstreben erfolgte. Baesa tibernimmt das falsche Kultsystem seines Vorgéngers und fiihrt es ohne
Abweichung fort. Die goldenen Kilber bleiben bestehen, ebenso die selbstgewdhlten Priester und
Feste. Diese Kontinuitit des Abfalls macht deutlich, dass politischer Wechsel keine geistliche
Erneuerung garantiert. Baesa wird somit nicht zum Reformer, sondern zum Bestétiger eines gottlosen
Systems. Die Dauer seiner Herrschaft zeigt nicht gottlichen Segen, sondern Gottes Langmut. Die
Geschichte Baesas ist ein Beispiel fiir einen stabilen dulleren Staat, der geistlich verfallen bleibt. (1.
Konige 15,33-34; Amos 5,21-26; 2. Konige 17,15-17; Spriiche 14,34)

Der Prophet Jehu kiindigt Gottes Gericht iiber Baesa und sein Haus an. Gott sendet den
Propheten Jehu, um Baesa direkt zu konfrontieren. Die Botschaft ist eindeutig: Weil Baesa denselben
Weg wie Jerobeam geht und Israel zur Siinde verfiihrt, wird auch sein Haus ausgeloscht werden. Gott
stellt Baesa zur Rede, weil er zwar das Gericht iiber Jerobeam ausgefiihrt hat, sich aber nicht besser
verhélt. Der Prophet spricht im Namen des HERRN von einem Gericht, das dieselbe Form annimmt
wie beim Haus Jerobeams: vollige Vernichtung. Diese Ankiindigung zeigt, dass keine Dynastie vor
Gottes Gericht sicher ist, wenn sie sich von seinem Wort abwendet. Die prophetische Rede macht
deutlich, dass politische Macht kein Schutz vor gottlicher Verantwortung ist. Baesa wird nicht nur als
Konig, sondern als geistlicher Fiihrer beurteilt. Der Text verweist damit erneut auf das Prinzip, dass
das Konigtum an Gehorsam gegeniiber Gott gebunden ist. Die prophetische Warnung wird schriftlich
festgehalten, was die Bedeutung der Botschaft zusétzlich unterstreicht. (1. Konige 16,1-4; Hosea 8,1-4;
2. Samuel 12,7-10; Lukas 12,48)

Gottes Gerechtigkeit trifft Baesas Haus — sein Sohn Ela wird nicht verschont. Die Verse schlie3en
mit einer Zusammenfassung von Baesas Herrschaft und der Ankiindigung seines Todes. Besonders
betont wird, dass seine Werke ,,bdse waren in den Augen des HERRN* und dass er ,,ihn durch seine
Werke erziirnte’. Baesa stirbt, aber das Gericht iiber sein Haus steht bereits fest. Sein Sohn Ela wird in
Kiirze ebenfalls untergehen. Die Verantwortung Baesas reicht also iiber seinen Tod hinaus, da seine
Entscheidungen langfristige geistliche Konsequenzen haben. Der Text macht deutlich, dass Gottes
Geduld Grenzen hat und dass er trotz langer Regierungszeiten Gerechtigkeit iibt. Die gerechte

Vergeltung trifft nicht nur Baesa, sondern auch seine Nachkommen, weil das System des

Seite 88 von 115



Gotzendienstes weitergefiihrt wird. Diese Schlussfolgerung unterstreicht die Ernsthaftigkeit geistlicher
Verantwortung. Das Konigtum Israels zeigt sich erneut als instabil, weil es auf menschlicher Weisheit
statt gottlichem Gehorsam gegriindet ist. (1. Konige 16,5-7; Psalm 94,23; 2. Mose 20,5-6; Galater 6,7)

9.2.3. Elas Thronverlust — Simris Woche an der Macht (16,8-20)

Ela lebt gottlos und leichtsinnig — das Gericht trifft ihn inmitten seiner Trunkenheit. Ela, der
Sohn Baesas, regiert nur zwei Jahre iiber Israel. Sein Verhalten wird im Text nicht nur als gottlos,
sondern auch als verantwortungslos beschrieben. Wihrend er im Haus seines Palastverwalters in
Trunkenheit versunken ist, wird er von seinem Heerobersten Simri ermordet. Diese Szene ist
bezeichnend fiir den moralischen und geistlichen Zustand der Regierung. Der Konig lebt in Genuss
und Sorglosigkeit, wihrend das Reich in Unsicherheit lebt. Die Umsténde seines Todes entlarven die
Oberflichlichkeit seiner Herrschaft. Zugleich erfiillt sich dadurch das prophetische Gericht iiber das
Haus Baesas, das zuvor durch Jehu angekiindigt worden war. Die Verbindung zwischen geistlicher
Untreue und politischem Untergang wird erneut sichtbar. Elas Tod im Zustand der Trunkenheit steht
symbolisch fiir den geistlichen Schlaf, in dem sich das Haus Baesas befand. (1. Konige 16,8-10; Jesaja
28,1-3; Hosea 7,5-7; Lukas 21,34)

Simri vernichtet das Haus Baesas und herrscht nur sieben Tage — Gottes Gericht und
menschlicher Ehrgeiz begegnen sich. Nach Elas Ermordung {ibernimmt Simri die Herrschaft und
beginnt sofort mit der Ausloschung des gesamten Hauses Baesas. Keiner seiner Nachkommen wird
verschont. Damit erfiillt sich das Wort des HERRN durch den Propheten Jehu in allen Einzelheiten.
Simri handelt im Eifer eines Usurpators, doch Gott benutzt ihn als Werkzeug seines Gerichts. Seine
Herrschaft dauert nur sieben Tage — ein Hinweis auf die Instabilitdt menschlicher Macht, wenn sie sich
nicht auf gottliche Ordnung griindet. Als das Heer hort, dass Simri seinen Herrn ermordet hat, macht es
Omri zum Konig. Simri erkennt seine ausweglose Lage, zieht sich in den Palast zuriick und verbrennt
sich selbst mit dem Konigshaus. Diese drastische Selbstvernichtung markiert das Ende einer kurzen
und gottlosen Episode. Der Text zeigt, dass gottlose Machtspiele zwar kurzzeitig Erfolg bringen
konnen, doch rasch ins Verderben fithren. Simris Geschichte ist ein eindriickliches Beispiel flir die
Verbindung von goéttlichem Gericht und menschlicher Schuld. (1. Koénige 16,11-20; Spriiche 28,2;
Psalm 75,7-8; Daniel 2,21)

Seite 89 von 115



9.2.4. Omri festigt das Konigtum, wandelt aber in Siinde (16,21-28)

Omri setzt sich in einem Machtkampf durch und bringt politische Stabilitit. Nach Simris Tod
bricht im Volk Israel ein Machtkampf aus: Ein Teil folgt Tibni, ein anderer Omri. Dieser Biirgerkrieg
zeigt erneut die politische Instabilitdt des Nordreichs. Doch Omri kann sich schlieBlich durchsetzen
und wird Konig liber ganz Israel. Mit ihm beginnt eine neue Dynastie, die das Nordreich mehrere
Jahrzehnte priagen wird. Seine militdrische und organisatorische Stirke fiihrt zu duflerer Ordnung.
Omri wird als ein Konig beschrieben, der das Reich festigt und neue Grundlagen legt. Besonders
bedeutend ist die Griindung Samarias als Hauptstadt. Dieser politische Akt schafft eine neue Identitét
fiir das Nordreich, losgelost von den religiosen Zentren des Siidreichs. Doch trotz der politischen
Stabilitdt bleibt Omris Herrschaft geistlich problematisch. Der Text zeigt: Ordnung ohne Gehorsam
bringt keinen Segen. (1. Konige 16,21-24; Micha 6,16; Spriiche 16,12; Jesaja 9,15-16)

Omri handelt boser als alle seine Vorginger — der Gotzendienst erreicht ein neues Ausmafl. Die
Bewertung Omris fillt trotz seiner politischen Leistungen vernichtend aus. Er tat, was bdse war in den
Augen des HERRN, und wandelte in allen Wegen Jerobeams. Doch der Text fiigt hinzu, dass er es
schlimmer machte als alle, die vor ihm gewesen waren. Damit wird deutlich: Omris Herrschaft ist ein
Wendepunkt im Abfall Israels. Der Gotzendienst wird nicht nur fortgefiihrt, sondern vertieft und
verbreitert. Omri schafft ein System, das den Gotzendienst dauerhaft etabliert. Seine Politik legt die
Grundlage fiir den Baalskult unter seinem Sohn Ahab. Diese Entwicklung ist keine bloBe Schwiche,
sondern bewusste Entscheidung gegen Gottes Gebote. Die Einfilhrung und Festigung des
Gotzendienstes unter Omri wird in den Prophetenbiichern wiederholt erwéhnt. Er wird zum Symbol
fiir die systematische Gottlosigkeit des Nordreichs. Der geistliche Schaden wiegt schwerer als jede
politische Errungenschaft. (1. Kénige 16,25-26; Micha 6,16; 2. Konige 17,21-23; Hosea 13,1-2)

Omris Tod beendet eine gottlose Herrschaft — sein Sohn Ahab wird sein Erbe fortsetzen. Omri
stirbt nach zwolf Jahren Herrschaft und wird in Samaria begraben. Mit seinem Tod endet eine Zeit
politischer Festigung, aber geistlicher Verdorbenheit. Er hinterldsst seinem Sohn Ahab ein Reich, das
in der Siinde gefestigt ist. Der Text macht keine Andeutung von Umkehr oder geistlicher Erneuerung.
Seine Herrschaft bleibt als Mahnmal fiir eine Ordnung, die ohne Gott besteht. Omris Tod wird
niichtern berichtet, doch die Wirkung seiner Entscheidungen reicht weit iiber sein Leben hinaus. Der
Beginn der Omri-Dynastie ist ein Wendepunkt in der Geschichte Israels — nicht zum Guten, sondern
zur dauerhaften Entfernung vom HERRN. Seine politischen Leistungen verblassen angesichts der
geistlichen Zerstorung, die unter ihm ihren Anfang nahm. Die kommenden Kapitel zeigen, wie
tiefgreifend die Folgen seiner Gottlosigkeit sein werden. (1. Konige 16,27-28; 2. Konige 8,18; Amos
6,1; Matthaus 16,26)

Seite 90 von 115



9.3. Ahab wird Konig - Einfiihrung des Baalskults (16,29-34)

Ahab regiert linger als seine Vorginger, doch sein Einfluss ist geistlich verheerend. Ahab, der
Sohn Omris, wird Konig tiber Israel im achtunddreifligsten Jahr Asas, des Konigs von Juda. Mit einer
Regierungszeit von 22 Jahren ist er einer der linger herrschenden Konige des Nordreichs. Doch seine
lange Amtszeit bringt nicht geistliche Erneuerung, sondern eine Eskalation des Gdétzendienstes. Der
Text bewertet Ahab deutlicher als alle seine Vorgidnger: Er tat mehr Boses als alle Konige vor ihm.
Diese Formulierung hebt ihn in negativer Hinsicht besonders hervor. Seine Regierung steht fiir die
bewusste Abkehr von der Anbetung des HERRN hin zu fremden Géttern. Ahab nutzt seine Macht
nicht zum Guten, sondern zur systematischen geistlichen Verdorbenheit. Er ist kein bloBer Fortsetzer,
sondern ein Steigerer des Abfalls. Sein Wirken wird zur Zisur in der Geschichte Israels. Seine
Regentschaft markiert den Hohepunkt des nordisraelitischen Gotzendienstes. (1. Konige 16,29-30; 2.
Konige 17,17-18; Hosea 5,11; Spriiche 29,2)

Die Ehe mit Isebel bringt eine neue Qualitit heidnischer Einflussnahme nach Israel. Ahab
heiratet Isebel, die Tochter Ethbaals, des Konigs der Sidonier. Mit dieser Verbindung holt er nicht nur
eine heidnische Frau, sondern eine religids aktive Baalsanbeterin an den Konigshof. Diese Heirat ist
kein rein politisches Biindnis, sondern ein geistlicher Wendepunkt. Isebel wird zur treibenden Kraft
hinter der Einflihrung und Durchsetzung des Baalskults in Israel. Ahab beginnt, Baal zu dienen,
errichtet ihm einen Tempel in Samaria und stellt sogar ein Gotzenbild auf. Damit wird der Baalskult
zum offiziellen Staatskult erhoben. Der Text ldsst keinen Zweifel: Diese Entwicklung ist eine bewusste
Entscheidung gegen den HERRN. Isebels Einfluss wird in den folgenden Kapiteln besonders deutlich,
doch bereits hier ist ihre Rolle entscheidend. Die Eheverbindung symbolisiert die geistliche
Vermischung und den Verlust jeder Abgrenzung gegeniiber dem Heidentum. (1. Konige 16,31; 2.
Konige 9,22; 5. Mose 7,3-4; Oftenbarung 2,20)

Der Tempel fiir Baal in Samaria ist ein direkter Angriff auf den Tempel des HERRN in
Jerusalem. Ahab errichtet fiir Baal einen Tempel in der Hauptstadt Samaria und stellt dort ein
Gotzenbild auf. Diese Handlung stellt nicht nur eine Erweiterung des Goétzendienstes dar, sondern
einen offenen Systemwechsel. Wihrend die fritheren Konige zwar Gotzenbilder aufrichteten, bleibt
Ahab nicht bei Symbolik stehen. Er institutionalisiert die Baalsverehrung auf hochster staatlicher
Ebene. Der Tempel in Samaria tritt in Konkurrenz zum Tempel in Jerusalem. Damit wird die Trennung
von Nord- und Siidreich nicht nur politisch, sondern auch religids festgeschrieben. Die Aufrichtung
des Baalskults als Staatsreligion fiihrt zur vollstindigen Umkehrung der gottlichen Ordnung. Israel
wird nicht nur vom HERRN abgewendet, sondern aktiv in die Anbetung heidnischer Gotter gefiihrt.

Der Kult um Baal war verbunden mit Unmoral, Menschenopfern und totaler Verfinsterung geistlicher

Seite 91 von 115



Wabhrheit. Ahab wird damit zum Wegbereiter tiefster Verirrung. (1. Konige 16,32; 2. Konige 10,18-27;
Jeremia 2,11-13; Hosea 13,1-2)

Unter Ahabs Regierung wird sogar Jerichos Fluch missachtet — geistliche Missachtung wird
gesellschaftlich normal. Der Bericht schlie3t mit einem scheinbar nebenséchlichen Ereignis: Hiel von
Bethel baut Jericho wieder auf. Doch dieses Geschehen hat tiefgreifende geistliche Bedeutung. Der
Wiederaufbau Jerichos geschieht unter Missachtung des Fluchs Josuas, der den Wiederautbau mit dem
Tod der S6hne belegte. Genau dieses Urteil erfiillt sich: Hiel verliert seinen Erst- und Letztgeborenen
wiahrend des Baus. Diese Missachtung des gottlichen Wortes geschieht im Kontext von Ahabs
Gotzendienst und zeigt, wie weit die geistliche Verrohung fortgeschritten ist. Die Heiligkeit gottlicher
Anordnungen wird in der Gesellschaft nicht mehr beachtet. Was Gott verflucht hat, wird
wiederhergestellt — als Ausdruck menschlicher Uberheblichkeit. Der Zusammenhang zwischen
politischer Fiihrung und gesellschaftlicher Haltung wird hier sichtbar. Unter Ahabs Einfluss wird
geistlicher Widerstand gegen den HERRN zum Normalzustand. (1. Koénige 16,33-34; Josua 6,26; 2.
Konige 17,9-12; Romer 1,28-32)

Seite 92 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 15.1-16.34)

Zusammenfassung:

Die Konigsgeschichten in diesem Abschnitt zeigen einen deutlichen Kontrast zwischen Juda und
Israel. In Juda folgt auf Rehabeam sein Sohn Abija, der nur kurz regiert und dem HERRN nicht von
ganzem Herzen nachfolgt. Danach kommt Asa an die Macht, der als gottesfiirchtig beschrieben wird:
Er entfernt Gotzen, setzt seine eigene Mutter wegen Gotzendienst ab und sucht Schutz beim HERRN —
wenngleich er spiter auf eine Allianz mit Syrien vertraut. In Israel hingegen zeigt sich ein
fortschreitender moralischer Verfall. Auf Jerobeam folgt Nadab, der wie sein Vater siindigt und bald
von Baesa ermordet wird. Baesa regiert im Geist Jerobeams und trifft ebenfalls auf Gottes Gericht.
Auch sein Sohn Ela wird durch einen Putsch gestiirzt. Simri, der Morder Elas, regiert nur sieben Tage
und begeht Selbstmord bei der Belagerung durch Omri. Omri setzt sich schlielich als Konig durch,
wird aber flir seinen Gotzendienst verurteilt. Sein Sohn Ahab wird als der schlimmste aller bisherigen
Konige eingefiihrt und heiratet Isebel, die den Baalskult nach Israel bringt. Damit erreicht der Abfall
des Nordreichs eine neue Stufe. Der Abschnitt offenbart das Auseinanderdriften der beiden Reiche —

Juda mit Licht und Schatten, Israel in durchgédngigem geistlichem Verfall.

Anwendungen:

Gottes Maflstab fiir Leiterschaft ist geistliche Treue, nicht politische Stabilitit. Wihrend einige
Konige militdarisch erfolgreich oder politisch durchsetzungsstark sind, zdhlt vor Gott allein ihre
Haltung gegeniiber seinem Wort. Der Text zeigt, dass menschlicher Erfolg ohne geistliche Grundlage
keinen Bestand hat. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil auch heute geistliche Leiterschaft nach Gottes

MafBstében beurteilt werden muss — nicht nach dufleren Ergebnissen.

Geistlicher Aufbruch beginnt oft mit konsequenter Abkehr von falscher Anbetung. Asa geht
mutig gegen den Gotzendienst vor — selbst innerhalb seiner eigenen Familie — und bringt dadurch
geistliche Erneuerung. Das geistliche Prinzip zeigt, dass echte Umkehr nicht bei frommen Worten,
sondern bei praktischer Reinigung beginnt. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil geistliche

Kompromisse durch mutige Entscheidungen aufgedeckt und tiberwunden werden miissen.

Fortschreitender Abfall ist nicht zufillig — er ist die Folge geistlicher Nachlissigkeit. Im Nordreich
reiht sich Konig an Konig, der die Siinde Jerobeams fortfithrt oder sogar vertieft. Der Text macht
deutlich, dass geistlicher Verfall nicht spontan geschieht, sondern aus fortgesetzter Missachtung von
Gottes Geboten entsteht. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil geistliche Entfremdung immer da

beginnt, wo Wahrheit relativiert und Siinde toleriert wird.

Seite 93 von 115



10. Elia, der Prophet des lebendigen Gottes (17,1-19,21)

10.1. Versorgung wiahrend der Diirre - Elia in Zarpat (17,1-24)

Elia kiindigt auf Gottes Befehl eine Diirre an — Gericht als Zeugnis gegen den Baalskult. Elia tritt
ohne Einleitung in der Geschichte auf und spricht im Namen des HERRN, des Gottes Israels, dass es
weder Tau noch Regen geben werde, auBBer auf sein Wort. Diese Ankiindigung markiert den Beginn
des Wirkens Elias als Prophet und steht in direktem Kontrast zur Baalsverehrung in Israel. Baal galt als
Gott des Wetters und der Fruchtbarkeit — die Diirre entlarvt seine Machtlosigkeit. Elia wird zum
Sprachrohr des lebendigen Gottes, der durch die Naturgewalten Gericht iibt. Die Diirre ist nicht nur
eine Umweltkatastrophe, sondern ein gottliches Zeichen zur Demaskierung des Gotzendienstes. Der
Prophet wird dadurch nicht nur zum Boten, sondern auch zum Mittel gottlicher Autoritdt. Der Text
macht deutlich, dass Gottes Wort iiber Natur, Koénige und Gotzen steht. Elia kiindigt kein
symbolisches, sondern ein real wirksames Gericht an. Das Schweigen des Himmels wird zum Beweis
fiir die Wahrheit des Gottes Israels. (1. Konige 17,1; 5. Mose 11,16-17; Jakobus 5,17-18; Jeremia
14,22)

Gott versorgt Elia am Bach Krit — Abhéngigkeit vom Wort des HERRN. Nach seiner
Ankiindigung der Diirre erhdlt Elia den Befehl, sich an den Bach Krit zuriickzuziehen. Dort soll er aus
dem Bach trinken und wird von Raben mit Brot und Fleisch versorgt. Diese Versorgung ist
libernatiirlich und steht unter dem direkten Gehorsam gegeniiber dem Wort des HERRN. Elia erféhrt,
dass der Prophet nicht nur Trager des Wortes, sondern auch selbst auf dieses Wort angewiesen ist. Die
tagliche Versorgung durch Raben zeigt Gottes Fiirsorge und Macht iiber seine Schopfung. Der
Riickzug an einen verborgenen Ort macht deutlich, dass Gottes Werk auch im Verborgenen geschieht.
Der Bach und die Vogel werden zu Werkzeugen gottlicher Gnade. Elia lebt nicht vom eigenen Vorrat,
sondern aus tiglichem Vertrauen. Der Gehorsam gegeniiber Gottes Wort wird zur Grundlage der
Versorgung. In einer Zeit des Mangels erlebt der Prophet die Treue Gottes. (1. Konige 17,2-6; Psalm
34,10; Matthéus 6,26; Lukas 4,25-26)

Die Witwe in Zarpat wird zur Glaubenszeugin — Gottes Versorgung kennt keine Grenzen. Als der
Bach Krit versiegt, sendet Gott Elia nach Zarpat zu einer heidnischen Witwe. Obwohl sie am Rand
ihrer Existenz steht, wird sie durch den Propheten zum Gehorsam aufgefordert: Sie soll ihm zuerst
einen kleinen Kuchen backen. lhre Bereitschaft, dieses letzte Mehl zu teilen, wird durch die
VerheiBung belohnt, dass Mehlkrug und Olkrug nicht versiegen werden. Diese Szene zeigt den

Glauben einer Frau aullerhalb Israels und stellt sie als Beispiel fiir Vertrauen und Gehorsam dar. Gott

Seite 94 von 115



gebraucht die Armsten und AuBenseiter zur Offenbarung seiner Treue. Die Vermehrung des Mehls und
Ols ist ein stilles Wunder, das Tag fiir Tag neu geschieht. Elia wird inmitten heidnischen Gebiets
versorgt, was zeigt, dass Gottes Macht nicht an Grenzen gebunden ist. Die Witwe lebt fortan im
tiaglichen Erleben gottlicher Versorgung. Ihr Haus wird durch den Propheten zum Ort der Bewahrung.
(1. Konige 17,7-16; Lukas 4,25-26; Psalm 68,6; Hebrder 11,6)

Gott offenbart seine Macht iiber Leben und Tod — Elias Gebet bringt den toten Sohn zuriick. Als
der Sohn der Witwe stirbt, stellt sie Elia zur Rede und erkennt in ihm den Mann Gottes. Elia nimmt
den toten Jungen, legt ihn auf das Bett und ruft zum HERRN: ,,Lass die Seele dieses Kindes wieder in
ihn zuriickkehren!* Der HERR erhort dieses Gebet, und das Kind wird lebendig. Diese Auferweckung
ist die erste ihrer Art im Alten Testament und bezeugt Gottes Macht iiber Leben und Tod. Elia tritt
nicht als Wundertéter auf, sondern als Beter, der auf Gottes Eingreifen angewiesen ist. Die Antwort auf
sein Gebet offenbart den lebendigen Gott als Quelle allen Lebens. Die Witwe bekennt daraufthin, dass
Elia ein Mann Gottes ist und das Wort des HERRN in seinem Mund Wahrheit ist. Die Auferweckung
ist das Siegel iiber Elias Berufung und bestitigt, dass Gottes Wort nicht leer zuriickkehrt. Das private
Wunder wird zur offentlichen Offenbarung géttlicher Autoritdt. (1. Konige 17,17-24; 2. Konige
4,32-35; Lukas 7,12-16; Johannes 11,25)

10.2. Gottes Macht iiber Baal - Opfer auf dem Karmel (18,1-46)

Gott sendet Elia mit der Verheilung von Regen — der Dienst des Propheten bleibt vom Wort des
HERRN bestimmt. Nach vielen Tagen spricht der HERR zu Elia, dass er sich Ahab zeigen soll, denn
der HERR wolle Regen auf die Erde geben. Diese Verheilung steht am Anfang einer entscheidenden
Auseinandersetzung. Elia handelt nicht aus eigener Initiative, sondern folgt Gottes Befehl. Inmitten
einer geistlich toten Zeit bleibt der Prophet ein Werkzeug géttlicher Leitung. Die Zusage des Regens
signalisiert, dass Gott zur Wende bereit ist — aber zu seinen Bedingungen. Die Wiederherstellung hingt
nicht von Reformen am Hofe ab, sondern vom Eingestindnis der wahren Gottheit. Der Regen wird
nicht als natiirliche Erholung, sondern als Ausdruck goéttlicher Gnade angekiindigt. Elia gehorcht
sofort, was seine Bereitschaft zur Konfrontation mit Ahab unterstreicht. Die Prophetie verbindet
Gericht und Gnade, Wahrheit und Hoffnung. Das Ende der Diirre ist an die Offenbarung Gottes
gebunden. (1. Kdnige 18,1-2; Psalm 65,10; Amos 4,6-8; Jakobus 5,18)

Obadja fiirchtet Gott trotz seines Amtes unter Ahab — Gottes Treue zeigt sich auch in
verborgenen Glidubigen. Bevor Elia Ahab begegnet, trifft er auf Obadja, den Verwalter des

koniglichen Hauses. Obadja wird als ein gottesfiirchtiger Mann beschrieben, der hundert Propheten

Seite 95 von 115



des HERRN in Hohlen versteckte. Diese kurze Notiz zeigt, dass Gott sich auch in Zeiten allgemeiner
Abkehr ein Zeugnis bewahrt. Obadjas Position unter Ahab ist gefdhrlich, doch er nutzt sie zum Schutz
der Treuen. Seine Furcht vor Elia und seine Sorge, durch falsche Angaben sein Leben zu verlieren,
zeigen seine menschliche Schwiche. Dennoch wird sein Glaube sichtbar durch seine Taten. Die
Begegnung mit Elia wird zur Bestétigung seines verborgenen Dienstes. Gott wirkt nicht nur durch den
offen auftretenden Propheten, sondern auch durch stille, verantwortungsvolle Diener inmitten
feindlicher Strukturen. Obadjas Rolle erinnert daran, dass der HERR sich ein Volk {ibrig ldsst, auch
wenn es verborgen bleibt. (1. Konige 18,3-16; Romer 11,4; Maleachi 3,16-18; 2. Timotheus 2,19)

Elia ruft Israel zur Entscheidung — zwischen dem HERRN und Baal kann es keine Neutralitit
geben. Elia tritt dem Volk und den Baalspropheten auf dem Karmel entgegen und stellt eine zentrale
Frage: ,,Wie lange hinkt ihr auf beiden Seiten?* Diese rhetorische Frage entlarvt die geistliche
Unentschlossenheit Israels. Der Prophet fordert eine klare Entscheidung: Wenn der HERR Gott ist,
dann soll ihm gedient werden; wenn Baal, dann ihm. Die Neutralitidt des Volkes wird als geistlicher
Irrweg bloBgestellt. Elia steht allein gegen 450 Propheten Baals — ein dramatisches Bild geistlicher
Konfrontation. Seine Herausforderung zur Opferprobe ist ein Aufruf zur Offenbarung der Wahrheit.
Nicht Menschen sollen entscheiden, sondern Gott selbst soll durch Feuer antworten. Der Karmel wird
zum Ort gottlicher Selbstoffenbarung. Das Volk bleibt zundchst still, doch der Ausgang wird ihre
Haltung bestimmen. Der Ruf zur Entscheidung bleibt ein Grundsatz jeder echten Erweckung. (1.
Konige 18,17-24; 5. Mose 30,19-20; Josua 24,15; Matthdus 6,24)

Baal bleibt stumm — menschlicher Eifer ersetzt keine gottliche Gegenwart. Die Propheten Baals
rufen von morgens bis abends, tanzen, schreien und ritzen sich mit Messern — doch es geschieht nichts.
Der Text beschreibt ausfiihrlich ihren fanatischen Einsatz, aber betont, dass weder Stimme noch
Antwort kommt. Baal bleibt stumm, weil er nicht existiert. Elia verspottet sie und weist auf die
Licherlichkeit ihres Glaubens hin. Thr Eifer zeigt, dass religiose Leidenschaft ohne Wahrheit keine
Wirkung hat. Die Szene wird zur Entlarvung des Goétzendienstes in all seiner Absurditdt. Die Leere
heidnischer Religion tritt offen zutage. Israel sieht, dass trotz zahlreicher Propheten, ritueller
Handlungen und blinder Hingabe kein gottliches Eingreifen erfolgt. Diese Szene macht deutlich, dass
Anbetung nicht durch Ekstase, sondern durch Wahrheit getragen sein muss. Baals Stille ist der Beweis
seiner Nichtigkeit. (1. Konige 18,25-29; Psalm 115,4-8; Jesaja 44,9-20; Jeremia 10,5)

Der HERR antwortet mit Feuer — Gott offenbart sich als der allein wahre Gott. Nachdem Elia das
zerstorte Altar Gottes wiederhergestellt und das Opfer mit Wasser iibergossen hat, ruft er zum HERRN.
Sein Gebet ist kurz, demiitig und theozentrisch: Gott soll sich offenbaren, damit das Volk erkenne, dass

er der HERR ist. Der HERR antwortet sofort mit Feuer vom Himmel, das nicht nur das Opfer, sondern

Seite 96 von 115



auch Wasser und Steine verzehrt. Dieses Wunder ist unmissverstandlich. Es gibt keine psychologische
Erklarung, keine Zweideutigkeit. Das Volk féllt nieder und bekennt: ,,Der HERR ist Gott!* Damit ist
die Entscheidung gefallen. Elia ldsst die Baalspropheten toten — ein Akt des gottlichen Gerichts. Der
Himmel o6ffnet sich danach, und der lange erwartete Regen fallt. Feuer und Wasser bezeugen die
Macht des lebendigen Gottes. Der Karmel wird zum Hohepunkt der Offenbarung Gottes in Israel vor
der Wegfiihrung. (1. Konige 18,30-46; 2. Mose 9,16; Psalm 18,8-14; Lukas 1,16-17)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu 1. Konige 18,45—46, dass
Jesreel die Winterresidenz des Konigs Ahab war und etwa siebzehn Meilen, also rund
siebenundzwanzig Kilometer, vom Berg Karmel entfernt lag. Nachdem der HERR den Regen
nach der langen Diirre wieder geschenkt hatte, erhielt Elia iibernatiirliche Kraft, um diese
weite Strecke vor Ahabs Wagen her zu laufen. Ryrie betont, dass dieses Ereignis die gottliche
Stiarkung des Propheten zeigt, der durch Gehorsam und Glauben im Dienst Gottes
tibernatiirliche Befihigung erlebte (1. Konige 18,45—46, Jesaja 40,31) (Ryrie, 1995, S. 564).

10.3. Elias Flucht, Krise und neue Berufung (19,1-21)

Trotz des Sieges auf dem Karmel flieht Elia vor Isebels Drohung — geistlicher Kampf bleibt real.
Nachdem Elia am Karmel Gottes Macht demonstriert hatte, ldsst Isebel ihm eine Todesdrohung
ausrichten. Anstatt im Vertrauen auf den HERRN zu bleiben, gerédt Elia in Angst und flieht in die
Wiiste. Diese Reaktion zeigt, dass selbst grole Ménner Gottes unter Druck verzweifeln konnen. Der
geistliche Sieg flihrt nicht zur Umkehr am Konigshof, sondern zur Verfolgung des Propheten. Elia ist
erschopft und isoliert, was ihn anfallig fiir Mutlosigkeit macht. Er legt sich unter einen Ginsterstrauch
und wiinscht sich den Tod. Diese Situation offenbart die Schwiche des Menschen selbst nach
aullergewoOhnlichen Erfahrungen mit Gott. Der Text verschweigt nicht die inneren Kédmpfe des
Propheten, sondern zeigt sie offen. Der Glaube wird nicht durch duflere Wunder allein getragen,
sondern muss in der Einsamkeit neu gegriindet werden. Elias Reaktion erinnert daran, dass geistlicher
Dienst oft mit tiefer Erschopfung verbunden ist. (1. Konige 19,1-4; Psalm 42,6; Jakobus 5,17; 2.
Korinther 1,8-9)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu 1. Konige 19,3, dass Elia,
obwohl die Gotter Isebels zuvor als machtlos erwiesen worden waren, aus Furcht vor ihrer
Morddrohung floh. Er lief bis nach Beerscheba, das etwa siebzig Meilen, also rund
einhundertdreizehn Kilometer, vom Berg Karmel entfernt liegt. Ryrie betont, dass diese Flucht

Elias menschliche Schwiche und Erschépfung zeigt, nachdem er zuvor ein mdchtiges Werk

Seite 97 von 115



Gottes erlebt hatte. Dennoch gebrauchte der HERR selbst diesen Moment der Angst, um seinen
Propheten geistlich zu stdarken und ihm neue Weisung zu geben (1. Konige 19,3-8; Jakobus
5,17-18) (Ryrie, 1995, S. 564).

Friedrich Rienecker und Gerhard Maier, die Herausgeber des Lexikon zur Bibel, erldutern zum
Stichwort ,, Wacholder “, dass das hebrdische Wort rotdm nicht den Wacholderbaum bezeichnet,
wie es Luther iibersetzt, sondern den Retamstrauch (Retama raetam). Dieser ginsterdhnliche
Strauch, ein Schmetterlingsbliitler, wdichst in den Wiisten Syriens und Arabiens und ist vollig
blattlos. Sein kurzer, holziger Stamm trdgt zahlreiche griine Zweige, die etwa mannshoch
werden und etwas Schatten spenden (1. Kénige 19,4-5). Im Friihling trdgt er schneeweifse,
rotgestreifte, mandelduftende Bliiten.

Rienecker und Maier verweisen darauf, dass die bitteren, holzigen Wurzeln des
Strauches wahrscheinlich die Grundlage einer textkritischen Vermutung in Hiob 30,4 bilden.
Dort wird das hebrdische Wort lachemam (,,ihre Speise ) hdufig als fehlerhafte Vokalisierung
angesehen; man liest besser lechummam (,,um sich zu wdrmen*). Zudem tibersetzt die Gute
Nachricht Bibel in Jeremia 1,11 den Begriff schaged (eigentlich , Mandelzweig*) mit
., Wacholder*, um das Wortspiel mit schoged (,,wachend sein“) zu verdeutlichen, wdihrend die
Elberfelder Bibel das hebrdische Wort berosch ebenfalls mit ,, Wacholder wiedergibt
(Rienecker, Maier u. a., 2017).

Gott stirkt Elia korperlich und geistlich — Versorgung geht der Offenbarung voraus. Inmitten
seiner Flucht begegnet Elia dem Engel des HERRN, der ihn zweimal mit Brot und Wasser versorgt.
Diese einfache, aber iibernatiirliche Nahrung gibt ihm Kraft fiir vierzig Tage und Néchte. Die
Reihenfolge ist bedeutsam: Zuerst kommt die Versorgung, dann die Begegnung mit Gott. Der HERR
iibergeht Elias Schwiche nicht, sondern nimmt sie ernst. Die Reise fiihrt ihn zum Berg Horeb, dem Ort
der Offenbarung Gottes an Mose. Dort soll Elia neu ausgerichtet werden. Die gottliche Fiirsorge
unterstreicht, dass Gott seine Diener nicht verlésst, selbst wenn sie versagen. Der Weg zur geistlichen
Erneuerung beginnt oft mit kdrperlicher Wiederherstellung. Die vierzig Tage erinnern an Mose und
spater an Jesus — Zeiten der Vorbereitung auf besondere Begegnungen mit Gott. Elia wird so auf die
kommende Offenbarung vorbereitet. (1. Konige 19,5-8; Psalm 23,1-3; Jesaja 40,29-31; Markus 6,31)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu 1. Kénige 19,8, dass Elias Reise
zum Berg Horeb, also zum Sinai (vgl. 2. Mose 3,1), vierzig Tage dauerte, weil er sich in einem
Zustand tiefer Niedergeschlagenheit befand. Diese lange Wegstrecke zeigt, dass Elia nicht

zielstrebig unterwegs war, sondern abwechselnd umherirrte und sich verbarg, iiberwdltigt von

Seite 98 von 115



Furcht und Erschopfung. Ryrie betont, dass diese Zeit der Schwdiche zugleich eine Phase
gottlicher Vorbereitung war, in der Gott seinen Propheten wiederherstellte, um ihn neu in den
Dienst zu rufen (1. Konige 19,8-9; Psalm 42,6, Jesaja 40,31) (Ryrie, 1995, S. 564-56)5).

Warren Baker und Eugene E. Carpenter, die Herausgeber des Complete Word Study
Dictionary: Old Testament, erkliren zum hebrdischen Wort 2777 (horev), dass es sich um ein
maskulines Substantiv handelt, das , Hitze*, , Diirre” oder , Trockenheit” bedeutet. Es
beschreibt allgemein Zustdnde extremer Trockenheit oder brennender Hitze. So wird es etwa
fiir die Hitze des Tages verwendet (1. Mose 31,40; Jesaja 4,6, Jeremia 36,30), ebenso fiir die
Trockenheit des Bodens oder der Wolle in Gideons Zeichen mit dem Vlies (Richter 6,37.39—40).
In Hiob 30,30 beschreibt das Wort die fiebrige Trockenheit von Hiobs Haut. Dariiber hinaus
kann horev auch die Verwiistung von Stddten bezeichnen, die einst erneuert werden sollen
(Jesaja 61,4), oder eine Diirreperiode, die das Land verheert (Haggai 1,11) (Baker &
Carpenter, 2003).

Gott begegnet Elia nicht im Spektakuliren, sondern im stillen Siuseln — Offenbarung jenseits
menschlicher Erwartungen. Am Horeb begegnet Elia dem HERRN. Zunichst erlebt er einen Sturm,
ein Erdbeben und ein Feuer — doch in keinem dieser Zeichen ist der HERR. Erst danach kommt ein
stilles, sanftes Sduseln, in dem Gott sich offenbart. Diese Szene stellt die Theologie des Propheten in
Frage: Gottes Wirken geschieht nicht immer durch Machtbeweise wie auf dem Karmel. Elia muss
lernen, dass der HERR auch im Verborgenen handelt. Die Offenbarung im leisen Sduseln betont die
geistliche Tiefe des HERRN, der nicht auf dullere Effekte angewiesen ist. Der Prophet verhiillt sein
Gesicht — Zeichen der Ehrfurcht und Anerkennung der gottlichen Gegenwart. Die Frage Gottes: ,,Was
machst du hier, Elia?* wird zweimal gestellt, um den Propheten zur Selbsterkenntnis zu fithren. Gott
korrigiert nicht durch Tadel, sondern durch erneute Berufung. (1. Kénige 19,9-13; Jesaja 30,15; Psalm
46,11; Johannes 10,27-28)

Elia erhiilt einen neuen Auftrag — Gott hat seine Werkzeuge und einen Uberrest bewahrt. Nach
der Offenbarung beauftragt Gott Elia mit drei neuen Aufgaben: die Salbung Hasaels zum Konig iiber
Aram, Jehus iiber Israel und Elisas als Prophetennachfolger. Diese Auftrige zeigen, dass Gottes Plan
weitergeht, auch wenn der Prophet resigniert. Der HERR macht deutlich, dass Elia nicht allein ist —
siebentausend Ménner haben ihre Knie nicht vor Baal gebeugt. Dieses Wissen soll den Propheten
trosten und stirken. Elia wird also nicht abgesetzt, sondern neu eingesetzt. Der Dienst des Propheten
ist Teil eines groferen Planes, der auch politische Entwicklungen umfasst. Elisa wird als Nachfolger

berufen, was die Fortfithrung des prophetischen Dienstes sichert. Der Text zeigt, dass Gott nicht von

Seite 99 von 115



momentaner Schwiche abhdngt, sondern souverin seinen Weg weiterfiihrt. Elia darf wissen: Gottes
Werk steht nicht still. (1. Konige 19,14-21; Romer 11,4-5; Psalm 33,11; 1. Korinther 15,58)

Seite 100 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 17.1-19.21)

Zusammenfassung:

Mit dem Auftreten des Propheten Elia beginnt eine neue heilsgeschichtliche Phase, in der Gott durch
machtvolle Zeichen dem wachsenden Baalskult entgegentritt. Elia kiindigt eine mehrjdhrige Diirre an —
ein direktes Gericht gegen Baal, den vermeintlichen Wettergott. Gott versorgt seinen Propheten auf
ibernatiirliche Weise am Bach Krit und spéter durch eine heidnische Witwe in Zarpat, bei der sich das
Mehl und Ol nicht erschdpfen. Durch Elias Gebet wird sogar ihr toter Sohn wieder lebendig. Im dritten
Jahr fordert Elia Ahab zum Entscheidungskampf auf dem Karmel heraus. Wahrend die Baalspropheten
trotz ekstatischer Rituale keinen Erfolg haben, antwortet der HERR mit Feuer auf Elias Gebet und
offenbart sich als alleiniger Gott. Das Volk fillt auf sein Angesicht, und die Baalspropheten werden
hingerichtet. Trotz dieses triumphalen Moments gerdt Elia durch Isebels Drohung in tiefe
Verzweiflung, flieht nach Siiden und bittet um den Tod. Am Horeb begegnet ihm Gott nicht im Sturm
oder Feuer, sondern in einem leisen Sduseln — ein Zeichen seiner sanften, treuen Fiihrung. Elia wird
gestéirkt und erhélt neue Auftrage, u. a. die Berufung von Elisa als Nachfolger. Der Abschnitt offenbart
Gottes Macht iiber Gotzen, seine personliche Fiirsorge fiir den Diener und seine souveridne Leitung des

prophetischen Dienstes inmitten geistlicher Finsternis.

Anwendungen:

Gott stellt sich gegen falsche Systeme — auch wenn sie religios getarnt sind. Die
Auseinandersetzung auf dem Karmel ist kein bloBer Machtkampf, sondern eine Offenbarung der
Wahrheit gegen geistlichen Betrug. Der Text zeigt, dass Gott keine Vermischung mit Gotzendienst
duldet, sondern klar unterscheidet zwischen Wahrheit und Tauschung. Diese Wahrheit bleibt

wesentlich, weil auch heute geistliche Klarheit notig ist, um Verfithrung und Irrlehre zu erkennen.

Gottes Versorgung trigt durch jede Krise — auch im Verborgenen. Elia erlebt Gottes Versorgung
im Versteck, bei einer heidnischen Witwe und sogar in der Wiiste. Das geistliche Prinzip zeigt, dass
Gottes Wege oft unkonventionell sind, aber nie zufillig. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil der
Dienst im Reich Gottes nicht durch Sichtbares, sondern durch Vertrauen und Versorgung des

Unsichtbaren getragen wird.

Gottes Weg mit seinen Dienern ist geprigt von Geduld, Korrektur und Neuausrichtung. Trotz
Elias geistlichem Tiefpunkt begegnet ihm Gott nicht im Zorn, sondern in Sanftheit und erneuert seinen

Auftrag. Der Text macht deutlich, dass Gott seine Diener nicht bei Erschopfung fallen lisst, sondern

Seite 101 von 115



durch liebevolle Korrektur und neue Perspektive wiederherstellt. Diese Wahrheit bleibt trostlich, weil

jeder Dienst Schwiche kennt — aber Gottes Treue bleibt bestehen.

Seite 102 von 115



11. Ahabs Herrschaft - Gott handelt trotz Gotzenkult
(20,1-22,40)

11.1. Siege uiber die Araméer - Gott ehrt seinen Namen (20,1-43)

Ben-Hadads Uberheblichkeit trifft auf gottliche Warnung — Gott greift trotz Ahabs Untreue ein.
Ben-Hadad, der Koénig von Aram, belagert Samaria mit groBer Ubermacht und fordert Ahabs
Reichtum, Frauen und Kinder. Seine Forderungen sind iiberheblich und beleidigend, besonders als er
droht, ganz Samaria zu zerstoren. Ahab steht unter groBem Druck, zeigt sich jedoch zunichst bereit zur
Unterwerfung. Die Drohungen eskalieren, bis schlie8lich ein Prophet Gottes Ahab ermutigt und den
Sieg verheifit. Auffillig ist, dass Gott trotz Ahabs gottloser Herrschaft zugunsten Israels handelt. Der
Grund dafiir liegt nicht in Ahabs Treue, sondern in Gottes Ziel, seinen Namen inmitten eines gottlosen
Volkes zu verherrlichen. Der Prophet betont, dass Israel erkennen soll, dass der HERR Gott ist. Damit
verfolgt Gott die Offenbarung seiner Herrlichkeit selbst durch ein untreues Instrument. Israels Lage ist
aussichtslos, doch Gottes Eingreifen zeigt seine Souverénitat. (1. Konige 20,1-13; 2. Mose 9,16; Psalm
115,1-3; Hesekiel 36,22-23)

Gott gibt Israel den Sieg — die Schwachen dienen der Verherrlichung des HERRN. Israel kampft
mit einer kleinen, zahlenméBig unterlegenen Truppe gegen die gewaltige Streitmacht Ben-Hadads. Die
Strategie ist einfach, doch der Sieg vollstindig. Die Aramder geraten in Panik, und der Sieg Israels
wird total. Diese Niederlage dient der Offenbarung gottlicher Macht, nicht menschlicher
Uberlegenheit. Ahab handelt auf das Wort des Propheten hin und erlebt, dass Gottes Zusage
zuverléssig ist. Es wird deutlich: Nicht militdrische Stérke, sondern Gottes Wort entscheidet den
Ausgang der Schlacht. Der Sieg ist eine Bestitigung der Prophetie und zugleich eine Mahnung, dass
Gott sich nicht verspotten ldsst. Die Schwéche Israels offenbart die Grofe Gottes. Der HERR stellt
sich nicht auf die Seite Ahabs, sondern handelt zur Ehre seines eigenen Namens. Die Schlacht ist eine
geistliche Demonstration inmitten eines gottlosen politischen Systems. (1. Konige 20,14-21; Psalm
44,4-8; 1. Samuel 14,6; 2. Chronik 14,10-11)

Die Aramier verkennen Gottes Wesen — der HERR ist Herr iiber Himmel und Erde. Nach ihrer
Niederlage behaupten die Aramder, Israels Gott sei ein Gott der Berge, aber nicht der Ebenen. Diese
Einschitzung ist nicht nur theologisch falsch, sondern eine direkte Herausforderung gottlicher
Allmacht. Der HERR kiindigt deshalb durch den Propheten einen weiteren Sieg an, um zu zeigen, dass

er der Herr liber das ganze Land ist. Die neue Schlacht findet auf der Ebene statt — ein bewusst

Seite 103 von 115



gewihlter Ort zur Widerlegung der falschen Gottesvorstellung. Auch diesmal siegt Israel, obwohl es
erneut zahlenmifBig unterlegen ist. Gottes Ziel ist es, seinen Namen unter den Volkern bekannt zu
machen. Der HERR ist nicht wie Baal ein lokaler Gott, sondern der Schopfer aller Dinge. Die
wiederholte Hilfe fiir Israel geschieht zur Offenbarung der Wahrheit, nicht zur Bestdtigung Ahabs. Die
theologischen Irrtiimer der Heiden werden durch Gottes Eingreifen korrigiert. (1. Konige 20,22-30;
Psalm 24,1-2; Jesaja 40,28; Jeremia 10,10-12)

Ahab lisst Ben-Hadad frei — Ungehorsam gegeniiber gottlichem Gericht wird geriigt. Nach dem
Sieg nimmt Ahab Ben-Hadad gefangen, behandelt ihn jedoch wie einen Verbiindeten. Statt das
gottliche Urteil zu vollstrecken, schlieBt er einen Vertrag und lésst ihn frei. Diese Entscheidung steht
im Widerspruch zur gottlichen Absicht und zeigt Ahabs Unverstdndnis fiir die geistliche Dimension
des Krieges. Ein Prophet tritt auf, inszeniert durch ein Gleichnis seine Botschaft und iiberfiihrt Ahab
des Ungehorsams. Ahab wird deutlich gesagt, dass sein Leben anstelle des Lebens Ben-Hadads treten
wird. Diese Szene erinnert an das Prinzip, dass Gottes Wort nicht missachtet werden darf, selbst wenn
politische Interessen etwas anderes nahelegen. Ahabs menschliche Milde wird nicht als Tugend,
sondern als Rebellion gegen das gottliche Gericht bewertet. Der Konig wird dadurch selbst zum Ziel
des kommenden Gerichts. (1. Konige 20,31-43; 1. Samuel 15,19-23; Jeremia 48,10; Hebrder 10,30)

11.2. Nabots Weinberg - Gerechtigkeit Gottes gegen Ahab (21,1-29)

Ahab begehrt Nabots Weinberg — Selbstsucht und Machtmissbrauch offenbaren das Herz des
Konigs. Ahab wiinscht sich den Weinberg Nabots, der nahe bei seinem Palast liegt, und bietet ihm
Geld oder ein besseres Grundstiick als Ersatz. Nabot lehnt ab mit Verweis auf das Gesetz des HERRN,
das das Erbe nicht zur freien Verfiigung stellt. Ahabs Reaktion ist kindisch und egoistisch: Er legt sich
ins Bett, isst nicht mehr und zeigt keinerlei Verstindnis fiir Gottes Gebote. Diese Szene offenbart den
wahren Charakter Ahabs: ein Konig, der seine Macht nicht zum Schutz, sondern zur Befriedigung
seiner Begierden nutzt. Das Verhalten Nabots ist dagegen vorbildlich — er stellt Gottes Gesetz iiber die
Wiinsche des Konigs. Der Text macht deutlich, dass personlicher Wunsch nicht iiber géttlichem Recht
stehen darf. Ahabs Verhalten ist kein Einzelfall, sondern Ausdruck einer grundlegenden Missachtung
gottlicher Ordnung. In Nabots Weigerung steht das Gesetz, in Ahabs Reaktion der Eigenwille. (1.
Konige 21,1-4; 3. Mose 25,23; 5. Mose 19,14; Micha 2,1-2)

Isebel inszeniert Nabots Tod — der Konig wird zum Mitwisser eines abscheulichen Justizmordes.
Isebel erfahrt von Ahabs Missmut und iibernimmt selbst die Initiative. Sie schreibt in Ahabs Namen

Briefe, organisiert eine Scheinanordnung und lédsst falsche Zeugen auftreten. Nabot wird wegen

Seite 104 von 115



Gotteslédsterung und Konigsschmdhung hingerichtet. Dieser Mord ist geplant, institutionell ausgefiihrt
und dient allein dem Zweck, einen Weinberg zu erlangen. Ahab {ibernimmt das Grundstiick ohne Reue,
was seine Mitverantwortung belegt. Die Geschichte ist ein Musterbeispiel fiir Machtmissbrauch,
Korruption und geistliche Verfinsterung. Das Volk schweigt, die Altesten gehorchen — ein ganzes
System versagt. Isebel agiert als treibende Kraft, doch Ahab profitiert und schweigt. Die Missachtung
von Recht und Leben zeigt, wie weit sich Israel von der gottlichen Ordnung entfernt hat. Der Besitz
des Weinbergs wird fiir Ahab zum Gerichtssiegel. (1. Konige 21,5-16; Jesaja 5,8; Spriiche 6,16-19;
Habakuk 2,9-12)

Elia konfrontiert Ahab — Gottes Gerechtigkeit wird angekiindigt, aber auf Umkehr folgt Gnade.
Der HERR sendet Elia zu Ahab, um ithm das Gericht anzukiindigen. Die Worte sind eindeutig: Wo die
Hunde Nabots Blut leckten, sollen sie auch Ahabs Blut lecken. Auch iiber Isebel wird Gericht
ausgesprochen. Gott macht klar, dass kein Verbrechen vor ihm verborgen bleibt. Elia tritt mit gottlicher
Vollmacht auf und benennt das Bose ohne Zuriickhaltung. Doch tiberraschend ist Ahabs Reaktion: Er
zerreifit seine Kleider, fastet, trdgt Sacktuch und geht gebeugt. Gott sieht diese duBleren Zeichen der
Reue und verschiebt das angekiindigte Gericht auf die ndchste Generation. Der Text zeigt, dass auch
ein gottloser Konig Gnade erfahren kann, wenn echte Demiitigung sichtbar wird. Die Gerechtigkeit
Gottes bleibt bestehen, doch sein Erbarmen ist grofler als das Vergehen. Diese Spannung von Gericht
und Gnade durchzieht das gesamte Handeln Gottes mit Israel. (1. Konige 21,17-29; Psalm 51,19;
Hesekiel 18,23; Jakobus 4,6-10)

11.3. Ahabs Tod - Gericht erfiillt sich durch den Propheten Micha
(22,1-40)

Ahab plant einen Angriff auf Ramot-Gilead — Gottes Wort wird gesucht, aber nicht geachtet.
Nach drei Jahren ohne Krieg zwischen Israel und Aram plant Ahab gemeinsam mit Joschafat, dem
Konig von Juda, den Riickeroberungskrieg gegen Ramot-Gilead. Joschafat besteht darauf, vorher das
Wort des HERRN einzuholen. Ahab ruft daraufhin etwa vierhundert Propheten zusammen, die alle
einstimmig Sieg verheilen. Doch Joschafat spiirt, dass diese Botschaft nicht echt ist, und fragt nach
einem weiteren Propheten des HERRN. Ahab nennt Micha, zeigt aber seine Abneigung gegen ihn, weil
dieser nie Gutes iliber ihn weissagt. Die Szene zeigt eine religiose Inszenierung, bei der Gottes Wort
zwar gesucht wird, aber nur dann willkommen ist, wenn es mit den eigenen Plénen {ibereinstimmt.
Ahab ist nicht an Wahrheit interessiert, sondern an Bestitigung. Joschafats Unterscheidungskraft zeigt
geistliches Empfinden, doch er bleibt dennoch in der Allianz mit Ahab. (1. Konige 22,1-9; Jeremia
5,30-31; Amos 5,10; 2. Timotheus 4,3-4)

Seite 105 von 115



Micha verkiindigt unter gottlichem Zwang die Wahrheit — Liige ist kein Schutz vor Gericht.
Micha wird herbeigerufen und sagt zunéchst spottisch das Gleiche wie die anderen. Als Ahab ihn
zurechtweist, verkiindet Micha die wahre Botschaft: Isracl wird geschlagen werden, die Soldaten
zerstreut wie Schafe ohne Hirten. Micha berichtet auch von einer himmlischen Szene, in der ein
Liigengeist Ahab durch die Propheten zum Fall fiihren soll. Diese Vision verdeutlicht, dass Gott auch
iiber das Bose herrscht und es gebraucht, um Gericht zu vollziehen. Ahab lehnt die Warnung ab und
lasst Micha ins Gefiangnis werfen. Die Ablehnung der Wahrheit fiihrt zur Bestétigung des Gerichts.
Micha steht allein, doch seine Worte tragen gottliches Gewicht. Die Szene offenbart den geistlichen
Zustand Israels: Liige wird bevorzugt, Wahrheit unterdriickt. Der Prophet bleibt standhaft, auch unter
Druck. Gott gebraucht seine Diener, um Wahrheit selbst inmitten feindlicher Strukturen
auszusprechen. (1. Konige 22,10-28; Jesaja 30,9-11; Hesekiel 14,9; Johannes 8,45-47)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Konige 22,19, dass Raschi
zu der Aussage , Ich sah den HERRN auf seinem Thron sitzen, und das ganze Heer des
Himmels stand zu seiner Rechten und zu seiner Linken“ die Frage stellt, ob es im Himmel
tiberhaupt eine ,, linke Seite* gibt. Raschi antwortet, dass dies nicht wértlich gemeint ist. Die
rechte Hand des HERRN steht fiir seine Erhohung und Macht (Psalm 118,16; 2. Mose 15,6).
Der Vers bedeutet also sinnbildlich, dass einige Wesen zur Rechten und andere zur Linken
stehen. Nach Raschi vertreten jene zur Rechten die Seite der Verteidigung, wéihrend diejenigen
zur Linken die Anklage fiihren. Rubin merkt an, dass dieses Bild eine bemerkenswerte Parallele
zu Jeschuas Gleichnis von den Schafen und Bocken bildet, in dem die Gerechten zur Rechten
und die Ungerechten zur Linken stehen (Matthdus 25,31-46, 1. Konige 22,19) (Rubin, 2016, S.
444).

Ahab versucht das Gericht zu umgehen — menschliche List kann Gottes Plan nicht aufhalten.
Trotz Micas Warnung zieht Ahab in die Schlacht. In einem Versuch, dem angekiindigten Gericht zu
entgehen, verkleidet er sich und {iberldsst Joschafat die koniglichen Kleider. Diese Strategie zeigt, dass
Ahab dem Wort des HERRN durchaus Bedeutung beimisst, es aber durch eigene Klugheit umgehen
will. Doch ein zufillig abgeschossener Pfeil trifft ihn zwischen die Panzerteile, und er verblutet
langsam in seinem Wagen. Sein Tod geschieht genau an dem Ort, den Elia angekiindigt hatte. Die
Hunde lecken sein Blut, wie es prophezeit war. Der Bericht {iber seinen Tod betont, dass kein Plan,
keine Tarnung und kein Biindnis das gottliche Gericht verhindern konnen. Der Tod des Kdnigs ist kein
Ruhm, sondern der Schlusspunkt einer gottlosen Herrschaft. Das scheinbar Zufillige ist in Wahrheit
gottlich gelenkt. (1. Konige 22,29-38; Spriiche 21,30; Psalm 33,10-11; Hebréer 9,27)

Seite 106 von 115



Ahabs Regierungsbilanz bleibt negativ — Gottes Wort erfiillt sich trotz politischem Erfolg. Die
Zusammenfassung von Ahabs Herrschaft nennt seine Werke, Stddtebau und Elfenbeinpalast, doch sein
geistliches Urteil bleibt eindeutig negativ. Die Bibel misst Herrscher nicht an politischen oder
wirtschaftlichen Erfolgen, sondern an ihrer Treue gegeniiber dem HERRN. Ahab regierte 22 Jahre,
doch sein Gotzendienst, sein Machtmissbrauch und seine Ablehnung des prophetischen Wortes pragten
sein Vermichtnis. Der Text legt keinen Wert auf duleren Glanz, sondern betont die geistlichen Folgen
seines Tuns. Seine Geschichte ist eine Mahnung, dass Gré3e ohne Gottesfurcht zur Schuld wird. Die
Erwédhnung seines Todes und der Erfiillung der Prophetie zeigt: Gottes Wort bleibt bestehen. Ahabs
Name steht fiir das Gericht liber gottlose Herrschaft. Das Gedachtnis der Gerechten bleibt im Segen,
das der Gottlosen verwest. (1. Konige 22,39-40; Spriiche 10,7; Prediger 12,13-14; Romer 2,5-6)

Seite 107 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 20.1-22.40)

Zusammenfassung:

Ahab, Konig Israels, wird militdrisch von Ben-Hadad von Aram bedroht, der Jerusalem belagert und
Unterwerfung fordert. Trotz Ahabs gottfernem Lebenswandel sendet der HERR einen Propheten und
verheiflt den Sieg — damit Ahab erkennt, dass der HERR Gott ist. Nach zwei iibernatiirlichen Siegen
gegen Aram verschont Ahab jedoch Ben-Hadad entgegen gottlichem Befehl, schlieB3t sogar einen Bund
mit thm. Ein Prophet kiindigt deshalb Gericht iiber Ahab an. In Kapitel 21 wird Ahabs moralischer
Tiefpunkt sichtbar: Mit Hilfe Isebels ldsst er Nabot ermorden, um seinen Weinberg zu erhalten. Elia
tritt auf und verkiindet Gottes Gericht: Ahab und Isebel werden untergehen, ihre Dynastie wird
vernichtet. Ahab reagiert unerwartet mit Demut, sodass Gott das Gericht auf die ndchste Generation
verschiebt. In Kapitel 22 kommt es zum Krieg gegen Aram, den Ahab trotz Warnung des Propheten
Micha durchfiihrt. Ahab versucht sich zu tarnen, wird aber durch einen ,zufdlligen Pfeil tédlich
getroffen — ein Beweis gottlicher Souverénitit. Er stirbt unehrenhaft, wie von Elia angekiindigt. Der
Abschnitt zeigt Gottes langmiitiges Handeln, klare Gerichtsbotschaften und sein souverénes Eingreifen

— selbst inmitten menschlicher Bosheit und Kompromisse.

Anwendungen:

Gottes Langmut ist real — aber sie macht sein Gericht nicht ungiiltig. Ahab erhdlt trotz
Gotzendienst und Korruption mehrfach gottliche Hilfe und sogar prophetische Fithrung. Der Text
zeigt, dass Gott geduldig mit Siindern umgeht, aber Gericht unausweichlich bleibt, wenn keine echte
Umkehr folgt. Diese Wahrheit bleibt bedeutend, weil sie Gottes Gnade ernst nimmt — aber auch seine

Heiligkeit nicht relativiert.

Ungehorsam bei ,,kleinen” Entscheidungen kann grofie geistliche Folgen haben. Ahab verschont
Ben-Hadad aus politischem Kalkiil — entgegen gottlichem Befehl — und verliert dadurch Gottes Schutz.
Das geistliche Prinzip zeigt, dass Gehorsam nicht verhandelbar ist, auch wenn Entscheidungen
strategisch sinnvoll erscheinen. Diese Einsicht bleibt wichtig, weil Kompromisse oft nicht sofort, aber

langfristig zerstorerisch wirken.

Gott herrscht auch iiber ,,Zufiille — nichts entgleitet seiner Kontrolle. Ahab stirbt durch einen
zufilligen Pfeilschuss, obwohl er alle menschlichen Vorkehrungen getroffen hat. Der Text macht
deutlich, dass Gottes Wort exakt erfiillt wird, unabhingig von menschlicher Planung. Diese Wahrheit
bleibt zentral, weil sie zur Ehrfurcht vor Gottes Souverinitét fiihrt — gerade in scheinbar belanglosen
Details des Lebens.

Seite 108 von 115



12. Joschafat und Ahasja - Ubergang zur nichsten Generation
(22,41-53)

12.1. Joschafat regiert in Juda - gemischte Bilanz (22,41-50)

Joschafat wandelt in den Wegen seines Vaters Asa — geistliche Ausrichtung trotz Biindnis mit
Israel. Joschafat wird Konig tiber Juda im vierten Jahr Ahabs von Israel. Der Text betont, dass er in
den Wegen seines Vaters Asa wandelte und das tat, was recht war in den Augen des HERRN. Seine
Regierung zeichnet sich durch eine grundsitzliche Treue zu Gott aus, auch wenn die Hohen nicht
entfernt wurden. Dies zeigt eine teilweise geistliche Erneuerung, aber keine vollstindige Reformation.
Joschafats Herz wird als aufrichtig beschrieben, was seine innere Haltung dem HERRN gegeniiber
betont. Dennoch bleibt ein kritischer Punkt bestehen: das Biindnis mit Ahab, das letztlich zu geistlicher
Verwirrung fiihrte. Die Bewertung Joschafats fallt positiv aus, doch nicht ohne Einschrinkung. Der
Text macht deutlich, dass personliche Frommigkeit nicht alle strukturellen Probleme beseitigt. Seine
Regierung ist ein Beispiel fiir gelebte Gottesfurcht inmitten schwieriger politischer Umstdnde. (1.
Konige 22,41-44; 2. Chronik 17,3-6; 2. Chronik 19,3; Psalm 101,2)

Der Versuch, mit Israel Handel zu treiben, scheitert — gottliche Warnung gegen ungleiche
Verbindungen. Joschafat verbilindet sich mit Ahasja, dem gottlosen Sohn Ahabs, um eine
Handelsflotte nach Tarsis zu bauen. Dieser Versuch wird jedoch vom HERRN durchkreuzt: Die Schiffe
werden zerstort, bevor sie tiberhaupt in See stechen konnen. Diese Niederlage ist kein Zufall, sondern
gottliches Gericht iiber eine Verbindung, die dem Willen Gottes widerspricht. Die Zusammenarbeit mit
einem gottlosen Konig bringt keinen Segen, sondern Verlust. Joschafat erkennt dies offenbar, denn er
lehnt ein weiteres gemeinsames Vorhaben ab. Der Text macht deutlich, dass geistlich motivierte
Entscheidungen auch wirtschaftliche Konsequenzen haben. Gottes Segen ruht nicht auf &uferlich
sinnvollen Plédnen, wenn sie geistlich fragwiirdig sind. Der Handel mit Israel wird zum Priifstein fiir
Joschafats Gehorsam. Die Lektion ist klar: Geistliche Kompromisse fithren zu praktischem Scheitern.
(1. Konige 22,48-49; 2. Chronik 20,35-37; 2. Korinther 6,14; Psalm 1,1-3)

Joschafats Regierungsbilanz fillt insgesamt positiv aus — doch sein Zeugnis bleibt gemischt. Die
Zusammenfassung seines Lebenswerks nennt seine Macht, seine Werke und seine Verséhnung mit
Israel. Diese Erwdhnung betont die politische Starke seiner Herrschaft, aber auch die problematische
geistliche Ndhe zum Nordreich. Joschafat wird als einer der besseren Konige Judas dargestellt, doch

sein Name ist auch mit Ahab und Ahasja verbunden. Seine Nachfolge durch seinen Sohn Joram wird

Seite 109 von 115



eingeleitet, doch der Schwerpunkt liegt auf der Bewertung seines Lebens. Der Text wiirdigt seine
Gottesfurcht, benennt aber auch seine Schwichen. Die Bilanz ist gemischt: Treue in vielem, aber nicht
in allem. Joschafats Leben zeigt, dass auch glaubige Herrscher gefdhrdet sind, wenn sie sich nicht klar
vom Goétzendienst abgrenzen. Seine Regentschaft bleibt ein Beispiel fiir das Spannungsfeld zwischen
politischer Weisheit und geistlicher Treue. (1. Konige 22,45-50; 2. Chronik 20,32-33; 2. Chronik 19,2;
Psalm 119,1-2)

12.2. Ahasja folgt Ahab - Fortsetzung des Gotzendienstes (22,51-53)

Ahasja iibernimmt das Reich seines Vaters und wandelt in denselben Siinden — Gotzendienst als
Erbe. Ahasja, der Sohn Ahabs, wird Konig {iber Israel und regiert zwei Jahre in Samaria. Der Text
beschreibt seine Herrschaft in wenigen Versen, doch die Bewertung ist eindeutig: Er tut, was bdse ist
in den Augen des HERRN. Er folgt dem Weg seines Vaters und seiner Mutter sowie den Wegen
Jerobeams. Diese dreifache Verbindung unterstreicht, dass sein Gotzendienst kein Zufall, sondern Teil
einer Linie ist. Ahasja dient dem Baal und provoziert damit den Zorn Gottes. Seine Herrschaft wird
nicht durch politische Leistungen beschrieben, sondern ausschlielich durch seine geistliche Haltung.
Der Text verdeutlicht, dass konigliche Verantwortung untrennbar mit geistlicher Treue verbunden ist.
Ahasja tritt kein neues Erbe an, sondern fiihrt den geistlichen Niedergang seines Hauses fort. Seine
Regentschaft steht ganz im Zeichen der Abkehr vom HERRN. (1. Konige 22,51-53; 2. Mose 20,3-5; 1.
Konige 16,30-33; Hosea 4,12)

Die Linie Ahabs endet mit geistlicher Dunkelheit — der HERR wird erneut gereizt. Ahasja wird
als ein Konig beschrieben, der den HERRN reizt durch seinen Gotzendienst. Diese Formulierung
macht deutlich, dass seine Siinde nicht nur Unwissenheit, sondern bewusste Rebellion darstellt. Der
Text betont, dass seine Taten dem Beispiel seiner Eltern folgen, was auf eine tiefe geistliche Pragung
durch das Haus Ahabs hinweist. Der kurze Bericht iiber seine Herrschaft enthélt keine positiven
Aspekte. Stattdessen steht sein Leben als letzter Abschnitt im Buch der Konige fiir die Kontinuitét des
Abfalls in Israel. Der Zorn des HERRN iiber Ahasja ist kein Momenturteil, sondern Ausdruck der
langen Geduld, die an ihre Grenze gekommen ist. Der Text beschlie8t das erste Buch der Konige mit
einem diisteren Bild, das zur Umkehr mahnt. Ahasjas Regierung wird zur Bestitigung, dass
Gotzendienst unweigerlich zum Gericht fiihrt. (1. Konige 22,53; Psalm 78,58-59; Jeremia 2,13; 2.
Konige 1,1-4)

Seite 110 von 115



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Konige 22.41-53)

Zusammenfassung:

Joschafat, der Sohn Asas, wird Konig tiber Juda und regiert 25 Jahre in Jerusalem. Er wird insgesamt
als gottesfiirchtiger Konig beurteilt, der in den Wegen seines Vaters Asa wandelt. Doch die Hohen
werden nicht entfernt, und das Volk bleibt in Teilen dem Gotzendienst verhaftet. Positiv erwdhnt wird
seine Weigerung, ein gemeinsames Schiffahrtsunternehmen mit Ahasja, dem gottlosen Konig Israels,
durchzufiihren. Ahasja hingegen folgt dem Beispiel seiner Eltern, Ahab und Isebel, und dient dem
Baal. Seine kurze Regierungszeit wird von Gott als bose beurteilt, da er den HERRN verwirft und
Gotzendienst betreibt. Mit diesem Kontrast zwischen Joschafat und Ahasja endet das Buch der Konige,
wobei Juda unter der Linie Davids eine gewisse geistliche Ausrichtung bewahrt, wahrend Israel in
bestindigem Abfall bleibt. Der Abschnitt unterstreicht erneut die heilsgeschichtliche Bedeutung des

Hauses David im Gegensatz zur Treulosigkeit des Nordreichs.

Anwendungen:

Geistliche Integritiit zeigt sich auch in der Wahl der Biindnisse. Joschafat lehnt eine wirtschaftliche
Allianz mit Ahasja ab, obwohl ein solcher Schulterschluss politisch und finanziell niitzlich erscheinen
konnte. Der Text zeigt, dass geistliche Erwégungen iiber strategischem Kalkiil stehen miissen. Diese
Wahrheit bleibt relevant, weil auch heute geistliche Verantwortung bei Zusammenarbeit und

Biindnissen an erster Stelle steht.

Halbherzige Reformen bleiben ohne tiefgreifende Wirkung. Obwohl Joschafat gottesfiirchtig
regiert, werden die Hohen nicht entfernt, und das Volk bleibt zum Teil im Gotzendienst. Das geistliche
Prinzip zeigt, dass dullere Reformen ohne innere Erneuerung nur begrenzt Verdnderung bringen. Diese
Einsicht bleibt bedeutsam, weil geistliche Erneuerung stets Herz, Gemeinschaft und Strukturen

erfassen muss, um dauerhaft Frucht zu bringen.

Abfall beginnt oft mit der bewussten Ablehnung des HERRN. Ahasja wendet sich bewusst vom
HERRN ab und folgt dem Weg seiner Eltern, was zur klaren Verurteilung durch Gott fiihrt. Der Text
macht deutlich, dass Go6tzendienst nicht neutral ist, sondern eine aktive Abkehr von der Wahrheit
darstellt. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil sie zur Unterscheidung und Standfestigkeit in einer

pluralistischen Umwelt aufruft.

Seite 111 von 115



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 112 von 115



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Baker, W. und Carpenter, E.E. (2003) The complete word study dictionary: Old Testament.
Chattanooga, TN: AMG Publishers.

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)

Constable, T.L. (1985) ,,/ Kings®, in Walvoord, J.F. und Zuck, R.B. (Hrsg.) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books.

Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

Seite 113 von 115



MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies” Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounce's Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rienecker, F., Maier, G., u. a. (Hrsg.) (2017) Lexikon zur Bibel: Personen, Geschichte, Archéologie,
Geografie und Theologie der Bibel. 3. Auflage. Witten: SCM R. Brockhaus.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—-1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922—-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Seite 114 von 115



Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 115 von 115



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Salomos Herrschaft - Weisheit, Reichtum und Tempelbau (1. Könige 1-11)
	1. Davids letzte Anweisungen und Salomos Thronbesteigung (1,1-2,46)
	1.1. Adonijas Auflehnung und Salomos Salbung (1,1-53)
	1.1.1. Adonijas Versuch der Thronbesteigung (1,1-27)
	1.1.2. Salomos Einsetzung durch David und die Reaktion des Volkes (1,28-53)

	1.2. Davids Vermächtnis an Salomo (2,1-12)
	1.2.1. Geistliche Verantwortung und Bundesgehorsam (2,1-4)
	1.2.2. Politische Anweisungen zur Sicherung des Reiches (2,5-9)
	1.2.3. Davids Tod und Salomos Thronfestigung (2,10-12)

	1.3. Salomos Festigung des Thrones durch Gericht und Weisheit (2,13-46)
	1.3.1. Adonijas erneute Intrige und Gericht (2,13-25)
	1.3.2. Abjathars Absetzung und das Gericht Gottes über das Haus Elis (2,26-27)
	1.3.3. Joabs Tod, Simeis Ende und die Vollendung der Thronfestigung (2,28-46)


	2. Salomos Weisheit und Verwaltung (3,1-4,34)
	2.1. Salomos Bitte um Weisheit - Traum und Urteil (3,1-28)
	2.1.1. Salomos Gottesbegegnung und Bitte um Weisheit (3,1-15)
	2.1.2. Das Urteil Salomos zwischen den beiden Frauen (3,16-28)

	2.2. Verwaltung, Frieden und Überfluss im Reich (4,1-34)
	2.2.1. Salomos Verwaltungsstruktur und Organisation des Reiches (4,1-19)
	2.2.2. Der Überfluss und Friede unter Salomos Herrschaft (4,20-28)
	2.2.3. Die überragende Weisheit Salomos und ihr Einfluss (4,29-34)


	3. Bau des Tempels - Erfüllung göttlicher Verheißung (5,1-6,38)
	3.1. Vorbereitungen und Vertrag mit Hiram (5,1-18)
	3.1.1. Salomos Botschaft an Hiram – Gottes Plan und Bündnistreue (5,1-12)
	3.1.2. Organisation der Arbeitskräfte und praktische Umsetzung (5,13-18)

	3.2. Der Tempelbau in Jerusalem beginnt (6,1-38)
	3.2.1. Architektur und äußere Gestaltung des Tempels (6,1-14)
	3.2.2. Inneneinrichtung, Ausstattung und symbolische Details (6,15-38)


	4. Ausstattung des Tempels und königlicher Palast (7,1-51)
	4.1. Salomos Palast und die besonderen Bauten (7,1-12)
	4.2. Tempelausstattung durch Hiram aus Tyrus (7,13-51)
	4.2.1. Die bronzenen Säulen, das eherne Meer und die Gestelle (7,13–39)
	4.2.2. Die goldenen Geräte für das Heiligtum und die Vollendung der Tempelausstattung (7,40-51)


	5. Einweihung des Tempels - Gottes Gegenwart unter seinem Volk (8,1-66)
	5.1. Einzug der Lade - die Herrlichkeit des HERRN erfüllt den Tempel (8,1-11)
	5.2. Salomos Gebet, Segensworte und Opfer (8,12-66)
	5.2.1. Salomos Weihegebet – Lob, Bitte und Theologie des Tempels (8,12-53)
	5.2.2. Segensworte und Opfer – Freude und Bundeserneuerung (8,54-66)


	6. Gottes Antwort und Salomos Machtentfaltung (9,1-10,29)
	6.1. Bestätigung des Bundes und Warnung vor Abfall (9,1-9)
	6.2. Bauprojekte, Handel, Gold und Ruhm (9,10-28; 10,1-29)
	6.2.1. Salomos Bauprojekte, Bündnisse und Seehandel (9,10-28)
	6.2.2. Besuch der Königin von Saba, Reichtum und Ruhm Salomos (10,1-29)


	7. Salomos Niedergang - Der Weg in den Abfall (11,1-43)
	7.1. Viele Frauen und fremde Götter - Herzwendung vom HERRN (11,1-13)
	7.2. Feinde und Prophetie über die Reichsteilung (11,14-40)
	7.2.1. Hadad und Reson – äußere Bedränger Israels (11,14-25)
	7.2.2. Jerobeams Aufstieg und die Prophetie Ahijas (11,26-40)

	7.3. Salomos Tod und Rückblick auf seine Regierung (11,41-43)

	Teil 2: Die Reichsteilung und Geschichte der Könige (1. Könige 12-22)
	8. Rehabeam und die Reichsteilung - Beginn zweier Linien (12,1-14,31)
	8.1. Rehabeams Härte - zehn Stämme fallen ab (12,1-24)
	8.1.1. Rehabeams Entscheidung – Hartherzigkeit statt Mäßigung (12,1-15)
	8.1.2. Der Abfall der zehn Stämme und Gottes Eingreifen (12,16-24)

	8.2. Jerobeam I. richtet Götzendienst in Israel auf (12,25-33)
	8.3. Prophetie und Gericht über Jerobeam (13,1-34)
	8.3.1. Der Prophet kündigt Gericht über den Altar und Jerobeams Haus an (13,1-10)
	8.3.2. Der alte Prophet verführt den Mann Gottes – Gericht folgt (13,11-32)
	8.3.3. Jerobeams bleibende Verstockung trotz Warnung (13,33-34)

	8.4. Rehabeams Sünde und Niedergang Judas (14,1-31)
	8.4.1. Gericht über Jerobeam – Abijas Tod und Ahijas Prophezeiung (14,1-20)
	8.4.2. Rehabeams Sünde und Niedergang in Juda (14,21-31)


	9. Die Könige Israels und Judas - der Wechsel beginnt (15,1-16,34)
	9.1. Abijam und Asa - Anfang geistlicher Reformation in Juda (15,1-24)
	9.1.1. Abijams kurze Herrschaft – keine Abkehr vom Götzendienst (15,1-8)
	9.1.2. Asas lange Regierungszeit – geistliche Erneuerung und Herausforderungen (15,9-24)

	9.2. Nadab bis Omri - politische Instabilität und Götzendienst in Israel (15,25-16,28)
	9.2.1. Nadabs kurze Herrschaft – Baesas Verschwörung (15,25-32)
	9.2.2. Baesas Herrschaft – Gericht wegen fortgesetzter Sünde (15,33-16,7)
	9.2.3. Elas Thronverlust – Simris Woche an der Macht (16,8-20)
	9.2.4. Omri festigt das Königtum, wandelt aber in Sünde (16,21-28)

	9.3. Ahab wird König - Einführung des Baalskults (16,29-34)

	10. Elia, der Prophet des lebendigen Gottes (17,1-19,21)
	10.1. Versorgung während der Dürre - Elia in Zarpat (17,1-24)
	10.2. Gottes Macht über Baal - Opfer auf dem Karmel (18,1-46)
	10.3. Elias Flucht, Krise und neue Berufung (19,1-21)

	11. Ahabs Herrschaft - Gott handelt trotz Götzenkult (20,1-22,40)
	11.1. Siege über die Aramäer - Gott ehrt seinen Namen (20,1-43)
	11.2. Nabots Weinberg - Gerechtigkeit Gottes gegen Ahab (21,1-29)
	11.3. Ahabs Tod - Gericht erfüllt sich durch den Propheten Micha (22,1-40)

	12. Joschafat und Ahasja - Übergang zur nächsten Generation (22,41-53)
	12.1. Joschafat regiert in Juda - gemischte Bilanz (22,41-50)
	12.2. Ahasja folgt Ahab - Fortsetzung des Götzendienstes (22,51-53)

	Quellen

