
1. Chronik   

Der Weg Gottes mit Israel von Adam bis David 

Stand: Dezember 2025 

von  
  Paul Timm 



Seite  von 2 93



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: Dezember 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der 
persönlichen Übersetzung des Autors. 

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibelübersetzungen und ihre Abkürzungen sind im Vorwort 
zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erläutert. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 93



Gliederung 
Impressum / Copyright-Seite	  3

Gliederung	  4

Einführung	  7
1. Titel und Art des Buches	  7

2. Autor, Zeit und Abfassung	  8

3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld	  9

4. Historische und theologische Themen	  10

4.1. Historische Themen	  10

4.2. Theologische Themen	  11

5. Biblische Lehre des Buches	  12

5.1. Die Schrift	  12

5.2. Gott der Vater	  12

5.3. Gott der Sohn	  13

5.4. Gott der Heilige Geist	  13

5.5. Der Mensch und die Sünde	  13

5.6. Die Erlösung	  14

5.7. Das Volk Israel und die Nationen	  14

5.8. Engel, Satan und Dämonen	  15

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen	  15

6. Grobgliederung	  17

7. Zusammenfassung und Anwendungen	  20

7.1. Zusammenfassung	  20

7.2. Anwendungen	  20

8. Studienfragen zum Weiterdenken	  21

Kommentierung	  23
Teil 1: Die Geschlechtsregister - Gottes Bundeslinie bis zum Königtum (1. Chronik 
1-9)	  23

1. Ursprung der Völkerwelt und Edoms Linie (1,1-54)	  23

Seite  von 4 93



1.1. Von Adam bis Abraham - universale Ursprünge (1,1-27)	  23

1.2. Nachkommen Esaus und die edomitischen Fürsten (1,28-54)	  24

2. Die Stämme Israels - Linien der Verheißung (2,1-8,40)	  27

2.1. Juda - Königslinie bis David (2,1-4,23)	  27

2.2. Simeon, Ruben, Gad und der halbe Stamm Manasse - östliche Stämme 
(4,24-5,26)	  29

2.3. Levi - priesterliche Linie, Dienstordnung und Städte (6,1-81)	  30

2.4. Weitere Stämme: Issaschar bis Asser - Überblick und Bedeutung (7,1-40)	  33

2.5. Benjamin - Fokus auf die Linie Sauls (8,1-40)	  35

3. Rückkehr aus dem Exil - Wiederbesiedlung und Überblick (9,1-44)	  38

3.1. Bewohner Jerusalems nach dem Exil - geordnete Rückkehr (9,1-34)	  38

3.2. Wiederholung der Linie Sauls - Überleitung zur Königszeit (9,35-44)	  40

Teil 2: Der Aufstieg Davids zum König über Israel (1. Chronik 10-12)	  43

4. Sauls Tod und Übergang der Königsherrschaft (10,1-14)	  43

4.1. Sauls Niederlage und Tod auf dem Berg Gilboa (10,1-7)	  43

4.2. Beurteilung Sauls aus göttlicher Perspektive (10,8-14)	  44

5. Davids Salbung und Herrschaftsübernahme (11,1-9)	  47

5.1. Salbung in Hebron und Annahme durch alle Stämme (11,1-3)	  47

5.2. Eroberung Jerusalems - Stadt Davids (11,4-9)	  48

6. Davids Helden - Gottes Kraft durch treue Männer (11,10-12,40)	  51

6.1. Die „Drei“ und die „Dreißig“ - Heldenmut im Dienst des Königs (11,10-47)	
 51

6.2. Zusammenstellung der Krieger bei Davids Aufstieg (12,1-40)	  53

Teil 3: Davids Königtum - Gottes erwählter König regiert (1. Chronik 13-29)	  57

7. Die Bundeslade - Zentrum der Gegenwart Gottes (13,1-17,27)	  57

7.1. Erste Versuche, die Lade nach Jerusalem zu holen (13,1-14)	  57

7.2. Davids Sieg über die Philister (14,1-17)	  58

7.3. Die Lade wird mit Ehrfurcht eingeführt (15,1-29)	  60

7.4. Lobpreis, Ordnung und Dank im Dienst vor der Lade (16,1-43)	  61

7.5. Gottes Bund mit David - ewige Verheißung (17,1-27)	  63

Seite  von 5 93



8. Militärische Erfolge und Gerechtigkeit Davids (18,1-20,8)	  67

8.1. Siege über Philister, Moab, Zoba und Edom (18,1-17)	  67

8.2. Freundschaft mit Hanan und Krieg gegen die Ammoniter (19,1-19)	  68

8.3. Eroberung Rabba und Kämpfe gegen die Riesen (20,1-8)	  69

9. Davids Versagen und Gottes Erbarmen (21,1-22,1)	  73

9.1. Volkszählung aus Stolz - Gottes Gericht (21,1-17)	  73

9.2. Bauplatz des Tempels - Ort der Gnade (21,18-22,1)	  75

10. Vorbereitung auf den Tempelbau (22,2-29,22)	  78

10.1. Sammlung von Baumaterial und Anweisungen an Salomo (22,2-19)	  78

10.2. Organisation der Priester, Leviten, Sänger, Torwächter (23,1-26,32)	  79

10.3. Heerführer, Beamte, Ratgeber - Verwaltung des Reiches (27,1-34)	  82

10.4. Abschiedsrede Davids und freiwillige Opfergabe des Volkes (28,1-29,22)	  83

11. Salomos Einsetzung und Davids Tod (29,23-30)	  87

11.1. Salomos Thronbesteigung - Bestätigung durch das Volk (29,23-25)	  87

11.2. Davids Tod - Vollendung eines gottgegebenen Lebens (29,26-30)	  88

Quellen	 92

Seite  von 6 93



Einführung  

1. Titel und Art des Buches 
Das Buch 1. Chronik stellt die Geschichte Israels aus heilsgeschichtlicher Perspektive dar. Die 
Chronikbücher, ursprünglich eine Einheit, bieten eine theologische Deutung der israelitischen 
Geschichte mit besonderem Fokus auf den priesterlichen Dienst und den Davidischen Bund. Das Buch 
beginnt mit umfassenden Genealogien und führt bis zur Herrschaft Davids, um die Treue Gottes 
gegenüber seinem Volk sichtbar zu machen. Die Darstellung hebt nicht politische Macht, sondern 
geistliche Berufung hervor. Dabei wird besonders das Königtum Davids als Erfüllung göttlicher 
Verheißungen betont. 1. Chronik unterstreicht die zentrale Rolle von Anbetung, Ordnung und 
Heiligkeit im Leben des Volkes Gottes. (1. Chronik 1-29) 

1. Chronik betont Gottes Treue und Israels geistliche Identität. Durch genealogische Listen, 
Berichte über David und die Vorbereitung des Tempels zeigt das Buch, dass Israel eine Geschichte 
göttlicher Führung besitzt. Die Betonung der Leviten, Priester und Anbetung ordnet die nationale 
Identität Israels ganz auf Gottes Gegenwart aus. Gottes Plan bleibt trotz menschlicher Schwächen 
bestehen und wird im Bund mit David zusammengefasst. Das Buch ruft das Volk dazu auf, sich seiner 
Berufung bewusst zu werden und in Anbetung und Gehorsam zu leben. Es richtet den Blick auf den 
kommenden König, der die Verheißungen vollkommen erfüllen wird. (1. Chronik 1-9; 1. Chronik 17) 

Seite  von 7 93



2. Autor, Zeit und Abfassung 
Der Verfasser von 1. Chronik betont die Treue Gottes trotz des Exils. Die jüdische Tradition sieht 
Esra als möglichen Autor, der mit priesterlicher Perspektive die Geschichte Israels neu aufarbeitet. Das 
Buch wurde nach dem Exil geschrieben, als Israel seine Identität und Hoffnung erneuern musste. Der 
Autor verarbeitet frühere biblische Quellen, wählt jedoch bewusst Aspekte aus, die Gottes Bundestreue 
und den geistlichen Auftrag des Volkes unterstreichen. Die Rückbesinnung auf David, den Tempel und 
die priesterliche Ordnung soll die Rückkehrer auf Gottes Verheißungen ausrichten. 1. Chronik ist 
damit ein Zeugnis göttlicher Treue in Zeiten nationaler Erneuerung. (1. Chronik 9,1; 1. Chronik 29,29) 

Die Entstehung des Buches zeigt eine geistliche Interpretation der Geschichte. Nach der Rückkehr 
aus dem babylonischen Exil brauchte Israel eine klare Orientierung über seine Wurzeln und Zukunft. 
Der Autor von 1. Chronik verknüpft historische Aufzeichnungen mit theologischer Deutung, um die 
Bedeutung von Gottes Führung und Ordnung hervorzuheben. Der Schwerpunkt liegt weniger auf 
politischen Details als auf Gottes souveränem Handeln und der Wiederherstellung des Volkes für den 
Tempeldienst. Die Abfassung spiegelt eine Zeit der Besinnung, Hoffnung und Neuausrichtung auf 
Gottes Bund wider. (Esra 7,6; 1. Chronik 17,11-14) 

Seite  von 8 93



3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld 
Das Buch 1. Chronik richtet sich an die Generation der Rückkehrer aus dem Exil. Die Israeliten 
mussten nach Jahrzehnten in Babylon ihre Identität als Bundesvolk Gottes neu verstehen und 
annehmen. Das Buch zeigt ihnen, dass sie Teil eines größeren göttlichen Plans sind, der mit Adam 
begann, über Abraham und David führte und auf die Zukunft des Messias ausgerichtet ist. Es erinnert 
daran, dass ihre Berufung weiterhin Bestand hat, trotz vergangener Sünde und Gericht. Die Betonung 
auf Abstammung, Ordnung und Anbetung sollte das Volk zur Treue gegenüber Gott ermutigen. Durch 
den Fokus auf Gottes Treue wird Hoffnung auf eine neue Zukunft vermittelt. (1. Chronik 1-9; 1. 
Chronik 17) 

1. Chronik ruft Israel zur Treue, Heiligkeit und Anbetung auf. Das wiederhergestellte Volk sollte 
erkennen, dass wahre Größe nicht in politischer Macht, sondern in der Treue zum Bund mit Gott liegt. 
Die Erinnerung an die Geschichte Israels, den Tempeldienst und den Davidischen Bund sollte eine 
geistliche Neuausrichtung bewirken. Der Auftrag bestand darin, heilig zu leben, Gott geordnet 
anzubeten und seine Verheißungen wachsam zu erwarten. Gerade im Angesicht von äußeren 
Bedrohungen und inneren Schwächen diente 1. Chronik als Wegweiser für geistliche Erneuerung. (1. 
Chronik 15,1-3; 1. Chronik 23-26) 

Seite  von 9 93



4. Historische und theologische Themen 

4.1. Historische Themen 
Die Genealogien Israels zeigen die Verankerung des Volkes im göttlichen Heilsplan. Das Buch 
beginnt mit ausführlichen Stammbäumen von Adam bis zur Rückkehr aus dem Exil, um Israels 
Identität und Erwählung zu unterstreichen. Jede Generation wird als Teil von Gottes Plan dargestellt, 
wodurch Geschichte nicht als Zufall, sondern als gezielte göttliche Führung erscheint. Die 
Abstammungslinien betonen die Kontinuität zwischen den Erzvätern, den Stämmen und den 
Nachkommen Davids. Besonders die Aufzählung der Priester und Leviten macht deutlich, wie zentral 
Anbetung und Tempeldienst für das Volk sind. Die Genealogien dienen somit der Stärkung nationaler 
und geistlicher Identität. (1. Chronik 1-9) 

Davids Erwählung und Salbung stehen im Mittelpunkt der göttlichen Geschichtsführung. Das 
Buch hebt David als den von Gott erwählten König hervor, durch den seine Verheißungen verwirklicht 
werden. Davids Sieg über Goliath, seine Salbung und seine Sammlung der Stämme zeigen, dass nicht 
menschliche Tüchtigkeit, sondern göttliche Erwählung entscheidend ist. Seine Herrschaft wird weniger 
politisch als geistlich dargestellt - als Wegbereiter für die Anbetung im Tempel und die Ordnung im 
Volk. In David erfüllt sich das Prinzip, dass Gott Herzen prüft und Berufung schenkt. (1. Chronik 
10-12) 

Die Vorbereitung auf den Tempelbau ist ein zentrales Anliegen Davids. Obwohl David den Tempel 
nicht selbst bauen durfte, bereitete er systematisch alles dafür vor: Materialien, Pläne, Arbeiter und 
geistliche Ordnungen. Der Fokus auf die Vorbereitung zeigt, dass der Tempelbau nicht menschlicher 
Ehrgeiz, sondern göttlicher Auftrag war. David verstand, dass die Anbetung Gottes geordnet, fest 
gegründet und von Herzen getragen sein muss. Seine Fürsorge für den künftigen Tempel unterstreicht 
die zentrale Bedeutung der Anbetung im Leben des Volkes. (1. Chronik 22-29) 

Der Bund mit David ist das theologische Zentrum der Chronik. Gott verheißt David ein ewiges 
Königtum, das nicht von menschlichem Versagen aufgehoben werden kann. Diese Zusage gibt dem 
Volk Hoffnung, selbst nach dem Exil und angesichts nationaler Schwäche. Der Bund verbindet die 
Geschichte Israels direkt mit der Erwartung des Messias, der in der Linie Davids kommen wird. 1. 
Chronik stellt damit klar, dass alle Geschichte auf die Erfüllung göttlicher Verheißung hin ausgerichtet 
ist. (1. Chronik 17) 

Seite  von 10 93



4.2. Theologische Themen 
Gottes Treue in der Geschichte bleibt trotz menschlichen Versagens bestehen. Das Buch zeigt, 
dass Gottes Verheißungen trotz der Untreue seines Volkes erfüllt werden. Sünde führt zwar zu Gericht, 
aber Gottes Plan schreitet dennoch voran, weil seine Treue größer ist als menschliches Versagen. Die 
Geschichte Israels wird nicht als chaotische Entwicklung dargestellt, sondern als Ausdruck göttlicher 
Führung. Besonders die Erwählung Davids und der Fortbestand seiner Linie sind Zeichen dieser 
unwandelbaren Treue. Das Buch will Hoffnung vermitteln: Gott verwirft sein Volk nicht endgültig. (1. 
Chronik 16,15-18; 29,11-12) 

Der Davidische Bund ist Grundlage für die messianische Hoffnung Israels. Die Verheißung eines 
ewigen Thrones für Davids Nachkommen ist der zentrale theologische Ankerpunkt des Buches. Diese 
Zusage bleibt bestehen, unabhängig von politischen Umständen oder menschlicher Schwäche. Der 
Fokus auf Davids Linie lenkt den Blick über die damalige Zeit hinaus auf den kommenden Messias, 
den wahren Sohn Davids. Der Davidsbund verbindet Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im 
Heilsplan Gottes. (1. Chronik 17,11-14) 

Heiligkeit und Anbetung stehen im Zentrum des geistlichen Lebens. Das Buch 1. Chronik stellt die 
Anbetung als Herzstück der Gemeinschaft mit Gott dar. Priesterliche Reinheit, geordneter Lobpreis 
und die sorgfältige Verwaltung des Tempeldienstes zeigen, dass die Begegnung mit Gott Heiligkeit 
erfordert. Die geistliche Erneuerung Israels sollte über Anbetung geschehen, nicht über politische oder 
militärische Mittel. Gott wird als derjenige dargestellt, der im Lobpreis seines Volkes wohnt. (1. 
Chronik 15-16; 23-26) 

Führung durch Gottes Erwählte zeigt göttliche Souveränität. Nicht menschliche Stärke, sondern 
göttliche Erwählung entscheidet über wahre Leitung. David wird als Beispiel dargestellt: Sein Aufstieg 
geschieht nicht durch Gewalt, sondern durch Gottes Berufung. Geistliche Führung muss aus Demut, 
Gottesfurcht und Gehorsam erwachsen. 1. Chronik ruft dazu auf, Leiter nach göttlichen Maßstäben zu 
erkennen und sich Gottes souveräner Wahl zu unterordnen. (1. Chronik 11,9-10) 

Seite  von 11 93



5. Biblische Lehre des Buches 

5.1. Die Schrift 
Gottes schriftliche Offenbarung bewahrt die Identität des Volkes. 1. Chronik zeigt, wie durch 
genealogische Listen und Berichte die Geschichte Israels festgehalten und gedeutet wird. Die 
schriftliche Fixierung bewahrt die Erinnerung an Gottes Wirken und zeigt, dass die Vergangenheit 
nicht beliebig ist. In einer Zeit der Unsicherheit nach dem Exil stiftet die Schrift Identität, Ordnung 
und Hoffnung. Sie erinnert an Gottes Verheißungen und seine Treue über Generationen hinweg. Die 
Schrift wird so zum geistlichen Erbe des Volkes. (1. Chronik 9,1; Römer 15,4) 

Die schriftliche Überlieferung sichert die Weitergabe göttlicher Wahrheit. Die Sammlung der 
Geschichte dient nicht bloß der Information, sondern der Weitergabe geistlicher Lehren und Prinzipien. 
Durch die Niederschrift werden Erfahrungen, Gebote und Verheißungen für kommende Generationen 
bewahrt. 1. Chronik zeigt, dass Gottes Wort nicht verloren gehen darf, sondern fest verankert bleiben 
muss. Die Schrift ermöglicht es, Gottes Taten zu verkündigen und seine Weisungen zu bewahren. (1. 
Chronik 29,29) 

5.2. Gott der Vater 
Gott ist der souveräne Herrscher über Geschichte und Nationen. Er regiert nicht nur Israel, 
sondern lenkt das Schicksal aller Völker und Könige. Seine Hand bestimmt Aufstieg und Fall, Segen 
und Gericht. In 1. Chronik wird sichtbar, dass menschliche Machtvergänglichkeit Gottes Plan nicht 
aufhalten kann. Gott prüft die Herzen der Menschen und handelt nach seiner vollkommenen Weisheit. 
Er bleibt der wahre König über Zeit und Ewigkeit. (1. Chronik 29,11-13) 

Gott segnet die, die ihn mit aufrichtigem Herzen suchen. Gottes Segen ist nicht an äußerlichen 
Erfolg gebunden, sondern an die Haltung des Herzens. David wird als Vorbild gezeigt: nicht wegen 
äußerer Größe, sondern wegen seines Herzens nach Gott. Gottes Vaterherz offenbart sich im Segen für 
die Demütigen und Treuen. Die persönliche Beziehung zu Gott steht über formaler Religiosität. (1. 
Chronik 28,9) 

Seite  von 12 93



5.3. Gott der Sohn 
Der kommende König aus Davids Linie ist die Hoffnung Israels. Die Verheißung eines ewigen 
Thrones für Davids Nachkommen richtet den Blick auf den Messias. Dieser zukünftige König wird die 
göttliche Herrschaft in Gerechtigkeit und Frieden aufrichten. Die Geschichte Davids ist nicht 
Selbstzweck, sondern Hinweis auf die endgültige Erfüllung in Christus. 1. Chronik zeigt so, dass die 
Hoffnung Israels über David hinausreicht. (1. Chronik 17,11-14) 

Jesus Christus erfüllt die Erwartungen des Davidischen Bundes. Das Neue Testament bezeugt, 
dass Jesus der verheißene Sohn Davids ist, der das ewige Reich errichten wird. Seine Geburt, sein 
Dienst und seine Königsherrschaft entsprechen den in 1. Chronik gelegten Verheißungen. Der Messias 
steht im Mittelpunkt der göttlichen Heilsgeschichte. 1. Chronik verbindet so Altes und Neues 
Testament durch die Linie Davids. (Lukas 1,32-33) 

5.4. Gott der Heilige Geist 
Der Heilige Geist befähigt zu geistlicher Leitung und Anbetung. Der Geist Gottes gibt David die 
Einsicht für den Bauplan des Tempels und inspiriert seine Psalmen des Lobpreises. Leitung und 
Gottesdienst geschehen nicht aus menschlicher Kraft, sondern durch den Geist Gottes. Die Pläne, 
Ordnungen und Lieder sind Ausdruck göttlicher Eingebung und nicht bloßer menschlicher Kreativität. 
Der Heilige Geist befähigt David und das Volk zu wahrer Anbetung, die Gott wohlgefällig ist. Seine 
Wirkung zieht sich als unsichtbare Kraftlinie durch das gesamte Wirken Davids. (1. Chronik 28,12; 
vgl. 2. Samuel 23,2) 

Der Geist Gottes prägt Herz und Werk der Erwählten. David wird nicht nur äußerlich eingesetzt, 
sondern innerlich von Gottes Geist geprägt und geleitet. Die Berufung zum Königtum und die 
Anweisung zum Tempelbau sind eng mit dem Wirken des Geistes verbunden. Gottes Geist gibt 
Weisheit, Erkenntnis und die Fähigkeit, göttliche Ordnungen praktisch umzusetzen. 1. Chronik betont, 
dass echtes geistliches Leben auf dem Wirken des Geistes gründet. Ohne den Geist Gottes bleiben 
Führung und Gottesdienst äußerlich und leer. (1. Chronik 28,12) 

5.5. Der Mensch und die Sünde 
Der Mensch neigt zur Selbstherrlichkeit und braucht Umkehr. Davids Entscheidung zur 
Volkszählung entspringt Stolz und fehlendem Vertrauen auf Gottes Macht. Selbst große geistliche 

Seite  von 13 93



Führer sind nicht frei von der Versuchung, auf eigene Stärke zu bauen. 1. Chronik zeigt, dass Sünde 
nicht nur Taten, sondern auch Herzenshaltungen betrifft. Die Folgen von Selbstherrlichkeit sind 
schwerwiegend, betreffen das ganze Volk und fordern Gottes Gericht heraus. Doch Gott bleibt zur 
Vergebung bereit, wenn Umkehr geschieht. (1. Chronik 21,1-17) 

Gottes Erbarmen überragt menschliches Versagen. Obwohl Davids Sünde große Konsequenzen 
hat, offenbart sich Gottes Gnade in der Abwendung vollständiger Vernichtung. David erkennt seine 
Schuld, demütigt sich und vertraut auf die Barmherzigkeit Gottes. Die Opferstätte, die in dieser 
Notzeit entsteht, wird später der Ort des Tempels. Aus dem größten Versagen erwächst ein Ort der 
Gnade und der Anbetung. So zeigt 1. Chronik, dass Gott Sünde nicht ignoriert, aber Erneuerung 
möglich macht. (1. Chronik 21,18-30) 

5.6. Die Erlösung 
Opfer und Anbetung deuten auf die kommende Erlösung durch Christus. Die priesterlichen 
Dienste, die Opfer und die Ordnungen des Tempels weisen über sich hinaus auf das endgültige Werk 
der Erlösung. Blutige Opfer können die Sünde nicht endgültig sühnen, sie sind ein Hinweis auf das 
vollkommene Opfer Jesu Christi. Die Anbetung im Tempel ist ein Schattenbild der Gemeinschaft, die 
durch den Messias wiederhergestellt wird. 1. Chronik verbindet äußeren Kult mit der inneren 
Erwartung der Erlösung. (1. Chronik 6,49; Hebräer 10,1) 

Wahre Erlösung geschieht durch Gnade und stellvertretendes Opfer. Die gesamte Tempelordnung 
betont, dass der Mensch sich nicht selbst erlösen kann, sondern dass Gott einen Weg der Versöhnung 
eröffnet. Die Sühne für Schuld wird durch ein Opfer ermöglicht, das den Sünder ersetzt. Diese 
geistliche Wahrheit zieht sich durch 1. Chronik und deutet auf die vollkommene Versöhnung im 
Messias hin. Erlösung bleibt Gottes Werk, nicht menschliche Leistung. (1. Chronik 6,49; 1. Chronik 
29,20) 

5.7. Das Volk Israel und die Nationen 
Gottes Volk ist zur Ordnung, Reinheit und Anbetung berufen. 1. Chronik beschreibt Israel als 
geordnetes Bundesvolk mit klaren Aufgaben, Ämtern und geistlicher Verantwortung. Die Leviten, 
Priester und Sänger stehen im Zentrum der gemeinsamen Anbetung Gottes. Heiligkeit und Struktur 
sind nicht äußerliche Zwänge, sondern Ausdruck der Zugehörigkeit zu Gott. Das Volk wird als 

Seite  von 14 93



priesterliche Gemeinschaft gezeichnet, die Gott repräsentiert. In der Ordnung des Volkes spiegelt sich 
Gottes heilige Ordnung wider. (1. Chronik 23-27) 

Die Berufung Israels weist auf das Licht für die Nationen hin. Die klare Ausrichtung Israels auf 
Gott sollte ein Zeugnis für die umliegenden Völker sein. Ordnung, Anbetung und Gehorsam sollten 
nicht nur Israel selbst prägen, sondern auch andere Völker auf Gottes Größe hinweisen. Die Erwählung 
Israels war nie Selbstzweck, sondern Teil eines größeren Heilsplans. 1. Chronik legt die Grundlage für 
das Verständnis, dass Gottes Reich universal ausgerichtet ist. (1. Chronik 16,23-24) 

5.8. Engel, Satan und Dämonen 
Satan tritt als Versucher auf - unter Gottes Zulassung. In der Volkszählung wird Satan als derjenige 
dargestellt, der David zur Sünde anstiftet. Dabei bleibt jedoch klar: Gottes Souveränität ist 
ungebrochen, und Satan handelt niemals unabhängig. Die Existenz geistlicher Feinde betont die 
Realität des unsichtbaren Kampfes, doch Gottes Plan setzt sich durch. 1. Chronik zeigt, dass 
Versuchung Teil der geistlichen Auseinandersetzung ist. (1. Chronik 21,1) 

Engel sind Werkzeuge göttlichen Gerichts und Schutzes. In der Folge der Volkszählung sendet Gott 
einen Engel, der Gericht ausübt, aber auf Gottes Befehl hin innehält. Engel treten als machtvolle 
Diener Gottes auf, die seine Weisungen unmittelbar ausführen. Ihre Erscheinung erinnert das Volk an 
die Heiligkeit Gottes und die Ernsthaftigkeit seiner Gebote. Engel sind keine eigenständigen Akteure, 
sondern Boten im Dienst des Höchsten. (1. Chronik 21,15-27) 

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 
Der Davidsbund sichert die Hoffnung auf ein ewiges Königreich. Die Verheißung an David, dass 
sein Thron ewig bestehen wird, bildet die Grundlage für die messianische Erwartung. 1. Chronik 
bekräftigt, dass trotz nationalem Scheitern Gottes Plan der Erlösung nicht aufgegeben ist. Der 
zukünftige König aus Davids Linie wird ein Reich errichten, das niemals zerfallen wird. Diese 
Hoffnung prägt das gesamte alte Israel und findet ihre Erfüllung in Christus. (1. Chronik 17,14) 

Die Erwartung eines ewigen Königs richtet den Blick auf den Messias. Die Rückkehr aus dem Exil 
weckte die Sehnsucht nach der endgültigen Erfüllung der göttlichen Verheißungen. 1. Chronik zeigt, 
dass die Erfüllung nicht in menschlichen Königen liegt, sondern in dem, der vollkommen nach Gottes 

Seite  von 15 93



Herz regiert. Der kommende Messias wird Gerechtigkeit, Frieden und ewige Gemeinschaft mit Gott 
bringen. Die prophetische Linie bleibt ungebrochen bis zur Ankunft Jesu Christi. (Psalm 89; 
Offenbarung 22,16) 

Seite  von 16 93



6. Grobgliederung 
1. Chronik - Der Weg Gottes mit Israel von Adam bis David 

Teil 1: Die Geschlechtsregister - Gottes Bundeslinie bis zum Königtum (1. Chronik 1-9) 

1. Ursprung der Völkerwelt und Edoms Linie (1,1-54) 

1.1. Von Adam bis Abraham - universale Ursprünge (1,1-27) 

1.2. Nachkommen Esaus und die edomitischen Fürsten (1,28-54) 

2. Die Stämme Israels - Linien der Verheißung (2,1-8,40) 

2.1. Juda - Königslinie bis David (2,1-4,23) 

2.2. Simeon, Ruben, Gad und der halbe Stamm Manasse - östliche Stämme (4,24-5,26) 

2.3. Levi - priesterliche Linie, Dienstordnung und Städte (6,1-81) 

2.4. Weitere Stämme: Issaschar bis Asser - Überblick und Bedeutung (7,1-40) 

2.5. Benjamin - Fokus auf die Linie Sauls (8,1-40) 

3. Rückkehr aus dem Exil - Wiederbesiedlung und Überblick (9,1-44) 

3.1. Bewohner Jerusalems nach dem Exil - geordnete Rückkehr (9,1-34) 

3.2. Wiederholung der Linie Sauls - Überleitung zur Königszeit (9,35-44) 

Teil 2: Der Aufstieg Davids zum König über Israel (1. Chronik 10-12) 

4. Sauls Tod und Übergang der Königsherrschaft (10,1-14) 

4.1. Sauls Niederlage und Tod auf dem Berg Gilboa (10,1-7) 

4.2. Beurteilung Sauls aus göttlicher Perspektive (10,8-14) 

5. Davids Salbung und Herrschaftsübernahme (11,1-9) 

5.1. Salbung in Hebron und Annahme durch alle Stämme (11,1-3) 

5.2. Eroberung Jerusalems - Stadt Davids (11,4-9) 

Seite  von 17 93



6. Davids Helden - Gottes Kraft durch treue Männer (11,10-12,40) 

6.1. Die „Drei“ und die „Dreißig“ - Heldenmut im Dienst des Königs (11,10-47) 

6.2. Zusammenstellung der Krieger bei Davids Aufstieg (12,1-40) 

Teil 3: Davids Königtum - Gottes erwählter König regiert (1. Chronik 13-29) 

7. Die Bundeslade - Zentrum der Gegenwart Gottes (13,1-17,27) 

7.1. Erste Versuche, die Lade nach Jerusalem zu holen (13,1-14) 

7.2. Davids Sieg über die Philister (14,1-17) 

7.3. Die Lade wird mit Ehrfurcht eingeführt (15,1-29) 

7.4. Lobpreis, Ordnung und Dank im Dienst vor der Lade (16,1-43) 

7.5. Gottes Bund mit David - ewige Verheißung (17,1-27) 

8. Militärische Erfolge und Gerechtigkeit Davids (18,1-20,8) 

8.1. Siege über Philister, Moab, Zoba und Edom (18,1-17) 

8.2. Freundschaft mit Hanan und Krieg gegen die Ammoniter (19,1-19) 

8.3. Eroberung Rabba und Kämpfe gegen die Riesen (20,1-8) 

9. Davids Versagen und Gottes Erbarmen (21,1-22,1) 

9.1. Volkszählung aus Stolz - Gottes Gericht (21,1-17) 

9.2. Bauplatz des Tempels - Ort der Gnade (21,18-22,1) 

10. Vorbereitung auf den Tempelbau (22,2-29,22) 

10.1. Sammlung von Baumaterial und Anweisungen an Salomo (22,2-19) 

10.2. Organisation der Priester, Leviten, Sänger, Torwächter (23,1-26,32) 

10.3. Heerführer, Beamte, Ratgeber - Verwaltung des Reiches (27,1-34) 

10.4. Abschiedsrede Davids und freiwillige Opfergabe des Volkes (28,1-29,22) 

11. Salomos Einsetzung und Davids Tod (29,23-30) 

11.1. Salomos Thronbesteigung - Bestätigung durch das Volk (29,23-25) 

Seite  von 18 93



11.2. Davids Tod - Vollendung eines gottgegebenen Lebens (29,26-30) 

Seite  von 19 93



7. Zusammenfassung und Anwendungen 

7.1. Zusammenfassung 
Das Buch 1. Chronik bietet eine priesterlich geprägte Rückschau auf Israels Geschichte und hebt die 
Treue Gottes, den Bund mit David und die Bedeutung der geordneten Anbetung hervor. Die 
genealogischen Listen und die Darstellung Davids als König und Gottesdiener sollen dem Volk nach 
dem Exil neue Hoffnung und Identität geben. Im Zentrum stehen die Vorbereitungen für den Tempel 
und die Verheißung eines ewigen Königtums. Gottes Treue wird trotz menschlichen Versagens 
deutlich, und die Erwartung des Messias wird in die Zukunft hineingetragen. 1. Chronik unterstreicht, 
dass Gottes Plan mit Israel und der Welt unaufhaltsam ist und in einem ewigen Reich münden wird. 

7.2. Anwendungen 
Gottes Verheißungen stehen über der Geschichte. Gottes Zusagen, wie der Davidsbund, bleiben 
bestehen - auch über nationale Katastrophen und persönliches Versagen hinweg. Diese Verheißungen 
geben Hoffnung und Halt in schwierigen Zeiten. Glaubende sind eingeladen, ihr Vertrauen fest auf 
Gottes unerschütterliche Treue zu setzen. 

Ordnung im Gottesdienst ehrt den HERRN. Geordnete Anbetung, klare Verantwortlichkeiten und 
ein Leben in Heiligkeit entsprechen Gottes Wesen. 1. Chronik zeigt, dass die äußere Struktur 
geistliches Leben nicht behindert, sondern fördert. Verantwortung im Dienst und Hingabe im Herzen 
gehören zusammen. 

Der wahre König wird kommen. Die Hoffnung auf den Sohn Davids erfüllt sich letztlich in Jesus 
Christus, dem ewigen Herrscher. 1. Chronik weckt die Erwartung auf ein Reich des Friedens und der 
Gerechtigkeit. Diese Perspektive ruft dazu auf, heute in Treue zu leben und auf die Wiederkunft des 
Messias zu hoffen. 

Seite  von 20 93



8. Studienfragen zum Weiterdenken 
1. Warum beginnt 1. Chronik mit so umfangreichen Genealogien? 

Antwort: Um die Kontinuität von Gottes Heilsplan durch die Geschichte Israels und die 
priesterliche Ordnung zu betonen. 

2. Welche zentrale Rolle spielt David im Buch 1. Chronik? 

Antwort: Er wird als Gottes erwählter König dargestellt, der den Bund empfängt und den 
Tempel vorbereitet. 

3. Warum durfte David den Tempel nicht selbst bauen? 

Antwort: Weil er als Kriegsmann viel Blut vergossen hatte - Gott wollte, dass Salomo, ein 
Friedenskönig, den Bau übernimmt. 

4. Welche Bedeutung hat der Bund mit David für das Volk Israel? 

Antwort: Er sichert die Erwartung eines ewigen Königs aus Davids Linie, der letztlich der 
Messias sein wird. 

5. Inwiefern zeigt sich Gottes Treue trotz menschlichen Versagens in 1. Chronik? 

Antwort: Trotz Sünde und Gericht bleibt Gottes Verheißung an David bestehen und wird nicht 
aufgehoben. 

6. Warum wird in 1. Chronik so viel Wert auf geordnete Anbetung gelegt? 

Antwort: Weil Anbetung im Zentrum der Beziehung zwischen Gott und seinem Volk steht und 
Ordnung Gottes Heiligkeit widerspiegelt. 

7. Was lehrt die Volkszählung Davids über menschliche Schwäche? 

Antwort: Dass selbst geistlich gesegnete Menschen in Stolz und Selbstvertrauen fallen können 
und Vergebung brauchen. 

8. Welche Rolle spielen die Leviten und Priester im geistlichen Leben Israels? 

Seite  von 21 93



Antwort: Sie sind verantwortlich für Anbetung, Opferdienst und geistliche Ordnung - als 
Mittler zwischen Volk und Gott. 

9. Wie wird in 1. Chronik auf die messianische Hoffnung hingewiesen? 

Antwort: Durch die Betonung des ewigen Thrones Davids und die Erwartung eines 
kommenden Königs aus seiner Linie. 

10. Welche Lehre zieht 1. Chronik aus der Vergangenheit Israels für die Gegenwart? 

Antwort: Dass Gottes Verheißungen verlässlich bleiben, wahre Anbetung geordnet sein muss 
und geistliche Treue entscheidend ist. 

Seite  von 22 93



Kommentierung 

Teil 1: Die Geschlechtsregister - Gottes Bundeslinie bis zum 
Königtum (1. Chronik 1-9) 

1. Ursprung der Völkerwelt und Edoms Linie (1,1-54) 

1.1. Von Adam bis Abraham - universale Ursprünge (1,1-27) 
Gottes Heilsplan umfasst die gesamte Menschheit von Anfang an. Der Text beginnt mit Adam, dem 
ersten Menschen, und verfolgt die Linie bis zu Abraham, dem Vater der Gläubigen. Diese Abfolge 
zeigt, dass Gottes Wirken nicht auf Israel beschränkt ist, sondern einen universalen Rahmen besitzt. 
Die genealogische Verbindung von Adam über Set und Noah bis hin zu Sem und schließlich Abraham 
macht deutlich, dass Gottes Geschichte mit der Menschheit einen roten Faden besitzt. Jede Generation 
steht als Bindeglied in einem umfassenden Heilsplan, den Gott souverän leitet. Auch wenn viele der 
hier genannten Namen im biblischen Text nicht weiter erläutert werden, tragen sie zur lückenlosen 
Linie bei, durch die Gottes Verheißungen erfüllt werden. Die Struktur betont die Treue Gottes über 
Generationen hinweg, indem sie die Abstammungslinie ungebrochen aufzeigt. Das Ziel ist die Ankunft 
Abrahams, mit dem die besondere Erwählung beginnt. Dennoch wurzelt diese Erwählung in einer 
umfassenden Geschichte der Menschheit. (1. Mose 1,26-28; 1. Mose 5,1-32; 1. Chronik 1,1-4; Lukas 
3,34-38) 

Die Sintflut trennt eine gefallene Welt von einem neuen Anfang in Gottes Plan. Mit Noah und 
seinen Söhnen setzt Gott nach dem Gericht über die gefallene Menschheit eine neue Grundlage. Die 
genealogische Darstellung durchläuft die Söhne Sem, Ham und Japhet, führt jedoch in 1. Chronik 
gezielt über Sem weiter, da aus ihm die Linie des Segens hervorgeht. Die Erzählstruktur der Chronik 
lässt die Flut selbst aus, betont aber durch die Namenfolge, dass Gottes Plan trotz des Gerichts 
weitergeht. Sem wird als Stammvater einer Linie hervorgehoben, die zur Erfüllung göttlicher 
Verheißungen führt. Die Absonderung der semitischen Linie ist bereits ein Hinweis auf Gottes 
souveräne Wahl. Dabei bleibt der Blick auf die Menschheit erhalten, denn auch die anderen Linien 
werden erwähnt, wenn auch nicht weitergeführt. Die Linie Sems weist prophetisch auf den 

Seite  von 23 93



kommenden Messias, was in späteren biblischen Texten bestätigt wird. (1. Mose 6,9-10; 1. Mose 9,1; 
1. Mose 10,1; 1. Mose 11,10-26; 1. Chronik 1,5-27) 

Abraham steht als Wendepunkt in Gottes Heilsweg mit der Menschheit. Mit dem Auftreten 
Abrahams endet die universale Genealogie und geht in eine heilsgeschichtlich fokussierte Linie über. 
Abraham ist nicht nur Nachkomme Sems, sondern der Empfänger einer besonderen Verheißung, durch 
die alle Völker gesegnet werden sollen. Die Aufzählung in 1. Chronik schließt mit seinem Namen, was 
seine hervorgehobene Stellung innerhalb der göttlichen Geschichte unterstreicht. Abraham wird in der 
gesamten Bibel als Vater des Glaubens bezeichnet und ist das verbindende Glied zwischen der 
universalen Menschheitsgeschichte und der besonderen Geschichte Israels. Seine Erwählung beruht 
nicht auf seiner Herkunft, sondern auf Gottes souveräner Gnade. Damit beginnt eine neue Etappe, in 
der die Linie des Segens konkret auf ein Volk und letztlich auf den verheißenen Messias zuläuft. (1. 
Mose 12,1-3; Josua 24,2-3; Nehemia 9,7-8; 1. Chronik 1,26-27) 

1.2. Nachkommen Esaus und die edomitischen Fürsten (1,28-54) 
Die Linie Esaus wird im biblischen Bericht vollständig anerkannt, aber nicht erwählt. Die 
Nachkommen Esaus werden mit gleicher Sorgfalt aufgezählt wie die der Linie Jakobs, was ihre 
historische Realität und Bedeutung bestätigt. In 1. Mose wird Esau ebenfalls als Vater eines Volkes 
dargestellt, dessen Nachkommen zu einem eigenständigen Herrschaftsgebiet wurden. Die Erwähnung 
seiner Söhne, Enkelsöhne und der Stammesoberhäupter zeigt, dass Gott auch nicht erwählte Linien in 
seiner Vorsehung berücksichtigt. Dennoch führt die göttliche Verheißung nicht über Esau, sondern 
über Jakob. Die Gleichbehandlung in der Aufzählung unterstreicht nicht Gleichwertigkeit im 
heilsgeschichtlichen Sinne, sondern verweist auf Gottes umfassende Kontrolle über alle Völker. Die 
Erwähnung Esaus ist notwendig, um den Unterschied zwischen Erwählung und Ablehnung im Sinne 
der göttlichen Gnadenwahl sichtbar zu machen. (1. Mose 25,23; 1. Mose 36,1-19; 1. Chronik 1,34-37; 
Maleachi 1,2-3) 

Edom entwickelte sich zu einer geordneten Stammesgesellschaft mit eigenen Fürsten. Die 
Nachkommen Esaus bildeten nicht nur Sippen, sondern strukturierten sich in Fürstentümer und 
königliche Linien. Die Bezeichnung „Fürsten“ (hebräisch: אלוף) zeigt, dass Edom politische und 
militärische Führung ausbildete, bevor Israel ein Königtum hatte. Diese frühe Entwicklung weist auf 
Eigenständigkeit und Organisation hin, die jedoch außerhalb des von Gott verheißenen Bundesvolkes 
verlief. Die Beschreibung der Fürsten unterstreicht die gesellschaftliche Stabilität Edoms, zugleich 
aber auch eine Parallelentwicklung zur Geschichte Israels, die den Kontrast zwischen göttlicher 

Seite  von 24 93



Erwählung und rein menschlicher Organisation verdeutlicht. Edoms Fürstentum wird so zur Mahnung, 
dass politische Macht nicht mit göttlichem Segen gleichzusetzen ist. (1. Mose 36,15-19; 1. Mose 
36,31-43; 1. Chronik 1,51-54; 5. Mose 2,4-5) 

Edom hatte bereits vor Israel ein Königtum – jedoch ohne göttliche Berufung. Der Text nennt 
namentlich acht Könige, die in Edom regierten, bevor Israel einen eigenen König hatte. Diese 
Erwähnung ist von theologischer Bedeutung, da sie die Entwicklung einer rein menschlichen 
Königsherrschaft ohne göttliches Mandat schildert. Während Israel auf den von Gott eingesetzten 
König warten musste, ging Edom eigene Wege. Diese Voreiligkeit verweist auf eine menschliche 
Ordnung, die sich vom göttlichen Weg unterscheidet. Die Erwähnung der edomitischen Könige ist ein 
Hinweis auf Selbstbehauptung außerhalb der göttlichen Führung. In der Heilsgeschichte bedeutet dies, 
dass nicht jede Herrschaft göttlich legitimiert ist, auch wenn sie äußerlich erfolgreich erscheint. (1. 
Mose 36,31-39; 1. Samuel 8,4-7; Hosea 8,4; 1. Chronik 1,43-50) 

Die namentliche Aufzählung der Fürsten unterstreicht Gottes Wissen über alle Völker. Die vielen 
Namen in diesem Abschnitt erscheinen auf den ersten Blick als bloße historische Information, doch sie 
bezeugen Gottes umfassende Kenntnis über alle Menschen und Völker. Kein Stamm, keine Familie 
bleibt unbeachtet, auch wenn sie außerhalb des Segensbundes stehen. Diese Nennung zeigt, dass alle 
Völker in Gottes heilsgeschichtlichem Plan eingeordnet sind, selbst wenn sie darin keine zentrale 
Rolle spielen. Die Vielzahl der Fürsten betont die Ausbreitung und Etablierung Edoms als Nation, 
ohne dass dies eine heilsgeschichtliche Erwählung bedeutet. Gottes Aufmerksamkeit gilt der gesamten 
Menschheit, auch wenn seine besondere Gnade der Linie Jakobs gilt. (Psalm 147,4; Jesaja 40,17; 
Apostelgeschichte 17,26; 1. Chronik 1,35-54) 

Die Linie Edoms steht beispielhaft für menschliche Größe ohne göttliche Verheißung. Edom 
erlangte politischen Einfluss und entwickelte eine stabile Führungsstruktur. Dennoch wurde es in der 
biblischen Prophetie häufig als Symbol für Stolz, Widerstand und Gericht dargestellt. Die 
Abstammung von Esau verleiht dem Volk zwar eine gewisse Würde, aber nicht die Verheißung des 
Bundes. Prophetisch steht Edom für die Selbstverwirklichung des Menschen außerhalb von Gottes 
Willen. Die Chronik verzeichnet diese Linie nicht, um sie zu ehren, sondern um den Kontrast zur 
erwählten Linie Jakobs zu verdeutlichen. Die Aufzählung hat erinnernden und warnenden Charakter. 
(Obadja 1,1-4; Jesaja 34,5-6; Hesekiel 35,1-5; 1. Chronik 1,43-54) 

Seite  von 25 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 1,1-54) 

Zusammenfassung:  

Der erste Abschnitt des Chronikbuchs beginnt mit einem Stammbaum, der bei Adam einsetzt und die 
Linien durch Set, Noah und seine Söhne bis zu Abraham nachzeichnet. Von dort wird der Fokus auf 
Isaak und Jakob gelenkt, während Ismael und Esaus Nachkommen ebenfalls aufgeführt werden. Diese 
Genealogien dienen nicht bloßer Geschichtsschreibung, sondern rahmen das Werk heilsgeschichtlich 
ein: Die Linie des Segens verläuft von Adam über Sem und Abraham zu Israel. Die Betonung liegt auf 
der souveränen Auswahl Gottes und seiner treuen Führung durch die Generationen. Obwohl auch 
andere Völker genannt werden, bleibt der Fokus auf der Linie, durch die Gott seinen Plan mit Israel 
entfaltet. Die Auflistung zeigt, dass Gottes Handeln in Raum und Zeit eingebettet ist und sich konkret 
durch Abstammung und Geschichte realisiert. Die Verbindung zu Adam unterstreicht, dass Israels 
Geschichte mit der gesamten Menschheit verknüpft ist – und zugleich Gottes besondere Erwählung 
Israels herausgehoben wird. Die Geschlechtsregister sind somit nicht nur historische Einleitung, 
sondern theologische Verankerung der Bundeslinie. 

Anwendungen:  

Gottes Heilsgeschichte ist konkret, geordnet und zielgerichtet. Die Geschlechtsregister zeigen die 
klare Linie von Adam bis zu den Erzvätern Israels. Der Text verdeutlicht, dass Gottes Wirken sich 
durch reale Menschen und konkrete Abstammung vollzieht. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil sie 
Gottes Handeln in der Geschichte verankert und seine Verheißungen zuverlässig macht. 

Nicht jede Linie ist Teil des Segens, aber jede steht unter Gottes Überblick. Die Nachkommen von 
Ismael und Esau werden erwähnt, doch der Segen liegt auf Isaak und Jakob. Das geistliche Prinzip 
zeigt, dass Gott souverän auswählt, aber gleichzeitig jede Nation kennt und lenkt. Diese Einsicht bleibt 
bedeutsam, weil Gottes Segen an seine Verheißung gebunden ist, nicht an menschliche Herkunft oder 
Leistung. 

Erwählung ist kein Zufall, sondern Ausdruck göttlicher Gnade. Der Weg von Adam über Sem, 
Abraham und Jakob zur Bundeslinie zeigt Gottes souveräne Auswahl. Der Text macht deutlich, dass 
Erwählung nicht durch Verdienst, sondern durch Gottes Gnade geschieht. Diese Wahrheit bleibt 
grundlegend, weil sie Demut fördert und Vertrauen in Gottes souveränen Plan stärkt. 

Seite  von 26 93



2. Die Stämme Israels - Linien der Verheißung (2,1-8,40) 

2.1. Juda - Königslinie bis David (2,1-4,23) 
Die Linie Judas bildet das Herzstück der königlichen Verheißung Gottes an Israel. Der Stamm 
Juda steht im Zentrum der heilsgeschichtlichen Darstellung in den Chronikbüchern, da aus ihm die 
Linie Davids und damit des kommenden Messias hervorgeht. Bereits in 1. Mose wurde Juda 
prophetisch als königlicher Stamm angekündigt, was sich durch die detaillierte genealogische 
Darstellung in 1. Chronik bestätigt. Die Betonung dieser Linie unterstreicht die besondere Erwählung 
Gottes, die sich in der Geschichte Israels entfaltet. Die Nennung zahlreicher Nachkommen zeigt die 
Kontinuität der göttlichen Verheißung durch Generationen hindurch. Diese Aufzählung dient nicht 
bloß historischer Vollständigkeit, sondern verweist auf die souveräne Führung Gottes in der Erwählung 
seiner Werkzeuge. Der Stamm Juda steht exemplarisch für göttliche Segenslinien, die zu einem 
bestimmten Ziel führen: zur Offenbarung des Königs nach Gottes Herzen. (1. Mose 49,10; 2. Samuel 
7,12-16; Psalm 132,11; 1. Chronik 2,1-15) 

Die Hervorhebung von Perez zeigt Gottes Gnade trotz menschlicher Verfehlung. Perez, der Sohn 
der Tamar durch Juda, nimmt eine zentrale Stellung in der Linienführung ein. Die Umstände seiner 
Geburt sind geprägt von moralischem Versagen, dennoch wird er als Träger der königlichen Linie 
festgehalten. Dies zeigt, dass Gottes Erwählung nicht auf menschlicher Leistung oder moralischer 
Unversehrtheit beruht, sondern auf souveräner Gnade. Die Erwähnung dieser Begebenheit bekräftigt 
die heilsgeschichtliche Wahrheit, dass Gottes Pläne trotz menschlicher Schuld nicht scheitern. Tamar 
und Perez werden auch im Neuen Testament erwähnt, was die bleibende Bedeutung dieser Linie 
unterstreicht. (1. Mose 38,24-30; Matthäus 1,3; Ruth 4,18; 1. Chronik 2,4-5) 

Hezron und Kaleb stehen beispielhaft für die Verbreitung und Stärke des Stammes Juda. Die 
Nachkommen Hezrons bilden verschiedene Linien innerhalb des Stammes Juda und zeigen eine 
zunehmende territoriale und politische Etablierung. Kaleb, einer seiner Nachkommen, wird in 
besonderer Weise als treuer Glaubensheld erinnert. Die genealogische Verbindung macht deutlich, dass 
geistliche Treue, wie sie Kaleb zeigte, innerhalb der Verheißungslinie eine Rolle spielt. Kalebs Linie 
wird nicht nur der geografischen Besitznahme zugeordnet, sondern auch geistlich gewürdigt. Die 
Textstruktur betont so nicht nur Abstammung, sondern auch geistliche Qualität innerhalb der Linie 
Judas. (4. Mose 14,24; Josua 14,13-14; 1. Chronik 2,18-20; 1. Chronik 4,15) 

Seite  von 27 93



Ram und Amminadab verdeutlichen die Kontinuität des priesterlich-königlichen Weges Gottes. 
Durch Ram und Amminadab wird die Linie bis zu Nahschon weitergeführt, der zur Zeit des Exodus 
eine führende Rolle einnahm. Nahschon war der Fürst des Stammes Juda beim Auszug aus Ägypten 
und steht in der Heilsgeschichte für eine neue Etappe im Handeln Gottes mit seinem Volk. Diese Linie 
verknüpft die Frühgeschichte mit der Bundesgeschichte am Sinai. Die genealogische Erwähnung 
bekräftigt die Treue Gottes, der über Jahrhunderte hinweg seine erwählten Führer vorbereitet. Es 
entsteht ein theologisches Kontinuum zwischen Stammvätern, Wüstenzeit und dem Königtum. (2. 
Mose 6,23; 4. Mose 1,7; Matthäus 1,4; 1. Chronik 2,9-10) 

David als Zielpunkt der Juda-Genealogie bestätigt Gottes Erwählung durch Generationen. Die 
Aufzählung der Nachkommen wird zielgerichtet auf David hin geführt, dessen Nennung den 
Höhepunkt der Stammeslinie bildet. David ist der Träger der Bundesverheißung und die zentrale Figur 
der Chronikbücher. Die Verbindung seiner Linie bis zu Adam (Kapitel 1) stellt die theologische 
Aussagekraft in den Vordergrund: Gottes Plan geht von der Schöpfung bis zum König nach seinem 
Herzen. Die Erwählung Davids ist keine spontane göttliche Entscheidung, sondern eingebettet in einen 
langen Vorbereitungsweg. Die Genealogie verankert das Königtum Davids fest im göttlichen 
Heilsplan. (1. Samuel 16,1; 2. Samuel 7,12–14; Apostelgeschichte 13,22-23; 1. Chronik 2,13-15) 

Die Erwähnung zahlreicher Frauen zeigt Gottes Wirken auch durch unerwartete Gefäße. Im 
Gegensatz zu vielen genealogischen Listen erscheinen in diesem Abschnitt mehrere Frauen mit 
namentlicher Erwähnung. Besonders Tamar, Maacha, Abigal, Abihail und Achsa werden genannt, was 
ihre Bedeutung in der Linie unterstreicht. Dies zeigt, dass Gottes Heilsplan nicht nur durch männliche 
Linien wirkt, sondern auch Frauen in entscheidenden Rollen verwendet. Ihre Erwähnung verleiht dem 
Text zusätzliche Tiefe und verdeutlicht, dass Gottes Wirken oft außerhalb menschlicher Erwartungen 
stattfindet. Diese Frauen stehen zugleich für Gottes souveräne Führung und die Durchbrechung 
kultureller Normen, wo es seinem Plan dient. (Josua 15,16-19; Matthäus 1,3-6; 1. Chronik 2,16-26; 1. 
Chronik 4,5) 

Die Nachkommen Kalebs und ihre Städte zeigen den territorialen Einfluss Judas. Besonders in 
Kapitel 4 wird deutlich, wie sich der Stamm Juda geografisch ausbreitet. Städte wie Hebron, Debir und 
Marescha werden genannt, was auf die konkrete Landnahme hinweist. Die Verbindung von Genealogie 
und Geografie betont, dass Gottes Verheißung nicht nur geistlich, sondern auch landbezogen ist. Die 
Städte stehen für Besitz, Erfüllung der Verheißung und bleibende Identität im Land. Diese konkrete 
Verwurzelung des Stammes Juda im verheißungsvollen Land zeigt die Zuverlässigkeit göttlicher 
Zusagen, auch in politischen und territorialen Dimensionen. (Josua 15,13; 1. Mose 15,18-21; 1. 
Chronik 4,1-23) 

Seite  von 28 93



2.2. Simeon, Ruben, Gad und der halbe Stamm Manasse - östliche 
Stämme (4,24-5,26) 

Die Nachkommen Simeons zeigen die Entwicklung eines Stammes ohne bleibendes Erbteil. Der 
Stamm Simeon wird im Land Juda erwähnt, da er kein eigenständiges Gebiet erhielt, sondern unter 
Juda eingegliedert wurde. Diese genealogische Darstellung unterstreicht eine untergeordnete Rolle 
innerhalb des Volkes Israel. Die Nachkommen Simeons werden dennoch detailliert genannt, was ihre 
bleibende Identität innerhalb Israels bezeugt. Ihre Verbreitung in Städten des Südens und ihre späteren 
Kämpfe um neue Siedlungsräume zeigen, dass auch kleinere Stämme im göttlichen Plan ihren Platz 
haben. Die Erwähnung ihres Erfolges gegen die Nachkommen Hams und ihrer Besitznahme bis zum 
Berg Seir offenbart, dass Gottes Segen auch in versteckten Linien wirksam ist. (Josua 19,1-9; 1. Mose 
49,5-7; 1. Chronik 4,24-43; Richter 1,3) 

Die Rubeniter verdeutlichen, dass Erstgeburtsrecht nicht automatisch geistliche Führung 
bedeutet. Ruben war der Erstgeborene Jakobs, verlor jedoch das Erstgeburtsrecht wegen seines 
sittlichen Vergehens. Dieses wird in der Chronik ausdrücklich erwähnt, was die theologische 
Gewichtung des Textes unterstreicht. Das Erstgeburtsrecht ging an Joseph, die königliche Linie aber 
an Juda. Ruben behielt zwar seine Stammeslinie, doch die geistliche Führungsrolle wurde ihm 
genommen. Die Darstellung zeigt, dass Gott moralische Integrität höher bewertet als genealogische 
Vorrangstellung. Der Text macht deutlich, dass geistliche Berufung nicht an äußere Reihenfolge, 
sondern an innere Herzenshaltung gebunden ist. (1. Mose 35,22; 1. Mose 49,3-4; 5. Mose 21,17; 1. 
Chronik 5,1-2) 

Die Rubeniter und Gaditer waren kriegerisch stark, aber geistlich gefährdet. Beide Stämme 
verfügten über große Viehherden und siedelten östlich des Jordan. Sie werden als tapfere Krieger mit 
großen Familien genannt. Der Text hebt ihre militärische Stärke hervor, zugleich aber auch ihre 
Anfälligkeit für Untreue. Die später beschriebene Gefangenschaft durch die Assyrer wird auf ihren 
Götzendienst zurückgeführt. Diese Verbindung von äußerer Stärke und innerem Abfall ist typisch für 
die warnende Theologie der Chronik. Sie betont, dass äußere Macht nicht vor göttlichem Gericht 
schützt, wenn das Herz nicht treu bleibt. (4. Mose 32,1-5; 2. Könige 17,6; 1. Chronik 5,10-26; Hosea 
5,1-2) 

Die halben Stämme östlich des Jordan stehen exemplarisch für die Gefahr der Distanz vom 
Zentrum des Glaubens. Die Entscheidung, östlich des Jordan zu siedeln, bedeutete für Ruben, Gad 

Seite  von 29 93



und den halben Stamm Manasse eine räumliche Trennung vom Heiligtum. Diese geografische Distanz 
führte langfristig zu geistlicher Entfremdung. Obwohl diese Stämme zunächst dem Volk treu 
verbunden blieben, wird in späteren Texten deutlich, dass ihre Isolation geistliche Folgen hatte. Die 
Chronik erwähnt ihren späteren Abfall und die Wegführung durch die Assyrer, was als direkte Folge 
ihrer Untreue gewertet wird. Die Darstellung warnt vor geistlicher Randlage und dem Verlassen des 
von Gott gesetzten Zentrums. (5. Mose 12,5-11; Josua 22,10-34; 1. Chronik 5,23-26; Amos 5,27) 

Gott handelte auch in Gericht über seine eigenen Stämme – Er ist heilig und gerecht. Die Chronik 
betont nicht nur genealogische Herkunft, sondern auch göttliche Beurteilung. Die Wegführung der 
östlichen Stämme durch den König von Assyrien wird klar als Strafe für den Abfall zu fremden 
Göttern dargestellt. Der Text verschweigt nicht das Scheitern innerhalb des Volkes Gottes, sondern 
zeigt, dass Berufung mit Verantwortung verbunden ist. Die Heiligkeit Gottes fordert Treue, und 
Untreue zieht Konsequenzen nach sich. Diese Linie zeigt, dass Gottes Gericht nicht nur auf die 
Nationen trifft, sondern auch sein eigenes Volk richtet, wenn es sich von ihm abwendet. (3. Mose 
26,14-33; 5. Mose 28,15-64; 1. Chronik 5,25-26; Jeremia 7,12-15) 

Trotz des Scheiterns bleibt die Erwähnung der östlichen Stämme ein Zeugnis göttlicher Geduld. 
Die detaillierte Aufzählung der Namen, Nachkommen und Siedlungsgebiete zeigt, dass Gott seine 
Verheißungen nicht vergisst, auch wenn das Volk versagt. Die Chronik erwähnt sogar ihre Gebete und 
Gottes Hilfe in Kriegszeiten, was auf Gottes langmütiges Handeln hinweist. Die Erwähnung ihrer 
Geschichte dient nicht nur als Mahnung, sondern auch als Zeichen der Barmherzigkeit. Gottes Geduld 
ist größer als der Abfall, doch sie darf nicht missbraucht werden. Diese Stämme sind ein Spiegel für 
das ganze Volk und eine Ermahnung zur Buße und Erneuerung. (2. Mose 34,6; Psalm 103,8-10; 1. 
Chronik 5,18-22; Jesaja 30,18) 

2.3. Levi - priesterliche Linie, Dienstordnung und Städte (6,1-81) 
Der Stamm Levi nimmt eine einzigartige Stellung im Volk Israel ein – ohne Erbteil, aber mit 
heiliger Berufung. Die Leviten wurden nicht für politische oder militärische Aufgaben bestimmt, 
sondern für den geistlichen Dienst am Heiligtum. Ihre Absonderung aus den übrigen Stämmen zeigt 
die zentrale Bedeutung von Anbetung und priesterlicher Vermittlung im Gottesvolk. Die 
Abstammungslinie von Levi über Kehat und Amram bis zu Aaron wird sorgfältig dokumentiert, um 
die göttlich legitimierte Priesterschaft zu untermauern. Aaron und seine Söhne erhalten ein exklusives 
Amt mit klar definierten Aufgaben im Opferdienst und in der Tempelordnung. Die anderen Leviten 
dienten unterstützend und übernahmen Aufgaben wie Musik, Wache, Instandhaltung und Transport der 

Seite  von 30 93



heiligen Gegenstände. Die Tatsache, dass sie kein eigenes Erbteil im Land erhielten, verdeutlicht ihre 
totale Abhängigkeit von Gott und ihre Ausrichtung auf den geistlichen Dienst. Ihre Versorgung war an 
die Gaben des Volkes gebunden, was eine Wechselbeziehung zwischen geistlichem Dienst und 
praktischer Unterstützung herstellte. Der Stamm Levi steht somit exemplarisch für Hingabe an Gott, 
Dienstbereitschaft und göttlich bestimmte Ordnung. (4. Mose 3,5-13; 5. Mose 10,8-9; Josua 13,33; 1. 
Chronik 6,1-15) 

Die Linie Aarons zeigt Gottes Festlegung auf eine bestimmte priesterliche Ordnung. Die Chronik 
betont die ununterbrochene Linie von Aaron bis zur Zeit des Exils und darüber hinaus. Damit wird die 
Kontinuität des priesterlichen Dienstes hervorgehoben, der nicht durch politische Umstände oder 
äußere Machtkämpfe ersetzt werden darf. Die Namen der Hohenpriester dienen nicht nur historischer 
Information, sondern belegen, dass der priesterliche Dienst von Gott selbst eingesetzt und über 
Generationen bewahrt wurde. Auch in Zeiten nationaler Schwäche oder des Exils blieb diese Linie 
bestehen, was Gottes Treue zum priesterlichen Bund zeigt. Die Hohenpriester hatten die Aufgabe, das 
Volk geistlich zu leiten, Opfer zu bringen, Sühnung zu erwirken und das Gesetz zu lehren. In der 
späteren Heilsgeschichte wird der Hohepriester als Typus für das hohepriesterliche Wirken des 
Messias gedeutet. Die Linie Aarons weist somit prophetisch auf Christus als den vollkommenen 
Mittler hin. (2. Mose 28,1-3; 3. Mose 16,1-34; Hebräer 5,1-10; 1. Chronik 6,3-15) 

Die Leviten als Diener am Heiligtum verdeutlichen Gottes Ordnungsprinzip im geistlichen 
Dienst. Die verschiedenen Linien der Leviten – von Gerschon, Kehat und Merari – hatten je 
unterschiedliche Aufgaben im Heiligtum. Diese klare Zuweisung von Zuständigkeiten demonstriert, 
dass geistlicher Dienst nicht beliebig, sondern geordnet geschehen muss. Gerschon war verantwortlich 
für die Zeltdecken und Vorhänge, Kehat für die heiligen Geräte und Merari für die tragenden 
Strukturen des Zeltes. Diese differenzierte Dienstordnung wird in der Chronik betont, um das Prinzip 
der göttlichen Ordnung sichtbar zu machen. Jeder Dienst hatte seine Würde und Bedeutung, 
ungeachtet äußerer Sichtbarkeit. Der geordnete Dienst im Heiligtum war ein Spiegelbild göttlicher 
Heiligkeit, der Respekt und Hingabe erforderte. Die Übertragung dieser Aufgaben auf die Leviten 
bewahrte das Volk vor Profanierung und stellte die Reinheit des Gottesdienstes sicher. Die Leviten 
waren somit unverzichtbar für die geistliche Identität Israels. (4. Mose 4,1-49; 5. Mose 18,1-8; 1. 
Chronik 6,16-30; 1. Chronik 23,3-6) 

Musik und Lobpreis im Heiligtum waren nicht Beiwerk, sondern heiliger Dienst. Die Chronik 
nennt namentlich die levitischen Musiker, die unter David und später Salomo einen zentralen Platz im 
Gottesdienst einnahmen. Diese Musiker stammten aus der Linie Kehats und wurden durch David 
eingesetzt, um vor der Lade des Bundes zu singen und zu spielen. Die Verbindung von Musik mit 

Seite  von 31 93



priesterlicher Weihe zeigt, dass Lobpreis als geistlicher Dienst verstanden wurde, nicht als 
künstlerischer Ausdruck. Die Lieder und Instrumente dienten der Ehre Gottes und der geistlichen 
Erbauung des Volkes. Sie waren Ausdruck geordneter Anbetung und wurden durch spezifische 
Anweisungen geregelt. Musik wurde im Heiligtum nicht dem Geschmack des Volkes unterworfen, 
sondern unterstand der göttlichen Ordnung. Die namentliche Erwähnung von Heman, Asaph und Etan 
hebt den hohen Stellenwert dieses Dienstes hervor. Damit wird deutlich, dass Anbetung nicht nur 
Opfer, sondern auch geistlich geformter Ausdruck ist. (1. Chronik 6,31-38; 1. Chronik 15,16-22; 2. 
Chronik 5,12-14; Psalm 150,1-6) 

Die Leviten erfüllten auch lehrende und richterliche Aufgaben innerhalb Israels. Neben ihrer 
Funktion im Tempeldienst waren die Leviten auch für die Unterweisung des Volkes im Gesetz 
zuständig. Sie lehrten in den Städten Israels, besonders während der geistlichen Erneuerungen unter 
Königen wie Josaphat. Ihre Nähe zum Gesetz und zum Heiligtum qualifizierte sie für die Rolle als 
geistliche Lehrer. Darüber hinaus waren sie auch an Gerichtsentscheidungen beteiligt, insbesondere bei 
Fällen, die das Gesetz betrafen. Diese doppelte Aufgabe – kultisch und lehrend – machte sie zu 
geistlichen Säulen des Volkes. Ihre Rolle war nicht nur auf den Tempel beschränkt, sondern 
durchdrang das gesellschaftliche Leben. Die Erwähnung dieser Funktionen in der Chronik zeigt, dass 
geistlicher Dienst ganzheitlich gedacht war und Lehre wie Leben umfasste. (5. Mose 33,8-10; 2. 
Chronik 17,7-9; Nehemia 8,7-9; 1. Chronik 6,48) 

Die Leviten erhielten eigene Städte, um ihren geistlichen Dienst unabhängig vom Landbesitz 
auszuüben. Da die Leviten kein Stammeserbe erhielten, wurden ihnen 48 Städte zugewiesen, die über 
ganz Israel verteilt waren. Diese Städte mit Weideflächen ermöglichten ihnen eine bescheidene 
Versorgung und hielten sie zugleich in der Nähe des Volkes. Die Verteilung über das ganze Land hatte 
auch geistliche Bedeutung: Die Leviten sollten das Gesetz Gottes im Volk verbreiten. Die Präsenz von 
geistlichen Dienern in allen Regionen Israels verhinderte geistliche Isolation und förderte die 
Durchdringung mit Gottes Wort. Die Chronik betont diese Städte, weil sie Ausdruck göttlicher 
Fürsorge für seine Diener sind. Gleichzeitig erinnert die geografische Verteilung an die geistliche 
Verantwortung des ganzen Volkes, die Leviten zu unterstützen. Die Städte waren ein Zeichen dafür, 
dass geistlicher Dienst nicht vom Zentrum allein ausgeht, sondern das ganze Land betrifft. (Josua 
21,1-45; 4. Mose 35,1-8; 1. Chronik 6,54-81; Nehemia 10,37-39) 

Die Erhaltung der levitischen Ordnung trotz Exil bezeugt Gottes Treue zum geistlichen Dienst. 
Auch nach der Rückkehr aus dem Exil wurde die Ordnung der Leviten wieder aufgenommen und mit 
Sorgfalt bewahrt. Die Chronik unterstreicht, dass trotz nationaler Katastrophen der geistliche Dienst 
nicht verlorenging. Die namentliche Auflistung der levitischen Linien in der Chronik dient dazu, das 

Seite  von 32 93



Volk erneut auf seine geistlichen Wurzeln auszurichten. Gott hatte seine Ordnung nicht aufgehoben, 
und es war Aufgabe der Rückkehrer, sich daran auszurichten. Der priesterliche Dienst sollte 
wiederhergestellt werden, nicht durch neue Modelle, sondern durch Rückbesinnung auf göttliche 
Ordnung. Die Chronik ist damit ein Aufruf zur geistlichen Wiederherstellung auf der Grundlage 
göttlicher Prinzipien. (Esra 2,40-42; Nehemia 7,43-45; 1. Chronik 6,1-81; Maleachi 2,1-9) 

Die Linie Levis weist letztlich prophetisch auf den vollkommenen Mittler Jesus Christus hin. Der 
Dienst der Leviten war nicht Selbstzweck, sondern ein Hinweis auf den kommenden, vollkommenen 
Mittler zwischen Gott und Mensch. In Christus erfüllt sich die priesterliche Aufgabe endgültig, da er 
das vollkommene Opfer brachte und das Heiligtum mit seinem Blut betrat. Die Linie Levis bereitete 
das Volk auf die Notwendigkeit eines Mittlers vor, der rein, gehorsam und von Gott eingesetzt ist. Die 
Chronik dokumentiert die Unzulänglichkeit des irdischen Priesterdienstes, der beständig erneuert 
werden musste. Diese Vorläufigkeit verweist auf die Überlegenheit des neuen Bundes im Blut Christi. 
Die Chronik bleibt im Alten Bund verankert, doch das Neue Testament offenbart die Erfüllung im 
Sohn Gottes. So wird der Dienst Levis zur Vorschattung einer besseren Hoffnung. (Hebräer 7,11-28; 
Hebräer 9,11-14; Lukas 1,5; 1. Chronik 6,3-15) 

2.4. Weitere Stämme: Issaschar bis Asser - Überblick und 
Bedeutung (7,1-40) 

Die Aufzählung der Stämme Issaschar, Benjamin, Naftali, Manasse, Ephraim und Asser zeigt 
Gottes Fürsorge für das ganze Volk. Die Genealogien in diesem Abschnitt verdeutlichen, dass jeder 
Stamm im Heilsplan Gottes eine spezifische Rolle hat, auch wenn nicht alle denselben 
Bekanntheitsgrad oder Einfluss besitzen. Die namentliche Nennung der Söhne, Nachkommen und 
ihrer Städte bezeugt, dass kein Teil des Volkes Gottes vergessen oder übergangen ist. Gottes 
Aufmerksamkeit gilt der Gesamtheit seines Bundesvolkes, nicht nur den prominenten Linien. Diese 
umfassende Erfassung der Stämme dient der geistlichen Identitätsstiftung nach dem Exil und 
unterstreicht die bleibende Zugehörigkeit aller Stämme zu Israel. Auch Stämme mit geringerer 
politischer oder geistlicher Bedeutung werden gewürdigt, weil ihre Existenz Teil von Gottes 
souveräner Erwählung ist. Die biblische Geschichte ist keine elitäre Auswahl, sondern ein 
dokumentierter Beweis göttlicher Treue zu jedem Teil seines Volkes. (4. Mose 1,1-16; 5. Mose 
33,1-29; 1. Chronik 7,1-40; Psalm 147,2-4) 

Die Erwähnung der Kriegsstärke einzelner Stämme betont Israels Berufung zur Verteidigung 
des verheißenen Landes. Der Text nennt genaue Zahlen über kriegstüchtige Männer, besonders bei 

Seite  von 33 93



Issaschar, Benjamin und Asser. Diese statistischen Angaben zeigen, dass Israel auch eine soziale und 
militärische Struktur benötigte, um seinen Auftrag im Land zu erfüllen. Die Angabe militärischer 
Kapazitäten spiegelt die Realität einer Existenz unter Bedrohung wider, zugleich aber auch Gottes 
Versorgung mit ausreichenden Ressourcen zur Landesverteidigung. Die Verbindung von Genealogie 
und Wehrkraft bekräftigt, dass geistliche Berufung nicht in Isolation von realen Aufgaben geschieht. 
Der Dienst im Land Gottes schließt Verantwortung, Einsatz und Verteidigung mit ein. Die Stämme 
dienten nicht nur dem Heiligtum, sondern auch dem Schutz der göttlich gegebenen Ordnung. (4. Mose 
26,1-51; Josua 1,6; 1. Chronik 7,2-11; 1. Chronik 7,30-40) 

Die Linien von Manasse und Ephraim zeigen die Spannung zwischen Segen und Zerbruch. Die 
Nachkommen Josefs werden mit besonderem Gewicht behandelt, da sie sowohl geistlich gesegnet als 
auch von tragischen Verlusten betroffen waren. Besonders bei Ephraim wird vom Verlust zahlreicher 
Söhne berichtet, was Schmerz, aber auch Wiederherstellung durch eine neue Geburt (Beria) zeigt. 
Diese genealogische Darstellung reflektiert die Erfahrung vieler Gläubiger: Segen und Leid sind oft 
miteinander verflochten. Die Geschichte Ephraims enthält Hinweise auf göttliche Züchtigung, aber 
auch auf bleibende Gnade. Der Stamm Ephraim wurde später zum führenden Stamm des Nordreichs, 
doch schon hier zeigen sich erste Hinweise auf Stolz und spätere Abkehr. Dennoch bleibt die Linie 
bestehen, was Gottes Langmut und Geduld mit seinem Volk betont. (1. Mose 48,8-20; Hosea 13,1-2; 1. 
Chronik 7,20-29; Jesaja 7,8) 

Naftali wird knapp erwähnt, was auf seine geringere Rolle in der weiteren Geschichte verweist. 
Die Erwähnung Naftalis beschränkt sich auf die Söhne seines Stammvaters, ohne weitere 
Verzweigungen oder Städte. Dies zeigt, dass manche Linien zwar existieren, aber in der 
heilsgeschichtlichen Entwicklung keine größere Bedeutung erlangen. Die Chronik verschweigt sie 
nicht, sondern nennt sie mit derselben Genauigkeit, auch wenn die Information begrenzt bleibt. Dies 
unterstreicht, dass Bedeutung im göttlichen Plan nicht mit Sichtbarkeit oder Einfluss gleichzusetzen 
ist. Naftali hatte eine Rolle, aber keine zentrale Funktion im priesterlichen, königlichen oder 
prophetischen Dienst. Dennoch ist seine Erwähnung Ausdruck der Vollständigkeit und Treue Gottes 
gegenüber dem ganzen Volk. (1. Mose 49,21; 4. Mose 26,48-50; 1. Chronik 7,13; Richter 4,6-10) 

Die Übersicht über die „weiteren Stämme“ dient der Bestätigung nationaler Einheit und 
geistlicher Zugehörigkeit. Durch die abschließende Zusammenfassung der nördlichen und östlichen 
Stämme wird das Bild eines vollständigen Israels vor dem inneren Auge des Lesers aufgebaut. Auch 
nach dem Exil, trotz Spaltungen und Verschleppungen, bleibt Israel als Volk Gottes in seiner 
Gesamtheit bestehen. Die Chronik erfasst diesen Überblick, um die Einheit und Identität des Volkes zu 
festigen. Diese genealogische Vollständigkeit erinnert daran, dass Gottes Verheißungen allen Stämmen 

Seite  von 34 93



gelten, auch wenn ihre Geschichte unterschiedliche Entwicklungen nahm. Die Erwähnung der 
verschiedenen Linien bekräftigt, dass der Gott Israels keiner ist, der vergisst oder verwirft, sondern der 
gedenkt, heilt und wiederherstellt. (Jeremia 31,1; Hesekiel 37,15-28; 1. Chronik 7,1-40; Offenbarung 
7,4-8) 

2.5. Benjamin - Fokus auf die Linie Sauls (8,1-40) 
Die Linie Benjamins zeigt die Bedeutung kleinerer Stämme im Plan Gottes. Der Stamm Benjamin 
war einer der kleineren Stämme Israels, erhielt jedoch durch Saul, Israels ersten König, eine 
hervorgehobene Bedeutung. Die Genealogie in 1. Chronik 8 nennt zahlreiche Namen, Nachkommen 
und Städte, die bezeugen, dass Benjamin trotz seiner geringen Größe ein fester Bestandteil der 
göttlichen Ordnung war. Besonders die Verbindung zu Jerusalem durch die erwähnten Orte wie Geba 
und Ajalon unterstreicht seine geografische Nähe zum Zentrum des geistlichen Lebens. Der Stamm 
hatte in der Geschichte Israels eine wechselhafte Rolle, wurde jedoch nie vergessen. Die detaillierte 
Auflistung seiner Nachkommen erinnert daran, dass kein Glied im Volk Gottes unbedeutend ist. Auch 
wenn Benjamin nicht die Königslinie des Messias trug, war er dennoch Träger von Verantwortung, 
Geschichte und Berufung. (1. Mose 49,27; 5. Mose 33,12; Josua 18,21-28; 1. Chronik 8,1-28) 

Die Erwähnung Sauls verleiht dem Stamm Benjamin eine zentrale geschichtliche Rolle. Saul, der 
Sohn des Kisch aus Gibea, wird in der Genealogie namentlich aufgeführt, was seine historische und 
theologische Relevanz bekräftigt. Als erster König Israels nahm er eine besondere Stellung ein, auch 
wenn seine Herrschaft nicht dauerhaft bestand. Die Chronik würdigt seine Herkunft und dokumentiert 
seine Abstammung, ohne dabei seine bekannten Fehlentscheidungen auszublenden. Durch Saul erhält 
Benjamin zeitweise eine führende Position im Volk, was den Übergang vom Richterwesen zum 
Königtum markiert. Seine Erwähnung macht deutlich, dass Gott auch aus kleinen Verhältnissen große 
Verantwortung hervorgehen lassen kann. Gleichzeitig steht seine Linie für den Kontrast zwischen 
menschlicher Wahl und göttlicher Erwählung, denn das Königtum wurde letztlich auf David aus Juda 
übertragen. (1. Samuel 9,1-2; 1. Samuel 10,20-24; 2. Samuel 3,1; 1. Chronik 8,29-33) 

Die Nachkommen Sauls illustrieren den Niedergang einer menschlich begründeten 
Königsdynastie. Die Genealogie führt Sauls Nachkommen weiter, nennt seinen Sohn Jonathan und 
dessen Sohn Merib-Baal (Mephiboschet), sowie weitere Nachkommen bis hin zu Esbaal. Diese Linie 
steht für eine unterbrochene Königsdynastie, deren Erbe nicht fortgeführt wurde. Trotz ihrer 
königlichen Herkunft erlosch ihr Einfluss, da das Königtum an David überging. Die Darstellung in der 
Chronik verweist auf das Ende einer Linie, die nicht aus göttlicher Verheißung, sondern aus politischer 

Seite  von 35 93



Notwendigkeit hervorging. Die Söhne Sauls werden zwar namentlich geehrt, doch ihr Schicksal 
verweist auf die Vergänglichkeit menschlicher Herrschaft ohne bleibende göttliche Bestätigung. Diese 
Darstellung ruft zur Demut auf und warnt vor Vertrauen auf fleischliche Stärke. (2. Samuel 4,4; 2. 
Samuel 21,8; 1. Chronik 9,39-44; Hosea 13,10-11) 

Die doppelte Erwähnung Benjamins in Kapitel 7 und 8 unterstreicht seine komplexe Geschichte. 
In Kapitel 7 wird Benjamin mit einer kürzeren Linie dargestellt, in Kapitel 8 dagegen ausführlich mit 
Fokus auf Sauls Familie. Diese doppelte Darstellung ist kein Widerspruch, sondern spiegelt 
verschiedene Aspekte wider: einmal als Teil der „weiteren Stämme“, dann im Fokus des königlichen 
Beginns. Die Chronik nutzt diese Struktur, um sowohl die Breite als auch die Tiefe der 
Stammesgeschichte Benjamins zu zeigen. Es geht nicht nur um Abstammung, sondern auch um 
geistliche Bewertung und geschichtliche Einordnung. Diese literarische Gestaltung ist Ausdruck 
theologischer Intention: Der Anfang der Königsherrschaft soll gewürdigt, aber zugleich relativiert 
werden. Benjamin steht damit sowohl für Anfang als auch für Begrenzung. (1. Samuel 10,1; 1. 
Chronik 7,6-12; 1. Chronik 8,1-40; 1. Chronik 9,35-44) 

Die Erwähnung der Städte Benjamins verdeutlicht seine Rolle im geographischen und 
geistlichen Zentrum Israels. Der Stamm Benjamin lag zwischen Juda und Ephraim und umfasste 
zentrale Orte wie Gibea, Mizpa, Anatot und Teile Jerusalems. Die Erwähnung dieser Städte in 
Verbindung mit seinen Nachkommen zeigt, dass Benjamin geographisch im Zentrum Israels verankert 
war. Diese Lage machte ihn häufig zum Austragungsort politischer und religiöser Spannungen. 
Zugleich ermöglichte sie eine aktive Beteiligung an geistlichen Erneuerungsbewegungen, wie unter 
Samuel oder zur Zeit Jeremias. Die chronistische Darstellung betont diese Nähe zum geistlichen 
Zentrum, ohne den Stamm zu idealisieren. Benjamin bleibt ein Beispiel dafür, dass geographische 
Nähe zur Wahrheit allein nicht genügt – es braucht auch geistliche Treue. (Richter 20,1-48; 1. Samuel 
7,5-17; Jeremia 1,1; 1. Chronik 8,6-28) 

Seite  von 36 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 2,1-8,40) 

Zusammenfassung:  

Die Kapitel 2 bis 8 vertiefen die Genealogie der zwölf Stämme Israels mit besonderer Betonung auf 
Juda und Benjamin, die später das Südreich bilden. Die Linie Judas wird ausführlich dargestellt, 
insbesondere mit Blick auf Perez, Hesron, Kaleb und David. In diesen Namen zeichnet sich die 
königliche Linie ab, durch die der Messias kommen soll. Auch andere Stämme wie Ruben, Simeon, 
Levi, Issaschar, Benjamin, Dan, Naftali, Efraim und Asser werden aufgeführt, doch mit 
unterschiedlicher Detailtiefe. Besonders auffällig ist die Behandlung des Stammes Levi, in dem die 
priesterlichen Linien festgehalten werden – sowohl von Aaron als auch von den anderen levitischen 
Ästen. Die Benennung zahlreicher Namen zeigt einerseits den Zerfall durch Exil und Zerstreuung, 
andererseits bleibt die Kontinuität der Verheißung sichtbar. Die Auflistungen dienen nicht nur der 
historischen Rückbesinnung nach dem Exil, sondern auch der geistlichen Selbstvergewisserung: 
Gottes Plan mit Israel ist nicht beendet. Auch wenn einige Linien nur noch bruchstückhaft erhalten 
sind, zeigt sich Gottes Treue in der Bewahrung des priesterlichen Dienstes und der königlichen Linie. 
Damit bereitet der Text sowohl das geistliche als auch das königliche Erbe Israels heilsgeschichtlich 
vor. 

Anwendungen:  

Gottes Pläne tragen auch durch Zeiten des Zerfalls. Die Aufzählung zerstreuter, geschwächter und 
teilweise unvollständiger Stammeslinien zeugt von der Erschütterung durch das Exil. Der Text macht 
deutlich, dass Gottes Verheißungen dennoch weiterwirken und seine Ordnung nicht aufgehoben ist. 
Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil auch in Zeiten der Zerstreuung göttliche Treue bestehen bleibt. 

Die priesterliche und königliche Ordnung bleibt ein heilsgeschichtliches Fundament. Die Linien 
von David und Levi werden trotz nationalem Zusammenbruch sorgfältig bewahrt. Das geistliche 
Prinzip zeigt, dass Gottes Reich durch geistliche und königliche Strukturen vorbereitet ist – beides 
erfüllt sich letztlich in Christus. Diese Einsicht bleibt zentral, weil sie die Kontinuität zwischen Altem 
und Neuem Bund unterstreicht. 

Jeder Name ist Teil von Gottes heilsgeschichtlichem Mosaik. Die detaillierte Namensaufzählung 
zeigt, dass Gottes Wirken durch viele Einzelpersonen mitgeprägt wird. Der Text betont, dass Gott 
sowohl das Ganze als auch das Einzelne sieht. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil sie zeigt, dass 
kein Leben bedeutungslos ist, wenn es Teil von Gottes Plan ist. 

Seite  von 37 93



3. Rückkehr aus dem Exil - Wiederbesiedlung und Überblick 
(9,1-44) 

3.1. Bewohner Jerusalems nach dem Exil - geordnete Rückkehr 
(9,1-34) 

Die Rückkehr aus dem Exil geschieht nicht chaotisch, sondern unter göttlich geordneter Leitung. 
Die Aufzählung der ersten Bewohner Jerusalems nach der Rückkehr aus dem Exil zeigt, dass die 
Heimkehr nicht nur ein geografischer, sondern auch ein geistlicher Neuanfang war. Die Chronik 
dokumentiert mit großer Sorgfalt die Gruppen und Familien, die in der Stadt siedelten, um deutlich zu 
machen, dass Gott selbst die Wiederherstellung leitet. Die Rückführung geschieht nicht willkürlich, 
sondern nach Ordnung und Berufung. Diese geordnete Rückkehr stellt die Grundlage für die 
Erneuerung von Gottesdienst, Gemeinschaft und geistlicher Identität dar. Die Erwähnung 
verschiedener Gruppen – Judäer, Benjaminiter, Priester, Leviten, Torhüter – zeigt, dass alle Teile des 
Volkes in den Wiederaufbau einbezogen waren. Die Betonung der Ordnung und Zuweisung erinnert an 
die ursprüngliche Struktur zur Zeit Davids und Salomos. Die Rückkehr ist somit nicht bloß ein 
historisches Ereignis, sondern Ausdruck von Gottes Treue zur Wiederherstellung seiner Ordnung. 
(Esra 2,1-70; Nehemia 7,5-73; 1. Chronik 9,1-9; Jeremia 29,10-14) 

Jerusalem bleibt der geistliche Mittelpunkt des Volkes Gottes. Die Auswahl der Bewohner 
Jerusalems unterstreicht die besondere Stellung dieser Stadt im Heilsplan Gottes. Obwohl das Volk 
zerstreut und zurückgeführt wurde, bleibt der Fokus auf die Stadt, in der Gott seinen Namen wohnen 
ließ. Die Erwähnung der Siedler betont, dass die Wiederbesiedlung Jerusalems im Zentrum göttlicher 
Wiederherstellung steht. Die Stadt ist nicht nur geografischer, sondern vor allem geistlicher 
Mittelpunkt des Volkes, denn von hier aus soll die Anbetung wiederhergestellt und das Gesetz gelehrt 
werden. Die Rückkehr nach Jerusalem ist ein prophetisches Zeichen für die Wiederaufnahme des 
Bundesverhältnisses zwischen Gott und seinem Volk. Die Reaktivierung Jerusalems weist auch auf 
zukünftige Verheißungen hin, die mit dem messianischen König verbunden sind. (5. Mose 12,5-11; 
Psalm 122,1-9; Sacharja 8,3; 1. Chronik 9,1-3) 

Die Priester bilden das geistliche Rückgrat der wiederhergestellten Gemeinschaft. Die 
namentliche Aufzählung der Priester, ihrer Aufgaben und ihrer Familienzugehörigkeit zeigt, dass 
geistliche Führung im Zentrum des neuen Anfangs steht. Die Priester waren nicht nur für Opfer 
zuständig, sondern auch für Belehrung, Reinheit und geistliche Leitung. Ihre Rückkehr ist ein Zeichen 

Seite  von 38 93



dafür, dass wahre Wiederherstellung nur durch geistliche Ordnung möglich ist. Die Chronik führt 
mehrere Familienlinien auf, darunter Jedaia, Jojarib und Paschhur, um die Kontinuität des 
priesterlichen Dienstes zu unterstreichen. Damit wird deutlich: Gottes Dienst erfordert Klarheit, 
Legitimation und Treue zur Berufung. Die Wiederaufnahme des Tempeldienstes ist untrennbar mit der 
Wiederherstellung Israels verbunden. Der priesterliche Dienst war die Brücke zwischen Volk und Gott, 
und seine Reetablierung hatte höchste Priorität. (2. Mose 28,1-3; Maleachi 2,1-9; Esra 3,2-6; 1. 
Chronik 9,10-13) 

Die Leviten übernehmen erneut ihren Dienst zur Unterstützung der Anbetung. Auch die Leviten 
werden in der Rückkehrliste mit Namen und Aufgaben bedacht. Ihre Dienste umfassten Gesang, 
Verwaltung, Ordnungsdienste und Unterstützung des Opferdienstes. Die Chronik nennt ihre 
Funktionen und Verwandtschaftsverhältnisse, um ihre Verankerung in der göttlichen Ordnung zu 
bestätigen. Besonders betont wird ihre Rolle als Sänger und Verantwortliche über die Schatzkammern. 
Die Rückführung dieser Gruppe zeigt, dass geordnete Anbetung von Anfang an wiederhergestellt 
werden sollte. Musik, Ordnung und Dienst am Heiligtum gehörten zur geistlichen Wiedergeburt Israels 
nach dem Exil. Die Leviten stehen für eine dienende Geistlichkeit, die sich nicht selbst in den 
Mittelpunkt stellt, sondern Gott und seinem Volk treu dient. Ihre Rolle bleibt unverzichtbar für eine 
heilige Ordnung im Volk. (1. Chronik 6,31-48; Nehemia 11,15-18; Psalm 84,5; 1. Chronik 9,14-16) 

Die Torhüter symbolisieren Schutz, Reinheit und Zugang zur Gegenwart Gottes. Die Chronik 
erwähnt auch die Torhüter Jerusalems, deren Dienst weit über bloße Bewachung hinausging. Sie 
sorgten dafür, dass nur Reine und Berufene Zugang zum Heiligtum erhielten und bewahrten die 
Heiligkeit der Anbetung. Ihre Aufgaben waren ein sichtbarer Ausdruck dafür, dass Gottes Gegenwart 
nicht beliebig betreten werden kann. Der Text nennt sie namentlich und beschreibt ihre Dienstpläne, 
was ihre geistliche Verantwortung unterstreicht. Ihre Stellung an den Eingängen war von hoher 
Bedeutung, da sie zwischen dem Heiligen und dem Profanen unterschieden. Der Wiederaufbau 
Jerusalems beginnt nicht nur mit dem physischen Schutz, sondern mit der geistlichen 
Wiederherstellung heiliger Grenzen. Die Torhüter erinnern daran, dass Heiligkeit bewahrt und 
geschützt werden muss. (Psalm 84,11; Nehemia 12,25; 2. Chronik 23,19; 1. Chronik 9,17-27) 

Die göttliche Ordnung umfasst jede Funktion, auch die verborgene. Abschließend hebt die 
Chronik diejenigen hervor, die „in den Vorratskammern und am Gerät“ dienten oder für das Backen 
der Schaubrote verantwortlich waren. Auch diese scheinbar unscheinbaren Dienste waren Teil des 
heiligen Dienstes. Jeder hatte seine Aufgabe, und kein Dienst war weniger wichtig als ein anderer. Der 
Text macht deutlich, dass Gottes Ordnung nicht nur auf Opfer und Lobpreis begrenzt ist, sondern jede 
Tätigkeit umfasst, die seinem Dienst dient. Die genaue Beschreibung ihrer Pflichten zeigt, dass Gott 

Seite  von 39 93



jeden Bereich des Dienstes sieht, würdigt und einordnet. Die Wiederherstellung nach dem Exil 
geschieht nicht nur durch Führer und Priester, sondern durch ein ganzes Volk, das in geordnetem 
Dienst lebt. Diese umfassende geistliche Struktur war Voraussetzung für eine gesegnete Zukunft. (1. 
Chronik 23,28-32; Nehemia 10,39; 1. Korinther 12,18-22; 1. Chronik 9,28-34) 

3.2. Wiederholung der Linie Sauls - Überleitung zur Königszeit 
(9,35-44) 

Die Wiederholung von Sauls Genealogie dient als bewusste Überleitung zum Königtum. Am Ende 
der genealogischen Listen wiederholt die Chronik die Abstammungslinie Sauls, obwohl sie bereits in 
Kapitel 8 ausführlich genannt wurde. Diese Wiederholung ist kein redaktioneller Zufall, sondern eine 
theologisch durchdachte Brücke zur folgenden Erzählung der Königsgeschichte Israels. Saul steht als 
historischer Übergang von der Zeit der Richter zur Zeit der Könige. Mit seiner Linie endet der 
Stammbaum und beginnt die narrative Darstellung von Israels Monarchie. Der Text markiert damit 
einen Wendepunkt: von der Ordnung der Herkunftslinien zur Ordnung des Königtums. Durch die 
Wiederholung wird zudem betont, dass die Geschichte Israels in einem größeren heilsgeschichtlichen 
Rahmen geschieht, in dem auch das Scheitern der ersten Könige seinen Platz hat. Die Genealogie 
Sauls wird somit zur Schwelle zwischen Ursprung und Berufung, Vergangenheit und Zukunft. (1. 
Samuel 8,5-7; 1. Samuel 9,1-2; 2. Samuel 3,1; 1. Chronik 9,35-44) 

Sauls Familie steht exemplarisch für menschliche Anfangsversuche ohne bleibenden Bestand. 
Die erneute Nennung von Sauls Nachkommen – besonders Jonathan, Merib-Baal und Mikal – hebt 
hervor, dass seine Linie zwar königlich begann, aber nicht dauerhaft bestand. Die Chronik stellt diesen 
Stammbaum an den Schluss der Genealogien, um die Grenze menschlicher Bemühungen sichtbar zu 
machen. Saul wurde vom Volk gewählt, nicht von Gott eingesetzt wie David, und seine Herrschaft 
endete im Gericht. Die Familie Sauls war nicht bedeutungslos, aber sie war nicht Trägerin der 
Verheißung. Diese Position unterstreicht den Kontrast zur Linie Davids, die in göttlicher Erwählung 
und Verheißung wurzelt. Die Chronik ehrt die historische Rolle Sauls, stellt sie jedoch bewusst an den 
Rand der weiteren Heilsgeschichte. Damit wird die Notwendigkeit göttlicher Initiative für wahre 
Führung betont. (1. Samuel 13,13-14; 2. Samuel 7,12-16; Psalm 78,70-72; 1. Chronik 9,39-44) 

Die Linie Sauls verweist auf das Ende der alten Ordnung und den Beginn göttlicher Herrschaft. 
Mit dem Abschluss der genealogischen Listen durch Sauls Familie endet der erste große Abschnitt der 
Chronik und leitet über zur Geschichte Davids. Dieser Übergang ist nicht nur strukturell, sondern 
theologisch bedeutsam. Saul steht für eine Herrschaft, die aus menschlichem Bedürfnis erwächst, 

Seite  von 40 93



während David für die Erfüllung göttlicher Verheißung steht. Die Chronik bereitet damit den Leser auf 
den eigentlichen König vor, den Gott selbst erwählt hat. Die genealogische Darstellung endet bewusst 
mit einer Linie, die keine bleibende Frucht bringt, um die Notwendigkeit göttlichen Eingreifens umso 
deutlicher zu machen. Die Geschichte Israels ist damit nicht eine Abfolge menschlicher Leistungen, 
sondern ein Ausdruck göttlicher Initiative und souveräner Führung. (1. Samuel 16,1; Psalm 89,20-30; 
1. Chronik 10,13-14; 1. Chronik 9,35-44) 

Seite  von 41 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 9,1-44) 

Zusammenfassung:  

Kapitel 9 markiert den Abschluss der genealogischen Einleitung des Buches und verbindet Israels 
Vergangenheit mit der Situation nach dem Exil. Zunächst wird festgestellt, dass Juda wegen seiner 
Untreue in die babylonische Gefangenschaft geführt wurde. Danach folgt eine Auflistung der ersten 
Rückkehrer, die Jerusalem nach dem Exil wieder besiedeln – darunter Priester, Leviten, Tempeldiener 
und Torwächter. Diese Gruppen zeigen, dass die priesterliche und kultische Ordnung beim Neuanfang 
zentral war. Die sorgfältige Dokumentation der Dienstbereiche macht deutlich, dass Gottesdienst, 
Ordnung und Reinheit im Zentrum der Wiederherstellung standen. Auch die Funktion der Torwächter, 
Sänger und Diener des Hauses Gottes wird detailliert aufgeführt. Die letzten Verse wiederholen Teile 
des Stammbaums Sauls und leiten damit zur Darstellung seines Endes über. Das Kapitel zeigt, dass 
Gottes Werk nach dem Gericht weitergeht, wenn auch auf einer geistlich erneuerten Grundlage. Die 
Wiederherstellung beginnt nicht mit politischer Macht, sondern mit geistlicher Ordnung im Haus 
Gottes. 

Anwendungen:  

Wahre Wiederherstellung beginnt mit geistlicher Ordnung. Die Rückkehrer konzentrieren sich 
zuerst auf die Wiederherstellung des Tempeldienstes, nicht auf politische Strukturen. Der Text zeigt, 
dass Gottesdienst und priesterlicher Dienst im Zentrum geistlicher Erneuerung stehen. Diese Wahrheit 
bleibt grundlegend, weil echte Erweckung immer bei der Anbetung Gottes beginnt. 

Vergangene Untreue erklärt Gericht, aber nicht das Ende der Verheißung. Die Verschleppung 
Judas wird mit seiner Treulosigkeit erklärt, doch Gott sammelt ein Überrest zur Rückkehr. Das 
geistliche Prinzip macht deutlich, dass Gottes Gnade größer ist als vergangenes Versagen. Diese 
Einsicht bleibt tröstlich, weil auch nach Gericht Hoffnung auf Neuanfang besteht. 

Treue im Kleinen hat bleibende Bedeutung im Reich Gottes. Die Namen einfacher Leviten, 
Torwächter und Sänger werden bewahrt und gewürdigt. Der Text betont, dass auch unscheinbare 
Dienste im Haus Gottes von bleibendem Wert sind. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil sie zeigt, dass 
Gott jede Form von Treue sieht und ehrt. 

Seite  von 42 93



Teil 2: Der Aufstieg Davids zum König über Israel (1. Chronik 
10-12) 

4. Sauls Tod und Übergang der Königsherrschaft (10,1-14) 

4.1. Sauls Niederlage und Tod auf dem Berg Gilboa (10,1-7) 
Die Niederlage Israels auf dem Berg Gilboa ist Ausdruck göttlichen Gerichts über einen 
ungehorsamen König. Der Bericht über Sauls Tod beginnt mit der Darstellung der Flucht Israels vor 
den Philistern, wobei viele Israeliten getötet und ihre Städte verlassen wurden. Der Fokus liegt auf der 
Niederlage als Folge geistlichen und moralischen Versagens. Saul, der von Gott verworfen wurde, 
steht in dieser Schlacht allein, ohne prophetische Führung, ohne geistliche Kraft und ohne Hoffnung. 
Der Zusammenbruch der israelitischen Frontlinie ist kein bloßer militärischer Rückschlag, sondern 
eine Folge des göttlichen Gerichts. Der Verlust des Volkes spiegelt den geistlichen Zerfall wider, der 
sich unter Sauls Führung vollzog. Die Darstellung der Flucht und Verwüstung deutet an, dass der 
Segen Gottes nicht mehr auf Saul und seiner Herrschaft ruhte. Der Berg Gilboa wird so zum Symbol 
für das Ende einer eigenwilligen, nicht gottgewollten Herrschaft. (1. Samuel 28,6; 1. Samuel 31,1-3; 
Hosea 13,11; 1. Chronik 10,1-2) 

Sauls Tod durch eigene Hand zeigt die Verzweiflung eines von Gott verlassenen Königs. Inmitten 
der Schlacht wird Saul schwer verwundet, fürchtet Misshandlung durch die Feinde und fällt 
schließlich durch sein eigenes Schwert. Diese Selbsttötung ist Ausdruck völliger Hoffnungslosigkeit 
und geistlicher Verlorenheit. Die Tatsache, dass sein Waffenträger sich ebenfalls tötet, unterstreicht die 
Ausweglosigkeit der Situation. Der Tod des Königs erfolgt nicht in Ehre, sondern im Fluch, 
abgeschnitten vom Rat Gottes und verlassen von seinen Gefolgsleuten. Die Chronik berichtet diesen 
Vorgang nüchtern, ohne Ausschmückung, und setzt damit ein deutliches Zeichen über die 
Konsequenzen von Ungehorsam. Saul stirbt nicht als Märtyrer, sondern als tragische Figur, deren Ende 
das Ende einer ganzen Epoche markiert. Sein Tod ist der letzte Schritt eines Weges, der sich 
konsequent von Gottes Weisung entfernt hat. (1. Samuel 31,4-6; Richter 16,30; 2. Samuel 1,6-10; 1. 
Chronik 10,3-5) 

Der Tod Sauls und seiner Söhne bedeutet den vollständigen Zusammenbruch der königlichen 
Linie. Mit dem Fall Sauls sterben auch seine Söhne, darunter Jonathan, ein treuer und edler Mann, der 

Seite  von 43 93



selbst nicht dem Weg seines Vaters gefolgt war. Die gleichzeitige Vernichtung der Familie zeigt, dass 
das Gericht Gottes nicht nur den König selbst, sondern auch seine dynastische Zukunft betraf. Die 
Linie Sauls wurde ausgelöscht, um Platz zu schaffen für den von Gott erwählten Nachfolger. Dies 
geschah nicht durch menschliche Ränke oder Gewalt, sondern durch das Eingreifen Gottes in den Lauf 
der Geschichte. Der Tod Jonathans unterstreicht zudem die Tragik, dass selbst Gerechte unter der 
Verantwortung und dem Versagen ihrer Führer leiden können. Mit dem Fall dieser königlichen Linie 
endet der erste Versuch Israels, durch menschliche Wahl ein Königtum zu etablieren. (1. Samuel 31,6; 
2. Samuel 4,4; 2. Samuel 1,17-27; 1. Chronik 10,6) 

Die Flucht der Israeliten und die Besetzung ihrer Städte zeigen die Folgen geistlicher Schwäche. 
Nach dem Tod Sauls verlassen die Israeliten ihre Städte, und die Philister nehmen diese ohne 
Widerstand ein. Diese Kapitulation spiegelt nicht nur militärische Schwäche wider, sondern ist die 
Konsequenz geistlicher Leere und Führungsverlustes. Ohne göttliche Führung, ohne priesterliche 
Ordnung und ohne ein Herz, das auf Gott vertraut, ist das Volk wehrlos. Die Städte, einst Symbole der 
Verheißung und göttlichen Treue, werden nun Besitz der Feinde. Der Text zeigt, dass der Verlust 
geistlicher Autorität unmittelbare Auswirkungen auf die gesellschaftliche und nationale Stabilität hat. 
Die Flucht Israels offenbart das tiefe Vakuum, das Sauls Tod hinterlässt, und bereitet den Weg für eine 
neue Ordnung unter dem von Gott berufenen David. (3. Mose 26,17; 5. Mose 28,25; Richter 2,14-15; 
1. Chronik 10,7) 

4.2. Beurteilung Sauls aus göttlicher Perspektive (10,8-14) 
Die Schändung von Sauls Leichnam durch die Philister offenbart den Verlust göttlicher Ehre. 
Nach dem Tod Sauls entkleiden die Philister seinen Leichnam, hängen ihn an die Mauer von Beth-
Schean und verbreiten die Nachricht seines Todes in ihren Tempeln. Diese Handlung dient nicht nur 
der politischen Machtdemonstration, sondern hat auch eine religiöse Komponente, da sie den Triumph 
ihrer Götzen über den König Israels feiern wollen. Die Entweihung des toten Körpers zeigt, wie tief 
Israel in Schmach gefallen war, als es sich von Gott entfernt hatte. Der König, der das Volk führen 
sollte, endet als Symbol der Schande. Die Darstellung dieser Szene macht deutlich, dass ohne Gottes 
Schutz selbst der höchste Führer des Volkes entehrt werden kann. Es ist nicht das erste Mal, dass 
Israels Feinde den Sieg als göttliche Bestätigung ihrer Götzen deuten, und doch bleibt Gott der 
souveräne Richter über alle. Die Schändung des Leichnams ist ein sichtbares Zeichen geistlicher 
Entblößung. (1. Samuel 31,8-10; Richter 16,23-24; Psalm 79,1-3; 1. Chronik 10,8-10) 

Seite  von 44 93



Die Treue der Männer von Jabes-Gilead steht im Kontrast zur Untreue des Königs. Als die 
Bewohner von Jabes-Gilead von der Schändung Sauls hören, holen sie seine Gebeine in einer 
nächtlichen Aktion zurück und bestatten ihn ehrenvoll. Diese mutige und treue Handlung würdigt den 
König trotz seines Scheiterns und erinnert an Sauls frühere Tat, als er Jabes einst von den Ammonitern 
rettete. Die Chronik berichtet diese Episode als Lichtblick im finsteren Ende Sauls und stellt damit 
persönliche Treue gegen nationale Verwerfung. Die Männer von Jabes handeln selbstlos, ohne 
politischen Nutzen, getrieben von Dankbarkeit und Ehrfurcht. Ihr Handeln bezeugt, dass im Volk noch 
eine geistliche Empfindsamkeit vorhanden ist. Diese Tat der Ehrerbietung setzt ein Kontrastzeichen 
zur Flucht und Untreue des übrigen Volkes und wird durch die Schrift positiv gewürdigt. (1. Samuel 
11,1-11; 2. Samuel 2,4-6; 1. Chronik 10,11-12; Sprüche 17,17) 

Die göttliche Bewertung Sauls fällt eindeutig aus: sein Tod war ein Gericht Gottes. Die Chronik 
hält unmissverständlich fest, dass Saul gestorben ist wegen seiner Untreue gegenüber dem HERRN. 
Diese theologische Deutung lässt keinen Raum für romantisierende Rückblicke oder politische 
Erklärungen. Sein Tod war kein unglücklicher Ausgang einer Schlacht, sondern ein gerechtes Urteil 
Gottes über einen Mann, der wiederholt gegen göttliche Weisung handelte. Besonders hervorgehoben 
wird sein Versagen, das Wort des HERRN nicht bewahrt und den Wahrsager befragt zu haben. Beides 
sind klare Brüche mit dem Bund Gottes. Saul hatte göttliche Offenbarung verworfen und sich anderen 
Quellen zugewandt. Die Schrift zeigt hier deutlich: Führungsversagen beginnt bei der Abkehr vom 
Wort Gottes. Sein Tod ist damit ein mahnendes Beispiel für alle, die Verantwortung ohne Gottesfurcht 
ausüben. (1. Samuel 13,13-14; 1. Samuel 15,22-23; 1. Samuel 28,7-18; 1. Chronik 10,13-14) 

Mit Sauls Tod bereitet Gott das Königtum für seinen erwählten Diener David vor. Der 
Schlussvers dieses Abschnitts erklärt, dass Gott das Königtum an David übergab. Diese Formulierung 
betont, dass Königtum nicht durch menschliche Macht oder Erbe fortgesetzt wird, sondern allein durch 
göttliche Entscheidung. David war nicht der nächste logische Kandidat, sondern der von Gott 
bestimmte Nachfolger. Die Chronik macht hier deutlich, dass echte Leitung göttlicher Herkunft sein 
muss. Mit dem Übergang zu David beginnt eine neue Phase der Heilsgeschichte, in der nicht 
menschlicher Wunsch, sondern göttliche Verheißung den Maßstab bildet. Sauls Ende ist nicht nur 
Gericht, sondern zugleich Vorbereitung auf Gnade. Der König nach dem Herzen Gottes tritt an die 
Stelle des verworfenen Königs. So wird sichtbar, dass Gottes Heilsplan trotz menschlichen Scheiterns 
weitergeht – unaufhaltsam und souverän. (1. Samuel 16,1-13; 2. Samuel 5,1-3; Psalm 78,70-72; 1. 
Chronik 10,14) 

Seite  von 45 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 10,1-14) 

Zusammenfassung:  

Kapitel 10 schildert den Tod Sauls in der Schlacht gegen die Philister auf dem Berg Gilboa. Seine 
Söhne sterben mit ihm, das israelitische Heer flieht, und das Land wird von den Feinden besetzt. Die 
Philister entehren Sauls Leichnam und bringen seine Waffen in das Haus ihrer Götzen. Die Männer 
von Jabesch in Gilead erweisen Saul am Ende Ehre, indem sie seine Überreste bergen und bestatten. 
Der Chronist ergänzt die theologische Deutung: Saul stirbt, weil er dem HERRN untreu war, nicht auf 
dessen Wort achtete und ein Medium befragte. Deshalb wendet sich Gott von ihm ab und übergibt das 
Königtum an David. Der Bericht ist bewusst kurz und verdichtet und stellt nicht Sauls Tragik, sondern 
Gottes Gericht und Gerechtigkeit in den Mittelpunkt. Damit setzt der Chronist ein klares Zeichen: Das 
Königtum in Israel ist kein autonomes Herrschaftsrecht, sondern ein geistlich verantworteter Auftrag 
vor Gott. 

Anwendungen:  

Geistliche Verantwortung wiegt schwerer als politischer Erfolg. Sauls Herrschaft endet nicht 
wegen militärischer Schwäche, sondern wegen Ungehorsam gegen Gottes Wort. Der Text zeigt, dass 
geistliche Integrität im Dienst vor Gott entscheidend ist. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil 
geistliche Leiter nicht an äußeren Leistungen, sondern an Treue zum Wort gemessen werden. 

Ungehorsam und geistlicher Abfall ziehen göttliches Gericht nach sich. Saul wird verworfen, weil 
er nicht auf den HERRN hörte und sich okkulter Hilfe zuwandte. Das geistliche Prinzip macht 
deutlich, dass Gott Heiligkeit fordert und geistlichen Kompromiss nicht duldet. Diese Einsicht bleibt 
bedeutsam, weil auch heute geistliche Klarheit über Autorität und Quelle notwendig ist. 

Gottes Pläne schreiten auch durch Gericht zum Ziel. Mit Sauls Tod wird der Weg frei für Davids 
gottgewollte Königsherrschaft. Der Text unterstreicht, dass selbst im Gericht Gottes Souveränität und 
Heilsplan sichtbar bleiben. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil Gottes Reich nicht von menschlicher 
Treue abhängt, sondern von seinem ewigen Ratschluss. 

Seite  von 46 93



5. Davids Salbung und Herrschaftsübernahme (11,1-9) 

5.1. Salbung in Hebron und Annahme durch alle Stämme (11,1-3) 
Davids Salbung in Hebron ist der sichtbare Ausdruck göttlicher Erwählung und nationaler 
Einmütigkeit. Nach dem Tod Sauls kommen alle Stämme Israels zu David nach Hebron und erklären 
ihre Zugehörigkeit zu ihm. Diese Einigkeit ist bemerkenswert, denn zuvor war das Königreich 
gespalten zwischen Juda und den übrigen Stämmen. Die Anerkennung Davids durch ganz Israel zeigt, 
dass Gott selbst durch die Ereignisse hindurch eine Einheit herbeigeführt hat. Die Erwählung Davids 
wird nicht nur durch göttliche Berufung, sondern auch durch die Zustimmung des Volkes bestätigt. Die 
Salbung in Hebron ist nicht bloß ein politischer Akt, sondern die sichtbare Krönung eines Mannes, den 
Gott bereits zuvor zum König bestimmt hatte. Damit erfüllt sich die Verheißung, die Samuel im 
Auftrag Gottes ausgesprochen hatte. Die nationale Einheit unter David ist Ergebnis göttlicher Führung 
und menschlicher Einsicht in die Berufung Gottes. (1. Samuel 16,1-13; 2. Samuel 2,1-4; 2. Samuel 
5,1-5; 1. Chronik 11,1-3) 

Die Argumentation der Ältesten zeigt ihre Erkenntnis von Davids legitimer Führung. Die 
Vertreter der Stämme begründen ihre Zustimmung zur Königsherrschaft Davids mit seiner bisherigen 
Verantwortung im Volk. Sie erinnern daran, dass David bereits unter Saul Israels Führer im Krieg 
gewesen sei. Diese Rückschau zeigt, dass geistliche Führung oft durch bewährte Treue sichtbar wird, 
bevor sie öffentlich anerkannt wird. Die Ältesten sehen in David nicht nur einen militärisch fähigen 
Mann, sondern erkennen seine Berufung und seinen bisherigen Dienst an. Ihre Worte belegen eine 
Einsicht, die auf Erfahrung und geistlichem Verständnis beruht. Die Chronik zeigt damit, dass göttliche 
Berufung mit sichtbarer Treue einhergeht. David wurde nicht durch einen politischen Umsturz König, 
sondern durch den Weg der Bewährung und der göttlichen Erwählung. (1. Samuel 18,5-16; 1. Samuel 
25,28-31; 2. Samuel 3,17-18; 1. Chronik 11,2) 

Die Erwähnung des Bundes zwischen David und dem Volk unterstreicht die geistliche Dimension 
des Königtums. Vor der Salbung schließt David einen Bund mit den Ältesten Israels in Hebron. 
Dieser Bund verweist auf das biblische Prinzip, dass königliche Herrschaft nicht willkürlich, sondern 
im Rahmen göttlicher Ordnung geschieht. Die Königsherrschaft Davids ist nicht eine Erhebung durch 
Macht, sondern eine Verpflichtung auf Gottes Gesetz und das Wohl des Volkes. Die Chronik berichtet 
dies mit dem Ziel, das Königtum als geistliches Amt darzustellen, das göttlicher Legitimation und 
moralischer Verantwortung untersteht. Der Bund in Hebron erinnert an die Bundesstruktur des Alten 
Testaments, in der Führung stets mit Rechenschaft und Treue verbunden ist. David tritt somit nicht als 

Seite  von 47 93



absoluter Herrscher auf, sondern als Knecht Gottes, der im Auftrag des Höchsten regiert. (5. Mose 
17,14-20; 2. Samuel 5,3; Psalm 78,70-72; 1. Chronik 11,3) 

Die Salbung Davids durch das ganze Volk bildet den Auftakt zu einer gottgewollten Königszeit. 
Mit der offiziellen Salbung Davids zum König über ganz Israel beginnt eine neue Phase in der 
Geschichte des Volkes. Diese Salbung unterscheidet sich von der ersten, die durch Samuel im 
Verborgenen stattfand, denn sie ist nun öffentlich, anerkannt und national. Die Chronik hebt diesen 
Moment hervor, um zu zeigen, dass wahre Leitung durch göttliche Erwählung bestätigt und durch das 
Volk anerkannt wird. Diese Verbindung von Gottes Ruf und menschlicher Bestätigung bildet das 
Fundament für eine gesegnete Herrschaft. Die Erwählung Davids markiert zugleich die Abgrenzung 
vom Königtum Sauls, das in Gericht endete. Nun beginnt eine Herrschaft, die in göttlicher Verheißung 
und geistlicher Grundlage ruht. (1. Samuel 16,13; 2. Samuel 5,1-3; 1. Könige 2,3-4; 1. Chronik 11,3) 

5.2. Eroberung Jerusalems - Stadt Davids (11,4-9) 
Die Eroberung Jerusalems durch David ist ein strategischer und geistlicher Wendepunkt. Nach 
seiner Salbung zieht David gegen die Jebusiter, die Jerusalem bis dahin hielten, und nimmt die Stadt 
ein. Diese Entscheidung war strategisch weise, da Jerusalem zentral zwischen den Stämmen lag und 
keinem Stamm allein zugeordnet war. Zugleich war sie geistlich bedeutsam, weil die Stadt unter 
heidnischer Herrschaft stand und nun zum Ort der Herrschaft Gottes werden sollte. Die Einnahme 
Jerusalems zeigt, dass Gottes König seine Herrschaft auf göttlicher Führung, nicht auf menschlichem 
Kalkül gründet. Die Stadt, die später als Ort des Tempels dient, wird durch göttliche Initiative zum 
Zentrum Israels. David handelt im Gehorsam gegenüber göttlicher Weisung und schafft damit die 
Grundlage für den kommenden Tempeldienst. Die Eroberung Jerusalems war kein rein politischer Akt, 
sondern Teil der heilsgeschichtlichen Vorbereitung. (5. Mose 12,5; Josua 15,63; 2. Samuel 5,6-7; 1. 
Chronik 11,4-5) 

Joabs Rolle bei der Einnahme Jerusalems verdeutlicht das Prinzip göttlich belohnter Initiative. 
Als David verkündet, dass derjenige, der zuerst die Jebusiter schlägt, Hauptmann werde, handelt Joab 
und erobert die Stadt. Diese Begebenheit zeigt, dass im Dienst Gottes geistlicher Eifer und Gehorsam 
belohnt werden. Joab, trotz späterer Schwächen, beweist an dieser Stelle Mut und Entschlossenheit. 
Die Chronik betont, dass Führungsverantwortung nicht durch Abstammung oder Amt verliehen wird, 
sondern durch bewährte Treue im Kampf. Gottes Werk fordert Bereitschaft zum Handeln, verbunden 
mit Gehorsam gegenüber seiner Ordnung. Die Erhebung Joabs zum Heerführer ist ein Beispiel für die 
Verbindung von geistlichem Mut und praktischer Führung. Gottes Berufung wird durch Taten sichtbar, 

Seite  von 48 93



nicht durch bloße Worte oder Position. (1. Samuel 14,6; 2. Samuel 10,9-14; 1. Chronik 11,6; Sprüche 
22,29) 

Jerusalem wird zur „Stadt Davids“ – ein Symbol für göttlich gegründete Herrschaft. Nach der 
Eroberung nennt David die Stadt „Stadt Davids“ und macht sie zum Regierungssitz. Diese 
Umbenennung ist Ausdruck der göttlich verliehenen Autorität Davids, aber auch Zeichen für den 
neuen geistlichen Mittelpunkt Israels. Die Stadt wird nicht durch menschliche Macht, sondern durch 
Gottes Führung zur Hauptstadt erwählt. Die Bezeichnung „Stadt Davids“ verweist auf die Verbindung 
zwischen dem König und dem Ort, an dem Gott in besonderer Weise wohnen sollte. Später wird 
Jerusalem zum Ort des Tempels und zum Zentrum messianischer Verheißung. Damit ist die Eroberung 
nicht nur ein politischer Sieg, sondern ein heilsgeschichtlicher Schritt auf dem Weg zur Erfüllung 
göttlicher Verheißungen. (Psalm 132,13-14; 2. Samuel 6,12; Micha 4,2; 1. Chronik 11,7) 

Davids wachsender Einfluss ist Folge göttlicher Bestätigung, nicht menschlicher Planung. Der 
Text stellt fest, dass David immer mächtiger wurde, „denn der HERR der Heerscharen war mit ihm“. 
Diese Formulierung zeigt, dass der Erfolg Davids nicht auf politischem Geschick oder militärischer 
Überlegenheit beruhte, sondern auf der Gegenwart Gottes. Gottes Nähe ist die entscheidende Quelle 
echter Autorität und dauerhafter Herrschaft. Die Chronik verwendet diese Aussage als theologischen 
Leitvers: Wo Gott mit seinem Knecht ist, wächst Einfluss und Stabilität. Der Ausdruck „HERR der 
Heerscharen“ betont die Allmacht Gottes, der über alle geistlichen und irdischen Mächte herrscht. Die 
Macht Davids ist daher delegiert, nicht autonom. Sie ist Ausdruck göttlicher Zustimmung zu einem 
Leben im Gehorsam. (2. Samuel 5,10; Psalm 89,21-25; Sacharja 4,6; 1. Chronik 11,9) 

Seite  von 49 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 11,1-9) 

Zusammenfassung:  

Alle Stämme Israels versammeln sich in Hebron und anerkennen David als von Gott bestimmten 
König. Sie erinnern sich daran, dass David bereits unter Saul als Führer Israels gehandelt hat, und 
bestätigen, dass der HERR ihn als Hirten und Fürsten über sein Volk erwählt hat. In einem Bund vor 
dem HERRN wird David in Hebron öffentlich gesalbt. Danach zieht er gegen die Jebusiter in 
Jerusalem, die sich über seine Angriffsfähigkeit lustig machen. Doch David nimmt die Festung Zion 
ein, die zur „Stadt Davids“ wird. Joab wird zum Heerführer ernannt, weil er als erster die Stadt 
erstürmt hat. David wird in seiner Macht immer stärker, weil der HERR der Heerscharen mit ihm ist. 
Der Abschnitt betont, dass Davids Herrschaft nicht menschlicher Machtpolitik entspringt, sondern 
göttlicher Erwählung und Führung. 

Anwendungen:  

Wahre geistliche Leitung gründet in Gottes Berufung, nicht in menschlicher Macht. David wird 
nicht durch Eigeninitiative, sondern durch göttliche Erwählung und öffentliche Bestätigung König. 
Der Text zeigt, dass geistliche Autorität aus Gottes Berufung hervorgeht. Diese Wahrheit bleibt zentral, 
weil Leiterschaft im Reich Gottes nicht aus Position, sondern aus Berufung und Treue entsteht. 

Gottes Pläne erfüllen sich trotz menschlicher Widerstände. Die Jebusiter verspotten David, doch 
Gott schenkt den Sieg über Jerusalem. Das geistliche Prinzip macht deutlich, dass göttliche 
Verheißungen nicht durch äußere Hindernisse aufgehalten werden können. Diese Einsicht bleibt 
ermutigend, weil auch heute Gottes Wille über Spott und Widerstand hinaus wirksam ist. 

Der Herr ist die Quelle jeder echten Stärkung und Ausweitung. David wächst in seiner 
Königsherrschaft, weil der HERR mit ihm ist. Der Text unterstreicht, dass Erfolg im Reich Gottes 
nicht aus Strategie, sondern aus Gottes Gegenwart hervorgeht. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil 
wahres Wachstum geistlich beginnt und von Gott getragen wird. 

Seite  von 50 93



6. Davids Helden - Gottes Kraft durch treue Männer 
(11,10-12,40) 

6.1. Die „Drei“ und die „Dreißig“ - Heldenmut im Dienst des 
Königs (11,10-47) 

Die Hervorhebung der „Drei“ unterstreicht Gottes Macht, selbst durch kleine Gruppen mächtig 
zu wirken. Der Text beginnt mit drei besonders treuen Männern, die David in Zeiten großer Gefahr 
zur Seite standen und ihm Leben retteten. Ihre Heldentaten zeigen, dass Gottes Bewahrung oft durch 
wenige, aber entschlossene Diener wirkt. Diese „Drei“ stehen symbolisch für geistliche Treue und 
Opferbereitschaft im Dienst des Königs. Trotz drohender Gefahr riskieren sie Leib und Leben – eine 
Tat, die sowohl Mut als auch Vertrauen in Gottes Schutz ausdrückt. David ehrt sie ausdrücklich und 
attestiert ihnen höchste Loyalität, was ihre Bedeutung in der königlichen Geschichte bekräftigt. Ihre 
Rolle eröffnet die Darstellung der „Dreißig“ und steht exemplarisch für entscheidende Mitstreiter im 
göttlichen Werk. Ihre Treue kommt nicht aus eigener Präsenz, sondern durch göttliches Eingreifen und 
Leitung zur Geltung. Sie werden Vorbild im Dienst am König und an Gottes Plan. (2. Samuel 
23,13-17; 1. Chronik 11,10-14) 

Die „Dreißig“ repräsentieren eine größere Gruppe außergewöhnlicher Krieger, doch der Fokus 
liegt auf Gottes Segen. Unter den „Dreißig“ finden sich Namen wie Jischmaja, Elhanan und Uria, 
deren Heldentaten in David treuem Dienst stehen. Diese Männer stammen aus verschiedensten 
Regionen Israels und sind durch gemeinsames Ziel verbunden: Gottes König zu schützen und das 
Königreich zu sichern. Ihre Erwähnung in detaillierter Reihenfolge betont ihre Bedeutung in Davids 
Regierung. Dennoch ist klar: Ihr außergewöhnlicher Mut ist nicht Selbstzweck, sondern Zeugnis 
göttlicher Befähigung in einem größeren Rahmen. Die Chronik zeigt, dass David nicht allein kämpfte, 
sondern von Gott befähigte Männer um sich hatte. Der Name „Dreißig“ ist somit keine rein 
numerische Angabe, sondern ein Ausdruck geistlicher Auszeichnung. Ihre Loyalität und Kraft 
entstammen nicht persönlicher Größe, sondern göttlicher Bestätigung. Durch sie wird Davids 
Königtum konsolidiert und gestärkt. (2. Samuel 23,8-39; 1. Chronik 11,15-47) 

Die geografische Herkunft der Helden verdeutlicht die nationale Tragweite von Davids 
Unterstützungstruppen. Die Chronik nennt Nochi als Chief aller kampfkräftigen Männer sowie 
Helden aus Benjamin, Gilead, der Umgebung von Tekoah und Bethlehem. Diese räumliche Vielfalt 
zeigt, dass Davids Einfluss weit über Juda hinaus reichte. Gott sammelte Helden unterschiedlicher 

Seite  von 51 93



Herkunft, um Seine Königsherrschaft zu sichern. Ihre Bereitschaft, sich David anzuschließen, zeigt, 
dass Gottes Führung nationale Anerkennung findet. Die Variation der Herkunft unterstreicht auch, dass 
Loyalität gegenüber dem von Gott berufenen König die bestehenden Stammesgrenzen überwindet. 
Diese Männer repräsentieren das erneuerte Israel um seinen König. Ihre Einbindung in Davids 
Regierung zeigt, dass göttliche Führung integrativ wirkt und über regionale Grenzen hinaus 
Zusammenhalt schafft. Dieses Netzwerk loyaler Männer ist Ausdruck göttlicher Weisung im 
politischen Bereich. (1. Chronik 11,16-25; 2. Samuel 23,13; 1. Chronik 12,1-2) 

Viele der „Dreißig“ dienen als Schutz und Träger wichtiger Verantwortung in Davids Heer. 
Neben ihren kriegerischen Leistungen wird ihnen auch die Leitung über Kriegslasten, Versorgung und 
Mannschaftswachsein übertragen. Diese Kombination aus Mut und Verantwortung zeigt, dass wahre 
Helden in Gottes Dienst nicht nur kämpfen, sondern führen und dienen. Die Chronik hebt etwa Amasai 
hervor als Hauptmann für die ganze Gruppe, was Autorität und Verantwortlichkeit verbindet. Diese 
Männer waren nicht nur Krieger, sondern Verwaltungskräfte, die Gottes Ordnung in der Fürsorge für 
das Heer gelten ließen. Ihr Dienst war ganzheitlich gedacht: Schutz, Logistik, Führung und Mut im 
Kampf. Damit zeigen sie, dass geistlich motivierter Dienst vielfältige Formen annehmen kann. Ihre 
Treue ist kein privater, sondern öffentlicher und ordnungsstiftender Dienst im Volk Gottes. David 
vertraut ihnen nicht aufgrund persönlicher Nähe allein, sondern aufgrund ihres bewährten Charakters 
vor Gott. (1. Chronik 11,20-25; 2. Samuel 23,17-18) 

Hetevier und seine besondere Aktion symbolisieren, dass Gottes Werk ungewöhnliche Mittel 
nutzen kann. Der auffallende Name „Hetevier“, Sohn eines Frauenweinschanks, wird bewusst 
erwähnt. Ursprünglich sprach David von einer Belohnung, aber Hetevier missversteht und reicht seine 
Scherbe ein, um Wasser aus dem Brunnen zu holen – was er mit dem Leben bezahlt. Dieses 
unglückliche Missverständnis wird von David nicht missachtet; im Gegenteil: David erachtet die Tat 
als so wertvollen Dienst, dass kein Unterschied gemacht wird zwischen Augenblick der Tat und 
Ewigkeit des Werts. Die Geschichte zeigt symbolisch, dass selbst unbeabsichtigte Opfer Gottes 
Gewicht tragen können – wenn sie in echter Hingabe geschehen. Die Chronik würdigt diese Tat als 
Beispiel dafür, dass Gott aus menschlicher Hingabe auch ungewöhnlichen Dienst formt. Dies betont 
die umfassende Perspektive göttlicher Bewertung. (2. Samuel 23,14-17; 1. Chronik 11,17; Römer 
12,10) 

Die namentliche Note in der Chronik bewahrt Erinnerung an treue Gehilfen, die Gottes Plan 
ermöglichten. Jeder Name in der Liste steht für eine Geschichte von Mut, Loyalität und Treue – oft 
unbeachtet, aber entscheidend in Davids Königtum. Die Chronik schreibt diese Männer bewusst 
nieder, um ihren Dienst öffentlich zu halten, nicht um Heldenruhm zu schüren. Diese 

Seite  von 52 93



Namensaufzählung zeugt von Theologie der Erinnerung: Gott sieht jede treue Tat, und sein Wort hält 
sie fest. In Zeiten, in denen Helden oft anonym bleiben, ökonomische oder politische Macht 
entscheiden, zeigt die Chronik, dass Gott die, die treu dienen, nicht vergisst. Diese Männer werden so 
Teil des königlichen Erbes und der Heilsgeschichte. Ihre Loyalität wird Vorbild für kommende 
Generationen. (1. Chronik 11,10-47; Hebräer 11,4-5; Matthäus 10,42) 

Der Abschnitt über die „Drei“ und „Dreißig“ bildet theologisch den Übergang von gegründetem 
Königtum zur Nation Gottes. Diese Helden stehen zwischen Davids Salbung und der institutionellen 
Konsolidierung seines Königtums – sie zeigen, dass wahre Herrschaft Gottes Menschen braucht, die 
mutig, treu und bereit sind, dienstbar zu sein. Ihre Rolle ist nicht symbolisch, sondern konkret: sie 
sichern Davids Position und schaffen Voraussetzungen für den Aufbau der Nation. Ihre Erwähnung 
signalisiert: Gottes Volk ist Gottes Projekt – und braucht dafür lebendige Mitstreiter. Ihre Treue ist 
integraler Bestandteil der göttlichen Ordnung. So öffnet dieser Abschnitt den Weg zur weiteren 
Entwicklung des Königtums und der Tempelherrschaft. (Psalm 110,1; 1. Chronik 12,23-40; 1. Samuel 
22,1) 

6.2. Zusammenstellung der Krieger bei Davids Aufstieg (12,1-40) 
Die Zusammenstellung der Krieger zeigt die nationale Dimension von Gottes Erwählung. Die 
Chronik berichtet, dass Männer aus allen Stämmen Israels zu David nach Hebron kamen, um ihn als 
König zu unterstützen. Die Vereinigung dieser Männer zeigt: Davids Erwählung war nicht auf einen 
Stamm begrenzt, sondern wurde von ganz Israel anerkannt. Sie kamen aus den verschiedensten 
Regionen – von Zebulon über Benjamin bis Dan –, was die nationale Tragweite dieses Aufbruchs 
bezeugt. Diese breite Unterstützung steht im Kontrast zur Fragmentierung unter Saul. Die Richtung 
des göttlichen Königtums zeigt sich nicht nur in einem Stamm, sondern in einem ganzen Volk, das sich 
auf Gottes Erwählten ausrichtet. Die Chronik erzählt diese Bewegung deshalb ausführlich, um zu 
verdeutlichen, dass David im nationalen Bewusstsein verankert war – und nicht bloß dynastisch 
privilegiert. Die Beschreibung der Herkunft der Kämpfer belegt die überall spürbare Wirkung der 
göttlichen Berufung. So wird Gottes Erwählung als realer Gemeinschaftsbund erfahren. (1. Chronik 
12,1-7; 2. Samuel 5,1-3) 

Die Charakterisierung der Krieger betont göttlich geformte Treue und Mut. Viele der genannten 
Männer werden als tapfere, kampferprobte, weise oder ermutigende Truppen bezeichnet. Die Chronik 
beschreibt sie ausdrücklich nicht als Streithähne, sondern als gereifte Charaktere, die durch Erfahrung 
und Gottes Handlung geformt wurden. Ihre Bereitschaft, ihm im schwierigen Aufbruch beizustehen, ist 

Seite  von 53 93



Ausdruck sowohl menschlicher Loyalität als auch göttlicher Gnade. Der Text hebt hervor, dass Mut 
allein nicht genügt; Weisheit und Geistlichkeit sind gleich wichtig. Die Kämpfer bringen innere 
Qualitäten mit, die notwendig sind, um Gottes Volk zu führen und Gottes Werk zu tragen. Die Chronik 
unterstreicht damit, dass Davids Macht nicht durch rohe Gewalt, sondern durch wahre Charakter-Treue 
begründet ist. (1. Chronik 12,8-22) 

Die geografische Vielfalt der Heerscharen reflektiert die Einheit im Reich Gottes unter David. 
Die Männer kamen aus Gebieten im Norden, Osten und Westen, darunter Gad, Ruben, Manasse, Efrat, 
aus dem Land Hiskijas Söhnen im Norden (Zebulon), und anderen. Diese regionale Vielfalt 
unterstreicht, dass David eine Herrschaft beginnen würde, die alle Teile des Landes umfasste. In 
früheren Zeiten waren die Stämme separat oder in lokalen Auseinandersetzungen verwickelt; nun 
stehen sie vereint hinter dem König. Die Chronik zeigt: Gottes Berufung hebt regionale Schranken auf 
und baut nationale Einheit. Diese Zusammenkunft in Hebron ist auch ein geistliches Symbol: Gott 
sammelt sein Volk unabhängig von Herkunft und Geschichte. Die Einheit unter David ist dadurch kein 
menschlicher Kompromiss, sondern Antwort auf göttliche Berufung. (1. Chronik 12,23-38) 

Einige Krieger hatten prophetische oder inspirierte Berufung – Zeichen geistlicher Begleitung. 
Es werden Männer erwähnt, die unter der Hand Gottes standen und ihn als König anerkannten, obwohl 
sie nicht zuvor Teil seiner Umgebung waren. Diese Männer kamen durch einen spontanen Ruf oder 
Königsvorschuss Christi, nicht durch familiäre Verbindung. Ihre Motivation war offen, redlich und mit 
göttlichem Impuls geprägt. Das zeigt, dass Gottes Werk über natürliche Bindungen hinaus Kraft 
entfaltet. Ihre Teilnahme unterstreicht, dass der Aufstieg Davids nicht allein auf menschliche Planung 
zurückgeht. Die Chronik würdigt diese Berufenen als Hinweis, dass Gottes Wirken oft via 
übernatürlicher Führung geschieht. Ihre Rolle bestätigte die Berufung Davids prophetisch und stärkte 
ihn geistlich. (1. Chronik 12,18-22) 

Die Begeisterung der Krieger stärkte Davids Ansehen und legitimierte seine Herrschaft. Viele der 
Ankömmlinge verließen ihre Heimat, um David zu folgen; einige opferten sogar ihr Leben im Kampf 
für ihn. Ihre Hingabe ermutigte David und bezeugte, dass Menschen Gottes Stimme hören und handeln 
können. Der Text nennt Männer wie Amasai, die sich ausdrücklich zur Königswürdigkeit Davids 
bekannten. Diese Unterstützung unterstrich nicht nur seine Meinung im Volk, sondern stärkte auch 
seine Königsherrschaft. Die Chronik macht deutlich: Davids Herrschaft wuchs durch gelebte Treue, 
nicht durch Gewalt. Solche Männer waren Anwärter Gottes, die durch bewusste Hingabe die Autorität 
legitimierten. Die narrative Gewichtung zeigt, dass Macht in Gottes Reich auf Treue gründet. (1. 
Chronik 12,18-22) 

Seite  von 54 93



Die Krieger erhielten später zentrale Aufgaben in Davids Heerführung. Das Kapitel nennt 
Männer, die später wichtige Posten innehatten – etwa als Heerführer, Oberführer oder in strategischer 
Position. Ihre frühe Unterstützung führte zu dauerhafter Verantwortung. David setzte treue Gefährten 
in Schlüsselrollen, die er in Krisen bewährt hatte. Diese Praxis zeigt, dass Gott Verdiente nicht 
übersieht, sondern sie „ad loco“ (lateinisch) = wörtlich „an den Ort“; hier sinngemäß: an den richtigen 
Platz / an die richtige Stelle, einsetzt. Die Chronik zeigt damit, dass in Gottes Reich Gnade und 
Leistung miteinander verknüpft sind. Treue in der Probe wird als Qualifikation für Führung erkannt. 
Diese Männer formten die laterale Struktur Davids Regierung. (1. Chronik 12,23-40) 

Die Sammlung der Krieger erhebt Davids Königtum von menschlicher Entscheidung zur 
göttlichen Einsetzung. Während zuvor die Salbung allein durch die Ältesten erfolgte, folgt nun die 
reale Unterstützung durch geformte Männer aus dem ganzen Land. Sie bestätigen, dass David nicht 
durch politische Manöver, sondern durch göttliche Berufung, von Menschen wahrgenommen, gestützt 
und durch Führungskraft bewährt wurde. Dieser Abschnitt bildet den Abschluss der Vorbereitung und 
den Übergang zur Verfestigung seiner Regierung. Die Chronik zeigt: Königliches Amt wird durch 
Gottes Macht gerichtet, nicht durch menschliche Ansprüche. Davids Aufstieg ist somit sowohl 
menschlich sichtbar als auch göttlich begründet. (1. Chronik 12,1-40) 

Seite  von 55 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 11,10-12,40) 

Zusammenfassung:  

Der Text beschreibt die tapferen Männer, die David während seiner Aufstiegsgeschichte zur Seite 
standen und durch ihre Loyalität, Kraft und Opferbereitschaft sein Königtum stärkten. Besonders 
hervorgehoben werden drei Helden mit außergewöhnlichen Taten im Kampf. Auch zahlreiche andere 
Krieger aus verschiedenen Stämmen, sowohl aus Juda als auch aus dem Nordreich, schließen sich 
David an – zuerst während seiner Zeit in Ziklag, dann verstärkt in Hebron. Der Text betont, dass sie 
nicht nur militärisch stark, sondern auch entschlossen und einmütig waren. Viele von ihnen waren im 
Umgang mit Waffen geübt, strategisch geschult oder geistlich gesinnt. Die Männer von Issaschar 
werden dafür gelobt, dass sie die Zeit erkannten und wussten, was Israel tun sollte. Diese 
Versammlungen zeigen, dass David nicht durch Zwang, sondern durch freiwillige Hingabe und Gottes 
Führung unterstützt wird. Die gesamte Bewegung trägt den Charakter einer geistlichen Sammlung für 
Gottes Plan mit Israel. 

Anwendungen:  

Gottes Werk braucht hingegebene und treue Mitarbeiter. David wird durch mutige Männer 
unterstützt, die bereit sind, ihre Kraft in den Dienst der göttlichen Berufung zu stellen. Der Text zeigt, 
dass geistlicher Auftrag nicht isoliert erfüllt wird, sondern durch Gemeinschaft in Treue und 
Opferbereitschaft. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil auch heute treue Mitarbeiter entscheidend 
für geistliches Wachstum und Leitung sind. 

Geistliche Einsicht ist wichtiger als äußere Stärke. Die Männer von Issaschar werden nicht wegen 
ihrer Kampfkraft, sondern wegen ihrer Einsicht in Gottes Zeit gelobt. Das geistliche Prinzip macht 
deutlich, dass wahre Wirksamkeit im Reich Gottes von geistlichem Verständnis und Klarheit kommt. 
Diese Einsicht bleibt aktuell, weil Orientierung in geistlich schwierigen Zeiten mehr denn je geistliche 
Urteilskraft erfordert. 

Einheit unter Berufenen fördert Gottes souveräne Führung. Die Vielzahl der Kämpfer aus 
verschiedenen Stämmen versammelt sich einmütig bei David. Der Text betont, dass Gottes Handeln 
durch Einheit unter geistlich Gesinnten sichtbar wird. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil geistliche 
Einheit eine entscheidende Grundlage für geistliches Wirken und göttliche Bestätigung ist. 

Seite  von 56 93



Teil 3: Davids Königtum - Gottes erwählter König regiert (1. 
Chronik 13-29) 

7. Die Bundeslade - Zentrum der Gegenwart Gottes (13,1-17,27) 

7.1. Erste Versuche, die Lade nach Jerusalem zu holen (13,1-14) 
Die Initiative zur Rückholung der Bundeslade zeigt Davids geistlichen Schwerpunkt. Zu Beginn 
seiner Regierungszeit sucht David das Volk und seine Führer auf, um gemeinsam die Bundeslade nach 
Jerusalem zu bringen. Diese Handlung verdeutlicht, dass seine Königsherrschaft nicht nur politischer, 
sondern geistlicher Natur sein soll. Die Lade steht als Symbol für die Gegenwart Gottes und war unter 
Saul vernachlässigt worden. Davids Initiative zeigt, dass er den Ort der Anbetung und der göttlichen 
Ordnung wiederherstellen will. Dabei bezieht er die gesamte Volksversammlung ein, was auf eine 
gemeinschaftlich getragene geistliche Erneuerung hinweist. Die Chronik betont, dass diese 
Entscheidung „recht“ vor dem HERRN erschien, was die geistliche Ausrichtung dieser Maßnahme 
belegt. David erkennt, dass keine gesegnete Herrschaft ohne die Gegenwart Gottes möglich ist. Der 
Beginn seines Königtums steht somit unter dem Zeichen geistlicher Prioritäten. (1. Samuel 7,1-2; 2. 
Samuel 6,1-2; 1. Chronik 13,1-4; Psalm 132,7-10) 

Die Rückholung der Lade wird mit großem Eifer, aber ohne genaue Beachtung göttlicher 
Ordnung begonnen. David und das Volk transportieren die Lade auf einem neuen Wagen, begleitet 
von Musik und Freude, doch nicht gemäß den göttlichen Vorschriften. Nach dem Gesetz sollte die 
Lade ausschließlich von Leviten getragen werden, doch diese Ordnung wurde übersehen. Die Freude 
über die Gegenwart Gottes wurde nicht mit der nötigen Ehrfurcht vor seiner Heiligkeit verbunden. Die 
Chronik stellt diesen Widerspruch deutlich heraus: geistlicher Eifer genügt nicht, wenn er die 
göttlichen Maßgaben übergeht. Die Musik und der Festcharakter konnten die Missachtung des 
göttlichen Gebots nicht aufwiegen. David wollte das Richtige tun, aber nicht auf die Weise, wie Gott 
es geboten hatte. Diese Spannung zwischen guter Absicht und falscher Umsetzung wird zum Schlüssel 
für das kommende Geschehen. (2. Mose 25,14-15; 4. Mose 4,15; 5. Mose 10,8; 1. Chronik 13,5-8) 

Seite  von 57 93



Der Tod Usas macht die Heiligkeit Gottes unübersehbar. Als die Rinder straucheln und Ussa die 
Lade berührt, um sie zu stützen, wird er sofort vom HERRN getötet. Diese Reaktion erscheint auf den 
ersten Blick hart, macht jedoch die absolute Heiligkeit Gottes deutlich. Der menschliche Impuls, Gott 
zu helfen, wird hier als Grenzüberschreitung gewertet. Die Lade darf nicht angefasst werden, auch 
nicht in bester Absicht. Gott ist nicht auf menschliche Unterstützung angewiesen, sondern fordert 
Gehorsam gegenüber seinen Geboten. Der Tod Usas erinnert das Volk daran, dass Gottes Gegenwart 
nicht verharmlost werden darf. Die Heiligkeit Gottes duldet keine Unachtsamkeit oder Vermischung. 
Diese Begebenheit steht als mahnendes Zeichen über der gesamten Unternehmung. Sie offenbart, dass 
der Zugang zu Gott nur auf seinen Wegen möglich ist. (3. Mose 10,1-3; 4. Mose 4,15; Hebräer 
12,28-29; 1. Chronik 13,9-10) 

Davids Reaktion zeigt geistliche Erschütterung und führt zu neuer Gottesfurcht. Nach dem Tod 
Usas reagiert David mit Zorn und zugleich mit Furcht vor dem HERRN. Er erkennt, dass das Werk 
Gottes nicht ohne Gottes Ordnung geschehen darf. Statt die Lade weiter nach Jerusalem zu bringen, 
lässt er sie im Haus Obed-Edoms zurück. Dieser Entschluss zeigt, dass David den Ernst der Situation 
begriffen hat. Die Unterbrechung der Rückführung steht als Zeichen der Notwendigkeit geistlicher 
Umkehr. Die nachfolgende Segnung des Hauses Obed-Edoms macht deutlich, dass Gottes Gegenwart 
zum Segen wird, wenn sie in Ehrfurcht empfangen wird. Davids Unterbrechung ist kein Abbruch, 
sondern eine geistliche Neuorientierung. Die Segensspur der Lade wird für David zum Zeichen, dass 
Gott mit dem richtigen Herzen und in seiner Ordnung aufgesucht werden kann. Diese Episode bereitet 
den Boden für eine tiefere geistliche Ausrichtung bei der späteren Rückholung. (2. Samuel 6,8-11; 
Psalm 24,3-6; Jesaja 66,1-2; 1. Chronik 13,11-14) 

7.2. Davids Sieg über die Philister (14,1-17) 
Gottes Segen auf Davids Herrschaft zeigt sich in der Anerkennung durch andere Nationen. Die 
Chronik berichtet, dass Hiram, der König von Tyrus, David Baumaterial und Handwerker sandte, um 
ihm ein Haus zu bauen. Diese Geste ist mehr als ein politischer Akt, sie ist Ausdruck göttlicher 
Bestätigung. Die Freundschaft eines ausländischen Königs, der nicht zum Bundesvolk gehört, verweist 
darauf, dass Gottes Hand auf Davids Leben liegt. Der Bau des Hauses durch heidnische Hilfe zeigt, 
dass selbst fremde Nationen Gottes erwählten König anerkennen. Die Chronik stellt dies bewusst an 
den Anfang dieses Abschnitts, um die göttliche Bestätigung von außen zu betonen. Es ist ein Zeichen, 
dass die Welt erkennt, was Gott im Verborgenen bereits erwählt hat. Die politische Stabilität Israels 
beginnt mit geistlicher Autorität und göttlicher Anerkennung. Hiram dient als Werkzeug Gottes, ohne 
es selbst zu wissen. Die Heiden ehren den König, den Gott eingesetzt hat. (2. Samuel 5,11; Psalm 
72,10-11; Jesaja 60,10; 1. Chronik 14,1) 

Seite  von 58 93



David erkennt, dass seine Erhöhung allein aus Gottes Hand kommt. Nach dem Bericht über den 
Hausbau reflektiert David die Ereignisse und erkennt, dass Gott ihn bestätigt und sein Königtum 
erhöht hat. Diese Einsicht ist nicht selbstverständlich, sondern Ausdruck geistlicher Reife. David sieht 
sich nicht als Urheber seines Erfolgs, sondern als Werkzeug göttlicher Führung. Die Chronik hebt 
hervor, dass seine Erhöhung nicht um seiner selbst willen geschieht, sondern „um seines Volkes Israel 
willen“. Diese Formulierung zeigt, dass geistliche Leitung immer eine dienende Funktion hat. Gott 
erhöht seine Diener, damit sie dem Volk dienen. Davids Sichtweise steht im Gegensatz zu vielen 
Königen, die ihre Position zu eigenem Ruhm missbrauchen. Der Fokus liegt nicht auf Macht, sondern 
auf Verantwortung. Diese Haltung macht Davids Herrschaft segensreich. (2. Samuel 5,12; Psalm 
75,7-8; Matthäus 23,11-12; 1. Chronik 14,2) 

Die Geburt weiterer Söhne in Jerusalem ist Zeichen göttlicher Segensfülle, aber auch Warnung. 
Die Chronik berichtet, dass David in Jerusalem weitere Frauen nahm und ihm viele Söhne geboren 
wurden. Dies wird zunächst als Zeichen göttlichen Segens dargestellt, denn Nachkommenschaft war 
im Alten Bund ein Ausdruck göttlicher Gunst. Gleichzeitig deutet sich hier bereits eine Entwicklung 
an, die später problematisch wird: die zunehmende Zahl an Frauen und Kindern wird zu einem 
Gefährdungspotential für die geistliche Konzentration Davids. Die Schrift erwähnt diese Tatsache 
nüchtern und ohne Wertung, doch im Gesamtzusammenhang ist sie bedeutsam. Die Vielzahl an 
Nachkommen mag politisch vorteilhaft erscheinen, birgt jedoch auch die Gefahr der Zerstreuung. 
David ist gesegnet, aber nicht über jede Folge dieses Segens erhaben. Die Chronik vermerkt diese 
Entwicklungen als Teil eines umfassenden Bildes von Davids Herrschaft. (5. Mose 17,17; 2. Samuel 
5,13-16; 1. Könige 11,1-4; 1. Chronik 14,3-7) 

Der doppelte Sieg über die Philister zeigt Davids Abhängigkeit vom göttlichen Rat. Zweimal 
greifen die Philister an, doch David handelt nicht aus Routine, sondern sucht jedes Mal den Rat des 
HERRN. Die Antwort Gottes fällt unterschiedlich aus: Beim ersten Mal soll er direkt angreifen, beim 
zweiten Mal in einem Umgehungsmanöver. Diese Unterschiedlichkeit zeigt, dass es kein Schema für 
geistliche Führung gibt. Jeder Schritt braucht erneute Weisung Gottes. David gehorcht und wird 
gesegnet: Gott schenkt den Sieg auf übernatürliche Weise. Die Philister werden nicht nur geschlagen, 
sondern lassen ihre Götzenbilder zurück, die David verbrennen lässt. Der Text zeigt, dass Gottes Hilfe 
nicht nur militärischen Erfolg, sondern auch geistliche Reinigung bewirkt. David vertraut nicht auf 
seine Erfahrung, sondern auf die konkrete Führung Gottes. So wird der Sieg zum Beweis göttlicher 
Treue und souveräner Leitung. (2. Samuel 5,17-25; Psalm 18,30-35; Sprüche 3,5-6; 1. Chronik 
14,8-17) 

Seite  von 59 93



7.3. Die Lade wird mit Ehrfurcht eingeführt (15,1-29) 
David erkennt die Notwendigkeit, Gottes Ordnung im Umgang mit der Lade zu beachten. Nach 
dem Zwischenfall mit Ussa beginnt David einen neuen Versuch, die Lade nach Jerusalem zu bringen – 
diesmal in genauer Übereinstimmung mit dem Gesetz Gottes. Die Chronik berichtet, dass David Zelte 
vorbereitete und die Leviten nach göttlicher Ordnung bestimmte, die Lade zu tragen. Er betont 
ausdrücklich, dass beim ersten Versuch die Ordnung des HERRN nicht beachtet wurde. Diese 
Erkenntnis ist der Schlüssel zur geistlichen Wiederherstellung. David demütigt sich unter Gottes 
Gebote und korrigiert seinen früheren Eifer ohne Erkenntnis. Die Rückholung der Lade wird nun ein 
Akt des Gehorsams, nicht bloß der Begeisterung. Die Chronik macht dadurch deutlich, dass wahre 
Anbetung immer an göttlicher Ordnung gebunden ist. Gott ist nicht nur der Empfänger des Lobes, 
sondern auch der Bestimmer des Weges dorthin. Davids Einsicht markiert einen Wendepunkt hin zu 
tieferer Gottesfurcht. (2. Samuel 6,12-15; 1. Chronik 15,1-2; 4. Mose 4,15; Psalm 24,3-4) 

Die Berufung der Leviten zeigt Gottes Heiligkeit und die Ordnung seines Dienstes. David 
versammelt die Sippenoberhäupter der Leviten und weist sie an, sich zu heiligen, um die Lade zu 
tragen. Dies betont, dass der Zugang zu Gottes Gegenwart nur durch geheiligten Dienst möglich ist. 
Die Betonung der Heiligung vor dem Tragen der Lade zeigt, dass äußerliche Tätigkeit allein nicht 
genügt. Gott verlangt Reinheit des Herzens und Gehorsam gegenüber seinen Anweisungen. Die 
Leviten werden dadurch nicht nur zu Trägern, sondern zu geistlichen Mittlern im Dienst der Anbetung. 
Der Dienst am Heiligtum bleibt nicht profan, sondern ist Ausdruck der Ehrfurcht vor der Gegenwart 
Gottes. Die Chronik zeigt, wie sorgfältig Gott den priesterlichen Dienst strukturiert hat. Jeder Schritt 
ist durchdrungen von Heiligkeit, und jede Vernachlässigung hat Konsequenzen. (2. Mose 28,1-3; 3. 
Mose 10,3; 4. Mose 8,5-22; 1. Chronik 15,12-15) 

Die musikalische Vorbereitung unterstreicht die Festlichkeit und geistliche Tiefe des Geschehens. 
David stellt Sänger, Musiker und Instrumentalisten aus dem Stamm Levi auf, die den Umzug mit 
Lobpreis begleiten. Der Einsatz von Zimbeln, Harfen und Lauten wird ausdrücklich erwähnt, ebenso 
die musikalische Leitung durch Kenania. Die Verbindung von Ordnung und Freude, von Musik und 
Heiligung, macht deutlich, dass Anbetung nicht nur im Herzen, sondern auch in der Gestaltung 
Ausdruck findet. Musik dient nicht der Unterhaltung, sondern verherrlicht den HERRN in heiliger 
Form. Die Chronik zeigt damit, dass der ganze Mensch – Körper, Stimme, Kunst – in den Dienst 
Gottes gestellt werden soll. Der Klang der Musik wird zur Sprache der Ehrerbietung. Der Lobpreis ist 
nicht emotionaler Überschwang, sondern Bestandteil geordneter Gottesverehrung. (Psalm 33,1-3; 
Psalm 150,3-6; 1. Chronik 15,16-22) 

Seite  von 60 93



Die Trennung von geistlichem Dienst und weltlicher Macht wird durch die Rolle der Leviten 
deutlich. Obwohl David der König ist, überträgt er den liturgischen Dienst vollständig den Leviten. Er 
selbst leitet die Ordnung, aber nicht den Vollzug des heiligen Handelns. Diese Trennung verdeutlicht 
das biblische Prinzip, dass König und Priester unterschiedliche Ämter sind. Die Chronik betont diese 
Rollenverteilung, um Gottes Ordnung im öffentlichen Leben Israels hervorzuheben. Geistlicher Dienst 
bedarf geistlicher Berufung und Vorbereitung. Der König dient durch Ordnung und Leitung, die 
Leviten durch Vollzug und Heiligung. Diese Unterscheidung schützt vor Vermischung und sichert die 
Heiligkeit des Gottesdienstes. Die Anbetung Gottes bleibt in den Händen derer, die er dazu bestimmt 
hat. (2. Chronik 26,16-21; 1. Samuel 13,8-14; 1. Chronik 15,11-15) 

Die feierliche Prozession zeigt die Einbindung des gesamten Volkes in die Anbetung. Als die Lade 
getragen wird, begleitet das ganze Volk den Umzug mit Jubel, Gesang und Opfergaben. Die Anbetung 
ist nicht nur eine Aufgabe der Priester, sondern Ausdruck nationaler Freude und Ehrfurcht. Die 
Chronik betont diese Mitwirkung, um die geistliche Einheit zwischen König, Priestern und Volk zu 
verdeutlichen. Jeder hat seinen Platz und bringt sich in den Dienst vor dem HERRN ein. Die 
Rückholung der Lade wird zu einem geistlichen Volksfest. Es ist die sichtbare Erneuerung der 
Bundesgemeinschaft. Anbetung wird öffentlich, gemeinschaftlich und geordnet gefeiert. Gott wohnt 
unter seinem Volk, und das Volk antwortet mit Lobpreis. (Psalm 100,1-4; Nehemia 8,5-6; 1. Chronik 
15,25-28) 

Michals Missachtung der Anbetung offenbart einen Mangel an geistlichem Verständnis. Die 
Chronik berichtet, dass Michal, Sauls Tochter und Davids Frau, ihn bei der Rückkehr der Lade 
verachtet, weil er tanzte und sich demütigte. Ihre Reaktion steht im Kontrast zur allgemeinen Freude 
und Anbetung. Sie sieht nur das Äußere, nicht das geistliche Herz des Geschehens. Ihre Haltung wird 
nicht kommentiert, aber durch die Nennung als „Tochter Sauls“ negativ markiert. Die Chronik 
verweist so auf die Trennung zwischen dem alten Haus Saul und dem neuen Haus David. Geistliche 
Blindheit erkennt nicht die Bedeutung der Gegenwart Gottes. Michals Ablehnung steht als Mahnung, 
Anbetung nicht nach äußeren Maßstäben zu beurteilen. Wahre Anbetung ist Ausdruck eines demütigen 
Herzens vor dem HERRN. (2. Samuel 6,16-23; Johannes 4,23-24; 1. Chronik 15,29) 

7.4. Lobpreis, Ordnung und Dank im Dienst vor der Lade (16,1-43) 
Die Aufstellung der Lade im Zelt ist der Anfang regelmäßiger, geordneter Anbetung in 
Jerusalem. Nachdem die Bundeslade in das vorbereitete Zelt gebracht worden ist, beginnt David, 
durch Opfer und Anbetung einen festen Gottesdienst zu etablieren. Die Chronik betont, dass Brand- 

Seite  von 61 93



und Friedensopfer dargebracht wurden, was sowohl Versöhnung als auch Dankbarkeit symbolisiert. 
Dies ist der erste Schritt zur Errichtung eines zentralen Heiligtums in Jerusalem. Die Lade steht nun 
nicht mehr in Abgeschiedenheit oder Provisorium, sondern im Zentrum geistlichen Lebens. David will, 
dass das Volk regelmäßig im Licht der Gegenwart Gottes lebt. Die Opferhandlung verbindet die 
symbolische Präsenz Gottes mit konkreter geistlicher Praxis. Damit wird deutlich, dass Anbetung nicht 
episodisch, sondern strukturell ins Leben des Volkes integriert sein soll. Die Bundeslade wird zum 
Mittelpunkt der Bundesbeziehung und der geistlichen Ordnung Israels. (2. Mose 29,38-42; Psalm 
132,7-9; 1. Chronik 16,1-2) 

David sorgt für die Segnung des Volkes und demonstriert damit geistliche Verantwortung des 
Königtums. Nach dem Opferdienst segnet David das Volk im Namen des HERRN. Er nimmt damit 
nicht priesterliche Funktion an sich, sondern erfüllt seine Rolle als geistlicher Leiter des Volkes. Die 
Segnung ist Ausdruck seines Verständnisses, dass Gottes Gnade die Grundlage für das Wohlergehen 
Israels ist. Die anschließende Gabe von Brot, Fleisch und Traubenkuchen an jeden zeigt die 
Verbindung von geistlichem Dienst und konkreter Fürsorge. Die königliche Leitung soll Gottes Segen 
nicht nur verwalten, sondern auch weitergeben. Der König ist Mittler von Ordnung und Segen, nicht 
Ursprung von Gnade. Die Chronik hebt hervor, dass geistliche Leitung Dienst bedeutet. David steht 
exemplarisch für eine gottgemäße Königsherrschaft, die das Wohl des Volkes aus der Gegenwart 
Gottes sucht. (4. Mose 6,22–27; 2. Samuel 6,18-19; Psalm 72,1-4; 1. Chronik 16,2-3) 

David setzt geordnete, dauerhafte Dienste im Heiligtum ein – ein Zeichen bleibender Anbetung. 
Die Chronik berichtet, dass David die Leviten in einen dauerhaften Dienst vor der Lade einsetzte. 
Namen wie Asaph, Obed-Edom und Jehiel stehen für die neue geistliche Struktur. Ihre Aufgabe ist es, 
täglich Lob und Dank vor dem HERRN zu bringen. Diese Ordnung zeigt, dass wahre Anbetung nicht 
spontaner Ausdruck, sondern bewusst gestalteter Dienst ist. David etabliert damit einen 
kontinuierlichen Rhythmus geistlichen Lebens. Die Anbetung Gottes soll nicht von persönlichen 
Impulsen abhängen, sondern durch geordnete Beständigkeit geprägt sein. Jeder Tag ist ein Anlass zum 
Lob Gottes. Die Leviten sind damit nicht nur Diener am Heiligtum, sondern Vorbilder für das Volk. 
Ihre Aufgabe zeigt, dass Gottes Gegenwart ständige Antwort im Lobpreis verdient. (Psalm 134,1-2; 1. 
Chronik 16,4-6; 1. Chronik 25,1-7) 

Der Lobpsalm, den David durch Asaph singen lässt, betont Gottes Taten, Größe und 
Bundestreue. Die Chronik überliefert einen ausführlichen Psalm, der den Lobpreis inhaltlich 
ausgestaltet. Er beginnt mit einem Aufruf zur Danksagung und erinnert an Gottes große Taten in der 
Geschichte Israels. Die Völkerwelt soll davon hören, dass der HERR der wahre Gott ist. Seine 
Wunder, sein Name und seine Gebote stehen im Mittelpunkt. Der Psalm ruft zur Anbetung auf, weil 

Seite  von 62 93



Gott gerecht, treu und barmherzig ist. Besonders betont wird der Bund mit Abraham, Isaak und Jakob, 
der nicht vergessen ist. Der Lobpreis gründet nicht auf Emotion, sondern auf Erinnerung und 
Verheißung. Die Völker sollen erkennen, dass Israels Gott allein Herr ist. Damit wird die Anbetung zu 
einem missionarischen Zeugnis. (Psalm 105,1-15; 1. Chronik 16,7-22) 

Die Fortsetzung des Psalms verbindet Gottes Majestät mit einer Einladung zur weltweiten 
Anbetung. Im zweiten Teil des Psalms wird Gottes Größe über alle Götter hinaus hervorgehoben. Die 
Völker werden aufgerufen, Ehre und Macht dem HERRN zu geben. Es wird betont, dass der HERR 
die Welt gegründet hat und gerecht richtet. Himmel und Erde sollen sich freuen, das Meer und das Feld 
sollen jubeln. Die Schöpfung wird als Zeugin der Majestät Gottes in die Anbetung einbezogen. Diese 
universalistische Perspektive zeigt, dass die Anbetung Israels nicht auf sich selbst beschränkt ist. Gott 
ist nicht nur der Gott Israels, sondern der Schöpfer und Herr der ganzen Welt. Die Ordnung im 
Heiligtum spiegelt die größere Ordnung der Schöpfung wider. (Psalm 96,1-13; 1. Chronik 16,23-33) 

Der abschließende Lobruf mündet in Dankbarkeit und Frieden unter dem Segen Gottes. Der 
Psalm endet mit einem Bekenntnis zu Gottes Treue und einem erneuten Aufruf zum Lob. Das Volk ruft 
„Amen“ und preist den HERRN, womit es den Lobpreis als eigene Antwort aufnimmt. Die Chronik 
betont, dass Anbetung eine kollektive Bewegung ist, nicht nur eine priesterliche Handlung. David 
entlässt das Volk in Freude und Frieden, was zeigt, dass der Lobpreis nicht isoliert, sondern Frucht für 
das tägliche Leben trägt. Die geordnete Anbetung vor der Lade führt zu einem Zustand geistlicher 
Ordnung und persönlicher Ruhe. Gottesdienst ist Ausgangspunkt für ein gesegnetes Miteinander. Die 
Bundesbeziehung zeigt sich in Gottesdienst und Alltagsfrieden. (Psalm 106,1-48; 1. Chronik 16,34-43) 

7.5. Gottes Bund mit David - ewige Verheißung (17,1-27) 
Davids Wunsch, dem HERRN ein Haus zu bauen, entspringt echter Gottesfurcht. David äußert 
gegenüber dem Propheten Nathan seinen Wunsch, dem HERRN ein dauerhaftes Haus zu errichten. 
Dabei stellt er fest, dass er selbst in einem Palast wohnt, während die Bundeslade unter einem Zelt 
verweilt. Diese Beobachtung ist nicht Ausdruck politischer Planung, sondern geistlicher Einsicht. 
David erkennt, dass Gott im Zentrum der Verehrung stehen soll, nicht seine eigene Herrschaft. Sein 
Wunsch entspringt einem Herzen, das den HERRN ehren will. Doch obwohl sein Anliegen berechtigt 
erscheint, wird es von Gott nicht angenommen. Die Initiative bleibt geistlich motiviert, doch Gott hat 
einen anderen Plan. Diese Begebenheit zeigt, dass auch geistlich gute Pläne dem Ratschluss Gottes 
untergeordnet bleiben müssen. Gottes Ordnung geht dem Eifer menschlicher Hingabe voraus. David 

Seite  von 63 93



ehrt Gott durch seinen Wunsch, auch wenn er das Werk nicht selbst ausführen darf. (2. Samuel 7,1-3; 
1. Chronik 17,1-2; Psalm 132,1-5) 

Gott weist den Bau des Hauses zurück, verheißt aber einen ewigen Bund. Durch Nathan lässt Gott 
David wissen, dass er nicht derjenige sein wird, der den Tempel baut. Stattdessen erinnert Gott daran, 
dass er David von der Weide geholt und zum Fürsten über Israel gemacht hat. Der HERR stellt dabei 
klar, dass er der Handelnde ist, nicht David. Der Rückblick auf Gottes Treue in der Vergangenheit 
bildet den Rahmen für eine großartige Zukunftsverheißung. David wird zugesichert, dass sein Name 
groß gemacht und seine Nachkommenschaft auf ewig bestehen wird. Dieser Bund ist bedingungslos 
und umfasst königliche Herrschaft, göttliche Sohnschaft und ewige Beständigkeit. Die Verheißung 
übersteigt den historischen David und weist prophetisch auf den Messias hin. Die Zurückweisung 
seines Bauvorhabens wird so zur Offenbarung eines viel größeren göttlichen Plans. (2. Samuel 7,4-16; 
Psalm 89,4-5; Jesaja 9,6; 1. Chronik 17,3-14) 

Der Bund mit David beinhaltet messianische Verheißungen von universaler Tragweite. Der 
HERR verheißt David, dass ein Nachkomme auf seinem Thron sitzen wird, dessen Reich ewig 
bestehen soll. Die Formulierungen sprechen über die unmittelbare Nachkommenschaft hinaus. Der 
Ausdruck „Ich will sein Vater sein, und er soll mein Sohn sein“ findet seine vollkommene Erfüllung in 
Jesus Christus. Der ewige Bestand seines Königreiches ist mit keinem irdischen Reich vergleichbar. 
Diese prophetische Dimension macht den Davidbund zu einem Schlüsseltext für das messianische 
Verständnis des Alten Testaments. Die Verheißung verbindet das Königtum Israels mit der zukünftigen 
Herrschaft des Messias. Die göttliche Initiative und Treue stehen im Mittelpunkt dieser Zusage. Die 
Erfüllung liegt nicht in Davids Leistung, sondern in Gottes Gnade. (Psalm 2,6-9; Jesaja 11,1-5; Lukas 
1,32-33; 1. Chronik 17,11-14) 

David reagiert auf Gottes Verheißung mit tiefer Demut und Anbetung. Nachdem er die Worte des 
HERRN vernommen hat, setzt sich David vor dem HERRN nieder und betet. Diese Geste ist Ausdruck 
völliger Unterordnung und Ehrfurcht. Er erkennt, dass alles, was er ist und hat, allein Gottes Gnade 
verdankt. Seine Worte sind nicht von Selbstbewusstsein, sondern von Staunen geprägt. David preist 
die Einzigartigkeit Gottes und die Erwählung Israels als Gottes Volk. Dabei versteht er die Verheißung 
nicht nur als persönliches Vorrecht, sondern als Teil der Heilsgeschichte. Er bittet Gott, das Wort, das 
er gesprochen hat, zu bestätigen und wahrzumachen. David macht sich nicht selbst zum Zentrum, 
sondern ehrt Gottes Treue und Größe. Sein Gebet zeigt ein vorbildliches Herz in der Reaktion auf 
göttliche Offenbarung. (2. Samuel 7,18-29; 1. Chronik 17,16-27; Psalm 138,1-2) 

Seite  von 64 93



Davids Gebet macht die Erwählung Israels zum Zentrum göttlichen Handelns. In seiner Antwort 
bekennt David, dass das Volk Israel einzigartig ist, weil Gott es sich selbst erlöst hat. Er betont, dass 
Gottes Wirken in der Geschichte Israels seine Größe und Herrlichkeit offenbart. Die Erwählung Israels 
ist nicht zufällig, sondern Ausdruck göttlicher Initiative. David erkennt in diesem Handeln Gottes den 
roten Faden der Geschichte. Er lobt Gott dafür, dass er sich ein Volk erwählt hat, um unter ihnen zu 
wohnen. Diese Perspektive verbindet den persönlichen Bund mit dem umfassenden Heilsplan. Davids 
Glaube erkennt, dass persönliche Berufung immer in den größeren Rahmen göttlicher Geschichte 
eingebettet ist. So wird das Lob Gottes zur Anerkennung seiner souveränen Pläne. (2. Mose 19,5-6; 5. 
Mose 7,6-9; 1. Chronik 17,21-22) 

Die abschließende Bitte um Bestätigung zeigt Davids Vertrauen in Gottes Treue. David beendet 
sein Gebet mit der Bitte, dass der HERR das Wort, das er gesprochen hat, für immer bestätige. Dabei 
erkennt er an, dass nur Gott seine Verheißungen wahrmachen kann. Seine Hoffnung liegt nicht in 
menschlichem Handeln, sondern in göttlicher Beständigkeit. Die Worte „so wird dein Name groß 
werden ewiglich“ zeigen, dass David nicht seine eigene Herrlichkeit sucht. Vielmehr möchte er, dass 
Gottes Name durch die Erfüllung der Verheißung verherrlicht wird. Davids Herz ist auf Gottes Ehre 
ausgerichtet, nicht auf Selbstverwirklichung. Er versteht seine Königsherrschaft als Mittel zur 
Offenbarung der Herrlichkeit Gottes. Das Gebet endet in Zuversicht und Hingabe an den Willen 
Gottes. (1. Könige 8,23-26; Psalm 115,1; 1. Chronik 17,23-27) 

Seite  von 65 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 13,1-17,27) 

Zusammenfassung:  

David beschließt, die Lade Gottes nach Jerusalem zu bringen, um die Gegenwart Gottes in das 
Zentrum der Nation zu stellen. Der erste Versuch scheitert, weil Gottes Anweisungen missachtet 
werden und Ussa durch einen unzulässigen Zugriff getötet wird. David erkennt seine Verantwortung 
und holt die Lade später unter Beachtung der göttlichen Ordnung nach Jerusalem, was zu großer 
Freude und Anbetung führt. Im Anschluss wird Davids Königsherrschaft durch militärische Siege 
gegen die Philister gefestigt. In Kapitel 17 äußert David den Wunsch, dem HERRN ein Haus zu bauen. 
Doch Gott verweigert dies und gibt stattdessen durch den Propheten Nathan die Zusage des 
Davidischen Bundes: Gott wird David ein Haus bauen – eine bleibende Königsdynastie, aus der der 
Messias hervorgehen wird. David reagiert mit demütigem Lobpreis und erkennt Gottes Größe, Gnade 
und Treue in dieser Verheißung. Der Text markiert einen heilsgeschichtlichen Wendepunkt, da der 
zukünftige König Israels auf ewig auf dem Thron Davids sitzen wird – letztlich erfüllt in Christus. 

Anwendungen:  

Gottes Gegenwart erfordert Ehrfurcht und Gehorsam. Der erste Versuch, die Lade zu holen, 
scheitert an der Missachtung göttlicher Anordnungen. Der Text zeigt, dass Gottes Nähe nicht 
leichtfertig behandelt werden darf, sondern nach seinen Maßstäben gesucht werden muss. Diese 
Wahrheit bleibt grundlegend, weil Gottes Heiligkeit bis heute höchste Achtung verlangt. 

Echte Demut erkennt, dass Gottes Pläne größer sind als menschliche Vorhaben. David möchte 
Gott ein Haus bauen, doch Gott hat einen höheren Plan: Er selbst wird David ein Haus bauen. Das 
geistliche Prinzip macht deutlich, dass Gott nicht von menschlicher Initiative abhängig ist, sondern 
souverän handelt. Diese Einsicht bleibt wichtig, weil sie zur Ruhe in Gottes Verheißungen führt. 

Der Davidische Bund verankert die Hoffnung Israels im kommenden Messias. Gott verspricht 
David eine ewige Dynastie, die letztlich im Königreich Christi erfüllt wird. Der Text unterstreicht, dass 
Israels Geschichte auf die Herrschaft des verheißenen Sohnes Davids zuläuft. Diese Wahrheit bleibt 
zentral, weil sie die Grundlage für das kommende messianische Friedensreich bildet. 

Seite  von 66 93



8. Militärische Erfolge und Gerechtigkeit Davids (18,1-20,8) 

8.1. Siege über Philister, Moab, Zoba und Edom (18,1-17) 
Davids militärische Erfolge zeigen Gottes Wirken durch seinen erwählten König. Die Chronik 
berichtet in konzentrierter Form von Davids Siegen über die Philister, Moabiter und Syrer. Diese 
Darstellung hebt hervor, dass Gottes Hand über Davids Kriegsführung liegt. Die Feinde Israels werden 
unterworfen, nicht durch bloße Strategie, sondern durch göttliche Führung. Der Sieg über die Philister, 
Israels langjährige Bedränger, markiert den Durchbruch göttlicher Gerechtigkeit. Auch der 
Unterwerfung der Moabiter kommt heilsgeschichtliche Bedeutung zu, da sie Nachkommen Lots sind. 
Der Bericht verweist auf eine umfassende Reinigung des Landes von feindlichen Mächten. Davids 
Kriege sind keine Eroberungsfeldzüge, sondern Ausdruck von Gottes Gericht und Gnade. Die Chronik 
legt den Akzent nicht auf Einzelheiten der Schlachten, sondern auf das Ergebnis: Gottes Volk wird in 
Sicherheit gebracht. Die militärische Stärke Davids ist sekundär gegenüber der Wirksamkeit göttlicher 
Vorsehung. (2. Samuel 8,1-2; 5. Mose 7,1-2; Psalm 18,33-40; 1. Chronik 18,1-2) 

Die Siege gegen Hadadeser und die Syrer zeigen Gottes Souveränität über überregionale 
Mächte. David besiegt Hadadeser, den König von Zoba, und unterwirft die syrischen Hilfstruppen aus 
Damaskus. Diese Auseinandersetzung überschreitet die Grenzen Kanaans und dehnt sich auf den 
nordöstlichen Raum aus. Die Chronik macht deutlich, dass Gottes Macht nicht an die geografischen 
Grenzen Israels gebunden ist. Die syrischen Truppen, militärisch stark und gut organisiert, unterliegen 
dem von Gott geführten König Israels. Dies ist Ausdruck göttlicher Souveränität über alle Völker. Der 
HERR setzt seine Erwählten ein, um sein Reich auch politisch zu festigen. David bringt goldene 
Schilde nach Jerusalem und weiht die Beute dem HERRN. Dadurch wird klar, dass selbst 
Kriegsgewinne in den Dienst Gottes gestellt werden. Die Eroberungen dienen nicht persönlichem 
Reichtum, sondern göttlicher Verherrlichung. (2. Samuel 8,3-8; Psalm 47,3-9; 1. Chronik 18,3-8) 

Die freiwillige Gabe Tou’s zeigt, dass Gottes Wirken auch Herzen fremder Könige erreicht. Tou, 
der König von Hamat, sendet Geschenke an David, nachdem dieser Hadadeser besiegt hat. Diese 
Handlung deutet auf eine diplomatische Anerkennung Davids als überregionaler Herrscher. Zugleich 
zeigt sie, dass Gottes Segen auf David selbst Völker beeinflusst, die nicht direkt betroffen sind. Tou 
handelt nicht aus Furcht, sondern in Dankbarkeit, da Hadadeser auch sein Feind war. Die Chronik 
beschreibt dieses Geschenk als freiwillige Handlung, die David nutzt, um den HERRN zu ehren. Auch 
hier wird der göttliche Zweck über den politischen gestellt. Die Annahme der Geschenke wird nicht 
zum persönlichen Vorteil verwendet, sondern für das Heiligtum geweiht. Die Könige der Erde 

Seite  von 67 93



beginnen zu erkennen, dass Gottes Erwählung real und segensreich ist. (2. Samuel 8,9-12; Psalm 
68,30-32; 1. Chronik 18,9-11) 

Davids Verwaltung festigt Gerechtigkeit und Ordnung im ganzen Land. Der Abschnitt endet mit 
einer Liste der Beamten in Davids Regierung. Dies zeigt, dass die militärischen Siege in geordnete 
Regierung überführt werden. Die Chronik nennt dabei Joab als Heerführer, Joschafat als Kanzler, 
Zadok und Ahimelech als Priester sowie Seraja als Schreiber. Diese Namen stehen für die Etablierung 
einer strukturierten, gerechten Herrschaft. Gottes Segen zeigt sich nicht nur im Sieg, sondern auch in 
gerechter Verwaltung. Der König setzt fähige Männer ein, um das Volk in Frieden und Gerechtigkeit 
zu führen. Die Aufzählung verdeutlicht, dass göttliches Königtum nicht nur im Kampf, sondern vor 
allem im Dienst am Volk sichtbar wird. Gerechtigkeit und Ordnung sind Ausdruck des Königtums 
Gottes durch seinen erwählten Diener. (2. Samuel 8,15-18; Sprüche 29,4; Psalm 72,1-4; 1. Chronik 
18,14-17) 

8.2. Freundschaft mit Hanan und Krieg gegen die Ammoniter 
(19,1-19) 

Davids freundliche Geste gegenüber Hanan wird durch Misstrauen verdorben. Nach dem Tod des 
ammonitischen Königs Nahas sendet David Gesandte, um seinem Sohn Hanan Trost auszusprechen. 
Diese Geste entspringt echter Loyalität, da David zuvor Freundschaft mit Nahas gepflegt hatte. Doch 
Hanans Ratgeber unterstellen den Gesandten böse Absichten und werfen David Spionage vor. Infolge 
dieses Misstrauens werden die Abgesandten entehrt und gedemütigt, was einer Kriegserklärung 
gleichkommt. Die Chronik zeigt hier, wie misstrauischer Rat und geistliche Blindheit zu 
folgenschweren Fehleinschätzungen führen. Die gute Absicht wird nicht erkannt, weil das Herz nicht 
auf Gottes Weisheit gegründet ist. Diese Begebenheit verdeutlicht, dass geistliches 
Unterscheidungsvermögen notwendig ist, um göttlich geführte Initiativen zu erkennen. Hanans 
Ablehnung wird zum Auslöser für göttliches Gericht, denn sie richtet sich indirekt gegen Gottes 
Gesalbten. Die Ablehnung göttlich gesandter Boten bringt Konsequenzen. (2. Samuel 10,1-5; Sprüche 
14,7; Jesaja 5,20; 1. Chronik 19,1-5) 

Die Ammoniter suchen Hilfe bei den Syrern – menschliche Bündnisse gegen Gottes Volk. Nach 
der Entweihung der Gesandten erkennen die Ammoniter die Schwere ihres Fehlers und rüsten sich 
zum Kampf. Um sich gegen Israel zu behaupten, schließen sie Bündnisse mit syrischen Streitkräften 
aus Aram. Diese Allianz zeigt, wie menschliche Machtmittel gegen göttliche Erwählung mobilisiert 
werden. Doch die Bündnisse entstammen nicht Gottes Willen, sondern menschlicher Angst und Stolz. 

Seite  von 68 93



Die Chronik betont, dass diese Bündnisse letztlich ins Leere laufen, weil sie gegen Gottes Plan 
gerichtet sind. Die Syrer handeln aus politischen Motiven, ohne die geistliche Dimension des Konflikts 
zu erkennen. Der Versuch, Gottes Handeln durch überregionale Bündnisse zu verhindern, ist zum 
Scheitern verurteilt. Die Geschichte zeigt, dass menschliche Strategien geistlichen Prinzipien nicht 
standhalten können. (Jesaja 8,9-10; Psalm 2,1-4; 2. Samuel 10,6-8; 1. Chronik 19,6-7) 

Joabs Strategie und Gottesvertrauen führen trotz Übermacht zum Sieg. Joab erkennt die 
militärisch schwierige Lage, da Israel von zwei Fronten – Syrern und Ammonitern – bedrängt wird. Er 
teilt das Heer auf und setzt Abischai an eine der beiden Fronten. Dabei spricht er die entscheidenden 
Worte: „Der HERR tue, was ihm gefällt.“ Diese Aussage zeigt Joabs Vertrauen auf Gottes souveräne 
Entscheidung im Kampf. Der militärische Plan basiert auf menschlicher Klugheit, doch das Ergebnis 
wird in Gottes Hände gelegt. Die Chronik betont hier das Zusammenspiel von Verantwortung und 
Abhängigkeit. Joab kämpft mit Mut, aber im Bewusstsein, dass nur der HERR den Sieg geben kann. 
Die Schlacht endet mit der Flucht der Syrer und der damit verbundenen Demoralisierung der 
Ammoniter. Die göttliche Gegenwart entscheidet über den Ausgang, nicht die zahlenmäßige Stärke. (2. 
Samuel 10,9-14; Psalm 20,7-9; 1. Chronik 19,8-15) 

Die Niederlage der Syrer offenbart die Begrenztheit menschlicher Macht gegen Gottes Volk. 
Nach ihrer Flucht verbünden sich die Syrer erneut, doch diesmal wird der Kampf umfassender – 
Hadadeser ruft weitere Truppen. David selbst zieht aus, führt das Heer an und besiegt die Syrer 
endgültig. Diese Entwicklung zeigt, dass Gott seine Erwählten durch zunehmende Herausforderungen 
führt, aber auch endgültige Siege schenkt. Die syrischen Verbände unterliegen, und die Völker 
schließen Friedensverträge mit David. Damit endet ihre Unterstützung der Ammoniter. Die Chronik 
stellt dar, wie Gottes Eingreifen nicht nur einzelne Schlachten, sondern ganze politische 
Entwicklungen wendet. Die Völkerwelt erkennt Davids überlegene Stellung, die aus Gottes Berufung 
resultiert. Die Syrer ziehen sich zurück, und der Friede wird zur Frucht göttlicher Durchsetzungskraft. 
(Psalm 44,4-8; 2. Samuel 10,15-19; 1. Chronik 19,16-19) 

8.3. Eroberung Rabba und Kämpfe gegen die Riesen (20,1-8) 
Die Eroberung Rabbas zeigt Gottes Vollendung des Gerichts an den Ammonitern. Die Chronik 
berichtet, dass Joab während der Belagerung von Rabba erfolgreich kämpfte und David zum 
abschließenden Sieg rief. Diese Strategie zeigt sowohl militärische Weisheit als auch die Anerkennung 
Davids als obersten Repräsentanten der göttlichen Ordnung. David übernimmt den letzten Schritt und 
bringt damit die Eroberung zur Vollendung. Der Bericht hebt hervor, dass eine große Krone vom 

Seite  von 69 93



Haupt des ammonitischen Königs genommen und auf Davids Haupt gesetzt wurde. Dies symbolisiert 
den vollständigen Sieg über die Ammoniter und ihre Unterordnung unter die Herrschaft des erwählten 
Königs. Die Beute wird Gott geweiht, was die geistliche Deutung der militärischen Erfolge 
unterstreicht. Die Stadt Rabba, einst ein Zentrum ammonitischer Macht, wird so zu einem Zeugnis der 
Durchsetzung göttlicher Gerechtigkeit. Die Chronik stellt dabei nicht den kriegerischen Aspekt in den 
Vordergrund, sondern die geistliche Bedeutung des Sieges. (2. Samuel 12,26-31; Psalm 21,1-3; 1. 
Chronik 20,1-2) 

Die Behandlung der Bevölkerung Rabbas verweist auf göttliches Gericht über hartnäckigen 
Widerstand. David bringt die Einwohner der Stadt zur Arbeit mit eisernen Werkzeugen, wie es zur 
damaligen Zeit bei unterworfenen Feinden üblich war. Die Chronik erwähnt diesen Vorgang ohne 
Kommentar, doch der Zusammenhang macht deutlich, dass es sich um eine Folge anhaltender 
Feindschaft gegen Israel handelt. Die Ammoniter hatten sich durch Spott, Krieg und Allianzen mit 
Syrien mehrfach gegen Gottes erwähltes Volk gestellt. Die nun folgende Unterwerfung ist Ausdruck 
göttlichen Gerichts über Völker, die Gottes Gnade dauerhaft zurückweisen. Gleichzeitig wird die 
Maßnahme nicht aus Rachsucht, sondern als Teil der göttlichen Ordnung dargestellt. Die Chronik legt 
Wert darauf, dass solche Handlungen nur nach göttlicher Führung geschehen. Rabba war nicht bloß 
eine feindliche Stadt, sondern ein Zentrum widergöttlicher Gesinnung. Ihre Umwandlung in einen Ort 
des Dienstes zeigt Gottes Gerechtigkeit im Kontrast zu menschlicher Eigenmächtigkeit. (5. Mose 
20,10-18; Jeremia 49,1-6; 1. Chronik 20,3) 

Die Kämpfe gegen die Riesen demonstrieren Gottes Macht über übernatürlich scheinende 
Feinde. Im Anschluss berichtet die Chronik von weiteren Kriegen mit den Philistern, bei denen 
mehrere Riesen erschlagen werden. Diese Nachkommen der Rephaiter galten als übermenschlich stark 
und unbesiegbar. Doch Israel besiegt sie durch Männer wie Sibbechai, Elhanan und den Bruder 
Jonathans. Die Chronik nennt ihre Namen, um zu zeigen, dass Gottes Kraft sich auch in unbekannten 
Männern wirksam zeigt. Die Riesen symbolisieren feindliche Mächte, die menschlich gesehen 
übermächtig erscheinen. Ihre Niederlage bezeugt Gottes Souveränität über jede Form von Bedrohung. 
Der Glaube an den HERRN, nicht physische Überlegenheit, führt zum Sieg. Diese Kämpfe erinnern an 
den Sieg Davids über Goliath und zeigen, dass Gottes Kraft in jeder Generation dieselbe bleibt. Die 
Riesen werden nicht aus eigener Kraft besiegt, sondern im Vertrauen auf den HERRN. (5. Mose 
2,10-11; 1. Samuel 17,45-50; Psalm 44,4-8; 1. Chronik 20,4-8) 

Die Erwähnung der Helden unterstreicht die fortdauernde Wirksamkeit göttlicher Berufung. 
Die Chronik nennt bewusst nicht nur David, sondern auch andere Männer, die im Kampf gegen 
übermächtige Feinde siegreich waren. Diese Männer stehen stellvertretend für ein Volk, das unter 

Seite  von 70 93



Gottes Führung Großes vollbringen kann. Die Kämpfe gegen die Riesen enden nicht mit David, 
sondern gehen weiter unter seiner Herrschaft. Gottes Berufung auf das Volk Israel wirkt durch seine 
Diener hindurch weiter. Auch nach dem Höhepunkt königlicher Erfolge bleibt Gottes Kraft wirksam. 
Die Erwähnung dieser Männer zeigt, dass das Werk des HERRN nicht auf eine Person beschränkt ist. 
In der Treue vieler spiegelt sich die Größe des einen Gottes. Die Chronik ehrt diese Männer, um die 
Kontinuität geistlicher Autorität im Volk Gottes zu zeigen. (Josua 14,12-14; Psalm 60,12; 1. Chronik 
20,4-8) 

Seite  von 71 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 18,1-20,8) 

Zusammenfassung:  

Die Kapitel 18 bis 20 schildern Davids militärische Erfolge, mit denen das Königreich Israel territorial 
gefestigt und erweitert wird. David besiegt die Philister, die Moabiter, die Syrer und die Edomiter, 
wodurch wichtige Feinde ringsum unterworfen werden. Besonders hervorgehoben wird, dass der 
HERR David in allen seinen Unternehmungen Sieg schenkt. Die Beute aus den Feldzügen wird dem 
HERRN geweiht, was Davids geistliche Ausrichtung unterstreicht. Auch seine Verwaltung wird 
erwähnt, wobei sowohl militärische als auch priesterliche Ämter geordnet beschrieben werden. In 
Kapitel 19 kommt es zu einem Konflikt mit Ammon, weil Davids diplomatischer Gruß misstrauisch 
missdeutet wird. Die Feindschaft eskaliert, und Israel siegt erneut – diesmal auch über verbündete 
Aramäer. In Kapitel 20 folgen weitere Kriege, in denen Riesen aus der Linie der Philister besiegt 
werden. Der Text zeigt David als einen von Gott gesegneten, gerechten und erfolgreichen König, der 
Gottes Namen ehrt und Israel Schutz bietet. Gleichzeitig wird die geistliche Ordnung durch die 
Bundesverheißung im Hintergrund bewahrt. 

Anwendungen:  

Sieg und Segen kommen von Gott, nicht durch menschliche Stärke. David wird in allen Kämpfen 
bewahrt und siegt, weil der HERR mit ihm ist. Der Text zeigt, dass göttlicher Beistand der eigentliche 
Grund für Erfolg ist, auch wenn menschliche Mittel eingesetzt werden. Diese Wahrheit bleibt zentral, 
weil geistlicher Dienst immer von Gottes Wirken abhängig ist. 

Geistliche Treue zeigt sich auch im Umgang mit irdischem Erfolg. David weiht die Kriegsbeute 
dem HERRN und erkennt ihn als den eigentlichen Geber des Sieges an. Das geistliche Prinzip 
verdeutlicht, dass materieller Gewinn zur Ehre Gottes eingesetzt werden soll. Diese Einsicht bleibt 
bedeutend, weil geistlicher Segen oft an die Frage der Anbetung im Alltag gebunden ist. 

Selbst lange Feindschaften können durch Gottes Kraft überwunden werden. Die wiederholten 
Siege über die Philister und ihre Riesen zeigen Gottes anhaltende Treue im Schutz seines Volkes. Der 
Text macht deutlich, dass auch tief verwurzelte Bedrohungen durch göttliches Eingreifen besiegt 
werden können. Diese Wahrheit bleibt ermutigend, weil Gottes Macht stärker ist als jede dauerhafte 
Opposition. 

Seite  von 72 93



9. Davids Versagen und Gottes Erbarmen (21,1-22,1) 

9.1. Volkszählung aus Stolz - Gottes Gericht (21,1-17) 
Die Anstiftung zur Volkszählung offenbart die Gefahr geistlicher Selbstüberschätzung. Die 
Chronik berichtet, dass Satan David dazu reizte, Israel zu zählen. Diese Aussage macht deutlich, dass 
die Versuchung nicht allein aus Davids Innerem kam, sondern Teil einer geistlichen 
Auseinandersetzung war. Der Begriff „reizen“ deutet auf eine innere Bewegung hin, die zur Handlung 
drängt, aber nicht entschuldigt. David handelt aus einem Wunsch nach Kontrolle, Stärke und vielleicht 
auch Stolz über seine Macht. Joab erkennt die Problematik und warnt David, doch dieser besteht auf 
der Zählung. Das Zählen des Volkes war nicht grundsätzlich verboten, wurde aber hier aus einem 
falschen Motiv heraus befohlen. Die geistliche Dimension liegt darin, dass David sein Vertrauen vom 
HERRN auf Zahlen und militärische Stärke verlagert. Die Chronik zeigt, dass auch geistlich gesinnte 
Leiter in Gefahr stehen, ihre Stellung zu missbrauchen. Die Handlung wird nicht als militärischer 
Fehler, sondern als geistliche Verfehlung bewertet. (2. Mose 30,12; Psalm 20,8; Jakobus 1,14-15; 1. 
Chronik 21,1-4) 

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erklärt zu 1. Chronik 21,1, dass der 
scheinbare Widerspruch zwischen dieser Stelle und 2. Samuel 24,1 dadurch gelöst wird, dass 
Gott souverän und zulassend Satan gebraucht, um seine Absichten zu erfüllen. Gott selbst 
verführt niemanden zum Bösen (Jakobus 1,13-15), doch er erlaubt Satan, Menschen zu prüfen 
oder zu richten. So gebraucht Gott Satan, um Sünder zu richten (Markus 4,15; 2. Korinther 
4,4), Gläubige zu läutern (Hiob 1,8-2,10; Lukas 22,31-32), Gemeindezucht zu vollziehen (1. 
Korinther 5,1-5; 1. Timotheus 1,20) und gehorsame Gläubige zu heiligen (2. Korinther 
12,7-10). David wurde weder von Gott noch von Satan gezwungen zu sündigen, aber Satan 
durfte ihn versuchen, und David entschied sich aus Stolz falsch. Sein Entschluss, Israel zu 
zählen, entsprang einem stolzen Vertrauen auf militärische Stärke, im Gegensatz zur 
gottgegebenen Weisung beim mosaischen Zensus (4. Mose 1-2). Davids Handeln richtete 
seinen Blick auf seine eigene Macht statt auf den HERRN, und Gott ließ zu, dass Satan diese 
Herzenshaltung ans Licht brachte (1. Chronik 21,1-8; 2. Samuel 24,1) (MacArthur, 2005, S. 1. 
Chr 21,1). 

Joabs Zählung zeigt den inneren Konflikt zwischen Gehorsam und Überzeugung. Joab gehorcht 
Davids Befehl widerwillig, doch er führt die Zählung nicht vollständig durch. Die Chronik hebt hervor, 
dass Levi und Benjamin nicht mitgezählt wurden, „denn Joab hatte das Wort des Königs verabscheut“. 

Seite  von 73 93



Diese Formulierung zeigt die Spannung zwischen obrigkeitlichem Auftrag und geistlichem Gewissen. 
Joab erkennt, dass die Zählung dem Willen Gottes widerspricht, doch er gehorcht aus Loyalität 
gegenüber David. Die unvollständige Durchführung zeigt, dass selbst in einer verfehlten Handlung 
Raum für Gewissensentscheidungen bleibt. Die Chronik dokumentiert Joabs Handlung, um deutlich zu 
machen, dass menschliche Autorität Grenzen hat, wenn sie gegen göttliche Ordnung steht. Gott 
beurteilt nicht nur das Ergebnis, sondern auch die Beweggründe. Joabs Verhalten steht im Kontrast zu 
Davids unbeirrtem Befehl. (1. Samuel 14,45; Apostelgeschichte 5,29; 1. Chronik 21,5-6) 

Davids Schuldeingeständnis nach der Zählung zeigt wahre Bußbereitschaft. Als David erkennt, 
was er getan hat, bekennt er seine Schuld vor Gott. Er nennt seine Tat „sehr töricht“ und bittet um 
Vergebung. Diese Reaktion zeigt, dass geistliche Reife nicht durch Fehlerlosigkeit, sondern durch 
Umkehr gekennzeichnet ist. David verharrt nicht in Selbstrechtfertigung, sondern sucht das Angesicht 
Gottes. Seine Buße ist nicht nur formal, sondern geprägt von echter innerer Erschütterung. Die 
Chronik stellt Davids Reue ins Zentrum, um die geistliche Dimension von Leitung deutlich zu 
machen. Der König steht nicht außerhalb der göttlichen Ordnung, sondern ist ihr besonders 
verpflichtet. Wahre Autorität zeigt sich im Eingeständnis von Schuld. Buße ist der Weg zur 
Wiederherstellung, nicht zur Schwächung der Leitung. (2. Samuel 24,10; Psalm 32,5; Sprüche 28,13; 
1. Chronik 21,7-8) 

Gott stellt David vor eine Wahl des Gerichts, um ihn zur Erkenntnis göttlicher Gnade zu führen. 
Der Prophet Gad bringt David drei Gerichtsalternativen: drei Jahre Hungersnot, drei Monate Flucht 
vor Feinden oder drei Tage Pest durch die Hand des HERRN. David wählt die dritte Option, weil er 
lieber in die Hände Gottes fällt als in die Hände von Menschen. Diese Wahl zeigt sein tiefes Vertrauen 
in Gottes Erbarmen, selbst im Gericht. Die Pest kommt über Israel, und 70.000 Menschen sterben. 
Doch als der Engel Jerusalem erreicht, gebietet der HERR Einhalt. Diese Wendung offenbart, dass 
Gottes Gnade selbst im Zorn nicht aufhört. Der HERR ist ein Gott, der richtet, aber auch barmherzig 
auf Buße reagiert. Die Chronik betont Gottes souveräne Gerechtigkeit und seine freie 
Gnadenentscheidung. (2. Samuel 24,11-16; Klagelieder 3,22-23; Hosea 6,1-2; 1. Chronik 21,9-15) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 1. Chronik 21,25, 
dass der vermeintliche Widerspruch zwischen 2. Samuel 24,24 und 1. Chronik 21,25 lediglich 
auf zwei verschiedenen Begriffen beruht. Im Samuelbuch wird der Preis für die Tenne 
angegeben, das hebräische goren, während das Chronikbuch den Preis für den gesamten Platz 
nennt, hebräisch maqom, auf dem später der Tempel mitsamt seinen Vorhöfen errichtet wurde 
(2. Chronik 3,1). David zahlte somit 50 Schekel Silber für die Tenne (goren) und 600 Schekel 

Seite  von 74 93



Gold für den Platz (maqom). Dadurch lösen sich die beiden Angaben harmonisch auf (2. 
Samuel 24,24; 1. Chronik 21,25) (Scofield, 2015, S. 531). 

Der Ort des Gerichts wird zum Ort der Gnade und Anbetung. Als David den Engel mit dem 
gezückten Schwert sieht, bekennt er erneut seine Schuld und bittet, dass die Strafe ihn selbst treffen 
möge. Gott antwortet durch den Propheten Gad und weist David an, auf der Tenne Ornans einen Altar 
zu errichten. David gehorcht sofort, kauft den Platz für einen vollen Preis und bringt Brand- und 
Friedensopfer dar. Die Chronik betont, dass Gott vom Himmel antwortet und das Opfer annimmt. Der 
Ort des Gerichts wird so zum Ort der Versöhnung. Die Tenne Ornans wird zum späteren Tempelberg, 
was zeigt, dass aus Gericht Gnade erwächst. Gottes Eingreifen offenbart seine Barmherzigkeit, die sich 
auf einem Ort konzentriert, der zum Zentrum des zukünftigen Gottesdienstes wird. (2. Chronik 3,1; 
Psalm 30,5; Jesaja 66,2; 1. Chronik 21,16-17) 

9.2. Bauplatz des Tempels - Ort der Gnade (21,18-22,1) 
Gottes Anweisung zur Opferung auf der Tenne Ornans offenbart seine gnädige Hinwendung 
zum Sünder. Nach dem Gericht über Israel gibt Gott durch den Propheten Gad den Befehl, einen 
Altar auf der Tenne Ornans zu errichten. Dieser Ort, an dem der Engel des Gerichts stand, wird nun zur 
Stätte göttlicher Gnade. David erkennt sofort die Bedeutung des Befehls und handelt ohne Zögern. Die 
Bereitschaft Ornans, seine Tenne, Rinder und Geräte zu geben, zeigt die Bereitschaft zur Beteiligung 
an Gottes Werk. David besteht jedoch darauf, den vollen Preis zu zahlen, da er Gott kein Opfer bringen 
will, das ihn nichts kostet. Dieses Prinzip betont die Heiligkeit des Opfers und die persönliche 
Verantwortung im Gottesdienst. Die Opfer werden dargebracht, und das Feuer vom Himmel bestätigt 
die Annahme durch den HERRN. Gott zeigt, dass seine Gnade dort wirksam wird, wo wahre Buße und 
Gehorsam aufeinandertreffen. Der Ort der Strafe wird zur Stätte des Segens. (2. Mose 20,24; 2. 
Samuel 24,18-25; Psalm 51,19; 1. Chronik 21,18-26) 

Die göttliche Antwort auf das Opfer markiert den zukünftigen Ort der Bundesbegegnung. 
Nachdem der HERR auf das Opfer mit Feuer vom Himmel geantwortet hat, erkennt David, dass dieser 
Ort der zukünftige Tempelplatz sein soll. Die Chronik stellt diesen Zusammenhang bewusst her, um 
die heilsgeschichtliche Bedeutung der Tenne Ornans hervorzuheben. Der Ort, der einst neutraler Besitz 
war, wird zum Zentrum des künftigen Gottesdienstes Israels. David erkennt dies nicht aus sich selbst, 
sondern durch göttliche Offenbarung. Die Wahl dieses Platzes zeigt, dass Gottes Gnade über den 
größten Sünden steht und neue Anfänge schafft. Der Tempel entsteht nicht aus menschlicher Initiative, 
sondern aus göttlicher Begegnung inmitten von Gericht und Gnade. Der zukünftige Opferdienst wird 

Seite  von 75 93



an einem Ort geschehen, der für göttliches Erbarmen steht. Die Heiligkeit des Tempels gründet nicht in 
seiner Architektur, sondern in der Geschichte göttlichen Eingreifens. (5. Mose 12,5-7; Psalm 87,1-3; 1. 
Chronik 21,28-22,1) 

David erkennt in der Offenbarung des Ortes Gottes souveräne Entscheidung und bereitet den 
Tempelbau vor. Die abschließende Feststellung in 1. Chronik 22,1 macht deutlich: Dies ist das Haus 
Gottes und der Ort des Altars für Brandopfer. Damit wird eine heilsgeschichtliche Linie geschlossen, 
die bei Abrahams Opfer auf dem Berg Morija begann. Der gleiche Ort, an dem Isaak geopfert werden 
sollte, wird nun zur Stätte des Bundesopfers für das ganze Volk. David erkennt, dass nicht er, sondern 
sein Sohn den Tempel bauen wird, doch er beginnt mit den Vorbereitungen. Der Glaube sieht nicht nur 
die Gegenwart, sondern handelt im Blick auf die Zukunft. Der Bauplatz wird zur Verbindung zwischen 
Gottes Gericht, Gnade und zukünftiger Herrlichkeit. Der Tempel entsteht aus Offenbarung, nicht aus 
menschlicher Idee. So wird deutlich, dass jeder wahre Gottesdienst seinen Ursprung in Gottes 
Entscheidung hat. (1. Mose 22,2; 1. Könige 6,1; 2. Chronik 3,1; 1. Chronik 22,1) 

Seite  von 76 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 21,1-22,1) 

Zusammenfassung:  

Satan verführt David dazu, eine Volkszählung durchzuführen, wodurch David Gottes Vertrauen durch 
menschliches Sicherheitsdenken ersetzt. Obwohl Joab zögert, führt er den Befehl aus. Nach 
Vollendung der Zählung erkennt David seine Schuld und bekennt sie dem HERRN. Gott bietet ihm 
drei Gerichtsoptionen an; David entscheidet sich, lieber in Gottes Hände zu fallen als in die der 
Menschen. Daraufhin kommt eine Plage über Israel, bei der 70.000 Menschen sterben. Als der Engel 
Jerusalem vernichten will, greift Gott ein und gebietet Halt. David sieht den Engel und wirft sich in 
Buße vor dem HERRN nieder. Er bittet, dass die Schuld ihn und nicht das Volk treffen möge. Auf 
Gottes Anweisung hin errichtet David einen Altar auf der Tenne des Ornans und bringt Opfer dar. Dort 
hört der HERR das Gebet und stoppt die Plage. Diese Stätte wird als zukünftiger Tempelort 
identifiziert. Der Abschnitt verbindet Davids persönliche Sünde, Gottes Gericht und letztlich Gnade 
mit der Weihe des Ortes, an dem Gottes Wohnung unter Israel dauerhaft errichtet werden soll. 

Anwendungen:  

Vertrauen auf menschliche Stärke ersetzt nicht den Glauben an Gottes Versorgung. David zählt 
das Volk, um militärische Sicherheit zu gewinnen, anstatt auf Gottes Schutz zu vertrauen. Der Text 
zeigt, dass geistlicher Hochmut schnell in praktische Unabhängigkeit umschlägt. Diese Wahrheit bleibt 
aktuell, weil Selbstsicherheit auch heute geistliches Vertrauen untergraben kann. 

Gottes Gnade steht über seinem gerechten Gericht. Obwohl Gottes Gericht schwer ist, zeigt er 
Erbarmen, als David Buße tut und sich in Demut unter ihn beugt. Das geistliche Prinzip macht 
deutlich, dass echte Umkehr Gottes Herz bewegt und den Weg zur Wiederherstellung öffnet. Diese 
Einsicht bleibt tröstlich, weil Gott bereit ist zu vergeben, wenn echte Reue vorhanden ist. 

Gottes erwählter Ort für Anbetung ist untrennbar mit Gnade verbunden. Der Tempelplatz 
entsteht nicht aus menschlicher Planung, sondern im Kontext von Schuld, Gericht und Versöhnung. 
Der Text unterstreicht, dass wahre Anbetung auf der Grundlage von Sühnung und Gnade geschieht. 
Diese Wahrheit bleibt zentral, weil auch heute jede Begegnung mit Gott auf der Basis des 
stellvertretenden Opfers geschieht. 

Seite  von 77 93



10. Vorbereitung auf den Tempelbau (22,2-29,22) 

10.1. Sammlung von Baumaterial und Anweisungen an Salomo 
(22,2-19) 

David beginnt mit umfassender Vorbereitung für den Tempelbau trotz göttlichem Bauverbot. 
Obwohl David selbst den Tempel nicht bauen darf, beginnt er mit intensiven Vorbereitungen für das 
zukünftige Werk. Er versammelt Fremdlinge im Land, die als Arbeitskräfte beim Bau dienen sollen. 
Eisen für Nägel, Bronze in großer Menge und Zedernholz werden in gewaltigem Umfang 
bereitgestellt. Diese Materialien zeugen von der Ernsthaftigkeit und Größe des geplanten Hauses 
Gottes. David handelt im Bewusstsein, dass der Tempel nicht durch ihn, sondern durch seinen Sohn 
erbaut werden soll. Dennoch sieht er sich verantwortlich, alles in seiner Macht Stehende 
vorzubereiten. Dies zeigt, dass geistliche Verantwortung nicht an persönliche Ausführung gebunden 
ist. Wer Gottes Werk liebt, denkt über die eigene Generation hinaus. Davids Initiative bezeugt seine 
Ehrfurcht vor der Heiligkeit Gottes und sein Verständnis für die Größe des bevorstehenden Werkes. (2. 
Samuel 7,12-13; 1. Chronik 22,2-5; 1. Könige 5,15-18) 

Die Ankündigung Salomos als Tempelbauer ist Ausdruck göttlicher Erwählung und Fürsorge. 
David teilt Salomo mit, dass der HERR ihn zum Tempelbauer erwählt hat, obwohl er jung und 
unerfahren ist. Diese göttliche Wahl zeigt, dass nicht menschliche Reife oder Kraft, sondern Gottes 
Plan entscheidend ist. Der HERR verknüpft die Erwählung Salomos mit der Zusicherung von Frieden 
und Ruhe im Reich. Der Name Salomo, abgeleitet von „Schalom“, steht symbolisch für den Charakter 
seiner Herrschaft. Der Tempelbau soll in einem Zeitalter des Friedens geschehen, nicht in Zeiten des 
Krieges. David erkennt, dass sein eigenes Leben von Kämpfen geprägt war, Salomos jedoch von Ruhe, 
damit das Haus des HERRN in angemessener Weise gebaut werden kann. Diese Unterscheidung zeigt, 
dass geistliches Werk auch die passende Zeit benötigt. Der Tempel entsteht nicht aus Hast oder Not, 
sondern in einem göttlich verordneten Klima der Ordnung. (1. Könige 5,3-5; Jesaja 9,6; 1. Chronik 
22,6-10) 

David beauftragt Salomo mit dem Tempelbau und ruft ihn zur Gottesfurcht auf. Im Angesicht 
seiner Verantwortung richtet David ein eindringliches Wort an Salomo. Er ruft ihn auf, den HERRN zu 
suchen, damit er Erfolg habe im Bau des Heiligtums. Die Priorität liegt nicht auf technischem Können, 
sondern auf geistlicher Ausrichtung. Der Gehorsam gegenüber den Geboten des HERRN wird zur 
Voraussetzung für gelingendes Arbeiten. David stellt klar, dass Gottes Gegenwart und Führung für das 
Werk unerlässlich sind. Der Tempel ist nicht bloß ein Bauwerk, sondern ein geistlicher Ort, an dem 

Seite  von 78 93



Gott wohnen will. Salomo wird ermahnt, sich mit ganzem Herzen und ganzer Seele dem HERRN 
zuzuwenden. Die Weisung ist kein rein menschlicher Ratschlag, sondern geistlich verpflichtende 
Anleitung. Der Weg zur Vollendung führt über Treue, nicht über Begabung. (5. Mose 6,5; Sprüche 
3,5-6; 1. Chronik 22,11-13) 

Die Bereitstellung der Ressourcen zeigt die Größe des Vorhabens und Davids Hingabe. David 
berichtet, dass er in großem Maßstab Gold, Silber, Bronze, Eisen und Holz gesammelt hat. Die 
Mengen sind so gewaltig, dass sie kaum zu wiegen sind. Diese Anhäufung von Materialien bezeugt 
den hohen Anspruch an das Haus Gottes. Der Tempel soll kein gewöhnlicher Ort sein, sondern ein 
würdiger Ausdruck göttlicher Majestät. David macht deutlich, dass seine Bemühungen nicht aus 
Ehrgeiz, sondern aus Ehrfurcht motiviert sind. Der Überfluss ist kein Zeichen von Prunk, sondern von 
Verehrung. Der HERR soll an einem Ort wohnen, der seiner Heiligkeit entspricht. Der materielle 
Aufwand steht im Dienst geistlicher Wahrheit. David ruft Salomo auf, dieses Werk mit 
Entschlossenheit zu vollenden. (2. Mose 25,1-9; 1. Könige 7,47-51; 1. Chronik 22,14-16) 

David ruft die Obersten Israels zur Mitarbeit im Tempelprojekt auf. Am Ende richtet David das 
Wort an die Führer Israels und fordert sie auf, Salomo bei der Erfüllung seiner Aufgabe zu 
unterstützen. Die Verantwortung für das Haus Gottes liegt nicht allein beim König, sondern bei der 
gesamten geistlichen und politischen Führung. Die Zusammenarbeit zwischen Leitung und Volk ist 
notwendig, um das Werk Gottes voranzubringen. David stellt klar, dass der HERR mit ihnen ist und 
ihnen Ruhe gegeben hat. Diese geistliche Grundlage ist Motivation und Verpflichtung zugleich. Der 
Bau des Tempels wird zur gemeinsamen Aufgabe der Erwählten. Die Obersten Israels werden 
aufgefordert, das Herz auf die Suche nach dem HERRN zu richten. Gehorsam und Mitarbeit sind zwei 
Seiten desselben geistlichen Auftrags. Der Bau beginnt im Herzen, nicht mit dem Werkzeug. (Esra 1,5; 
Haggai 1,14; 1. Chronik 22,17-19) 

10.2. Organisation der Priester, Leviten, Sänger, Torwächter 
(23,1-26,32) 

David übergibt Salomo das Königtum und beginnt mit der geordneten Organisation des 
geistlichen Dienstes. Im hohen Alter lässt David Salomo zum König über Israel einsetzen und beginnt 
systematisch mit der Ordnung des levitischen Dienstes. Diese Maßnahme zeigt, dass David nicht nur 
politisch, sondern vor allem geistlich vorsorgt. Der Übergang der Herrschaft wird nicht isoliert 
behandelt, sondern im Zusammenhang mit der Einrichtung des zukünftigen Tempeldienstes dargestellt. 
David erkennt, dass geordneter Gottesdienst eine zentrale Aufgabe der Königsherrschaft ist. Die 

Seite  von 79 93



Aufteilung der Leviten, Priester und Sänger erfolgt unter seiner direkten Aufsicht. Damit wird 
deutlich, dass der geistliche Dienst im Zentrum nationaler Identität steht. Der König dient nicht nur als 
politisches Haupt, sondern auch als geistlicher Impulsgeber. Ordnung im Haus Gottes ist Ausdruck 
göttlicher Heiligkeit und menschlicher Verantwortung. (1. Chronik 23,1-2; Psalm 132,13-18; 1. Könige 
2,1-4) 

Die Leviten werden zahlenmäßig erfasst und erhalten neue Aufgaben gemäß den veränderten 
Gegebenheiten. Ab dem 30. Lebensjahr werden die Leviten gezählt, ihre Gesamtzahl beträgt 38.000. 
Ihre Aufgaben umfassen das Amt des Richters, das Amt der Torwächter, den Dienst an den Geräten 
sowie den Lobpreis. Diese Verteilung zeigt, dass der Dienst im Tempel vielfältig ist und sowohl 
praktische als auch geistliche Elemente umfasst. David ordnet eine Neuverteilung der Aufgaben, da die 
Bundeslade nicht mehr getragen werden muss. Der feste Standort des Tempels macht bestimmte 
Funktionen überflüssig, während andere hinzukommen. Die Anpassung an neue geistliche 
Gegebenheiten ist Teil treuer Verwaltung. Die Chronik unterstreicht, dass auch im geistlichen Dienst 
Veränderung notwendig ist, wenn sich die Rahmenbedingungen ändern. Dabei bleibt die Ausrichtung 
auf die Heiligkeit Gottes stets erhalten. (4. Mose 4,1-49; Psalm 84,11; 1. Chronik 23,3-6) 

Der Dienst der Leviten erhält eine neue Zielrichtung: Unterstützung der Priester im Tempel. Da 
die Lade nun einen festen Ort erhalten wird, fokussiert sich der Dienst der Leviten zunehmend auf den 
Dienst im Haus des HERRN. Sie helfen den Priestern bei den täglichen Opfern, bei der Reinigung, der 
Zubereitung der Speisenopfer und der Erhaltung der Ordnung. Der Übergang vom Zeltheiligtum zum 
Tempel bringt eine Verschiebung der Aufgabenschwerpunkte mit sich. Die Leviten stehen im Dienst 
des HERRN, aber auch zur Unterstützung des priesterlichen Dienstes. Die Ausweitung der Aufgaben 
zeigt, dass geistlicher Dienst mit dem Wachstum geistlicher Strukturen mitwachsen muss. David 
erkennt diese Notwendigkeit und handelt vorausschauend. Die Betonung der Reinheit, Genauigkeit 
und Beständigkeit im Dienst ist Ausdruck von Gottes Heiligkeit. Jede Tätigkeit, sei sie auch äußerlich 
gering, ist Teil des heiligen Dienstes. (1. Mose 28,3; 4. Mose 8,5-26; 1. Chronik 23,28-32) 

Die Einteilung der Priester erfolgt in 24 Abteilungen nach dem Haus Aaron. Von Aarons Söhnen 
Eleasar und Ithamar stammen die priesterlichen Linien. Unter Davids Anordnung werden sie in 24 
Dienstgruppen eingeteilt. Diese Ordnung wird durch Losentscheid bestimmt, was Gottes Souveränität 
über die Zuweisung betont. Die Gruppen wechseln sich im Dienst ab und sorgen so für kontinuierliche 
Anbetung und Opferdienst. Jede Abteilung hat ihre festgelegten Aufgaben und Zeiten. Der Dienst wird 
nicht nach Ansehen oder Leistung vergeben, sondern nach göttlicher Ordnung. Die Gleichverteilung 
sichert geistliche Ordnung und vermeidet Streitigkeiten. Die Einteilung legt einen Rahmen für 

Seite  von 80 93



jahrhundertelangen Gottesdienst im Tempel. Diese Organisation wird auch in neutestamentlicher Zeit 
noch bezeugt. (Lukas 1,5; 2. Chronik 8,14; 1. Chronik 24,1-19) 

Auch die Sänger werden nach Sippen und Aufgaben geordnet – Musik als Bestandteil heiliger 
Anbetung. Asaph, Heman und Jedutun stehen an der Spitze der musikalischen Leiter, die mit Harfen, 
Zimbeln und Lauten dienen. Ihre Aufgabe ist nicht nur musikalisch, sondern prophetisch und geistlich 
geprägt. Die Musik hat im Gottesdienst die Funktion der geistlichen Erbauung und der Verherrlichung 
Gottes. Die Anzahl der Sänger wird festgelegt, ihre Zuständigkeiten klar geregelt. Ihre Musik wird als 
Dienst im Heiligtum verstanden, nicht als künstlerische Leistung. Der Lobpreis wird kontinuierlich, 
geordnet und mit heiliger Ernsthaftigkeit dargebracht. Musik wird zum Instrument der Begegnung mit 
dem lebendigen Gott. Die Anbetung erfolgt nicht spontan, sondern geordnet im Dienst vor dem 
HERRN. Jeder Dienst hat seinen Platz, jedes Instrument seine geistliche Bedeutung. (Psalm 33,1-3; 1. 
Chronik 25,1-8; 2. Chronik 5,12-14) 

Die Torwächter und Schatzmeister sichern Ordnung und Treue im äußeren und inneren Bereich 
des Tempels. Die Torwächter sind für die Zugänge zum Tempel zuständig, um die Heiligkeit des Ortes 
zu bewahren. Sie sorgen dafür, dass Unbefugte keinen Zugang erhalten und der Tempel vor 
Entweihung geschützt wird. Die Aufgaben sind klar verteilt und durch göttlich gelenktes Los geregelt. 
Auch die Schatzmeister und Aufseher verwalten die Gaben und Vorräte des Tempels. Sie tragen 
Verantwortung für den treuen Umgang mit materiellen Gütern im Dienst des HERRN. Die Chronik 
zeigt, dass geistliche Ordnung auch Verwaltung, Kontrolle und Ehrfurcht im Umgang mit Gottes 
Eigentum erfordert. Der Tempel ist nicht nur Ort der Anbetung, sondern auch der Treue im kleinen. 
Jede Funktion – auch im Hintergrund – dient der Ehre Gottes. (4. Mose 3,25-26; Nehemia 13,13; 1. 
Chronik 26,1-28) 

Die letzten Abschnitte beschreiben militärische und zivile Verwaltung – geistliche Ordnung wirkt 
in alle Bereiche. David richtet nicht nur den geistlichen Dienst, sondern auch den militärischen und 
verwaltungstechnischen Bereich aus. Die Kapitel 27 und folgende beschreiben die Einteilung der 
Heerführer, Beamten und Berater. Auch dies ist Teil der göttlichen Ordnung für das Volk Gottes. Der 
König stellt sicher, dass nicht nur der Tempel, sondern das ganze Reich in Gerechtigkeit verwaltet 
wird. Die geistliche Verantwortung des Königs umfasst das gesamte Leben des Volkes. Alles, was 
unter der Herrschaft Gottes steht, soll geordnet und nach seinen Geboten geführt werden. David lebt 
vor, wie geistliche Verantwortung praktische Konsequenzen im Alltag hat. Der geistliche Zustand des 
Volkes spiegelt sich in der Qualität seiner Verwaltung. (Sprüche 29,4; Jesaja 32,1-2; 1. Chronik 
27,1-34) 

Seite  von 81 93



10.3. Heerführer, Beamte, Ratgeber - Verwaltung des Reiches 
(27,1-34) 

Die militärische Organisation Israels erfolgt nach einem geordneten, monatlich wechselnden 
System. David richtet zwölf Abteilungen ein, die jeweils einen Monat im Jahr aktiv Dienst leisten. 
Jede Abteilung besteht aus 24.000 Mann und wird von einem Heerführer geleitet. Dieses System sorgt 
für eine konstante militärische Bereitschaft ohne Überlastung der Bevölkerung. Die Struktur zeigt, 
dass geistlich gesinnte Regierung vorausschauend und gerecht organisiert sein muss. Der Wechsel im 
Monatsdienst erlaubt Ruhephasen und sorgt für Stabilität in Friedenszeiten. Die namentliche Nennung 
der Hauptleute verdeutlicht, dass Verantwortung klar zugewiesen wird. Militärischer Dienst steht nicht 
im Gegensatz zum geistlichen Auftrag des Volkes, sondern dient seinem Schutz. Die Ordnung der 
Heereskräfte steht unter göttlicher Leitung und geschieht im Licht des Bundes mit Israel. Auch 
militärische Strukturen gehören zum umfassenden Herrschaftsanspruch Gottes. (5. Mose 20,1-4; 1. 
Samuel 8,11-12; 1. Chronik 27,1-15) 

Die Stammesfürsten verwalten die zwölf Stämme als Vertreter königlicher Autorität. Jedem 
Stamm ist ein Verantwortlicher zugeordnet, der für die innere Organisation zuständig ist. Die Liste 
umfasst alle zwölf Stämme, wobei Levi und Benjamin eine besondere Stellung einnehmen. Die 
Fürsten handeln als Mittler zwischen dem Volk und der königlichen Verwaltung. Ihre Verantwortung 
liegt in der Umsetzung der königlichen Anordnungen und in der Sicherung sozialer Ordnung. Die 
zentrale Verwaltung fördert Einheit und verhindert regionale Zersplitterung. Die Erwähnung der 
Stammesverantwortlichen unterstreicht die Bedeutung klarer Führungsstrukturen im Volk Gottes. Die 
Ordnung Israels ist nicht zentralistisch, sondern in göttlich bestimmten Verantwortungsbereichen 
gegliedert. Die Integration aller Stämme in die Verwaltung zeigt, dass Gottes Ordnung alle Glieder des 
Volkes umfasst. (4. Mose 1,4-16; Josua 13,1-7; 1. Chronik 27,16-24) 

Die Verwaltung der königlichen Güter und Besitztümer erfolgt durch treue Haushalter. 
Verschiedene Beamte verwalten Felder, Weinberge, Öl- und Viehbestände, Lagerräume und andere 
Ressourcen. Ihre Aufgaben zeigen, dass das Königtum nicht nur militärisch und geistlich, sondern 
auch wirtschaftlich geordnet ist. Die Namen der Haushalter werden genannt, um ihre Verantwortung 
und Treue hervorzuheben. Der sorgfältige Umgang mit den Ressourcen des Reiches ist Ausdruck der 
Furcht des HERRN. Geistliche Leitung zeigt sich auch im verantwortungsvollen Umgang mit 
materiellen Gütern. Die Königsherrschaft Davids ist ein Abbild der kommenden messianischen 
Ordnung, die Gerechtigkeit und Frieden bringt. Die Verwaltung ist umfassend, aber nicht chaotisch, 

Seite  von 82 93



denn sie ist durch göttliche Weisung geordnet. Jede Form der Haushalterschaft steht unter dem 
Maßstab göttlicher Treue. (Sprüche 27,23-27; Lukas 12,42; 1. Chronik 27,25-31) 

Davids Ratgeberkreis zeigt geistliche Weisheit und menschliche Verantwortung. Der Abschnitt 
endet mit einer Liste von Ratgebern, Sekretären und Lehrern, darunter Jonatan, Ahitofel und Joab. Ihre 
Positionen deuten auf eine umfassende Leitung hin, die sowohl geistliche als auch administrative 
Kompetenz erfordert. Die Erwähnung Ahitofels erinnert zugleich an seine spätere Untreue, was zeigt, 
dass auch in einer geistlich gesinnten Verwaltung menschliches Versagen möglich bleibt. Die Ratgeber 
dienen dem König, doch ihre Weisheit soll dem ganzen Volk zugutekommen. David stützt sich nicht 
allein auf göttliche Offenbarung, sondern auch auf kluge Beratung. Die Balance zwischen göttlicher 
Führung und menschlicher Verantwortung kennzeichnet das Königtum Davids. Der König ist nicht 
isoliert, sondern umgeben von Männern, die Gottesfurcht und Weisheit verbinden sollen. (Sprüche 
11,14; 2. Samuel 16,23; 1. Chronik 27,32-34) 

10.4. Abschiedsrede Davids und freiwillige Opfergabe des Volkes 
(28,1-29,22) 

David richtet seine letzte Ansprache an das gesamte Volk und hebt die göttliche Erwählung 
hervor. In einer feierlichen Versammlung ruft David die Fürsten, Offiziere, Priester und Leviten 
zusammen. Seine Rede beginnt mit der Betonung, dass nicht menschlicher Wunsch, sondern göttliche 
Erwählung über den Tempelbau entscheidet. David erklärt, dass er selbst den Tempel bauen wollte, der 
HERR ihm dies jedoch verwehrte, weil er ein Mann vieler Kriege war. Stattdessen hat Gott seinen 
Sohn Salomo dazu bestimmt, sein Haus zu bauen. Diese Entscheidung macht deutlich, dass Gottes 
Wege oft anders verlaufen als menschliche Planungen. Davids Annahme dieser göttlichen 
Entscheidung zeigt geistliche Reife und Gehorsam. Die Betonung liegt auf Gottes souveräner 
Auswahl, nicht auf menschlicher Leistung. Die Rede ist nicht politisch, sondern geistlich motiviert. (1. 
Chronik 28,1-6; 2. Samuel 7,4-13; Psalm 75,7-8) 

David übergibt Salomo detaillierte Baupläne aus göttlicher Offenbarung. Er übergibt seinem Sohn 
einen schriftlich festgehaltenen Plan für den Bau des Tempels, den Gott ihm durch den Geist offenbart 
hat. Die Überlieferung dieser Pläne in schriftlicher Form unterstreicht die Heiligkeit des Werkes und 
seine göttliche Ursprungsquelle. David gibt nicht bloß Ratschläge weiter, sondern göttlich geoffenbarte 
Anweisungen. Diese Pläne betreffen alle Bereiche des Tempels – von den Räumen bis zu den Geräten 
und dem Opferdienst. Salomo erhält somit keine Freiheit zur kreativen Gestaltung, sondern den 
Auftrag zur genauen Umsetzung. David betont, dass der HERR bei ihm sein wird, wenn er in Treue 

Seite  von 83 93



handelt. Die Weitergabe dieser Pläne ist Ausdruck geistlicher Verantwortung und Voraussicht. (2. Mose 
25,8-9; 1. Könige 6,11-14; 1. Chronik 28,11-21) 

David ruft Salomo zur Festigkeit im Glauben und zur völligen Hingabe an den HERRN auf. Mit 
eindringlichen Worten ermahnt David seinen Sohn, den HERRN zu erkennen und ihm mit ungeteiltem 
Herzen zu dienen. Die Aufforderung zur Suche nach dem HERRN wird mit der Warnung verbunden, 
dass Gott zwar gefunden werden kann, aber auch verwirft, wer ihn verlässt. David fordert keine äußere 
Pflichterfüllung, sondern innere Treue. Der Tempelbau wird so zur geistlichen Lebensaufgabe, nicht 
bloß zum Regierungsprojekt. Gottes Gegenwart soll im Zentrum stehen, nicht äußerer Ruhm. David 
ruft zur Entschlossenheit auf, denn der HERR habe ihn für dieses Werk erwählt. Diese Worte machen 
deutlich, dass geistliche Berufung sowohl Verantwortung als auch Gnade ist. (5. Mose 4,29; Josua 
1,6-9; 1. Chronik 28,9-10) 

David stellt den eigenen Beitrag zum Tempelbau vor und gibt freiwillig große Schätze. Im 
folgenden Abschnitt legt David seinen persönlichen Schatz dar, den er für das Haus Gottes gespendet 
hat. Gold und Silber in großen Mengen gibt er freiwillig für das zukünftige Heiligtum. Diese Geste ist 
Ausdruck seiner Liebe zum HERRN und seiner Wertschätzung für den Ort seiner Gegenwart. David 
spendet nicht aus Zwang, sondern aus Freude und innerem Antrieb. Er betont, dass alles letztlich vom 
HERRN stammt, was der Mensch geben kann. Die Freiwilligkeit der Gabe wird zur Grundlage für die 
Opferbereitschaft des Volkes. David geht mit gutem Beispiel voran und zeigt, dass geistliche 
Leidenschaft sich auch im Umgang mit materiellen Gütern ausdrückt. (2. Mose 35,21-22; 2. Korinther 
9,6-7; 1. Chronik 29,1-5) 

Das Volk folgt dem Beispiel Davids mit großzügiger, freiwilliger Hingabe. In Reaktion auf Davids 
Opfer geben auch die Fürsten, Obersten und das Volk reichlich. Die Freude ist groß, denn das Geben 
geschieht aus freiem Herzen. Die Chronik betont, dass der HERR in die Herzen wirkt und dadurch 
wahre Freigebigkeit entsteht. Die Opferbereitschaft wird nicht manipuliert oder befohlen, sondern geht 
aus geistlicher Überzeugung hervor. Es wird deutlich, dass echter Gottesdienst auch das Herz für den 
materiellen Beitrag öffnet. Die Freude über das Geben ist Ausdruck von Glauben und Vertrauen. Der 
gemeinsame Akt der Hingabe wird zum geistlichen Höhepunkt des öffentlichen Lebens. Der Tempel 
wird bereits vor seinem Bau zum Zentrum geistlicher Einheit. (2. Mose 36,5-7; 2. Korinther 8,2-5; 1. 
Chronik 29,6-9) 

David lobt den HERRN vor dem ganzen Volk und erkennt seine absolute Souveränität an. In 
einem feierlichen Gebet preist David die Größe, Macht, Herrlichkeit und Ewigkeit Gottes. Er bekennt, 

Seite  von 84 93



dass alle Reichtümer und Ehren von ihm kommen. Selbst die Opfergaben sind letztlich ein Geschenk 
Gottes, das der Mensch nur zurückgibt. Dieses Bekenntnis stellt Gott in das Zentrum aller 
Anstrengung und Hingabe. David erkennt die Vergänglichkeit des Menschen an und betont, dass der 
HERR die Herzen prüft. Die Anbetung vor dem ganzen Volk macht deutlich, dass geistliche Größe 
nicht im äußeren Erfolg liegt, sondern in der Ehre Gottes. Am Ende steht kein Stolz über Erreichtes, 
sondern Lobpreis für den, dem alles gehört. (Psalm 145,1-3; 1. Timotheus 6,15-16; 1. Chronik 
29,10-20) 

Seite  von 85 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 22,2-29,22) 

Zusammenfassung:  

David beginnt mit großem Eifer, alle Vorbereitungen für den Bau des Tempels zu treffen, auch wenn er 
selbst ihn nicht bauen darf. Er sammelt Baumaterial, ordnet die Arbeitsteilung unter den Leviten und 
beauftragt Salomo, das Werk auszuführen. Dabei erinnert er ihn an Gottes Verheißung und fordert ihn 
auf, treu nach dem Gesetz zu leben. In den folgenden Kapiteln organisiert David die priesterlichen und 
levitischen Dienste, teilt die Musiker, Torwächter, Richter, Verwalter und Heerführer ein. Alles 
geschieht in detaillierter Ordnung, um einen heiligen, strukturierten Tempeldienst sicherzustellen. In 
Kapitel 28 hält David eine öffentliche Abschiedsrede, in der er die Erwählung Salomos betont und ihm 
das Tempelmodell übergibt, das er durch den Geist Gottes empfangen hat. Kapitel 29 berichtet von der 
freiwilligen und großzügigen Gabe des Volkes für das Tempelprojekt, sowie von Davids demütigem 
Gebet, in dem Gottes Größe und Gnade gepriesen werden. Schließlich wird Salomo als König 
eingesetzt und David stirbt. Der gesamte Abschnitt zeigt: Obwohl David den Tempel nicht bauen darf, 
sichert er durch geistliche Weitsicht und vorbildliche Vorbereitung das künftige geistliche Zentrum 
Israels – in der Linie der Verheißung. 

Anwendungen:  

Geistliche Weitsicht bereitet das Werk Gottes für kommende Generationen vor. David weiß, dass 
er den Tempel nicht bauen darf, aber er tut alles, um Salomo vorzubereiten. Der Text zeigt, dass 
geistliche Verantwortung nicht an die eigene Lebenszeit gebunden ist, sondern auf Dauerhaftigkeit 
zielt. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil echte Leitung immer über das eigene Werk hinaus denkt. 

Ordnung und Hingabe gehören zusammen im Dienst vor Gott. David strukturiert sorgfältig die 
priesterlichen und levitischen Dienste und motiviert das Volk zur freiwilligen Gabe. Das geistliche 
Prinzip macht deutlich, dass geistliche Wirksamkeit durch Klarheit, Ordnung und Bereitschaft zur 
Hingabe entsteht. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil Anbetung Gottes sowohl geistlich als auch 
praktisch verantwortet sein muss. 

Wahre Größe zeigt sich in Demut vor Gottes Souveränität. David preist in seinem letzten Gebet 
nicht seine Leistung, sondern Gottes Macht, Gnade und Erwählung. Der Text unterstreicht, dass alles, 
was Menschen geben, zuvor von Gott empfangen wurde. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil 
geistliche Haltung nicht in Selbstverwirklichung, sondern in Anbetung Gottes gründet. 

Seite  von 86 93



11. Salomos Einsetzung und Davids Tod (29,23-30) 

11.1. Salomos Thronbesteigung - Bestätigung durch das Volk 
(29,23-25) 

Salomo nimmt den Thron des HERRN ein – ein Zeichen göttlicher Delegation und Autorität. Die 
Chronik betont, dass Salomo auf dem „Thron des HERRN“ sitzt, was auf die theologische Wahrheit 
hinweist, dass der König Israels als Stellvertreter Gottes regiert. Damit wird deutlich, dass Königtum 
in Israel keine rein politische, sondern eine geistlich eingesetzte Funktion ist. Salomos 
Thronbesteigung ist nicht nur ein Regierungswechsel, sondern Ausdruck göttlicher Ordnung. David 
hatte die Vorbereitungen mit Bedacht und geistlicher Leitung getroffen, sodass der Übergang geordnet 
und konfliktfrei verläuft. Salomo wird als König anerkannt, weil Gottes Handeln dies bereits im 
Voraus vorbereitet hat. Das Königtum steht nicht auf menschlicher Machtbasis, sondern auf göttlicher 
Legitimation. Die Formulierung „Thron des HERRN“ macht deutlich, dass alle Herrschaft letztlich 
Gott gehört. Salomo beginnt seine Herrschaft im Bewusstsein göttlicher Beauftragung. (2. Samuel 
7,13-16; Psalm 2,6; 1. Chronik 29,23) 

Ganz Israel beugt sich unter Salomos Herrschaft – Zeichen nationaler Einheit und göttlicher 
Bestätigung. Die Ältesten, Fürsten, Kriegshelden und das ganze Volk leisten Salomo Gehorsam. Diese 
einstimmige Unterwerfung zeigt, dass Gott dem neuen König Gunst und Autorität verleiht. Einheit im 
Volk ist keine politische Leistung, sondern ein Werk göttlicher Friedensordnung. Die Anerkennung 
Salomos erfolgt nicht nur aus Loyalität zu David, sondern aus Vertrauen in Gottes Führung. Das Volk 
erkennt, dass Salomo der von Gott eingesetzte König ist. Die Einheit in der Nachfolge Davids bestätigt 
die Wirksamkeit göttlicher Vorsehung. Solche Übereinstimmung ist in Israels Geschichte selten und 
daher besonders bedeutsam. Der Thron Davids wird so in Salomo gefestigt, ohne dass menschlicher 
Streit ihn erschüttert. (2. Mose 19,8; Josua 1,16-17; 1. Chronik 29,24) 

Salomos Herrschaft beginnt mit übernatürlicher Größe – Ausdruck göttlichen Segens. Die 
Chronik berichtet, dass der HERR Salomo zu einem überaus großen König machte, größer als alle 
Könige Israels vor ihm. Diese Größe ist nicht nur territorial oder wirtschaftlich zu verstehen, sondern 
vor allem geistlich und in der Wirkung auf andere Nationen. Der Anfang seiner Herrschaft ist durch 
Gottes Segen geprägt, nicht durch politisches Kalkül. Salomos Größe dient dem Zeugnis von Gottes 
Macht und Weisheit. Der Bericht macht deutlich, dass wahrer Erfolg im Dienst für Gott nur aus seiner 
Hand kommen kann. Salomos Stellung ist nicht Ergebnis menschlicher Anstrengung, sondern Frucht 

Seite  von 87 93



göttlicher Erwählung. Die Größe des Königs reflektiert die Herrlichkeit dessen, der ihn eingesetzt hat. 
(1. Könige 3,12-13; Psalm 75,6-7; 1. Chronik 29,25) 

11.2. Davids Tod - Vollendung eines gottgegebenen Lebens 
(29,26-30) 

David stirbt in Frieden nach einem von Gott erfüllten Leben und einer gesegneten Herrschaft. 
Die Chronik berichtet schlicht und würdevoll vom Tod Davids, dem Sohn Isais, der vierzig Jahre 
regierte – sieben Jahre in Hebron und dreiunddreißig Jahre in Jerusalem. Diese Zahlen markieren die 
göttlich geordnete Dauer seiner Herrschaft und bezeugen ein abgeschlossenes Werk. David stirbt nicht 
im Aufruhr oder Gericht, sondern in gutem Alter, gesättigt an Leben, Reichtum und Ehre. Die 
Beschreibung verweist auf das Segensideal eines Lebens, das in der Furcht des HERRN geführt 
wurde. Obwohl seine Herrschaft von Kämpfen, Prüfungen und auch persönlichem Versagen geprägt 
war, wird er in der Chronik als der von Gott erwählte König geehrt. Die Betonung liegt nicht auf 
seinen Fehlern, sondern auf seiner Berufung, Treue und Vorbereitung des Tempels. Der Tod Davids ist 
nicht das Ende, sondern ein Übergang in den fortlaufenden Plan Gottes mit Israel. Der Herrscher, der 
durch viele Tiefen gegangen ist, empfängt am Ende den Lohn eines gehorsamen Lebens. (2. Samuel 
5,4-5; 1. Könige 2,10-11; Psalm 37,37; 1. Chronik 29,26-28) 

Davids Leben und Taten werden aufgezeichnet als bleibendes Zeugnis göttlicher Führung. Die 
Chronik erwähnt, dass die Taten Davids in den Schriften Samuels, Nathans und Gads niedergelegt 
sind. Diese Hinweise zeigen, dass Gott durch Propheten seine Geschichte mit seinem Volk 
dokumentieren lässt. Davids Leben ist kein bloßes Kapitel nationaler Geschichte, sondern Teil der 
Heilsgeschichte. Die Erwähnung mehrerer Propheten macht deutlich, dass seine Regierung unter 
ständiger göttlicher Beobachtung und Leitung stand. Es ist ein Leben, das öffentlich und geistlich 
gewürdigt wird. Die Dokumentation umfasst alle Aspekte seiner Herrschaft: seine Taten, seine Macht 
und die Zeiten, durch die er regierte. Damit wird deutlich, dass auch das politische Wirken unter 
geistlicher Beurteilung steht. David hinterlässt ein Erbe, das weit über seine Generation hinauswirkt. 
Er bleibt Vorbild eines Königs nach dem Herzen Gottes, dessen Linie in Christus vollendet wird. (1. 
Samuel 13,14; Apostelgeschichte 13,22-23; 1. Chronik 29,29-30) 

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklärt zu 1. Chronik 29,29, 
dass diese Stelle auf eine umfangreiche, heute nicht mehr erhaltene Literatur im Alten Israel 
hinweist. Unter diesen nichtinspirierten Werken werden besonders das Buch des Propheten 
Nathan und das Buch Gads, des Schauenden, erwähnt. Weitere solcher verlorenen Bücher sind 

Seite  von 88 93



das Buch Jaschar (Josua 10,13; 2. Samuel 1,18), die Geschichte Salomos (1. Könige 11,41), 
die Schriften Ahijas von Silo und Jedos, des Sehers (2. Chronik 9,29; 12,15; 13,22), das Buch 
Schemajas (2. Chronik 12,15) sowie Berichte anderer Propheten wie Jesaja (2. Chronik 26,22) 
oder die Geschichte der Seher (2. Chronik 33,19). 

	 Scofield betont, dass manche Informationen aus diesen verlorenen Schriften unter der 
Leitung des Heiligen Geistes in die inspirierten Geschichtsbücher des Alten Testaments 
aufgenommen wurden. Zudem zeigen die Funde von Qumran, die Fragmente von über 200 
nichtkanonischen Büchern enthalten, dass die literarische Produktion im Alten Israel weit 
reichhaltiger war als der erhaltene Kanon vermuten lässt (1. Chronik 29,29) (Scofield, 2015, S. 
531). 

Seite  von 89 93



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Chronik 29,23-30) 

Zusammenfassung:  

Salomo tritt die Königsherrschaft über Israel an und sitzt auf dem Thron des HERRN, womit deutlich 
wird, dass seine Herrschaft göttlich legitimiert ist. Ganz Israel gehorcht ihm, und sowohl die führenden 
Männer als auch alle Söhne Davids unterwerfen sich freiwillig seiner Autorität. Der HERR macht 
Salomo überaus groß und verleiht ihm eine königliche Majestät, wie sie kein König Israels zuvor hatte. 
Der Bericht schließt mit einem kurzen Rückblick auf Davids Regierungszeit: Er herrschte 40 Jahre 
lang – sieben in Hebron und 33 in Jerusalem. David stirbt „alt und lebenssatt“ und wird in die 
Geschichte Israels als treuer König aufgenommen. Die weiteren Taten Davids sind in prophetischen 
Schriften dokumentiert. Damit endet das Buch mit einem geordneten Übergang: Die königliche 
Verheißung setzt sich durch Salomo fort, und Davids Leben findet einen von Gott gesegneten 
Abschluss. 

Anwendungen:  

Gottes Verheißungen erfüllen sich durch treue Übergänge in der Leiterschaft. Salomo übernimmt 
das Königtum, das Gott David verheißen hatte, und das Volk steht einmütig hinter ihm. Der Text zeigt, 
dass göttliche Kontinuität auch durch geordnete Nachfolge bewahrt wird. Diese Wahrheit bleibt 
bedeutend, weil geistliche Werke durch verlässliche Übergabe und Weiterführung bestehen. 

Wahrer Einfluss entsteht durch Gottes Bestätigung, nicht durch Selbsterhöhung. Salomo wird 
groß gemacht, nicht durch eigene Kraft, sondern durch Gottes Handeln. Das geistliche Prinzip macht 
deutlich, dass Autorität im Reich Gottes durch Berufung und göttliche Bestätigung entsteht. Diese 
Einsicht bleibt wichtig, weil echte Leitung vom Himmel kommt, nicht durch menschliche Strategien. 

Ein erfülltes Leben endet mit Gottes Frieden und bleibender Frucht. David stirbt gesättigt an 
Tagen, nach einem Leben im Dienst der Verheißung und im Gehorsam gegenüber Gott. Der Text 
unterstreicht, dass geistliche Erfüllung aus Treue gegenüber Gottes Auftrag resultiert. Diese Wahrheit 
bleibt ermutigend, weil sie zeigt, dass ein gottgeweihtes Leben auch in seinem Ende Frucht bringt. 

Seite  von 90 93



In diesem Sinne,  

Soli Deo Gloria,  

allein GOTT die Ehre. 

Seite  von 91 93



Quellen 
• Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany: 

Deutsche Bibelgesellschaft. (UBS5) 

• Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)  

• Brannan, R. und Loken, I. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA: 
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB) 

• CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)  

• Constable, T. (2003) Tom Constable’s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software. 

• Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN) 

• Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. Edition CSV 
Hückeswagen. 7. Auflage (2015). Hückeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV) 

• Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft. 
(ELB 2006) 

• Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed. 
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)  

• Holmes, M.W. (2011–2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of 
Biblical Literature. (SBLGNT) 

• Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen: 
FriedensBote. (BidF) 

• Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life. 
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic 
Commentary). 

• Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI: 
Zondervan Publishing House. 

• MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth. 
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT) 

• MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN: 
W Pub. Group. 

• MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers. 

• MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)  

• McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson. 

Seite  von 92 93



• Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament, 
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev. 
ed.). London; New York: United Bible Societies. 

• Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words. 
Grand Rapids, MI: Zondervan.  

• Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an 
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft. 

• Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson 
Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources. 

• Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth. 
Chicago, IL: Moody Press. (RBT) 

• Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed. 
Chicago: Moody Press, S. 1863–1864.  

• Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Dübendorf: SCM 
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield) 

• Schlachter, F.E. (Übers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva; 
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)  

• Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New 
Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications. 

• Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3) 

• The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB) 

• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

• Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan. 

• Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)  

• Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele. 
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite  von 93 93


	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Die Geschlechtsregister - Gottes Bundeslinie bis zum Königtum (1. Chronik 1-9)
	1. Ursprung der Völkerwelt und Edoms Linie (1,1-54)
	1.1. Von Adam bis Abraham - universale Ursprünge (1,1-27)
	1.2. Nachkommen Esaus und die edomitischen Fürsten (1,28-54)

	2. Die Stämme Israels - Linien der Verheißung (2,1-8,40)
	2.1. Juda - Königslinie bis David (2,1-4,23)
	2.2. Simeon, Ruben, Gad und der halbe Stamm Manasse - östliche Stämme (4,24-5,26)
	2.3. Levi - priesterliche Linie, Dienstordnung und Städte (6,1-81)
	2.4. Weitere Stämme: Issaschar bis Asser - Überblick und Bedeutung (7,1-40)
	2.5. Benjamin - Fokus auf die Linie Sauls (8,1-40)

	3. Rückkehr aus dem Exil - Wiederbesiedlung und Überblick (9,1-44)
	3.1. Bewohner Jerusalems nach dem Exil - geordnete Rückkehr (9,1-34)
	3.2. Wiederholung der Linie Sauls - Überleitung zur Königszeit (9,35-44)

	Teil 2: Der Aufstieg Davids zum König über Israel (1. Chronik 10-12)
	4. Sauls Tod und Übergang der Königsherrschaft (10,1-14)
	4.1. Sauls Niederlage und Tod auf dem Berg Gilboa (10,1-7)
	4.2. Beurteilung Sauls aus göttlicher Perspektive (10,8-14)

	5. Davids Salbung und Herrschaftsübernahme (11,1-9)
	5.1. Salbung in Hebron und Annahme durch alle Stämme (11,1-3)
	5.2. Eroberung Jerusalems - Stadt Davids (11,4-9)

	6. Davids Helden - Gottes Kraft durch treue Männer (11,10-12,40)
	6.1. Die „Drei“ und die „Dreißig“ - Heldenmut im Dienst des Königs (11,10-47)
	6.2. Zusammenstellung der Krieger bei Davids Aufstieg (12,1-40)

	Teil 3: Davids Königtum - Gottes erwählter König regiert (1. Chronik 13-29)
	7. Die Bundeslade - Zentrum der Gegenwart Gottes (13,1-17,27)
	7.1. Erste Versuche, die Lade nach Jerusalem zu holen (13,1-14)
	7.2. Davids Sieg über die Philister (14,1-17)
	7.3. Die Lade wird mit Ehrfurcht eingeführt (15,1-29)
	7.4. Lobpreis, Ordnung und Dank im Dienst vor der Lade (16,1-43)
	7.5. Gottes Bund mit David - ewige Verheißung (17,1-27)

	8. Militärische Erfolge und Gerechtigkeit Davids (18,1-20,8)
	8.1. Siege über Philister, Moab, Zoba und Edom (18,1-17)
	8.2. Freundschaft mit Hanan und Krieg gegen die Ammoniter (19,1-19)
	8.3. Eroberung Rabba und Kämpfe gegen die Riesen (20,1-8)

	9. Davids Versagen und Gottes Erbarmen (21,1-22,1)
	9.1. Volkszählung aus Stolz - Gottes Gericht (21,1-17)
	9.2. Bauplatz des Tempels - Ort der Gnade (21,18-22,1)

	10. Vorbereitung auf den Tempelbau (22,2-29,22)
	10.1. Sammlung von Baumaterial und Anweisungen an Salomo (22,2-19)
	10.2. Organisation der Priester, Leviten, Sänger, Torwächter (23,1-26,32)
	10.3. Heerführer, Beamte, Ratgeber - Verwaltung des Reiches (27,1-34)
	10.4. Abschiedsrede Davids und freiwillige Opfergabe des Volkes (28,1-29,22)

	11. Salomos Einsetzung und Davids Tod (29,23-30)
	11.1. Salomos Thronbesteigung - Bestätigung durch das Volk (29,23-25)
	11.2. Davids Tod - Vollendung eines gottgegebenen Lebens (29,26-30)

	Quellen

