
Esther   

Gottes verborgene Vorsehung zur Bewahrung Israels 

Stand: Dezember 2025 

  

von  
  Paul Timm 



Seite  von 2 58



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: Dezember 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der 
persönlichen Übersetzung des Autors. 

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibelübersetzungen und ihre Abkürzungen sind im Vorwort 
zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erläutert. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 58



Gliederung 
Impressum / Copyright-Seite	  3

Gliederung	  4

Einführung	  7
1. Titel und Art des Buches	  7

2. Autor, Zeit und Abfassung	  8

3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld	  9

4. Historische und theologische Themen	  10

4.1. Historische Themen	  10

4.2. Theologische Themen	  11

5. Biblische Lehre des Buches	  12

5.1. Die Schrift	  12

5.2. Gott der Vater	  12

5.3. Gott der Sohn	  13

5.4. Gott der Heilige Geist	  13

5.5. Der Mensch und die Sünde	  14

5.6. Die Erlösung	  14

5.7. Das Volk Israel und die Nationen	  15

5.8. Engel, Satan und Dämonen	  15

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen	  15

6. Grobgliederung	  17

7. Zusammenfassung und Anwendungen	  19

7.1. Zusammenfassung	  19

7.2. Anwendungen	  19

8. Studienfragen zum Weiterdenken	  20

Kommentierung	  22
Teil 1: Gottes Vorbereitung zur Rettung seines Volkes (Ester 1-2)	  22

1. Vasthi wird verworfen - Gottes Weg zur Vorbereitung (1,1-22)	  22

1.1. Das königliche Fest und Vasthis Weigerung (1,1-12)	  22

Seite  von 4 58



1.2. Der Rat der Fürsten - Vasthis Absetzung (1,13-22)	  23

2. Ester wird Königin - Gottes souveräne Erwählung (2,1-23)	  26

2.1. Suche nach einer neuen Königin - Ester wird erwählt (2,1-18)	  26

2.2. Mordechai deckt einen Anschlag auf (2,19-23)	  27

Teil 2: Die Bedrohung Israels und Gottes Eingreifen (Ester 3-7)	  29

3. Hamans Plan zur Vernichtung der Juden (3,1-15)	  29

3.1. Hamans Aufstieg und Mordechais Weigerung zur Ehre Gottes (3,1-6)	  29

3.2. Erlass des Völkermords - Verwirrung in Susa (3,7-15)	  30

4. Mordechais Herausforderung und Esters Entschlossenheit (4,1-17)	  33

4.1. Trauer der Juden - Mordechais Botschaft an Ester (4,1-9)	  33

4.2. Esters Entscheidung: „Komme ich um, so komme ich um“ (4,10-17)	  34

5. Der erste Schritt - Ester tritt für ihr Volk ein (5,1-14)	  37

5.1. Ester gewinnt Gunst vor dem König - erstes Bankett (5,1-8)	  37

5.2. Hamans Stolz und seine tödlichen Pläne (5,9-14)	  38

6. Gottes Wende beginnt - der König erinnert sich (6,1-14)	  40

6.1. Mordechais Rettung wird öffentlich gewürdigt (6,1-11)	  40

6.2. Hamans Fall wird eingeleitet (6,12-14)	  41

7. Ester entlarvt Haman - der Feind Israels fällt (7,1-10)	  43

7.1. Zweites Bankett - Ester offenbart Hamans Plan (7,1-6)	  43

7.2. Haman wird gerichtet - Galgen für den Ankläger (7,7-10)	  44

Teil 3: Die Rettung Israels und die Einsetzung des Purimfestes (Ester 8-10)	  46

8. Neue Erlasse zur Rettung der Juden (8,1-17)	  46

8.1. Ester und Mordechai erhalten Macht und Verantwortung (8,1-8)	  46

8.2. Neuer königlicher Erlass - Freude im ganzen Reich (8,9-17)	  47

9. Der Tag der Rache - Gottes Schutz wird sichtbar (9,1-19)	  50

9.1. Der Feind fällt, das Volk wird bewahrt (9,1-10)	  50

9.2. Erweiterung des Sieges in Susa und auf dem Land (9,11-19)	  51

10. Stiftung des Purimfestes und Erhöhung Mordechais (9,20-10,3)	  53

10.1. Das Purimfest als bleibende Erinnerung (9,20-32)	  53

Seite  von 5 58



10.2. Mordechais Erhöhung - Segen für das Volk Gottes (10,1-3)	  54

Quellen	 57

Seite  von 6 58



Einführung  

1. Titel und Art des Buches 
Gottes verborgenes Wirken zeigt sich trotz seiner scheinbaren Abwesenheit. Das Buch Esther 
schildert, wie Gott sein Volk rettet, obwohl sein Name nicht erwähnt wird. Durch die Ereignisse wird 
klar, dass göttliche Vorsehung, Schutz und Führung vorhanden sind, auch wenn sie nicht offen sichtbar 
werden. Die Struktur des Buches betont das Eingreifen Gottes durch Zufälle und menschliche 
Entscheidungen. Esther und Mordechai werden gebraucht, um Gottes Plan zu erfüllen. Das Buch zeigt, 
dass Gottes Wirken oft verborgen, aber dennoch kraftvoll ist. (Esther 4,14; Esther 6,1) 

Mut und Glaube sind in Zeiten der Bedrängnis entscheidend. Esther stellt ihr Leben aufs Spiel, um 
ihr Volk zu retten, und Mordechai fordert sie auf, ihre Berufung anzunehmen. Diese Haltung wird zum 
Vorbild für Glauben, Mut und Opferbereitschaft in kritischen Situationen. Der Bericht betont, dass 
Gott Menschen beruft, in entscheidenden Momenten Verantwortung zu übernehmen. Mutiger Glaube 
wird von Gott benutzt, um große Veränderungen herbeizuführen. Selbst unter der Bedrohung des 
Todes bleiben Vertrauen und Mut notwendig. (Esther 4,13-16) 

Seite  von 7 58



2. Autor, Zeit und Abfassung 
Das Buch Esther entstand in der persischen Diaspora zur Stärkung des Glaubens. Die 
Verfasserfrage bleibt offen, doch die Überlieferung nennt Mordechai oder einen Zeitzeugen. Die 
geschichtlichen Details zeigen eine genaue Kenntnis der persischen Verhältnisse. Die Entstehung im 5. 
oder frühen 4. Jahrhundert v. Chr. deutet auf eine Zeit hin, in der die Juden in der Fremde ihre Identität 
bewahren mussten. Das Buch sollte Mut machen, Gottes Treue auch fernab von Jerusalem zu 
erkennen. Die Niederschrift diente der Ermutigung und der Einführung des Purimfestes. (Esther 
9,20-32) 

Die Ereignisse unter König Xerxes belegen Gottes Bewahrung in der Weltgeschichte. Unter der 
Herrschaft Xerxes’ standen die Juden unter der Gefahr völliger Auslöschung. Doch die genaue 
Darstellung der historischen Hintergründe zeigt, dass Gott sein Volk auch unter fremden Herrschern 
nicht aufgibt. Die souveräne Leitung Gottes wird trotz menschlicher Willkür deutlich sichtbar. Die 
zeitliche Einordnung ermöglicht es, Gottes Eingreifen in einem konkreten historischen Rahmen zu 
erkennen. Geschichte wird als Bühne für Gottes Plan dargestellt. (Esther 1,1-3; Esther 8,16-17) 

Seite  von 8 58



3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld 
Das Buch Esther richtet sich an Juden in der Diaspora zur Stärkung ihrer Identität. Die 
Empfänger lebten zerstreut unter fremden Herrschern, fern von Tempel und Land. In einer Welt ohne 
sichtbare Zeichen der göttlichen Gegenwart erinnert Esther daran, dass Gott dennoch wirkt. Besonders 
das Purimfest sollte den Glauben an Gottes Eingreifen feiern und bewahren. Die Diasporajuden sollten 
Mut fassen und ihr Vertrauen auf Gottes Treue auch im Exil nicht aufgeben. Das Buch schärft das 
Bewusstsein, dass Gottes Bund unabhängig von Ort und Machtstrukturen besteht. (Esther 9,20-22) 

Esther zeigt, dass Treue, Mut und Vertrauen entscheidend für die Bewahrung des Volkes sind. In 
einer Umgebung, in der Assimilation und Verfolgung drohten, waren Mut und Standhaftigkeit 
gefordert. Mordechai und Esther verkörpern diesen aktiven Glauben, der sich auf Gottes Wirken 
verlässt. Ihre Bereitschaft, Verantwortung zu übernehmen, wird als Weg der Bewahrung dargestellt. 
Die Leser sollten lernen, in allen Lagen auf Gott zu vertrauen und ihre Identität nicht preiszugeben. 
Auch verborgenes Wirken Gottes verlangt aktiven Glaubensgehorsam. (Esther 4,13-16) 

Seite  von 9 58



4. Historische und theologische Themen 

4.1. Historische Themen 
Das Buch Esther spielt im persischen Reich und schildert die Situation der jüdischen Diaspora. 
Die Handlung entfaltet sich am Hof von Susa, der Hauptstadt des Perserreiches. Die Juden lebten als 
Minderheit verstreut und mussten ihre Identität bewahren, ohne staatlichen Schutz. In dieser Situation 
zeigt das Buch, wie Gottes verborgene Hand das Schicksal seines Volkes lenkt. Die historische Kulisse 
unterstreicht die Spannung zwischen Machtlosigkeit und göttlicher Bewahrung. Esther lehrt, dass Gott 
sein Volk auch außerhalb Israels nicht verlässt. (Esther 1,1-3) 

Haman plante die vollständige Vernichtung der Juden durch ein königliches Edikt. Die 
Feindschaft Hamans gegenüber den Juden gipfelte in einem Gesetz, das an einem bestimmten Tag ihre 
Auslöschung befahl. Diese existenzielle Bedrohung macht die Dramatik der Lage deutlich. Der Plan 
Hamans erinnert an den immerwährenden geistlichen Kampf gegen Gottes Volk. Gottes verborgenes 
Eingreifen zeigt sich später in der wundersamen Wende. Esther betont: Kein menschlicher Plan kann 
Gottes Verheißungen zunichtemachen. (Esther 3,8-15) 

Esther wird Königin und nutzt ihre Stellung, um für ihr Volk einzutreten. Durch eine göttlich 
gefügte Kette von Ereignissen gelangt Esther an die Seite des Königs. Ihr Mut und ihre Weisheit 
führen dazu, dass sie sich im entscheidenden Moment offenbart und Fürsprache einlegt. Trotz der 
Gefahr des Todes bekennt sie sich zu ihrer Herkunft. Ihre Rolle wird als Mittel in Gottes Plan zur 
Rettung dargestellt. Das Buch betont die Verantwortung des Einzelnen in Gottes Heilsabsichten. 
(Esther 4,14-5,8) 

Gottes Eingreifen führt zur Rettung und zum Sieg der Juden über ihre Feinde. Nachdem Haman 
entlarvt und hingerichtet wurde, erhielten die Juden das Recht zur Selbstverteidigung. Der Tag der 
geplanten Vernichtung wurde zum Tag der Rettung und des Triumphes. Die Machtverhältnisse kehrten 
sich vollständig um: Mordechai wurde erhöht und der Feind vernichtet. Esther zeigt: Gott kann 
innerhalb der bestehenden Machtstrukturen zugunsten seines Volkes handeln. (Esther 7-9) 

Seite  von 10 58



4.2. Theologische Themen 
Gottes Vorsehung lenkt die Geschichte, auch wenn sein Name nicht ausdrücklich genannt wird. 
Im Buch Esther tritt Gott nie direkt auf, doch die vielen Zufälle und überraschenden Wendungen 
zeugen von seiner unsichtbaren Führung. Esther wird zur Königin, der König wird zur rechten Zeit 
schlaflos, und Haman fällt in seine eigene Falle. All dies zeigt, dass Gott die Fäden der Geschichte in 
der Hand hält. Auch verborgenes Wirken ist wahres Wirken Gottes. (Esther 2,17; 6,1-11) 

Gott bewahrt das Bundesvolk und erfüllt seine Verheißungen trotz Bedrängnis. Die Bedrohung 
durch Haman hätte das Ende des jüdischen Volkes bedeuten können, doch Gottes Treue bleibt 
bestehen. Das Bundesvolk wird trotz Streuung und Schwäche bewahrt und verteidigt sich siegreich. 
Gottes Zusage an Abraham, seine Nachkommen zu segnen und zu erhalten, bleibt bestehen, auch fern 
der Heimat. Esther ist ein Zeugnis für Gottes unerschütterliche Treue. (1. Mose 12,3; Esther 8,16-17) 

Gott gebraucht Menschen, die bereit sind, Verantwortung in kritischen Situationen zu 
übernehmen. Esther und Mordechai zeigen Mut und Entschlossenheit in einer lebensgefährlichen 
Lage. Ihre Bereitschaft, persönlich einzustehen, wird von Gott gebraucht, um sein Volk zu retten. Der 
Einsatz des Einzelnen, wenn er Gott vertraut, hat weitreichende Auswirkungen. Gott handelt oft durch 
treue Menschen, die sich seiner Führung unterstellen. (Esther 4,14-16) 

Gottes Gerechtigkeit triumphiert über das Böse, und sein Volk erfährt Rettung und Freude. Der 
Stolz Hamans führt zu seinem eigenen Sturz, während Mordechai erhöht wird. Die Juden erleben nicht 
nur Bewahrung, sondern auch Ehre und Freude. Gottes Gerechtigkeit wird in der Umkehrung der 
Verhältnisse sichtbar. Das Buch betont: Letztlich hat Gott das letzte Wort über Gut und Böse. (Esther 
7,10; 9,1) 

Seite  von 11 58



5. Biblische Lehre des Buches 

5.1. Die Schrift 
Die Aufzeichnung der Ereignisse bewahrt Gottes Wirken für kommende Generationen. Die 
Geschichte Esthers und die Einführung des Purimfestes werden schriftlich festgehalten, um Gottes 
Eingreifen nicht zu vergessen. Schriftliche Überlieferung dient der Erinnerung und stärkt den Glauben 
in schwierigen Zeiten. Der Bericht zeigt: Gottes Taten sollen nicht verloren gehen, sondern zum 
Zeugnis für die Nachwelt bleiben. Die Schrift schafft Identität, fördert Hoffnung und fordert zur Treue 
auf. (Esther 9,20-32) 

Gottes Geschichte mit seinem Volk wird dokumentiert, um Gottes Treue sichtbar zu machen. 

Das Buch Esther zeigt, wie wichtig es ist, Gottes Eingreifen festzuhalten. Schriftliche Zeugnisse 
bewahren die Erlebnisse der Gnade und bewirken Ermutigung für kommende Generationen. 
Erinnerung an Gottes Taten stärkt den Glauben in neuen Krisen. Die Schrift bewahrt das kollektive 
Gedächtnis des Volkes Gottes. (Esther 9,20-32) 

5.2. Gott der Vater 
Gott lenkt die Geschichte seines Volkes auch im Verborgenen. Gottes Name wird im Buch Esther 
nicht ausdrücklich erwähnt, doch sein Wirken ist überall sichtbar. Er steuert die Ereignisse durch 
scheinbar zufällige Begebenheiten und menschliche Entscheidungen. Der Schutz des Volkes und die 
Wende der Umstände bezeugen seine Treue. Auch in der Bedrängnis bleibt Gott als souveräner Herr 
der Geschichte gegenwärtig. Sein Handeln zeigt, dass er seine Verheißungen erfüllt, auch wenn er 
nicht offen in Erscheinung tritt. Die Geschichte Esthers macht deutlich, dass Gottes Treue unabhängig 
von äußeren Umständen Bestand hat. (Esther 4,14; Psalm 121,4) 

Gott bewahrt sein Bundesvolk trotz feindlicher Angriffe. Obwohl sein Name nicht genannt wird, 
schützt Gott sein Volk im persischen Exil vor vollständiger Vernichtung. Er wirkt durch Esther und 
Mordechai, um sein Bundesversprechen an Abraham zu erfüllen. Inmitten politischer Intrigen und 
Bedrohungen zeigt sich Gottes rettendes Eingreifen. Der Bund Gottes mit seinem Volk bleibt trotz 
widriger Umstände bestehen. Das Buch Esther offenbart, dass Gottes Schutz für sein Volk auch dann 
aktiv ist, wenn dieser Schutz verborgen erscheint. (Esther 8,16-17; 1. Mose 12,3) 

Seite  von 12 58



5.3. Gott der Sohn 
Esther ist ein Vorbild für Christus als Mittler und Retter. Esther tritt zwischen das Volk und den 
König, um Gnade und Rettung zu erbitten. Diese vermittelnde Rolle erinnert an Jesus Christus, der 
sich zwischen Gott und die Menschen stellt. Beide riskieren ihr Leben für das Wohl anderer und 
handeln aus selbstloser Liebe. Durch ihren Mut wird das Volk bewahrt, so wie Christus das Heil für 
alle erwirkt. Das Bild der Mittlerschaft wird in Esther auf eindrückliche Weise vorgezeichnet und im 
Neuen Testament erfüllt. (Esther 4,16; Johannes 10,11) 

Christus ist der wahre Erfüller göttlicher Rettung, die Esther vorbildlich aufzeigt. Während 
Esther die zeitliche Rettung des Volkes sichert, bringt Christus die endgültige Erlösung. Der Mut 
Esthers weist prophetisch auf den vollkommenen Gehorsam Christi hin. In beiden Fällen wird 
deutlich, dass Rettung Gottes Eingreifen und menschliche Bereitschaft braucht. Christus übertrifft 
Esthers Rettung durch seinen vollkommenen Gehorsam bis zum Tod am Kreuz. So steht Esther 
typologisch für die viel größere Rettung, die in Christus verwirklicht wird. (Johannes 3,16; Hebräer 
9,24-26) 

5.4. Gott der Heilige Geist 
Der Geist Gottes wirkt im Verborgenen zur Ermutigung und Stärkung. Obwohl der Heilige Geist 
im Buch Esther nicht ausdrücklich erwähnt wird, ist sein Wirken in Mut, Weisheit und Führung 
spürbar. Esther und Mordechai handeln in entscheidenden Momenten mit einer inneren Kraft, die über 
menschliche Fähigkeiten hinausgeht. Der Geist stärkt zur richtigen Zeit, schenkt Weisheit im Reden 
und Mut im Handeln. Geistliche Führung zeigt sich oft gerade da, wo Gottes Wirken nicht 
offensichtlich genannt wird. So bleibt der Geist Gottes auch im Verborgenen der treibende Faktor für 
göttliche Entscheidungen. (2. Timotheus 1,7; Esther 4,14) 

Der Heilige Geist führt Gottes Volk durch verborgene Weisung. Selbst in einer Umgebung ohne 
prophetische Offenbarung bleibt Gottes Geist wirksam. Esther und Mordechai treffen Entscheidungen, 
die in Einklang mit Gottes Heilsplan stehen. Ihre Weisheit und ihr Mut zeigen die verborgene Führung 
durch den Geist, der Glauben stärkt und Herzen lenkt. Der Geist gibt die innere Überzeugung, im 
rechten Moment zu handeln, auch ohne sichtbares Zeichen. Gottes Geist bleibt treu in der Führung 
seines Volkes, auch wenn er nicht offen genannt wird. (Psalm 143,10; Esther 5,2) 

Seite  von 13 58



5.5. Der Mensch und die Sünde 
Stolz und Hass führen den Menschen ins Verderben. Haman verkörpert den gefallenen Menschen, 
der von Stolz, Hass und Selbstsucht beherrscht wird. Seine Feindschaft gegenüber Gottes Volk 
entspringt seinem gekränkten Ego und mündet in seinem Untergang. Sünde zeigt sich hier nicht nur in 
bösen Taten, sondern in einer Haltung des Herzens. Das Buch Esther macht deutlich, dass Stolz den 
Fall eines Menschen beschleunigt und Gott den Hochmütigen widersteht. Hamans Ende ist eine 
Warnung vor der zerstörerischen Macht der Sünde. (Esther 3,5; 7,10) 

Demut, Treue und Mut sind Gottes Weg zur Erhöhung. Im Gegensatz zu Haman zeigt Mordechai 
den Weg der Treue und Demut. Er bleibt standhaft gegenüber Götzendienst und setzt sich für sein Volk 
ein. Gott erhöht den, der sich ihm unterordnet und seinen Weg geht, auch wenn die Umstände widrig 
erscheinen. Das Buch Esther stellt den Kontrast zwischen menschlicher Selbstherrlichkeit und 
gottgeführter Treue scharf heraus. Der Aufstieg Mordechais demonstriert, dass Gottes Maßstab nicht 
äußerliche Macht, sondern innerliche Treue ist. (Esther 6,10-11; 10,3) 

5.6. Die Erlösung 
Stolz und Hass führen den Menschen ins Verderben. Haman verkörpert den gefallenen Menschen, 
der von Stolz, Hass und Selbstsucht beherrscht wird. Seine Feindschaft gegenüber Gottes Volk 
entspringt seinem gekränkten Ego und mündet in seinem Untergang. Sünde zeigt sich hier nicht nur in 
bösen Taten, sondern in einer Haltung des Herzens. Das Buch Esther macht deutlich, dass Stolz den 
Fall eines Menschen beschleunigt und Gott den Hochmütigen widersteht. Hamans Ende ist eine 
Warnung vor der zerstörerischen Macht der Sünde. (Esther 3,5; 7,10) 

Demut, Treue und Mut sind Gottes Weg zur Erhöhung. Im Gegensatz zu Haman zeigt Mordechai 
den Weg der Treue und Demut. Er bleibt standhaft gegenüber Götzendienst und setzt sich für sein Volk 
ein. Gott erhöht den, der sich ihm unterordnet und seinen Weg geht, auch wenn die Umstände widrig 
erscheinen. Das Buch Esther stellt den Kontrast zwischen menschlicher Selbstherrlichkeit und 
gottgeführter Treue scharf heraus. Der Aufstieg Mordechais demonstriert, dass Gottes Maßstab nicht 
äußerliche Macht, sondern innerliche Treue ist. (Esther 6,10-11; 10,3) 

Seite  von 14 58



5.7. Das Volk Israel und die Nationen 
Gottes Volk bleibt in der Zerstreuung durch Glauben und Gemeinschaft verbunden. Trotz der 
geografischen Entfernung von Jerusalem bewahrt Israel seine Identität als Bundesvolk. Gebet, Fasten 
und das gemeinsame Feiern des Purimfestes zeigen die innere Einheit und den Glauben an Gottes 
Bewahrung. Die Solidarität in der Bedrohung wird zum Zeugnis ihrer geistlichen Berufung. Das Buch 
Esther unterstreicht, dass geistliche Gemeinschaft nicht an einen geografischen Ort gebunden ist. 
Treue zu Gott eint das Volk über alle Grenzen hinweg. (Esther 4,3; 9,20-22) 

Die Nationen erkennen Gottes Wirken an seinem Volk. Nach der Rettung Israels zeigt sich, dass 
viele aus den umliegenden Völkern Ehrfurcht vor dem Gott der Juden empfinden. Gottes Eingreifen 
zugunsten seines Volkes bleibt nicht verborgen, sondern führt zur Anerkennung seiner Macht unter den 
Nationen. Die Geschichte Esthers demonstriert, dass Gott seine Herrlichkeit selbst in heidnischen 
Kontexten offenbart. Dadurch wird die universale Dimension von Gottes Wirken sichtbar. (Esther 
8,17; Jesaja 45,22-23) 

5.8. Engel, Satan und Dämonen 
Geistliche Kämpfe spiegeln sich in menschlichen Konflikten wider. Im Buch Esther werden keine 
Engel oder Dämonen erwähnt, doch die Auseinandersetzung zwischen Haman und dem jüdischen Volk 
trägt eine geistliche Dimension. Der Hass Hamans gegen die Juden ist Ausdruck eines tieferliegenden 
geistlichen Widerstands gegen Gottes Volk. Die geistliche Realität wird sichtbar in den Intrigen, 
Bedrohungen und Rettungen, die Gottes verborgenes Eingreifen voraussetzen. (2. Mose 17,16; Esther 
3,5) 

Satanische Feindschaft gegen Gottes Plan zeigt sich in der Geschichte Hamans. Haman, ein 
Nachkomme der Amalekiter, verkörpert den uralten Hass gegen Israel, der seinen Ursprung im Kampf 
gegen Gottes Absichten hat. Auch wenn Satan nicht namentlich erwähnt wird, steht der Versuch, 
Gottes Volk auszurotten, im Hintergrund der Ereignisse. Gottes souveräne Führung demonstriert 
jedoch, dass kein Plan des Widersachers Bestand hat. (Esther 7,10; Offenbarung 12,13-17) 

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 
Die Rettung Israels in Esther weist auf Gottes endgültige Bewahrung hin. Das Buch Esther 
schildert, wie Gott sein Volk in größter Not rettet, und bildet damit ein Vorbild für die endzeitliche 

Seite  von 15 58



Rettung Israels. Gottes Handeln damals sichert die Hoffnung, dass er auch in der Zukunft sein Volk 
bewahren und seine Verheißungen erfüllen wird. Die dramatische Wende in Esthers Tagen wird zur 
Vorschau auf Gottes zukünftiges Eingreifen in der Geschichte. (Sacharja 12,10; Offenbarung 12,6) 

Gottes Eingreifen in der Geschichte sichert die Erfüllung seiner Verheißungen. Die Geschichte 
Esthers zeigt, dass Gott über politische Mächte und menschliche Intrigen regiert. Seine Pläne mit 
Israel und der Welt laufen auf die endgültige Aufrichtung seines Reiches hinaus. Der Schutz Israels in 
Esther ist ein Abbild der Treue Gottes, die in der Vollendung der Zeiten sichtbar werden wird. (Daniel 
12,1; Offenbarung 21,3-4) 

Seite  von 16 58



6. Grobgliederung 
Ester - Gottes verborgene Vorsehung zur Bewahrung Israels 

Teil 1: Gottes Vorbereitung zur Rettung seines Volkes (Ester 1-2) 

1. Vasthi wird verworfen - Gottes Weg zur Vorbereitung (1,1-22) 

1.1. Das königliche Fest und Vasthis Weigerung (1,1-12) 

1.2. Der Rat der Fürsten - Vasthis Absetzung (1,13-22) 

2. Ester wird Königin - Gottes souveräne Erwählung (2,1-23) 

2.1. Suche nach einer neuen Königin - Ester wird erwählt (2,1-18) 

2.2. Mordechai deckt einen Anschlag auf (2,19-23) 

Teil 2: Die Bedrohung Israels und Gottes Eingreifen (Ester 3-7) 

3. Hamans Plan zur Vernichtung der Juden (3,1-15) 

3.1. Hamans Aufstieg und Mordechais Weigerung zur Ehre Gottes (3,1-6) 

3.2. Erlass des Völkermords - Verwirrung in Susa (3,7-15) 

4. Mordechais Herausforderung und Esters Entschlossenheit (4,1-17) 

4.1. Trauer der Juden - Mordechais Botschaft an Ester (4,1-9) 

4.2. Esters Entscheidung: „Komme ich um, so komme ich um“ (4,10-17) 

5. Der erste Schritt - Ester tritt für ihr Volk ein (5,1-14) 

5.1. Ester gewinnt Gunst vor dem König - erstes Bankett (5,1-8) 

5.2. Hamans Stolz und seine tödlichen Pläne (5,9-14) 

6. Gottes Wende beginnt - der König erinnert sich (6,1-14) 

6.1. Mordechais Rettung wird öffentlich gewürdigt (6,1-11) 

6.2. Hamans Fall wird eingeleitet (6,12-14) 

Seite  von 17 58



7. Ester entlarvt Haman - der Feind Israels fällt (7,1-10) 

7.1. Zweites Bankett - Ester offenbart Hamans Plan (7,1-6) 

7.2. Haman wird gerichtet - Galgen für den Ankläger (7,7-10) 

Teil 3: Die Rettung Israels und die Einsetzung des Purimfestes (Ester 8-10) 

8. Neue Erlasse zur Rettung der Juden (8,1-17) 

8.1. Ester und Mordechai erhalten Macht und Verantwortung (8,1-8) 

8.2. Neuer königlicher Erlass - Freude im ganzen Reich (8,9-17) 

9. Der Tag der Rache - Gottes Schutz wird sichtbar (9,1-19) 

9.1. Der Feind fällt, das Volk wird bewahrt (9,1-10) 

9.2. Erweiterung des Sieges in Susa und auf dem Land (9,11-19) 

10. Stiftung des Purimfestes und Erhöhung Mordechais (9,20-10,3) 

10.1. Das Purimfest als bleibende Erinnerung (9,20-32) 

10.2. Mordechais Erhöhung - Segen für das Volk Gottes (10,1-3) 

Seite  von 18 58



7. Zusammenfassung und Anwendungen 

7.1. Zusammenfassung 
Das Buch Esther schildert Gottes verborgenes Wirken zur Rettung seines Volkes in einer Zeit großer 
Bedrohung. Obwohl Gottes Name im Text nicht genannt wird, zeigen die Ereignisse, dass er souverän 
lenkt und eingreift. Mut, Weisheit und Treue werden entscheidend, als Esther und Mordechai sich für 
das Überleben der Juden einsetzen. Das Buch betont die Bedeutung von Verantwortung auch in 
schwierigen und gefährlichen Zeiten. Gottes Verheißungen bleiben gültig, selbst wenn sein Handeln 
verborgen erscheint. Esther zeigt, dass Gott seine Pläne durch mutige Menschen erfüllt, auch wenn 
seine Gegenwart nicht offen sichtbar ist. Die Errettung der Juden wird als Zeichen seiner 
unerschütterlichen Treue dargestellt. 

7.2. Anwendungen 
Gottes Wirken bleibt auch im Verborgenen wirksam. Auch wenn Gottes Eingreifen nicht direkt 
sichtbar ist, steuert er die Ereignisse nach seinem Plan. Die Geschichte Esthers zeigt, dass Gott treu 
handelt, auch wenn sein Name nicht genannt wird. Vertrauen in Gottes unsichtbare Führung stärkt den 
Glauben. 

Mutiger Glaube verändert den Lauf der Geschichte. Esther beweist, dass persönlicher Mut und 
Bereitschaft, Verantwortung zu übernehmen, von Gott gebraucht werden können. Auch in Zeiten 
großer Gefahr wirkt Gott durch treue Menschen. Gehorsam in schwierigen Situationen bringt Gottes 
Plan zur Erfüllung. 

Treue zu Gott erfordert aktives Handeln in schweren Zeiten. Glaube zeigt sich nicht nur im 
Warten, sondern auch im mutigen Eintreten für Gottes Anliegen. Esther musste ihr Leben riskieren, um 
für ihr Volk einzustehen. Gehorsam und Mut gehören untrennbar zum geistlichen Leben. 

Seite  von 19 58



8. Studienfragen zum Weiterdenken 
1. Warum ist Gottes Name im Buch Esther nicht erwähnt, obwohl sein Wirken deutlich 
erkennbar ist? 

Antwort: Weil das Buch zeigen will, dass Gott auch dann souverän handelt, wenn er sich 
verborgen hält und nicht direkt eingreift. 

2. Welche Rolle spielt Esther für die Errettung des jüdischen Volkes? 

Antwort: Sie riskiert ihr Leben, tritt mutig für ihr Volk ein und wird das entscheidende 
Werkzeug in Gottes Plan zur Rettung Israels. 

3. Was lehrt das Buch über Gottes Vorsehung? 

Antwort: Dass Gott die Ereignisse lenkt und Zufälle gebraucht, um seinen Willen trotz 
menschlicher Pläne und Bedrohungen auszuführen. 

4. Wie wird im Buch Esther das Prinzip von Verantwortung und Mut illustriert? 

Antwort: Durch Esthers Bereitschaft, trotz Lebensgefahr zu handeln und Verantwortung für 
das Schicksal ihres Volkes zu übernehmen. 

5. Was symbolisiert der Sieg über Haman für die jüdische Geschichte? 

Antwort: Er zeigt, dass Gottes Volk unter seinem Schutz steht und dass keine feindliche Macht 
Gottes Verheißungen zunichtemachen kann. 

6. Welche geistliche Bedeutung hat das Purimfest? 

Antwort: Es erinnert an Gottes verborgene Rettung und ermutigt das Volk, seine Treue und 
seine Bewahrung auch in schwierigen Zeiten zu feiern. 

7. Warum ist Mordechais Rolle im Buch zentral? 

Antwort: Er steht für Weisheit, Glauben und Treue, die Gott gebraucht, um sein Volk zu 
bewahren und seine Pläne zu verwirklichen. 

8. Inwiefern ist Esther ein Vorbild für Christen heute? 

Seite  von 20 58



Antwort: Durch ihren Mut, ihr Vertrauen auf Gottes Führung und ihre Bereitschaft, sich 
selbstlos für andere einzusetzen. 

9. Was lehrt das Buch Esther über geistliche Kämpfe? 

Antwort: Dass der Kampf oft verborgen bleibt, aber letztlich Gottes Macht über menschliche 
Intrigen und feindliche Mächte siegt. 

10. Welche Hoffnung gibt das Buch in Zeiten der Unsicherheit? 

Antwort: Dass Gott treu bleibt, auch wenn er nicht sichtbar eingreift, und dass sein Plan trotz 
aller menschlichen Bedrohungen erfüllt wird. 

Seite  von 21 58



Kommentierung 

Teil 1: Gottes Vorbereitung zur Rettung seines Volkes (Ester 1-2) 

1. Vasthi wird verworfen - Gottes Weg zur Vorbereitung (1,1-22) 

1.1. Das königliche Fest und Vasthis Weigerung (1,1-12) 
Die weltliche Macht Ahasveros’ zeigt sich in äußerer Pracht, aber innerer Leere. Der Bericht 
beginnt mit einer Darstellung des prunkvollen Festes, das Ahasveros im dritten Jahr seiner Herrschaft 
veranstaltet. Es zieht sich über 180 Tage und gipfelt in einer siebentägigen Feier für alle Bewohner der 
königlichen Burg Susa. Der König zeigt „den Reichtum seiner herrlichen Königswürde“ und „die 
kostbare Pracht seiner Größe“. Diese Beschreibung hebt die äußere Machtentfaltung des persischen 
Weltreiches hervor. Dennoch bleibt diese Herrlichkeit irdisch, vergänglich und selbstbezogen. Die 
Demonstration menschlicher Größe steht in Kontrast zur göttlichen Vorsehung, die unsichtbar im 
Hintergrund wirkt. Das Buch Ester beginnt damit, den Schauplatz zu zeigen, auf dem Gott trotz 
Abwesenheit seines Namens souverän handelt. (Ester 1,1-4; Psalm 75,7-8; Daniel 4,30-32; 
Offenbarung 18,7-8) 

Die Ordnung des Reiches offenbart eine unkontrollierte Selbstherrschaft. Die Schilderung des 
königlichen Festes zeigt nicht nur Glanz, sondern auch Maßlosigkeit. Die Gäste dürfen nach 
Herzenslust trinken, „nach der Vorschrift, dass man niemand nötigte“, und der Wein fließt in goldenen 
Gefäßen. Diese ungezügelte Freiheit entlarvt eine Kultur der Selbstherrlichkeit und Unverbindlichkeit. 
Ahasveros stellt sich selbst in den Mittelpunkt, regiert jedoch nicht durch Gerechtigkeit oder Weisheit, 
sondern durch Eindruck und Genuss. Die Unverhältnismäßigkeit zwischen Macht und Maß zeigt, wie 
brüchig menschliche Herrschaft ist, wenn sie nicht unter göttlicher Weisung steht. Die Bühne ist 
bereitet für ein Eingreifen Gottes, das durch menschliche Schwäche vorbereitet wird. (Ester 1,5-8; 
Prediger 10,16-17; Jesaja 5,11-12; Lukas 12,19-20) 

Vasthis Weigerung offenbart die Grenzen königlicher Autorität. Als der König seine Frau Vasthi 
vor den versammelten Männern vorführen will, weigert sie sich, zu kommen. Diese Weigerung stellt 

Seite  von 22 58



eine öffentliche Kränkung dar und bringt die Verletzbarkeit der königlichen Macht ans Licht. Trotz 
aller Kontrolle und Ordnung steht Ahasveros vor einer Situation, die er nicht beherrscht. Die 
Weigerung Vasthis ist keine gottgefällige Tat, aber sie dient als Ausgangspunkt für eine göttliche 
Wende. Gott lenkt Geschichte, indem er menschliche Schwächen benutzt, um seinen Plan 
vorzubereiten. Die Ablehnung Vasthis dient nicht ihrer Erhöhung, sondern öffnet den Weg für Esters 
Erwählung. (Ester 1,9-12; Sprüche 21,1; Daniel 2,21; Römer 8,28) 

Gottes verborgene Vorsehung bereitet durch Vasthis Versagen Esters Berufung vor. Obwohl Gott 
in diesem Kapitel nicht erwähnt wird, ist sein Wirken in der Entwicklung bereits sichtbar. Die 
öffentliche Weigerung Vasthis führt zu ihrer Absetzung, was schließlich den Weg für Esters Einsetzung 
als Königin ebnet. Was menschlich als Fehlverhalten erscheint, wird von Gott in seinen souveränen 
Plan eingebettet. Die Geschichte beginnt nicht mit einem Wunder, sondern mit einem familiären 
Zerwürfnis im Palast. Doch gerade darin zeigt sich Gottes Vorsehung: Er gebraucht das Versagen einer 
Königin, um die Erwählung eines einfachen jüdischen Mädchens vorzubereiten. (Ester 1,12; 1. Samuel 
2,7-8; Sprüche 16,9; Römer 11,33-36) 

1.2. Der Rat der Fürsten - Vasthis Absetzung (1,13-22) 
Menschliche Politik sucht Selbsterhalt, doch Gottes Plan steht über aller Strategie. Nach Vasthis 
Weigerung wendet sich der König an seine Ratgeber, die das Gesetz kennen. Ihr Urteil fällt politisch 
motiviert aus: Vasthis Verhalten gefährde die Ordnung im ganzen Reich, da andere Frauen ihrem 
Beispiel folgen könnten. Um den gesellschaftlichen Frieden zu wahren, empfehlen sie ihre Absetzung. 
Diese Argumentation zeigt den menschlichen Versuch, durch Gesetze und Maßnahmen Kontrolle zu 
behalten. Doch im Hintergrund wirkt Gottes souveräne Hand. Die Entscheidung, Vasthi abzusetzen, 
erscheint politisch klug, ist aber letztlich Teil göttlicher Vorbereitung. Gottes Wege stehen über aller 
Politik, und sein Plan verwirklicht sich auch durch irdische Beschlüsse. (Ester 1,13-19; Psalm 
33,10-11; Sprüche 19,21; Jesaja 55,8-9) 

Die Macht des Wortes wird deutlich, doch nicht jeder königliche Erlass hat bleibenden Wert. Der 
Vorschlag Memuchans, Vasthi abzusetzen und ihre Königswürde einer besseren zu geben, wird 
schriftlich festgehalten und ins ganze Reich gesandt. Der Erlass soll verhindern, dass sich Frauen 
künftig ihren Männern widersetzen. Damit wird die menschliche Unsicherheit der Herrschenden durch 
Gesetz und Drohung ersetzt. Der Versuch, durch ein Reichsgesetz familiäre Ordnung zu erzwingen, 
offenbart die Ohnmacht politischer Autorität im Blick auf das Herz des Menschen. Gottes Wort ist 

Seite  von 23 58



dagegen ewig und verändert von innen heraus. Wo menschliche Macht Grenzen hat, beginnt die 
Wirksamkeit göttlicher Wahrheit. (Ester 1,20-22; Jesaja 40,8; Johannes 17,17; Hebräer 4,12) 

Die Absetzung Vasthis dient Gottes verborgenem Plan zur Rettung Israels. Obwohl der Beschluss 
menschlich motiviert ist, fügt Gott ihn in seinen Heilsplan ein. Vasthi verliert ihre Stellung, damit Ester 
an ihre Stelle treten kann. Die Entscheidung des Königs, der seine Würde retten will, wird zum 
Werkzeug göttlicher Erwählung. Noch ist Ester nicht bekannt, doch der Weg für ihre Berufung wird 
bereits bereitet. Gottes Plan zur Rettung Israels beginnt nicht mit einem offenen Eingreifen, sondern 
mit einer unscheinbaren politischen Entscheidung. Diese verborgene Vorsehung prägt das ganze Buch 
Ester. Gott ist verborgen, aber niemals abwesend. (Ester 1,19-22; 1. Mose 50,20; Sprüche 16,33; 
Epheser 1,11) 

Seite  von 24 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 1,1-22) 

Zusammenfassung:  

Der Bericht beginnt am Hof des persischen Königs Ahasveros, der in Prunk und Machtfülle regiert. 
Anlässlich eines langen Festes demonstriert er seinen Reichtum und seine Herrlichkeit vor den 
führenden Männern des Reiches. Im Anschluss veranstaltet er ein weiteres Fest für alle Bewohner der 
Hauptstadt. Während dieser Zeit lädt er die Königin Waschti ein, sich dem Volk zu zeigen, doch sie 
verweigert den Befehl. Diese Weigerung wird als öffentlicher Ungehorsam gedeutet und bedroht das 
Ansehen des Königs. Auf Anraten seiner Berater wird Waschti abgesetzt, und ein königlicher Erlass 
wird im ganzen Reich verbreitet, der die Autorität des Mannes im Haus betont. Das Kapitel zeigt den 
kulturellen und politischen Rahmen, in dem sich Gottes verborgenes Handeln entfalten wird, auch 
wenn sein Name nicht erwähnt wird. 

Anwendungen:  

Gottes Vorsehung bereitet souverän die Bühne für sein Handeln. Obwohl Gott im Text nicht 
erwähnt wird, lenkt er die Umstände am persischen Hof. Der Text zeigt, dass auch politische 
Entscheidungen und kulturelle Entwicklungen Teil von Gottes übergeordnetem Plan sein können. 
Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil Gottes Wirken oft im Verborgenen beginnt. 

Menschliche Macht ist unsicher, selbst wenn sie beeindruckend erscheint. Ahasveros präsentiert 
sich als mächtig, doch seine Autorität wird durch die Weigerung Waschtis öffentlich infrage gestellt. 
Das geistliche Prinzip zeigt, dass irdische Herrschaft zerbrechlich ist und oft von äußerem Schein 
abhängt. Diese Einsicht bleibt aktuell, weil wahre Sicherheit nur in Gottes Herrschaft liegt. 

Selbst weltliche Entscheidungen können Teil göttlicher Vorbereitung sein. Der Erlass zur 
Absetzung Waschtis und die Suche nach einer neuen Königin scheinen rein politisch motiviert, führen 
aber letztlich zu Esthers Erhöhung. Der Text macht deutlich, dass Gott auch durch säkulare Prozesse 
seine Pläne vorbereitet. Diese Wahrheit bleibt relevant, weil Gottes Wege nicht an sichtbare 
Frömmigkeit gebunden sind. 

Seite  von 25 58



2. Ester wird Königin - Gottes souveräne Erwählung (2,1-23) 

2.1. Suche nach einer neuen Königin - Ester wird erwählt (2,1-18) 
Gottes Plan schreitet auch durch weltliche Entscheidungen unbeirrt voran. Nach Vasthis 
Absetzung erinnert sich der König an ihr Verhalten und seinen Erlass. Um ihn zu trösten und das 
Machtvakuum zu füllen, raten seine Diener, eine neue Königin durch Auswahl schöner Jungfrauen zu 
finden. Dieser Ratschlag erscheint als rein menschliche Lösung für ein politisch-psychologisches 
Problem. Doch im Hintergrund wirkt Gott. Er gebraucht die Entscheidung eines heidnischen Königs, 
um seine Erwählung zu verwirklichen. Auch wenn Gott im Text nicht erwähnt wird, ist sein Handeln 
gegenwärtig. Die äußere Suche ist eingebettet in seine verborgene Vorsehung. (Ester 2,1-4; Psalm 
115,3; Jesaja 46,9-10; Römer 11,33) 

Gottes Erwählung beginnt oft im Verborgenen und Unscheinbaren. Unter den vielen jungen 
Frauen, die nach Susa gebracht werden, befindet sich auch Ester, ein jüdisches Waisenmädchen, das 
von ihrem Vetter Mordechai großgezogen wurde. Sie gehört nicht zu den Vornehmen, sondern lebt in 
der Diaspora – ohne besondere Stellung. Dennoch ist sie von Gott für eine einzigartige Aufgabe 
bestimmt. Diese Erwählung zeigt: Gottes Maßstäbe sind nicht die des äußeren Ansehens, sondern 
seines souveränen Ratschlusses. Inmitten weltlicher Schönheit und Vorbereitung wirkt der HERR seine 
stille Auswahl. Erwählung geschieht oft dort, wo sie niemand vermutet. (Ester 2,5-7; 1. Samuel 16,7; 
Amos 3,2; 1. Korinther 1,27-29) 

Demütige Haltung und weise Zurückhaltung bereiten den Weg zur göttlichen Berufung. Ester 
fügt sich bereitwillig in die gegebenen Abläufe ein, ohne Forderung oder Auflehnung. Sie nimmt nur 
an, was Hegai, der Verantwortliche, ihr empfiehlt, und gewinnt dadurch Gunst bei allen. Zudem 
offenbart sie ihre Herkunft nicht, wie es Mordechai geraten hatte. Diese Haltung der Zurückhaltung, 
Klugheit und Demut ist nicht Berechnung, sondern Ausdruck innerer Weisheit. Gott wirkt nicht nur 
durch äußere Umstände, sondern auch durch eine Gesinnung, die sich seinem Wirken unterordnet. 
Ester wird nicht durch äußere Schönheit allein vorbereitet, sondern durch einen Geist der Sanftmut. 
(Ester 2,8-11,15; Sprüche 11,2; Matthäus 5,5; 1. Petrus 3,3-4) 

Esters Erwählung zur Königin ist Ausdruck göttlicher Führung hinter menschlichen Kulissen. 
Als Ester vor den König gebracht wird, gefällt sie ihm mehr als alle anderen, und er krönt sie zur 
Königin an Vasthis Stelle. Der Text hebt hervor, dass sie Gunst fand und der König sie liebte. Dieses 

Seite  von 26 58



Ergebnis ist keine Folge strategischer Planung, sondern Ausdruck göttlicher Vorsehung. Gott stellt 
Ester genau dorthin, wo sie später für sein Volk eintreten soll. Noch weiß sie nichts von ihrer 
kommenden Aufgabe, aber ihre Position ist bereits gesichert. Inmitten menschlicher Entscheidungen 
wirkt Gottes souveräne Hand, unsichtbar, aber wirksam. (Ester 2,16-18; Sprüche 21,1; Psalm 75,7; 
Römer 8,28) 

2.2. Mordechai deckt einen Anschlag auf (2,19-23) 
Gottes Vorsehung positioniert Menschen zur rechten Zeit am rechten Ort. Mordechai sitzt zu 
jener Zeit im Tor des Königs, was auf eine offizielle Stellung hindeutet. Dort erfährt er von einem 
geplanten Mordanschlag zweier königlicher Kämmerer namens Bigtan und Teresch. Die Information 
erreicht ihn nicht zufällig, sondern in göttlicher Führung. Ohne diese Position hätte er nichts erfahren, 
und ohne sein Eingreifen wäre das Leben des Königs bedroht gewesen. Mordechai handelt umsichtig 
und informiert Königin Ester, die die Nachricht in seinem Namen an den König weiterleitet. Diese 
Kette aus Information, Verantwortung und Handlung wird vom HERRN geführt. Gott führt Menschen 
nicht nur in bestimmte Rollen, sondern auch in konkrete Situationen, in denen sie zum Werkzeug 
seiner Bewahrung werden. Das Tor des Königs wird damit zum Ort göttlicher Intervention. Wo Gottes 
Pläne vorbereitet werden, stellt er seine Diener zur Verfügung. Mordechais Treue zeigt sich in der 
Bereitschaft, für das Leben eines heidnischen Königs einzutreten, ohne persönlichen Vorteil zu suchen. 
(Ester 2,19-22; 1. Mose 50,20; Psalm 37,23; Sprüche 3,6) 

Gottes Wirken geschieht oft im Verborgenen, doch kein Dienst bleibt unbeachtet. Der Anschlag 
wird untersucht, für wahr befunden und die Schuldigen werden hingerichtet. Mordechais Hinweis wird 
im Buch der Chroniken des Königs niedergeschrieben, doch er erhält keine sofortige Belohnung. Diese 
Verzögerung zeigt, dass Gottes Anerkennung und Timing nicht an menschliche Erwartungen gebunden 
sind. Der Eintrag in die königlichen Aufzeichnungen wird später zum entscheidenden Wendepunkt in 
der Geschichte. Gottes Wege scheinen manchmal verborgen, doch seine Treue bleibt. Mordechai 
handelt aus Pflichtgefühl und Glauben, nicht aus Suche nach Anerkennung. Gott ehrt solche Haltung 
auf seine Weise und zu seiner Zeit. Das Niederschreiben in den Chroniken ist kein Zufall, sondern Teil 
der göttlichen Regie. Nichts, was aus Treue geschieht, bleibt unvergolten vor dem HERRN. In einem 
heidnischen Reich wird Gottes gerechte Erinnerung aufbewahrt, sichtbar in einem königlichen Buch. 
(Ester 2,23; Maleachi 3,16; Matthäus 6,4; Hebräer 6,10) 

Seite  von 27 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 2,1-23) 

Zusammenfassung:  

Nach Waschtis Absetzung wird auf Vorschlag der königlichen Berater eine landesweite Suche nach 
einer neuen Königin eingeleitet. Junge Frauen aus allen Teilen des Reiches werden nach Susa 
gebracht, darunter auch Esther, eine jüdische Waise, die von ihrem Cousin Mordechai aufgezogen 
wurde. Mordechai rät ihr, ihre Herkunft geheim zu halten. Esther gewinnt Gunst bei dem königlichen 
Beamten Hegai und schließlich auch beim König selbst, der sie zur Königin erhebt. Währenddessen 
entdeckt Mordechai ein Mordkomplott gegen Ahasveros, meldet es über Esther, und die Verräter 
werden hingerichtet. Die Begebenheit wird in das königliche Archiv eingetragen – ein scheinbar 
nebensächlicher Vorgang, der später eine zentrale Rolle spielt. Gottes Name wird nicht genannt, doch 
sein souveränes Wirken in Vorbereitung und Schutz wird sichtbar. 

Anwendungen:  

Gott wirkt durch stille Treue und alltägliche Entscheidungen. Esther gehorcht Mordechais Rat und 
zeigt dabei Charakter, Zurückhaltung und Gnade, was ihr Gunst verschafft. Der Text zeigt, dass Gott 
oft durch stille Treue seine Werkzeuge vorbereitet. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil geistlicher 
Einfluss oft im Verborgenen wächst. 

Verborgene Treue wird von Gott zur rechten Zeit gebraucht. Mordechais Aufmerksamkeit und 
sein Eingreifen bei dem Mordkomplott scheinen zunächst folgenlos, werden aber entscheidend für 
kommende Entwicklungen. Das geistliche Prinzip betont, dass nichts umsonst ist, was in Treue 
geschieht. Diese Einsicht bleibt relevant, weil Gott die richtigen Taten zur rechten Zeit gebraucht. 

Gottes Planung übersteigt menschliche Kontrolle und Zeitabläufe. Die Erhöhung Esthers zur 
Königin ist das Ergebnis einer ganzen Reihe scheinbar zufälliger Ereignisse. Der Text macht deutlich, 
dass Gott seine Pläne durch viele kleine Schritte und über lange Zeit hinweg verwirklicht. Diese 
Wahrheit bleibt tröstlich, weil Gottes Zeitplan stets auf sein Ziel ausgerichtet ist. 

Seite  von 28 58



Teil 2: Die Bedrohung Israels und Gottes Eingreifen (Ester 3-7) 

3. Hamans Plan zur Vernichtung der Juden (3,1-15) 

3.1. Hamans Aufstieg und Mordechais Weigerung zur Ehre Gottes 
(3,1-6) 

Menschliche Erhöhung kann zur Bühne göttlicher Läuterung werden. Der König erhöht Haman, 
den Sohn Hammedatas, und setzt ihn über alle Fürsten seines Reiches. Damit wird ein Mann in 
höchste Autorität gehoben, der in der Folge als Todfeind Israels auftreten wird. Diese scheinbar 
willkürliche Erhebung ist nicht Ausdruck göttlicher Billigung, sondern dient der Entfaltung von Gottes 
verborgenem Plan. Die Bühne des Konflikts wird bereitet, doch nicht durch Zufall, sondern unter 
Gottes Zulassung. Haman empfängt königliche Autorität, doch er wird diese missbrauchen, um gegen 
Gottes Volk zu handeln. Gott lenkt die Geschichte so, dass selbst feindliche Machtverhältnisse letztlich 
seinem Ziel dienen. Die dunklen Entwicklungen werden nicht verhindert, sondern in den Plan der 
Rettung eingebettet. Die Erhöhung Hamans wird damit zur Vorbereitung auf seine spätere 
Demütigung. (Ester 3,1-2; Psalm 75,7; Sprüche 16,4; Daniel 2,21) 

Gottesfurcht zeigt sich in der Weigerung, unberechtigte Ehre zu geben. Mordechai verweigert sich 
dem königlichen Gebot, Haman zu ehren, indem er sich nicht niederbeugt. Diese Haltung ist kein 
Ausdruck von Stolz oder Trotz, sondern eine bewusste Weigerung aus geistlicher Überzeugung. Die 
Ehrung Hamans hätte einer Anbetung gleichkommen können, die allein Gott gebührt. Mordechai steht 
damit stellvertretend für die Treue derer, die lieber Nachteile erleiden, als Kompromisse im Glauben 
einzugehen. Er wird mehrmals zur Rede gestellt, doch bleibt standhaft. Gottes Volk darf sich nicht den 
Forderungen der Welt unterwerfen, wenn diese gegen göttliche Wahrheit stehen. Mordechais Verhalten 
zeigt Gehorsam gegenüber dem höchsten Herrn, auch wenn dieser Gehorsam lebensgefährlich ist. 
Geistliche Integrität wiegt schwerer als soziale Konformität. (Ester 3,2-4; 2. Mose 20,3-5; Daniel 
3,16-18; Apostelgeschichte 5,29) 

Hass gegen Gottes Volk entspringt oft persönlicher Kränkung und geistlicher Feindschaft. Als 
Haman erfährt, dass Mordechai sich nicht beugt, wird er von Zorn erfüllt. Doch anstatt nur gegen ihn 
vorzugehen, sucht er die Vernichtung des gesamten jüdischen Volkes. Die persönliche Kränkung wird 
zum Anlass für einen umfassenden Racheplan. Hamans Hass ist nicht nur politisch, sondern geistlich 

Seite  von 29 58



motiviert. Die Erwähnung von Mordechais jüdischer Herkunft wird zur Begründung für den geplanten 
Völkermord. Hier offenbart sich ein Muster der Heilsgeschichte: Die Feindschaft gegen Israel 
entspringt letztlich dem Widerstand gegen Gottes Auserwählung. Der Plan zur Vernichtung ist 
Ausdruck satanischer Strategie, Gottes Verheißungen zu vereiteln. Doch auch dieser Hass wird von 
Gott gelenkt und gewendet. (Ester 3,5-6; Psalm 83,3-5; Johannes 15,18-19; Offenbarung 12,13-17) 

3.2. Erlass des Völkermords - Verwirrung in Susa (3,7-15) 
Gott steht auch über dem Los, das Menschen zur Entscheidung benutzen. Im ersten Monat des 
zwölften Jahres Ahasveros’ lässt Haman das Pur, das Los, werfen, um den „richtigen“ Tag für seinen 
Plan zu bestimmen. Dieser Akt zeigt seine Abhängigkeit von heidnischem Aberglauben, doch auch in 
dieser Handlung regiert Gottes Vorsehung. Das Los fällt auf den zwölften Monat – ein Jahr später –, 
wodurch dem Volk Zeit zur Vorbereitung bleibt. Was Haman als günstigen Moment sieht, ist in 
Wahrheit göttlich gelenkt. Gott gebraucht selbst menschliche Werkzeuge und blinden Zufall zu seinem 
Zweck. Das Pur wird später zum Namen des Purimfestes, das an die Rettung erinnert. Die scheinbar 
zufällige Wahl des Datums unterliegt nicht der Macht der Sterne, sondern dem Ratschluss des 
Höchsten. Gottes Herrschaft umfasst auch das, was der Mensch nicht kontrollieren kann. (Ester 3,7; 
Sprüche 16,33; Psalm 103,19; Daniel 2,21) 

Der Hass auf Gottes Volk wird durch Täuschung und Machtmissbrauch verschärft. Haman tritt 
mit einem hinterlistigen Vorschlag an den König heran, ohne das jüdische Volk namentlich zu nennen. 
Er beschreibt es als „ein Volk“, das sich von den anderen unterscheidet und sich nicht an die Gesetze 
des Königs hält. Diese gezielte Verzerrung weckt beim König das Misstrauen, ohne dass er die Fakten 
prüft. Haman bietet sogar eine hohe Geldsumme an, um seine Pläne umzusetzen, was die politische 
Korruption und Selbstherrlichkeit zeigt. Ahasveros übergibt Haman seinen Siegelring – ein Akt 
völliger Delegation von Autorität ohne Verantwortung. Der Hass auf Gottes Volk tarnt sich unter dem 
Mantel staatlicher Ordnung. Doch Gott lässt sich weder täuschen noch übergehen. Er wacht über sein 
Volk, selbst wenn der Staat sich gegen es wendet. (Ester 3,8-11; Psalm 2,1-4; Jesaja 54,17; 
Offenbarung 12,10) 

Göttliche Verheißungen stehen auch dann fest, wenn menschliche Gesetze Vernichtung befehlen. 
Die Erlasse zur Vernichtung der Juden werden in alle Provinzen des Reiches gesandt. Jeder soll sich 
auf den dreizehnten Tag des zwölften Monats vorbereiten, um Männer, Frauen und Kinder des 
jüdischen Volkes zu töten und ihr Gut zu plündern. Diese Totalität erinnert an frühere 
Vernichtungsversuche gegen Israel, wie sie in der Geschichte immer wieder geschehen sind. Doch kein 

Seite  von 30 58



königlicher Erlass kann die Verheißungen Gottes außer Kraft setzen. Was als vollständige Auslöschung 
geplant ist, wird zur Bühne göttlicher Bewahrung. Gottes Zusagen an Abraham, Isaak und Jakob gelten 
weiter. Kein Feind kann die Erwählung Israels aufheben. Der Plan zur Vernichtung wird zum 
Schauplatz der Rettung. (Ester 3,13; 1. Mose 12,3; Jesaja 41,10-14; Römer 11,29) 

Menschen geraten in Finsternis, wenn gottlose Pläne als gesetzlich legitim erscheinen. Der 
Abschnitt endet mit einem verstörenden Bild: Während der König und Haman beim Trinken sitzen, ist 
die Stadt Susa in Verwirrung. Die Bevölkerung erkennt die Ungerechtigkeit, aber schweigt. Das Volk 
lebt in Angst und Unverständnis über die Grausamkeit des Erlasses. Der Kontrast zwischen 
königlicher Selbstzufriedenheit und öffentlicher Bestürzung zeigt die moralische Finsternis eines 
Reiches ohne göttliche Wahrheit. Wenn staatliche Gewalt sich mit persönlichem Hass verbindet, 
entsteht Unrecht unter dem Deckmantel von Gesetzlichkeit. Doch Gott bleibt auch in der Verwirrung 
gegenwärtig. Seine Rettung wird gerade dort offenbar, wo menschliche Hoffnung schwindet. (Ester 
3,15; Psalm 82,1-5; Jesaja 5,20-21; Johannes 3,19) 

Seite  von 31 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 3,1-15) 

Zusammenfassung:  

Nach den vorherigen Ereignissen wird Haman, ein Agagiter, zum höchsten Beamten am Hof erhoben. 
Der König befiehlt, dass alle ihm Ehre erweisen sollen, doch Mordechai verweigert aus Überzeugung 
die Beugung vor Haman. Diese Haltung weckt in Haman nicht nur Zorn auf Mordechai, sondern auf 
das gesamte jüdische Volk. Er überredet Ahasveros mit der Behauptung, die Juden seien ein 
gesetzesuntreues Volk, das Unruhe stifte, und gewinnt ihn für einen Vernichtungsplan. Durch das Los 
(„Pur“) wird ein Datum für die geplante Ausrottung festgelegt. Mit königlichem Siegel wird ein Edikt 
in alle Provinzen gesandt, das die Tötung aller Juden ankündigt. Während die Stadt Susa in Bestürzung 
gerät, zeigen sich König und Haman unbeeindruckt. Der Abschnitt markiert die Zuspitzung des 
Konflikts, in dem Gottes Eingreifen notwendig wird – auch wenn sein Name nicht fällt. 

Anwendungen:  

Gottes Volk wird immer wieder Ziel geistlich motivierter Feindschaft. Hamans Hass auf 
Mordechai weitet sich schnell zu einem Vernichtungsplan gegen alle Juden aus. Der Text zeigt, dass 
geistliche Gegnerschaft oft irrational und umfassend ist. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil auch 
heute der geistliche Kampf gegen Gottes Pläne real ist. 

Verweigerte Kompromisse können hohe Kosten haben. Mordechai weigert sich, sich zu beugen – 
mit dem Risiko, sein Volk in Gefahr zu bringen. Das geistliche Prinzip betont, dass Treue zu Gottes 
Maßstäben manchmal gesellschaftliche Ablehnung und Verfolgung mit sich bringt. Diese Einsicht 
bleibt relevant, weil wahrer Glaube auch unter Druck standhaft bleibt. 

Satanische Pläne entfalten sich oft durch politische Systeme. Hamans Vernichtungsplan wird durch 
königliche Autorität und Verwaltung abgesichert. Der Text zeigt, dass das Böse sich nicht nur 
individuell, sondern auch strukturell entfalten kann. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil geistliche 
Wachsamkeit auch den Umgang mit Macht und Gesetz betrifft. 

Seite  von 32 58



4. Mordechais Herausforderung und Esters Entschlossenheit 
(4,1-17) 

4.1. Trauer der Juden - Mordechais Botschaft an Ester (4,1-9) 
Gottes Volk erkennt geistliche Gefahr und sucht Zuflucht in Demut und Klage. Als Mordechai 
vom Erlass zur Vernichtung erfährt, zerreißt er seine Kleider, legt Sacktuch an und weint laut in der 
Stadt. Auch in allen Provinzen trauern die Juden mit Fasten, Weinen und Klagen. Diese Reaktion zeigt 
geistliche Sensibilität gegenüber göttlichem Gericht und menschlicher Schuld. Das Volk erkennt die 
Bedrohung und reagiert nicht mit politischem Widerstand, sondern mit geistlicher Umkehr. Der 
Ausdruck der Trauer ist ein Ruf nach göttlichem Eingreifen. Wo menschliche Möglichkeiten enden, 
beginnt das Vertrauen auf die verborgene Hilfe des HERRN. Klage und Fasten sind keine Zeichen der 
Resignation, sondern Mittel geistlicher Vorbereitung. Die Not wird zum Aufruf zur Buße. Gottes Volk 
weiß: Rettung kommt nicht durch Kraft, sondern durch Gnade. (Ester 4,1-3; Joel 2,12-13; Psalm 
50,15; Jakobus 4,10) 

Geistliche Blindheit kann selbst im Zentrum der Macht bestehen bleiben. Ester erfährt durch ihre 
Diener von Mordechais öffentlicher Trauer, doch sie erkennt deren Ursache nicht. Obwohl sie Königin 
ist, ist sie über das Schicksal ihres Volkes nicht informiert. Diese Distanz zeigt, wie leicht man sich in 
äußeren Sicherheiten einrichten kann, ohne die geistliche Realität zu erfassen. Esters erster Impuls ist 
es, Mordechai zu beruhigen, nicht seine Not zu verstehen. Geistliche Wahrnehmung erfordert mehr als 
Nähe zur Macht – sie verlangt Offenheit für Gottes Wahrheit. Auch Gläubige können in Positionen 
gelangen, in denen sie die eigentliche Not des Volkes Gottes übersehen. Doch Gott ruft zur 
Wachsamkeit und Teilnahme am Leiden seines Volkes. (Ester 4,4-5; Jesaja 58,6-7; Klagelieder 3,40; 1. 
Petrus 5,8) 

Gottes Weg zur Rettung beginnt mit dem Ruf zur Mitverantwortung. Mordechai teilt durch 
Hathach Ester die ganze Lage mit: den Wortlaut des Erlasses, die Gefahr für das Volk und seine Bitte, 
sie möge beim König Fürsprache einlegen. Damit ruft er sie aus der Sicherheit in die Verantwortung. 
Ester soll nicht länger Zuschauerin sein, sondern sich in den Riss stellen. Der Ruf Gottes an seine 
Werkzeuge geschieht oft durch andere – wie Mordechai hier. Verantwortung vor Gott bedeutet, zum 
gegebenen Zeitpunkt zu handeln, unabhängig von persönlichem Risiko. Mordechai appelliert nicht an 
Esters Macht, sondern an ihre Zugehörigkeit zum Volk Gottes. Die göttliche Führung bringt seine 

Seite  von 33 58



Werkzeuge immer an den Punkt, an dem sie sich entscheiden müssen: für sich selbst oder für Gottes 
Sache. (Ester 4,6-9; 2. Mose 3,10; Hesekiel 22,30; 2. Korinther 5,20) 

4.2. Esters Entscheidung: „Komme ich um, so komme ich um“ 
(4,10-17) 

Gottes Berufung fordert Überwindung von Angst und menschlicher Sicherheit. Ester erinnert 
Mordechai daran, dass niemand ungerufen zum König gehen darf, es sei denn, der König streckt das 
goldene Zepter aus. Dieses Gesetz bedroht jeden mit dem Tod, der eigenmächtig den Thronsaal betritt. 
Ester verweist darauf, dass sie seit dreißig Tagen nicht gerufen wurde, was ihre Unsicherheit zusätzlich 
verstärkt. Ihre erste Reaktion ist von Angst und Vorsicht geprägt, obwohl sie Königin ist. Doch Gottes 
Berufung zielt nicht auf Sicherheit, sondern auf Gehorsam. Die Herausforderung besteht darin, der 
göttlichen Aufgabe zu folgen, obwohl der Ausgang ungewiss ist. Auch heute verlangt Gott 
Glaubensgehorsam, der über menschliche Kalkulation hinausgeht. Wer auf Gott vertraut, stellt seine 
eigenen Sicherheiten hintenan. (Ester 4,10-11; Josua 1,9; Matthäus 16,25; Hebräer 11,6) 

Gottes Plan ist nicht von Einzelnen abhängig, aber Einzelne sind von Gottes Plan abhängig. 
Mordechais Antwort ist von tiefer geistlicher Einsicht geprägt. Er weist darauf hin, dass Hilfe und 
Rettung für die Juden von anderswo kommen werden, falls Ester schweigt – doch sie selbst und ihr 
Haus würden umkommen. Diese Aussage macht deutlich, dass Gottes Verheißungen nicht an einzelne 
Personen gebunden sind. Er wird seinen Plan vollenden – auch ohne menschliche Mitwirkung. Doch 
wer sich seiner Berufung entzieht, verpasst den Segen des Mitwirkens am Werk Gottes. Mordechai 
stellt Ester die entscheidende Frage: „Und wer weiß, ob du nicht gerade für eine Zeit wie diese zum 
Königtum gekommen bist?“ Diese Frage ruft zur geistlichen Standortbestimmung und zur 
Verantwortung im Licht göttlicher Vorsehung. (Ester 4,12-14; Richter 4,14; Daniel 4,35; Römer 
9,18-21) 

Wahrer Glaube zeigt sich in der entschlossenen Hingabe an Gottes Führung – trotz Risiko. Ester 
lässt Mordechai mitteilen, dass er alle Juden in Susa zum Fasten aufrufen soll – ohne Essen und 
Trinken, drei Tage lang. Sie selbst und ihre Dienerinnen wollen es ebenso halten. Danach will sie zum 
König gehen, obwohl es gegen das Gesetz ist. Ihre Worte „Komme ich um, so komme ich um“ zeigen 
eine Haltung tiefer Hingabe und Opferbereitschaft. Sie hat erkannt, dass ihre Stellung ihr nicht zur 
Sicherheit gegeben ist, sondern zur Berufung. Der wahre Wendepunkt liegt in diesem geistlichen 
Gehorsam. Esters Entscheidung ist nicht impulsiv, sondern geistlich vorbereitet durch Fasten und 
Abhängigkeit von Gott. Die äußerlich schwache Frau wird zur geistlich starken Führerin. In ihrer 

Seite  von 34 58



Haltung spiegelt sich das Wesen echten Glaubens. (Ester 4,15-17; Psalm 31,16; Römer 14,8; Philipper 
1,20) 

Seite  von 35 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 4,1-17) 

Zusammenfassung:  

Nachdem Mordechai vom Erlass zur Vernichtung der Juden erfährt, reagiert er mit öffentlicher Trauer 
und Bußkleidung. Auch viele Juden im Reich zeigen tiefe Erschütterung. Esther erfährt durch ihre 
Diener von Mordechais Verhalten, versteht aber zunächst nicht den Hintergrund. Über einen Boten 
informiert Mordechai sie über Hamans Plan und fordert sie auf, beim König Fürbitte einzulegen. 
Esther zögert, da das unaufgeforderte Erscheinen beim König mit dem Tod bestraft werden kann. 
Mordechai erinnert sie daran, dass auch sie als Jüdin betroffen ist und dass sie womöglich genau für 
diese Zeit zur Königin geworden ist. Esther erkennt ihre Verantwortung und erklärt sich bereit, zum 
König zu gehen – mit den Worten: „Komme ich um, so komme ich um.“ Zuvor ruft sie zu einem 
dreitägigen Fasten auf. Damit beginnt ihre aktive Rolle im Rettungsgeschehen. 

Anwendungen:  

Gott stellt Menschen in entscheidende Positionen zu seiner Zeit. Mordechai erkennt, dass Esthers 
Stellung kein Zufall ist, sondern Teil von Gottes Plan. Der Text zeigt, dass Gott Menschen vorbereitet 
und platziert, um in kritischen Momenten gebraucht zu werden. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil 
Berufung oft mit Verantwortung in schwierigen Zeiten verbunden ist. 

Geistliche Berufung verlangt Mut zur Selbstverleugnung. Esther stellt sich ihrer Aufgabe trotz 
Lebensgefahr und nimmt das Risiko bewusst auf sich. Das geistliche Prinzip betont, dass wahre 
Hingabe die eigene Sicherheit Gott unterordnet. Diese Einsicht bleibt herausfordernd, weil echter 
Dienst immer Opferbereitschaft verlangt. 

Gebet und Fasten bereiten den Weg für geistliche Durchbrüche. Bevor Esther handelt, ruft sie zum 
Fasten auf – als Ausdruck der Abhängigkeit von Gottes Eingreifen. Der Text macht deutlich, dass 
geistliche Entscheidungen im Gebet vorbereitet werden müssen. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, 
weil geistlicher Wandel nicht ohne geistliche Kampfführung geschieht. 

Seite  von 36 58



5. Der erste Schritt - Ester tritt für ihr Volk ein (5,1-14) 

5.1. Ester gewinnt Gunst vor dem König - erstes Bankett (5,1-8) 
Gottes Gnade öffnet Türen, die menschlich verschlossen erscheinen. Nach drei Tagen Fasten 
kleidet sich Ester königlich und tritt in den inneren Hof des Palastes, in sichtbarer Nähe zum Thronsaal 
des Königs. Diese Handlung ist mutig und voller Vertrauen auf Gottes Eingreifen, denn sie weiß um 
die Lebensgefahr. Doch der König neigt ihr das goldene Zepter entgegen, was ihre Annahme und das 
Überleben sichert. Diese Geste ist kein Zufall, sondern Ausdruck göttlicher Gunst, die über alle 
menschlichen Gesetze herrscht. Gott neigt die Herzen von Herrschern nach seinem Willen, um seine 
Pläne durchzusetzen. Ester erlebt: Der Glaube bleibt nicht unbeachtet, sondern wird in Gottes Zeit 
belohnt. Auch wenn sein Name nicht genannt wird, lenkt er sichtbar die Situation. In göttlicher 
Vorsehung wird aus Todesgefahr ein Türöffner zur Rettung. (Ester 5,1-2; Sprüche 21,1; Psalm 84,12; 
Hebräer 11,33) 

Wahre Weisheit kennt den rechten Moment, göttliche Ziele mit Klugheit zu verfolgen. Der König 
bietet Ester großzügig an, ihr bis zur Hälfte des Reiches zu geben. Doch sie bringt ihr Anliegen nicht 
sofort vor, sondern lädt den König und Haman zu einem besonderen Mahl ein. Diese Zurückhaltung ist 
keine Verzögerung, sondern Ausdruck kluger Vorbereitung. Ester kennt die Machtverhältnisse und 
weiß, dass ihr Anliegen bei passender Gelegenheit tiefer wirken kann. Sie nutzt Beziehung und 
Atmosphäre, um Vertrauen aufzubauen. Durch das erste Bankett schafft sie einen Rahmen für 
persönliche Begegnung, ohne den Plan zu verraten. Diese Taktik ist nicht menschliche List, sondern 
Ausdruck geistgeleiteter Weisheit. Gottes Führung zeigt sich auch in der klugen Nutzung menschlicher 
Mittel. (Ester 5,3-5; Prediger 3,1; Matthäus 10,16; Kolosser 4,5-6) 

Gottes Zeitplan umfasst auch Verzögerung, um seine Gerechtigkeit zur vollen Entfaltung zu 
bringen. Nach dem ersten Bankett lädt Ester den König und Haman zu einem zweiten Mahl ein, das 
sie am folgenden Tag ausrichten will. Diese zweite Einladung zeigt, dass Ester unter göttlicher Leitung 
nicht vorschnell handelt. Zwischen erstem und zweitem Bankett liegt eine entscheidende Nacht, in der 
der König nicht schlafen kann – ein Moment, den Gott gebraucht, um Mordechai zu ehren. Esters 
Zurückhaltung öffnet Raum für Gottes Eingreifen. Ihre Strategie ist in Gottes Zeitplan eingebettet. Das 
scheinbare Zögern ist göttlich gelenkte Verzögerung. Rettung geschieht nicht im menschlichen Takt, 
sondern im Rhythmus des göttlichen Ratschlusses. (Ester 5,6-8; Psalm 31,16; Jesaja 30,18; Galater 
4,4) 

Seite  von 37 58



5.2. Hamans Stolz und seine tödlichen Pläne (5,9-14) 
Stolz verführt das Herz und macht blind für göttliche Grenzen. Haman verlässt das Bankett voller 
Freude und Stolz über die besondere Ehre, die ihm Ester erwiesen hat. Doch sobald er Mordechai am 
Tor des Königs sieht, der sich erneut nicht verneigt, verwandelt sich seine Freude in Zorn. Dieser 
Kontrast enthüllt die Zerbrechlichkeit menschlicher Ehre, die von äußerer Bestätigung abhängig ist. 
Hamans Stolz duldet keinen Widerspruch. Statt über das Vertrauen des Königs und die exklusive 
Einladung Esters dankbar zu sein, richtet sich sein Herz gegen einen einzigen Mann. Wer sich selbst 
erhöht, wird leicht zum Gefangenen seiner Kränkung. Stolz macht unfähig, Gottes Handeln zu 
erkennen, und führt letztlich in den Fall. Haman sieht nicht, dass seine Pläne von einer höheren Macht 
durchkreuzt werden. (Ester 5,9; Sprüche 16,18; Prediger 7,9; Jakobus 4,6) 

Das unkontrollierte Herz gebiert Pläne des Unrechts – mit scheinbarer Zustimmung der Vielen. 
Zuhause erzählt Haman seiner Frau und seinen Freunden von seinem Reichtum, seinen vielen Söhnen 
und der königlichen Ehre, die ihm zuteilwurde. Doch auch hier ist seine größte Sorge Mordechai, der 
ihn nicht ehrt. Die Selbstbezogenheit Hamans erlaubt ihm nicht, wahre Freude zu empfinden – alles 
wird von seinem Hass überlagert. Seine Frau Seresch und seine Freunde schlagen ihm vor, einen 
Galgen zu errichten und Mordechai noch vor dem Bankett hinrichten zu lassen. Diese Idee gefällt 
Haman, und er lässt sofort handeln. Das Umfeld bestätigt ihn in seinem zerstörerischen Plan. Wo keine 
göttliche Weisung Raum hat, wird menschlicher Rat zur Falle. Die Zustimmung der Menge ersetzt 
nicht die Wahrheit Gottes. (Ester 5,10-14; Psalm 1,1; Sprüche 1,10-19; Römer 1,21-22) 

Gott gebraucht die Pläne der Gottlosen zur Offenbarung seiner Gerechtigkeit. Haman errichtet 
einen Galgen fünfzig Ellen hoch – ein übertriebenes Zeichen der Macht und des Hasses. Dieser Galgen 
wird jedoch später nicht für Mordechai, sondern für Haman selbst bestimmt sein. Was als Werkzeug 
der Vernichtung gedacht war, wird zum Instrument göttlicher Vergeltung. Gott verspottet die Ränke der 
Gottlosen, indem er sie in ihre eigenen Fallen stürzen lässt. Das Prinzip der Umkehrung zieht sich 
durch das ganze Buch Ester: Der, der erhöhen will, wird erniedrigt. Gottes Gericht trifft nicht zufällig, 
sondern zielgerichtet auf die Überheblichkeit des Menschen. Kein Plan des Bösen bleibt ohne Antwort. 
Gottes Gerechtigkeit siegt, auch wenn sie verborgen wirkt. (Ester 5,14; Psalm 7,15-17; Sprüche 26,27; 
Galater 6,7) 

Seite  von 38 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 5,1-14) 

Zusammenfassung:  

Nach drei Tagen des Fastens erscheint Esther – trotz Lebensgefahr – unaufgefordert vor dem König. 
Zu ihrer Erleichterung wird sie mit Gunst empfangen. Statt sofort ihre Bitte vorzubringen, lädt sie 
Ahasveros und Haman zu einem ersten Festmahl ein. Auch beim zweiten Treffen nennt sie ihr 
Anliegen noch nicht, sondern bittet erneut um ihre Anwesenheit bei einem weiteren Mahl. Der König 
nimmt das Angebot gern an. Haman, stolz über seine Sonderstellung, wird von einem einzigen 
Umstand getrübt: Mordechai verweigert weiterhin die Ehrung vor ihm. Tief gekränkt kehrt Haman 
nach Hause zurück und wird von seiner Frau und seinen Freunden bestärkt, Mordechai öffentlich 
hinzurichten. Noch am selben Tag lässt er einen 50 Ellen hohen Galgen errichten. Während äußerlich 
noch alles für Haman spricht, beginnt sich Gottes verborgene Gegenstrategie abzuzeichnen. 

Anwendungen:  

Gottes Wege erfordern oft geduldige und weise Vorbereitung. Esther nennt ihr Anliegen nicht 
sofort, sondern handelt mit Zurückhaltung und Strategie. Der Text zeigt, dass geistliche Führung nicht 
überstürzt, sondern mit kluger Zurückhaltung agiert. Diese Wahrheit bleibt wichtig, weil Timing und 
Weisheit oft entscheidend sind im Dienst für Gott. 

Stolz verengt die Wahrnehmung und öffnet dem Bösen Tür und Tor. Haman erlebt Ehre und 
Macht, doch sein Zorn über Mordechai dominiert seine Sicht. Das geistliche Prinzip macht deutlich, 
dass Stolz geistliche Blindheit fördert und zum Fall führt. Diese Einsicht bleibt relevant, weil Hochmut 
den Charakter zersetzt und zu falschen Entscheidungen verleitet. 

Gottes souveräne Führung wirkt, auch wenn das Böse scheinbar dominiert. Obwohl Haman einen 
Galgen für Mordechai errichten lässt, bleibt Gottes Hand im Hintergrund aktiv. Der Text erinnert 
daran, dass göttliche Vorsehung auch dann wirkt, wenn das Böse übermächtig erscheint. Diese 
Wahrheit bleibt tröstlich, weil Gottes Plan nicht durch menschliche Bosheit verhindert werden kann. 

Seite  von 39 58



6. Gottes Wende beginnt - der König erinnert sich (6,1-14) 

6.1. Mordechais Rettung wird öffentlich gewürdigt (6,1-11) 
Gottes Wirken beginnt oft in der Nacht der Unruhe. In der Nacht vor dem geplanten Mord an 
Mordechai kann der König nicht schlafen. Dieses kleine Detail – menschlich gesehen nebensächlich – 
ist in Wahrheit göttlich gelenkt. Gott gebraucht die schlaflose Nacht eines Heidenkönigs, um seinen 
Heilsplan voranzutreiben. Ahasveros lässt das Buch der Chroniken bringen, in dem die Taten seiner 
Diener verzeichnet sind. Beim Lesen wird die bisher unbeachtete Rettungstat Mordechais wieder ins 
Bewusstsein gerufen. Keine Handlung, die aus Treue geschieht, bleibt vergessen, auch wenn 
Anerkennung ausbleibt. Gott erinnert zu seiner Zeit an das, was im Verborgenen getan wurde. Die 
göttliche Uhr läuft präzise, auch wenn sie aus menschlicher Sicht verspätet scheint. (Ester 6,1-2; Psalm 
121,3-4; Prediger 3,11; Hebräer 6,10) 

Gottes Gerechtigkeit kommt zu seiner Zeit und auf seine Weise ans Licht. Der König erkennt, dass 
Mordechai für seine Rettung nicht belohnt wurde. Diese Entdeckung ist nicht das Ergebnis 
menschlicher Planung, sondern göttlicher Führung. Während Haman auf dem Weg ist, Mordechais Tod 
zu fordern, bereitet Gott dessen öffentliche Ehrung vor. Die Gerechtigkeit Gottes erscheint oft 
unerwartet und durch Umstände, die menschlich nicht beeinflussbar sind. Der Zeitpunkt ist 
vollkommen: Zwischen Hamans Stolz und Mordechais Demut entsteht ein göttlicher Kontrast. Gottes 
Gerechtigkeit wird sichtbar, ohne dass der Gerechte dafür kämpfen muss. Inmitten weltlicher 
Machtverhältnisse bahnt sich der Wille Gottes seinen Weg. (Ester 6,3-4; Psalm 37,5-7; Jesaja 40,31; 
Lukas 18,7) 

Gott erniedrigt die Stolzen durch die Mittel ihres eigenen Hochmuts. Als der König Haman nach 
einer passenden Ehrung für einen besonders verdienstvollen Mann fragt, glaubt Haman irrtümlich, er 
selbst sei gemeint. Er entwirft eine Auszeichnung, die alle königliche Ehre symbolisiert: königliche 
Kleidung, das Pferd des Königs und die öffentliche Ausrufung. Haman offenbart damit sein Herz – 
voller Eitelkeit, Selbstruhm und Gier nach Anerkennung. Doch Gottes Ratschluss kehrt seinen Wunsch 
ins Gegenteil: Nicht Haman, sondern Mordechai wird so geehrt. Haman muss selbst ausrufen, was er 
sich für sich erhofft hatte. Gott benutzt den Stolzen zur Erhöhung des Gerechten. Die göttliche 
Ordnung verkehrt menschliche Pläne zum Lob seiner Gerechtigkeit. (Ester 6,5-9; Psalm 75,5-8; 
Sprüche 29,23; Lukas 14,11) 

Seite  von 40 58



Gott ehrt die Seinen öffentlich, auch wenn sie im Stillen treu gedient haben. Haman wird 
gezwungen, Mordechai durch die Straßen zu führen und laut seine Verdienste zu verkünden. Der 
Mann, der sich nicht verbeugte, wird nun von seinem Feind erhoben. Diese Szene offenbart die tiefe 
Umkehrung göttlicher Gerechtigkeit. Mordechai hatte nicht um Ehre gebeten, sondern aus Treue 
gehandelt – nun wird er vor aller Augen belohnt. Die Welt erlebt, wie Gott erhöht, wen er will, ohne 
menschliches Zutun. In einer Gesellschaft, in der Ehre durch Macht und Manipulation angestrebt wird, 
setzt Gott seine Maßstäbe. Was verborgen geschah, wird nun öffentlich bekannt. Die Treue Gottes zu 
seinen Dienern bleibt auch in feindlicher Umgebung wirksam. (Ester 6,10-11; 1. Samuel 2,7-8; Psalm 
23,5; Matthäus 6,4) 

6.2. Hamans Fall wird eingeleitet (6,12-14) 
Gott demütigt die Stolzen auf dem Weg ihrer eigenen Erhöhung. Nach der öffentlichen Ehrung 
Mordechais kehrt Haman beschämt und betrübt in sein Haus zurück. Der Kontrast zu seinem 
vorherigen Hochmut ist unübersehbar. Die königliche Auszeichnung, die er sich selbst zugedacht hatte, 
wurde seinem Feind zuteil. Die Demütigung trifft Haman tief, denn sie erfolgt nicht heimlich, sondern 
im Licht der Öffentlichkeit. Sein Stolz wird zum Schauplatz der göttlichen Gerechtigkeit. Wer sich 
selbst erhöhen will, wird erniedrigt, wie es dem göttlichen Prinzip entspricht. Die Ehre, die Mordechai 
empfängt, ist ein Vorspiel der vollständigen Umkehrung der Machtverhältnisse. Hamans Fall beginnt 
in dem Moment, in dem seine innere Leere offenbar wird. Gott macht deutlich, dass keine menschliche 
Position gegen seinen Willen bestehen kann. (Ester 6,12; Sprüche 16,18; Jesaja 2,11; Matthäus 23,12) 

Gott kündigt den Untergang des Bösen oft an, bevor er sichtbar wird. Haman berichtet seiner Frau 
Seresch und seinen Beratern, was geschehen ist. Ihre Reaktion ist deutlich anders als zuvor: Sie 
erkennen, dass Haman gegen Mordechai – den Juden – nicht bestehen wird. Ihre Worte beinhalten eine 
prophetische Einsicht: Wer sich gegen einen Gerechten erhebt, den Gott schützt, kann nicht bestehen. 
Diese Erkenntnis kommt zu spät, doch sie spiegelt wider, wie Gottes Gerechtigkeit im Herzen der 
Menschen erkannt wird. Noch ehe Haman reagieren kann, holen ihn die königlichen Diener ab zum 
zweiten Bankett Esters. Der Leser sieht: Die Uhr Gottes läuft präzise, sein Gericht wird nicht 
aufgehalten. Der Untergang Hamans beginnt mit einer Warnung aus seinem eigenen Haus. (Ester 
6,13-14; Hiob 5,12-14; Psalm 37,35-36; Sprüche 19,21) 

Seite  von 41 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 6,1-14) 

Zusammenfassung:  

In der Nacht nach dem Festmahl wird der König schlaflos und lässt sich das Buch der Chronik 
vorlesen. Dabei stößt er auf den Bericht über Mordechais Entdeckung des Mordkomplotts, für das 
dieser bisher nicht geehrt worden war. Noch während der König über eine angemessene Belohnung 
nachdenkt, erscheint Haman – mit dem Plan, die Hinrichtung Mordechais vorzuschlagen. Doch bevor 
er dazu kommt, fragt ihn der König, wie man den Mann ehren sollte, den der König auszeichnen will. 
Haman, in seinem Stolz überzeugt, dass er selbst gemeint ist, schlägt eine aufwendige öffentliche 
Ehrung vor. Der König befiehlt ihm daraufhin, genau diesen Vorschlag an Mordechai auszuführen. 
Gedemütigt führt Haman Mordechai durch die Stadt. Nach Hause zurückgekehrt, erkennt er – auch 
durch die Worte seiner Frau – dass seine Macht zu wanken beginnt. Noch während sie darüber 
sprechen, wird Haman zum zweiten Festmahl mit Esther und dem König geholt. 

Anwendungen:  

Gott lenkt Herzen, Ereignisse und sogar schlaflose Nächte zu seinem Ziel. Die königliche 
Schlaflosigkeit und die Lektüre des Chronikbuchs wirken zufällig, sind aber exakt geführte Elemente 
göttlicher Vorsehung. Der Text zeigt, dass Gottes Führung auch in kleinen, unscheinbaren Momenten 
wirksam ist. Diese Wahrheit bleibt ermutigend, weil Gottes Pläne unabhängig von menschlicher 
Kontrolle voranschreiten. 

Stolz führt in die Irre und bereitet den eigenen Fall vor. Haman deutet die Frage des Königs aus 
selbstsüchtiger Perspektive und handelt in völliger Verblendung. Das geistliche Prinzip macht deutlich, 
dass Stolz die Realität verzerrt und zu tiefen Abstürzen führen kann. Diese Einsicht bleibt aktuell, weil 
geistliche Nüchternheit Demut voraussetzt. 

Gottes Treue wird oft sichtbar, wenn das Böse am stärksten erscheint. Gerade als Haman die 
Vernichtung Mordechais plant, wird dieser öffentlich geehrt. Der Text betont, dass Gottes 
Gerechtigkeit nicht ausbleibt, sondern im rechten Moment hervortritt. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, 
weil Gottes Eingreifen oft dann kommt, wenn alle Hoffnung verloren scheint. 

Seite  von 42 58



7. Ester entlarvt Haman - der Feind Israels fällt (7,1-10) 

7.1. Zweites Bankett - Ester offenbart Hamans Plan (7,1-6) 
Gottes Zeit erfüllt sich, wenn der Glaube mutig Wahrheit ausspricht. Beim zweiten Bankett 
spricht der König Ester erneut seine Gunst zu und fragt nach ihrem Wunsch. Diesmal nennt sie ihr 
Anliegen offen: Sie bittet nicht um persönliche Vorteile, sondern um das Leben ihres Volkes und ihr 
eigenes. Mit großer Weisheit und Zurückhaltung macht sie deutlich, dass es sich nicht um eine bloße 
Ungerechtigkeit handelt, sondern um ein geplantes Vernichtungswerk. Der Moment ist genau von Gott 
vorbereitet – nach Fasten, Gebet und geduldigem Warten. Ester nennt sich und ihr Volk erstmals offen 
als die Bedrohten. Damit überschreitet sie die Schwelle des persönlichen Risikos zugunsten der 
göttlichen Berufung. Mut im Glauben zeigt sich, wenn Wahrheit zur rechten Zeit ausgesprochen wird – 
unabhängig von den Folgen. (Ester 7,1-4; Prediger 3,7; Psalm 31,15; 2. Timotheus 1,7) 

Gottes Gunst öffnet die Herzen der Mächtigen zur Gerechtigkeit. Als Ester ihre Bitte vorbringt, 
reagiert der König empört und will wissen, wer für diesen Plan verantwortlich ist. Diese Reaktion 
zeigt, dass Gott selbst das Herz des Königs lenkt und seine Aufmerksamkeit auf das Unrecht richtet. 
Der König hatte zuvor den Vernichtungsbefehl unterschrieben, doch nun wird ihm der wahre Gehalt 
seiner Entscheidung bewusst. Esters Haltung, ihre Sprache und der richtige Moment lassen Gnade und 
Klarheit zusammenwirken. Gottes Wirken zeigt sich auch darin, dass er Einsicht schenkt, wo zuvor 
Gleichgültigkeit herrschte. Das Gewissen des Herrschers wird aufgewühlt. Gott kann selbst die Herzen 
weltlicher Machthaber zur Gerechtigkeit wenden. (Ester 7,5; Sprüche 21,1; Nehemia 2,4-6; Daniel 
2,47) 

Gott entlarvt das Böse, wenn es sich im Schutz der Macht verbirgt. Ester nennt Haman als den 
Feind und Widersacher. Mit dieser Aussage wird das verborgen Böse sichtbar gemacht. Haman, der 
sich zuvor als treuer Ratgeber des Königs präsentierte, wird nun als Gegner Esters und ihres Volkes 
entlarvt. Die Offenbarung seiner Schuld trifft ihn inmitten der höchsten Ehre – beim Bankett mit dem 
König und der Königin. Gottes Gericht beginnt mit der Aufdeckung des Herzens, und seine Wahrheit 
bringt Licht in die Finsternis. Haman erschrickt und erkennt, dass seine Stunde gekommen ist. Wer 
gegen Gottes Volk kämpft, steht letztlich gegen Gott selbst. Die Enthüllung des Feindes ist der Beginn 
seiner Niederlage. (Ester 7,6; Psalm 9,16; Hiob 20,27-29; Lukas 8,17) 

Seite  von 43 58



7.2. Haman wird gerichtet - Galgen für den Ankläger (7,7-10) 
Gott bringt verborgenes Unrecht ans Licht und lässt Gerechtigkeit walten. Nach Esters 
Enthüllung verlässt der König zornig das Bankett und tritt in den Palastgarten hinaus. Diese Reaktion 
ist Ausdruck innerer Aufgewühltheit, denn er erkennt, dass er selbst durch seine Zustimmung zum 
Edikt mitschuldig geworden ist. Haman bleibt zurück, um bei Ester um sein Leben zu flehen, denn er 
spürt, dass sein Ende nahe ist. Während er sich der Königin zu Füßen wirft, kehrt der König zurück 
und missdeutet die Szene als Übergriff gegen Ester. In Gottes Plan geschieht hier kein Zufall: Die 
Situation wird zum Auslöser für sofortiges Gericht. Was im Verborgenen geplant war, kommt ans Licht 
und ruft Konsequenz hervor. Gott überlässt das Urteil nicht menschlicher Willkür, sondern führt 
Gerechtigkeit herbei. (Ester 7,7-8; Prediger 8,11; Psalm 37,28; Lukas 12,2-3) 

Der Feind fällt durch das eigene Werkzeug seiner Bosheit. Harbona, einer der königlichen 
Kämmerer, erinnert den König an den Galgen, den Haman für Mordechai errichten ließ. Diese 
Information ist entscheidend: Das Instrument des Unrechts wird nun gegen dessen Urheber selbst 
verwendet. Der König befiehlt, Haman an diesem Galgen aufzuhängen. Gottes Gerechtigkeit kehrt den 
Plan der Gottlosen um und macht den Galgen zum Zeichen göttlichen Eingreifens. Haman fällt durch 
die Frucht seiner eigenen Ränke. Wer Gruben gräbt, fällt selbst hinein. Gottes Handeln zeigt sich darin, 
dass Gericht nicht aus blinder Rache geschieht, sondern in gerechter Vergeltung. Der Ausgang dieses 
Ereignisses ist ein sichtbares Zeugnis seiner Herrschaft. (Ester 7,9-10; Psalm 7,16; Sprüche 26,27; 
Offenbarung 18,6) 

Gottes Gericht bringt Ruhe und Ehrfurcht inmitten der Bedrängnis. Nachdem Haman gerichtet 
ist, kehrt beim König der Zorn sich – ein Zeichen, dass die göttliche Ordnung wiederhergestellt wird. 
Das Böse ist verurteilt, das Unrecht beendet. Die Szene endet nicht mit Triumphgeschrei, sondern mit 
einer ruhigen Feststellung des Vollzugs. Gottes Eingreifen schafft Frieden, weil es das Böse stoppt. Die 
Ruhe des Königs steht im Kontrast zur vorherigen Aufgewühltheit und zeigt, dass göttliche 
Gerechtigkeit beruhigend wirkt. Für das Volk Gottes ist dies ein Zeichen, dass der HERR treu ist, auch 
wenn seine Wege verborgen bleiben. Gottes Eingreifen kommt nicht zu spät, sondern immer zur 
rechten Zeit. (Ester 7,10; Psalm 76,9-10; Nahum 1,7; 2. Thessalonicher 1,6-7) 

Seite  von 44 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 7,1-10) 

Zusammenfassung:  

Beim zweiten Festmahl fragt der König Esther erneut nach ihrem Wunsch. Nun offenbart sie ihre 
jüdische Identität und bittet um Rettung vor der drohenden Vernichtung ihres Volkes. Ahasveros 
reagiert empört, als er erfährt, dass Haman der Urheber des Plans ist. Haman fleht um Gnade und wirft 
sich im Palast auf Esthers Lagerstätte, was der König als Übergriff deutet. Die Situation eskaliert, und 
ein königlicher Beamter weist auf den Galgen hin, den Haman für Mordechai errichten ließ. Der König 
ordnet an, dass Haman an genau diesem Galgen gehängt wird. Damit wird die Wende im Geschehen 
greifbar: Der Feind Israels wird gerichtet, und Gottes Vorsehung führt zum Schutz seines Volkes – 
ohne dass sein Name ausdrücklich genannt wird. 

Anwendungen:  

Gott bringt verborgene Pläne zur rechten Zeit ans Licht. Esther wartet auf den geeigneten 
Moment, bis sie ihr Anliegen offenbart und Haman entlarvt wird. Der Text zeigt, dass Gottes Zeitplan 
für Offenbarung und Gerechtigkeit präzise ist. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil kein Unrecht 
dauerhaft im Verborgenen bleibt. 

Gottes Gerechtigkeit trifft den, der seine Macht missbraucht. Haman, der andere zu Fall bringen 
wollte, wird selbst gestürzt und gerichtet. Das geistliche Prinzip macht deutlich, dass Hochmut, 
Täuschung und Gewalt vor Gott nicht bestehen. Diese Einsicht bleibt aktuell, weil göttliche 
Gerechtigkeit letztlich jede irdische Macht übertrifft. 

Gott gebraucht mutige Fürsprecher zur Rettung seines Volkes. Esthers mutiges Auftreten wird 
zum entscheidenden Instrument der Errettung. Der Text zeigt, dass Gott Menschen in 
Schlüsselpositionen stellt, um seine Absichten durchzusetzen. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil 
Treue und Mut im entscheidenden Moment große geistliche Wirkung entfalten können. 

Seite  von 45 58



Teil 3: Die Rettung Israels und die Einsetzung des Purimfestes 
(Ester 8-10) 

8. Neue Erlasse zur Rettung der Juden (8,1-17) 

8.1. Ester und Mordechai erhalten Macht und Verantwortung 
(8,1-8) 

Gott erhebt die Seinen und überträgt ihnen Verantwortung zum Segen. Nach Hamans Tod 
überträgt der König dessen Hausbesitz auf Ester, wodurch sie materiell gesegnet und zugleich als 
Herrin über Hamans Nachlass eingesetzt wird. Mordechai wird durch Esters Offenbarung seiner 
Verwandtschaft zum König vorgelassen, und Ahasveros übergibt ihm den königlichen Siegelring, den 
er Haman entzogen hatte. Damit erhält Mordechai nicht nur Macht, sondern auch königliche Autorität 
zur Gestaltung politischer Entscheidungen. Diese Erhöhung ist ein weiterer Beweis göttlicher 
Vorsehung: Der Mann, der im Tor saß und treu blieb, wird nun in höchste Würde erhoben. Gottes 
Gerechtigkeit zeigt sich nicht nur im Gericht über den Feind, sondern auch in der Belohnung des 
Gerechten. (Ester 8,1-2; Psalm 75,7; 1. Mose 41,41-43; Sprüche 3,16) 

Wahre geistliche Autorität tritt weiterhin für das Volk Gottes ein. Trotz aller Ehre und Erhebung 
ruht Ester nicht, sondern wirft sich erneut dem König zu Füßen, um das Todesdekret gegen ihr Volk zu 
beseitigen. Ihre Leidenschaft für das Überleben Israels bleibt ungebrochen. Sie beweint die Pläne 
Hamans, als wären sie noch in Kraft, obwohl er längst gerichtet ist. Diese Haltung zeigt: Geistliche 
Verantwortung endet nicht mit persönlicher Sicherheit, sondern sucht das Heil des Volkes Gottes. Ester 
nutzt ihre Stellung nicht für sich, sondern stellt sie erneut in den Dienst des göttlichen Plans. In ihrer 
Fürbitte wird sie zum Bild des treuen Mittlers, der mit Ernst und Tränen eintritt. (Ester 8,3; 2. Mose 
32,31-32; Römer 9,2-4; Hebräer 7,25) 

Gott öffnet neue Wege, auch wenn menschliche Gesetze unumstößlich erscheinen. Der König 
erinnert daran, dass einmal ausgesprochene Dekrete mit königlichem Siegel nicht zurückgenommen 
werden können. Dennoch erlaubt er Ester und Mordechai, im Namen des Königs zu schreiben, was 
ihnen gut erscheint. Damit öffnet Gott eine neue Möglichkeit innerhalb der bestehenden Ordnung. Die 
göttliche Weisheit wirkt nicht immer durch Aufhebung von Gesetzen, sondern oft durch ergänzende 

Seite  von 46 58



Maßnahmen, die Rettung bringen. Mordechai erhält Freiheit zur Gestaltung eines Gegenedikts – ein 
Zeichen, dass Gottes Wege auch in starren Systemen wirksam werden. Die menschliche 
Unumstößlichkeit wird von göttlicher Flexibilität durchdrungen. (Ester 8,4-8; Psalm 119,126; Sprüche 
21,1; Jesaja 43,19) 

8.2. Neuer königlicher Erlass - Freude im ganzen Reich (8,9-17) 
Gott schafft Raum zur Rettung, ohne die Verantwortung des Handelns zu nehmen. Mordechai 
verfasst ein neues Edikt, das allen Juden im Reich erlaubt, sich gegen jeden Angriff zu verteidigen. 
Dieses Dekret ist kein Befehl zur Vergeltung, sondern ein Schutzrecht zur Abwehr. Es ersetzt nicht das 
erste Edikt, sondern ergänzt es mit göttlicher Weisheit und ermöglicht Rettung durch erlaubte 
Gegenwehr. Gottes Handeln offenbart sich darin, dass er Mittel und Wege zur Bewahrung schafft, 
ohne die freie Entscheidung der Menschen aufzuheben. Das Volk muss bereit sein, sich zu stellen – 
aber nicht ohne göttliche Legitimation. Rettung geschieht durch Verantwortung im Licht göttlicher 
Ordnung. (Ester 8,9-11; Nehemia 4,8-14; Psalm 144,1; Apostelgeschichte 23,12-24) 

Gottes Plan kennt keine Grenzen von Sprache, Volk oder Ort. Das neue Edikt wird in allen 
Sprachen und für alle Völker verständlich verfasst und mit königlichem Siegel versandt. Diese 
universale Kommunikation zeigt, dass Gottes Wirken nicht auf Israel begrenzt ist, sondern sich in der 
Weltöffentlichkeit entfaltet. Auch Heidenvölker werden Zeugen seiner Treue zum Bundesvolk. Die 
schnelle und sorgfältige Verbreitung des Edikts durch königliche Kuriere betont den göttlichen Ernst 
und die Dringlichkeit der Botschaft. Gottes Handeln geschieht in Klarheit, Weite und Autorität. Sein 
Wille wird nicht im Verborgenen vollzogen, sondern offen bekannt gemacht. (Ester 8,9-10; Psalm 
67,3-5; Jesaja 45,22-23; Matthäus 28,19-20) 

Gottes Erhöhung seiner Diener wird vor aller Welt sichtbar. Mordechai verlässt den Palast in 
königlicher Kleidung – ein Bild für seine öffentliche Bestätigung und göttliche Erhöhung. Die Stadt 
Susa, die zuvor in Verwirrung war, jubelt nun. Gottes Gerechtigkeit hat das Böse überwunden und 
seinen Diener an den Ort der Ehre gesetzt. Mordechais Kleidung und Auftreten spiegeln nicht 
menschlichen Stolz, sondern die Würde, die Gott seinen Werkzeugen verleiht. Diese Veränderung wird 
zum Zeichen für das ganze Volk: Wer dem HERRN treu bleibt, wird nicht vergessen. Gottes Ehre für 
den Gerechten ist ein Zeugnis für seine Herrschaft. (Ester 8,15; 1. Mose 41,42-43; Psalm 112,6-9; 
Offenbarung 3,9) 

Seite  von 47 58



Gottes Rettung führt zur Freude und geistlichen Erneuerung seines Volkes. Überall im Reich 
herrscht unter den Juden Licht, Freude, Wonne und Ehre. Der Umschwung ist gewaltig: Aus Trauer 
wird Jubel, aus Angst wird Hoffnung. Die geistliche und emotionale Erhebung zeigt, wie eng Gottes 
Eingreifen mit der Erneuerung des Herzens verbunden ist. Auch viele aus den Völkern schließen sich 
den Juden an – ein Hinweis darauf, dass Gottes Wirken anziehend ist und seine Herrlichkeit über Israel 
hinausstrahlt. Die Furcht vor den Juden, die nun unter dem Schutz Gottes stehen, erfüllt viele Herzen. 
Rettung wird nicht nur innerlich, sondern auch gesellschaftlich erfahrbar. Gottes Eingreifen verändert 
Geschichte. (Ester 8,16-17; Psalm 30,6; Jesaja 60,1-3; Römer 15,10-12) 

Seite  von 48 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 8,1-17) 

Zusammenfassung:  

Nach Hamans Tod erhält Esther seinen Besitz, den der König ihr überträgt, während Mordechai dessen 
Stellung einnimmt. Esther spricht erneut beim König vor und bittet um Aufhebung des 
Vernichtungsedikts gegen die Juden. Da ein königlicher Erlass nicht widerrufen werden kann, erlaubt 
Ahasveros, dass ein neues Edikt erlassen wird. Mordechai verfasst es im Namen des Königs: Die 
Juden dürfen sich an dem festgesetzten Tag gegen jeden Angriff wehren und ihre Feinde töten. Das 
Schreiben wird in alle Provinzen in den jeweiligen Sprachen verschickt. Mordechai tritt nun öffentlich 
in königlicher Würde auf, während in der ganzen jüdischen Bevölkerung große Freude und 
Erleichterung ausbricht. Viele Menschen aus anderen Völkern zeigen sich dem Judentum gegenüber 
offen, aus Furcht vor ihrer Macht. Gottes Wirken geschieht ohne direktes Eingreifen, aber mit klarer 
Handschrift durch Vorsehung, Bewahrung und Gunst. 

Anwendungen:  

Gottes Handeln bringt neue Möglichkeiten selbst unter festgefügten Strukturen. Obwohl das erste 
Edikt nicht widerrufen werden kann, öffnet Gott durch ein neues Gesetz einen Ausweg zur Rettung. 
Der Text zeigt, dass Gottes Lösungen selbst in scheinbar ausweglosen Systemen Raum gewinnen. 
Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil Gottes Wege nicht von irdischen Grenzen aufgehalten werden. 

Gottes Volk erfährt Erhebung nach Zeiten der Bedrängnis. Mordechai wird an Hamans Stelle 
eingesetzt, und die Juden gewinnen neue Würde und Sicherheit. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Gott 
erniedrigt, aber auch erhebt – zum Zeugnis seiner Treue. Diese Einsicht bleibt ermutigend, weil Gott 
Umkehr und Wiederherstellung schenken kann, auch nach tiefen Tälern. 

Freude und Zeugnis folgen auf erlebte Rettung. Die Juden feiern öffentlich ihre Rettung, und ihre 
Ausstrahlung bewirkt Offenheit bei den Völkern. Der Text macht deutlich, dass erlebte Gnade nicht im 
Verborgenen bleibt, sondern Auswirkung zeigt. Diese Wahrheit bleibt relevant, weil gelebter Glaube 
Hoffnung und Licht in eine feindliche Umwelt trägt. 

Seite  von 49 58



9. Der Tag der Rache - Gottes Schutz wird sichtbar (9,1-19) 

9.1. Der Feind fällt, das Volk wird bewahrt (9,1-10) 
Gottes Zeit kehrt Bedrängnis in Sieg für sein Volk. Am dreizehnten Tag des zwölften Monats, dem 
Tag, an dem das Unheil hätte vollstreckt werden sollen, wendet sich alles. Statt zur Vernichtung 
kommt es zur Rettung. Der Tag, den der Feind zur Zerstörung vorgesehen hatte, wird zum Tag der 
Befreiung. Diese Umkehr zeigt die Souveränität Gottes über Zeiten und Pläne der Menschen. Der 
Ausgang steht nicht unter dem Zeichen menschlicher Strategie, sondern göttlicher Vorsehung. Die 
Juden verteidigen sich, nicht als Aggressoren, sondern im Rahmen der ihnen verliehenen Erlaubnis. 
Was durch Fasten, Gebet und Gehorsam vorbereitet war, entfaltet sich nun öffentlich. Gottes 
Gerechtigkeit wird in der Zeit offenbar, die er selbst bestimmt hat. (Ester 9,1-2; Psalm 31,16; Daniel 
2,21; Galater 4,4) 

Gott verleiht seinem Volk Ansehen und Furcht unter den Nationen. Obwohl viele Volksstämme 
Feindschaft gegen die Juden hegten, fällt kein Angriff erfolgreich aus. Die Furcht vor dem jüdischen 
Volk, das unter Gottes Schutz steht, lähmt die Gegner. Diese Furcht ist nicht nur menschlich, sondern 
Ausdruck göttlichen Eingreifens. Mordechais Macht nimmt im ganzen Reich zu, und sein Name 
gewinnt zunehmend Ansehen. Die Würde, die Gott seinem Diener gibt, strahlt auf das ganze Volk aus. 
Was einst am Rand stand, wird nun zur respektierten Mitte. Gottes Wege bringen das Unscheinbare zur 
Ehre. Die Erwähnung Mordechais zeigt: Die Geschichte Israels wird durch treue Werkzeuge Gottes 
mitgestaltet. (Ester 9,3-4; 5. Mose 2,25; Psalm 105,13-15; Sprüche 14,26) 

Gottes Schutz ist aktiv und gerecht zugleich. Die Juden schlagen ihre Feinde, aber nur die, die sie 
tatsächlich angegriffen haben. Sie nehmen keine Beute, obwohl es ihnen gesetzlich erlaubt wäre. Diese 
Selbstbeschränkung zeigt die geistliche Gesinnung derer, die sich unter Gottes Schutz wissen. Es geht 
nicht um Rache oder Bereicherung, sondern um Bewahrung. Die Zurückweisung des Rechtes zur 
Plünderung unterscheidet das Volk Gottes von den Maßstäben der Welt. Sie handeln aus göttlicher 
Autorität, aber nicht nach menschlichen Motiven. Die Reinheit ihres Vorgehens spiegelt den heiligen 
Charakter ihres Gottes. (Ester 9,5-7; 1. Samuel 15,3-9; Psalm 44,4-8; Matthäus 5,44) 

Gottes Gericht trifft das Haus des Widersachers in vollkommener Gerechtigkeit. Besonders 
betont wird der Tod der zehn Söhne Hamans. Diese Aufzählung verdeutlicht, dass die Linie des 
Feindes Gottes vollständig gerichtet wird. Es geht nicht um persönliche Feindschaft, sondern um die 

Seite  von 50 58



Beseitigung der Wurzel des Bösen, das gegen Gottes Volk stand. Der Fall Hamans wird nicht als 
isolierte Tat, sondern als göttliche Vollstreckung der Gerechtigkeit an einer ganzen Generation 
beschrieben. Die symbolische Vollendung liegt in der Zahl Zehn – ein Zeichen für Ganzheit. Gottes 
Gericht ist umfassend, aber niemals willkürlich. Der Galgen, der für Mordechai gedacht war, steht als 
Erinnerung an das gerechte Eingreifen des HERRN. (Ester 9,10; 4. Mose 14,18; Psalm 9,6-9; Nahum 
1,2-3) 

9.2. Erweiterung des Sieges in Susa und auf dem Land (9,11-19) 
Gottes Gnade wirkt durch die Fürbitte der Treuen weiter. Nachdem der König Ester mitteilt, wie 
viele Feinde in Susa bereits gefallen sind, bittet sie um einen weiteren Tag zur Fortsetzung der 
Verteidigung in der Hauptstadt. Ihre Bitte zeigt, dass der Sieg zwar sichtbar geworden ist, das Werk der 
Bewahrung aber noch nicht abgeschlossen ist. Der König gewährt diese Bitte, und erneut zeigt sich, 
dass geistliche Führung aus Fürbitte und Verantwortung für das Volk erwächst. Gott gebraucht Beter, 
um den Schutz seiner Gemeinde zu vollenden. Esters Einsatz geht über einen einmaligen Akt hinaus – 
sie steht fortwährend ein, bis das Werk vollendet ist. Die geistliche Haltung der Fürsorge bestimmt das 
Handeln. (Ester 9,11-13; 2. Mose 17,11-13; Klagelieder 2,18-19; 1. Timotheus 2,1) 

Gott vollendet, was er begonnen hat, und richtet den Feind zu Ende. Am zweiten Tag schlagen die 
Juden in Susa weitere dreihundert Männer, erneut ohne die Hand an Beute zu legen. Die Söhne 
Hamans werden an dem Galgen gehängt – ein sichtbares Zeichen des abgeschlossenen Gerichts. Diese 
Vollstreckung ist keine persönliche Rache, sondern die Bestätigung, dass Gottes Recht über allem 
steht. Das Volk Gottes handelt im Rahmen des göttlich erlaubten Schutzes, aber ohne Vergeltungslust. 
Die Reinheit der Absicht bewahrt die geistliche Integrität. Gott führt den Sieg konsequent zu Ende, 
damit das Volk in Sicherheit und Freiheit leben kann. Sein Gericht ist gründlich und heilig. (Ester 
9,14-15; Psalm 94,1-3; Jesaja 10,12; Offenbarung 19,2) 

Gottes Volk lebt aus dem Gedenken an Rettung und feiert seine Treue. Die Juden auf dem Land 
und in den Städten ruhen nach dem Kampf und feiern den vierzehnten Tag des Monats Adar als Tag 
der Freude, des Mahls und der gegenseitigen Beschenkung. In Susa jedoch feiern die Juden am 
fünfzehnten Tag, da ihr Kampf einen Tag länger dauerte. Diese Unterscheidung wird später zu einer 
dauerhaften Praxis und bildet die Grundlage für das Purimfest. Gottes Eingreifen wird nicht nur 
erinnert, sondern in Gemeinschaft gefeiert. Freude und Gedenken gehören zusammen. Wer die Rettung 
Gottes erlebt hat, feiert nicht nur für sich, sondern stärkt auch die Gemeinschaft durch Anteilnahme. 
(Ester 9,16-19; Psalm 126,2-3; Nehemia 8,10-12; 1. Korinther 11,26) 

Seite  von 51 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 9,1-19) 

Zusammenfassung:  

Am festgesetzten Tag, dem 13. Adar, an dem das ursprüngliche Edikt zur Vernichtung der Juden 
wirksam werden sollte, wendet sich das Blatt. Die Juden erhalten durch das neue Edikt das Recht, sich 
gegen jeden Angriff zu verteidigen. Unterstützt von den Beamten des Reiches und der Furcht vor 
Mordechai, gelingt ihnen ein umfassender Sieg über ihre Feinde in den Provinzen. Auch in der 
Hauptstadt Susa verteidigen sich die Juden erfolgreich. Esther bittet um eine Verlängerung des 
Schutzes in Susa um einen weiteren Tag, was der König gewährt. Haman wird postum weiter entehrt, 
indem seine zehn Söhne gehängt werden. Die Juden in den Provinzen feiern ihren Sieg bereits am 14. 
Adar, die in Susa erst am 15., da dort ein zusätzlicher Tag der Verteidigung nötig war. Diese Ereignisse 
markieren eine Wende von drohender Vernichtung hin zu öffentlicher Bewahrung. 

Anwendungen:  

Gott schützt sein Volk, ohne das menschliche Handeln auszuschließen. Die Juden mussten aktiv 
handeln, um sich gegen ihre Feinde zu verteidigen – auf der Basis eines göttlich geführten Edikts. Der 
Text zeigt, dass Gottes Schutz oft mit der Verantwortung des Glaubensvolkes zusammenwirkt. Diese 
Wahrheit bleibt bedeutsam, weil geistlicher Sieg sowohl göttliches Wirken als auch treues Handeln 
erfordert. 

Gottes Vorsehung kehrt das Blatt zur rechten Zeit. Der Tag, der zur Vernichtung bestimmt war, 
wird zum Tag der Bewahrung und des Sieges. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Gott Zeitpunkte 
umkehrt und Bedrohung in Triumph verwandeln kann. Diese Einsicht bleibt tröstlich, weil Gott auch 
aus scheinbar aussichtslosen Lagen Rettung schafft. 

Geistlicher Sieg wird durch sichtbare Zeichen gefeiert und erinnert. Die Juden feiern ihren Sieg 
mit Freude und Ruhe – jeder an seinem Ort. Der Text betont, dass Gottes Eingreifen nicht vergessen, 
sondern festgehalten und gefeiert werden soll. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil Erinnerung an 
Gottes Taten den Glauben stärkt und weiterträgt. 

Seite  von 52 58



10. Stiftung des Purimfestes und Erhöhung Mordechais 
(9,20-10,3) 

10.1. Das Purimfest als bleibende Erinnerung (9,20-32) 
Gottes rettendes Handeln verdient bleibendes Gedenken im Glauben. Mordechai schreibt die 
Ereignisse der Rettung auf und ruft das Volk dazu auf, jährlich das Purimfest am vierzehnten und 
fünfzehnten Tag des Monats Adar zu feiern. Die Erinnerung an die Umkehr des Geschicks – von 
Trauer zu Freude, von Klage zu Fest – soll nicht verblassen. Gottes Eingreifen soll nicht nur im Herzen 
bewahrt, sondern auch öffentlich gefeiert werden. Die Festsetzung zeigt, dass geistliches Gedenken 
Ausdruck lebendiger Dankbarkeit ist. Die Geschichte Israels ist durchzogen von Erinnerungszeichen, 
die Gottes Treue sichtbar machen. Auch das Purimfest wird zu solch einem Zeichen – nicht 
menschlich erdacht, sondern geistlich begründet. (Ester 9,20-22; 2. Mose 12,14; Psalm 103,2; Lukas 
1,54-55) 

Gottes Volk erkennt die Notwendigkeit gemeinsamer geistlicher Erinnerung. Die Juden in allen 
Provinzen bestätigen die Anordnung Mordechais und nehmen das Purimfest verbindlich an. Diese 
kollektive Zustimmung zeigt, dass das Volk Gottes seine Geschichte nicht dem Vergessen überlässt. 
Die Erinnerung wird zur geistlichen Pflicht, zum Schutz vor dem Abweichen und zur Erneuerung der 
Hoffnung. Die Weitergabe an die kommenden Generationen wird durch die feste Verankerung im 
Festkalender gesichert. Gedenken geschieht nicht beiläufig, sondern durch bewusste Entscheidung. 
Gottes Taten in der Vergangenheit geben Orientierung für Gegenwart und Zukunft. (Ester 9,23-27; 
Psalm 78,4-7; Josua 4,6-7; 1. Korinther 11,2) 

Gottes Ordnung erhält Bestand durch geistlich legitimierte Bestätigung. Ester, nun als Königin 
mit geistlicher Autorität handelnd, bestätigt das Purimfest durch ein zweites Schreiben mit voller 
Überzeugung und Nachdruck. Ihre Mitwirkung unterstreicht, dass geistliches Gedenken nicht nur von 
Leitung, sondern auch durch persönliche Überzeugung getragen wird. Die Ordnung, das Fest zu 
halten, wird nicht durch äußeren Zwang, sondern durch innere Bindung an Gottes Wirken getragen. 
Was in Bedrängnis geboren wurde, wird durch königliche und geistliche Zustimmung zum festen 
Bestandteil des Lebens unter Gottes Bund. Das Schreiben Esters zeigt: Geistliche Ordnungen stehen 
unter göttlicher Autorität. (Ester 9,28-32; 5. Mose 6,12; Psalm 145,4-7; 2. Timotheus 2,2) 

Seite  von 53 58



10.2. Mordechais Erhöhung - Segen für das Volk Gottes (10,1-3) 
Gottes Treue gipfelt in der Erhöhung seiner Werkzeuge zum Segen. Mordechai wird nach dem 
König Ahasveros als der höchste Mann im Reich beschrieben. Seine Erhöhung ist das Resultat 
göttlicher Vorsehung und persönlicher Treue. Vom unbekannten Torhüter steigt er auf zum Staatsmann, 
durch den Gottes Schutz für das Volk sichtbar wird. Seine Größe misst sich nicht an Machtfülle, 
sondern an seiner Verantwortung für das Wohl seines Volkes. Gott setzt ihn in eine Position, in der er 
Einfluss nehmen und Frieden fördern kann. Diese Erhöhung ist ein Zeugnis dafür, dass der HERR die 
Demütigen erhöht und die Treuen belohnt. Das Ende des Buches zeigt nicht den Triumph des 
Menschen, sondern die Treue Gottes zu seinem Bund. (Ester 10,1-2; 1. Mose 41,39-41; Psalm 75,7; 1. 
Samuel 2,30) 

Gott gebraucht Verantwortungsträger zum geistlichen und sozialen Wohl seines Volkes. 
Mordechai wird als einer beschrieben, der das Wohl seines Volkes suchte und zum Frieden für alle 
Nachkommen sprach. Sein Dienst war geprägt von Fürsorge, Weisheit und Gerechtigkeit. Er nutzte 
seine Autorität nicht für persönliche Vorteile, sondern im Dienst für die Gemeinschaft. Diese Haltung 
spiegelt das Wesen geistlicher Leiterschaft wider: Verantwortung bedeutet Einsatz für andere, nicht 
Selbstverwirklichung. In Mordechai wird ein Vorbild erkennbar, wie gottgefällige Führung aussieht – 
demütig, entschieden, dem Volk zugewandt. Die Geschichte schließt mit einem Bild des Friedens, der 
durch Gottes Hand und durch treue Menschen gewirkt wurde. (Ester 10,3; Psalm 72,1-4; Micha 6,8; 
Römer 13,4) 

Seite  von 54 58



Zusammenfassung und Anwendungen (Esther 9,20-10,3) 

Zusammenfassung:  

Mordechai ordnet schriftlich an, dass das Erleben der Rettung jährlich gefeiert werden soll. Am 14. 
und 15. Adar soll künftig das Purimfest begangen werden, zur Erinnerung an die Umkehr des 
Schicksals: von Trauer zu Freude, von Traurigkeit zu Fest. Die Juden nehmen diese Festordnung an, 
ebenso Esthers Schreiben, das die Regelung bestätigt. Das Fest soll über Generationen hinweg 
Gedenken und Dankbarkeit fördern. Im Abschlusskapitel wird Mordechais Stellung als zweithöchster 
Mann im Reich betont. Er handelt im Interesse seines Volkes und redet zum Wohl der Nation. Der 
Abschnitt macht deutlich, dass Gottes Bewahrung nicht nur situativ, sondern geschichtlich wirksam 
bleibt – und aktiv erinnert werden soll. 

Anwendungen:  

Errettung durch Gott soll aktiv erinnert und weitergegeben werden. Mordechai und Esther setzen 
das Purimfest als bleibende Erinnerung an Gottes Rettung ein. Der Text zeigt, dass geistliche 
Durchbrüche nicht vergessen, sondern bewusst gefeiert werden sollen. Diese Wahrheit bleibt 
grundlegend, weil Erinnerung an Gottes Wirken den Glauben lebendig hält. 

Leid und Bedrängnis werden unter Gottes Führung zu Anlässen der Freude. Das Fest erinnert an 
die Umkehr des Geschicks durch Gottes Vorsehung. Das geistliche Prinzip betont, dass Gott das 
Dunkel nicht nur überwindet, sondern in Quelle der Freude verwandelt. Diese Einsicht bleibt 
bedeutsam, weil Hoffnung auf Gottes Eingreifen neue Perspektiven schafft. 

Gottes Volk darf in der Fremde Verantwortung und Einfluss wahrnehmen. Mordechai dient in 
hoher politischer Position zum Wohl Israels und des ganzen Reiches. Der Text zeigt, dass Gottes Volk 
auch in nicht-theokratischem Umfeld Segen bringen kann. Diese Wahrheit bleibt aktuell, weil 
geistlicher Einfluss auch heute in säkularen Strukturen möglich und nötig ist. 

Seite  von 55 58



In diesem Sinne,  

Soli Deo Gloria,  

allein GOTT die Ehre. 

Seite  von 56 58



Quellen 
• Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany: 

Deutsche Bibelgesellschaft. (UBS5) 

• Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)  

• Brannan, R. und Loken, I. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA: 
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB) 

• CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)  

• Constable, T. (2003) Tom Constable’s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software. 

• Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN) 

• Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. Edition CSV 
Hückeswagen. 7. Auflage (2015). Hückeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV) 

• Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft. 
(ELB 2006) 

• Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed. 
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)  

• Holmes, M.W. (2011–2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of 
Biblical Literature. (SBLGNT) 

• Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen: 
FriedensBote. (BidF) 

• Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life. 
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic 
Commentary). 

• Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI: 
Zondervan Publishing House. 

• MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth. 
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT) 

• MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN: 
W Pub. Group. 

• MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers. 

• MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)  

• McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson. 

Seite  von 57 58



• Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament, 
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev. 
ed.). London; New York: United Bible Societies. 

• Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words. 
Grand Rapids, MI: Zondervan.  

• Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an 
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft. 

• Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson 
Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources. 

• Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth. 
Chicago, IL: Moody Press. (RBT) 

• Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed. 
Chicago: Moody Press, S. 1863–1864.  

• Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Dübendorf: SCM 
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield) 

• Schlachter, F.E. (Übers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva; 
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)  

• Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New 
Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications. 

• Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3) 

• The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB) 

• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

• Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan. 

• Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)  

• Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele. 
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite  von 58 58


	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Gottes Vorbereitung zur Rettung seines Volkes (Ester 1-2)
	1. Vasthi wird verworfen - Gottes Weg zur Vorbereitung (1,1-22)
	1.1. Das königliche Fest und Vasthis Weigerung (1,1-12)
	1.2. Der Rat der Fürsten - Vasthis Absetzung (1,13-22)

	2. Ester wird Königin - Gottes souveräne Erwählung (2,1-23)
	2.1. Suche nach einer neuen Königin - Ester wird erwählt (2,1-18)
	2.2. Mordechai deckt einen Anschlag auf (2,19-23)

	Teil 2: Die Bedrohung Israels und Gottes Eingreifen (Ester 3-7)
	3. Hamans Plan zur Vernichtung der Juden (3,1-15)
	3.1. Hamans Aufstieg und Mordechais Weigerung zur Ehre Gottes (3,1-6)
	3.2. Erlass des Völkermords - Verwirrung in Susa (3,7-15)

	4. Mordechais Herausforderung und Esters Entschlossenheit (4,1-17)
	4.1. Trauer der Juden - Mordechais Botschaft an Ester (4,1-9)
	4.2. Esters Entscheidung: „Komme ich um, so komme ich um“ (4,10-17)

	5. Der erste Schritt - Ester tritt für ihr Volk ein (5,1-14)
	5.1. Ester gewinnt Gunst vor dem König - erstes Bankett (5,1-8)
	5.2. Hamans Stolz und seine tödlichen Pläne (5,9-14)

	6. Gottes Wende beginnt - der König erinnert sich (6,1-14)
	6.1. Mordechais Rettung wird öffentlich gewürdigt (6,1-11)
	6.2. Hamans Fall wird eingeleitet (6,12-14)

	7. Ester entlarvt Haman - der Feind Israels fällt (7,1-10)
	7.1. Zweites Bankett - Ester offenbart Hamans Plan (7,1-6)
	7.2. Haman wird gerichtet - Galgen für den Ankläger (7,7-10)

	Teil 3: Die Rettung Israels und die Einsetzung des Purimfestes (Ester 8-10)
	8. Neue Erlasse zur Rettung der Juden (8,1-17)
	8.1. Ester und Mordechai erhalten Macht und Verantwortung (8,1-8)
	8.2. Neuer königlicher Erlass - Freude im ganzen Reich (8,9-17)

	9. Der Tag der Rache - Gottes Schutz wird sichtbar (9,1-19)
	9.1. Der Feind fällt, das Volk wird bewahrt (9,1-10)
	9.2. Erweiterung des Sieges in Susa und auf dem Land (9,11-19)

	10. Stiftung des Purimfestes und Erhöhung Mordechais (9,20-10,3)
	10.1. Das Purimfest als bleibende Erinnerung (9,20-32)
	10.2. Mordechais Erhöhung - Segen für das Volk Gottes (10,1-3)

	Quellen

