
Hiob   

Gottes Gerechtigkeit im Leid des Gerechten 

Stand: Dezember 2025 

  

von  
  Paul Timm 



Seite  von 2 112



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: Dezember 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der 
persönlichen Übersetzung des Autors. 

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibelübersetzungen und ihre Abkürzungen sind im Vorwort 
zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erläutert. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 112



Gliederung 
Impressum / Copyright-Seite	  3

Gliederung	  4

Einführung	  8
1. Titel und Art des Buches	  8

2. Autor, Zeit und Abfassung	  9

3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld	  10

4. Historische und theologische Themen	  11

4.1. Historische Themen	  11

4.2. Theologische Themen	  12

5. Biblische Lehre des Buches	  13

5.1. Die Schrift	  13

5.2. Gott der Vater	  13

5.3. Gott der Sohn	  14

5.4. Gott der Heilige Geist	  14

5.5. Der Mensch und die Sünde	  15

5.6. Die Erlösung	  15

5.7. Das Volk Israel und die Nationen	  16

5.8. Engel, Satan und Dämonen	  16

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen	  16

6. Grobgliederung	  18

7. Zusammenfassung und Anwendungen	  21

7.1. Zusammenfassung	  21

7.2. Anwendungen	  21

8. Studienfragen zum Weiterdenken	  22

Kommentierung	  24
Teil 1: Prolog - Gottes Plan hinter dem Leid (Hiob 1-2)	  24

1. Hiobs Frömmigkeit und Prüfung durch Satan (1,1-22)	  24

1.1. Beschreibung Hiobs - gerecht und gottesfürchtig (1,1-5)	  24

Seite  von 4 112



1.2. Satans Herausforderung im himmlischen Thronrat (1,6-12)	  26

1.3. Verlust von Besitz und Kindern - Hiobs Reaktion (1,13-22)	  28

2. Zweite Prüfung - körperliches Leid und Ehekrise (2,1-13)	  31

2.1. Weitere Herausforderung im Himmel - Satans zweite Anklage (2,1-6)	  31

2.2. Hiobs Krankheit - Schmerz und Isolation (2,7-10)	  32

2.3. Die Ankunft der Freunde - sieben Tage Schweigen (2,11-13)	  33

Teil 2: Die Reden zwischen Hiob und seinen Freunden (Hiob 3-31)	  36

3. Hiobs Klage - Wunsch nach Auflösung des Leidens (3,1-26)	  36

3.1. Verfluchung des Tages seiner Geburt (3,1-10)	  36

3.2. Wunsch nach dem Tod - Leiden als Überforderung (3,11-26)	  37

4. Erster Rededurchgang (Hiob 4-14)	  41

4.1. Elifas: Leid als Erziehung - Gott straft nicht ohne Grund (4,1-5,27)	  41

4.2. Hiobs Antwort: Sehnsucht nach Trost, nicht Theorien (6,1-7,21)	  43

4.3. Bildad: Gerechtigkeit Gottes - Kinder sterben nicht ohne Schuld (8,1-22)	  45

4.4. Hiob: Gottes Macht ist unbegreiflich - der Mensch ist schwach (9,1-10,22)	  46

4.5. Zofar: Du redest zu viel - Gott hätte härter handeln können (11,1-20)	  49

4.6. Hiob: Ich will zu Gott reden - die Freunde helfen nicht (12,1-14,22)	  50

5. Zweiter Rededurchgang (Hiob 15-21)	  56

5.1. Elifas: Deine Worte beleidigen Gott - du leidest zurecht (15,1-35)	  56

5.2. Hiob: Auch Gottlose gedeihen - eure Lehre ist zu einfach (16,1-17,16)	  57

5.3. Bildad: Der Gottlose hat keinen Bestand (18,1-21)	  59

5.4. Hiob: Mein Erlöser lebt - Hoffnung trotz Missverständnis (19,1-29)	  61

5.5. Zofar: Der Triumph des Gottlosen ist kurz (20,1-29)	  62

5.6. Hiob: Der Gottlose stirbt oft in Frieden - wo ist euer Beweis? (21,1-34)	  64

6. Dritter Rededurchgang (Hiob 22-31)	  67

6.1. Elifas: Du bist ein Sünder - kehre um! (22,1-30)	  67

6.2. Hiob: Ich sehne mich nach Gottes Antwort (23,1-24,25)	  68

6.3. Bildad: Der Mensch ist ein Wurm - keine Hoffnung (25,1-6)	  70

6.4. Hiob: Gottes Größe - mein Weg ist rein (26,1-31,40)	  71

Seite  von 5 112



6.4.1. Gottes Majestät – Hiob rühmt Gottes Größe (26,1-14)	  71

6.4.2. Verteidigung seiner Gerechtigkeit (27,1-23)	  72

6.4.3. Der Weisheitshymnus - Gottes Erkenntnis bleibt verborgen (28,1-28)	
 74

6.4.4. Rückblick auf das frühere Leben in Ehre und Segen (29,1-25)	  75

6.4.5. Beschreibung des Elends – Verlust, Spott und Zerbruch (30,1-31)	  76

6.4.6. Feierlicher Freispruch – Keine verborgene Schuld (31,1-40)	  77

Teil 3: Elihus Reden - Zwischen Position und Vorbereitung (Hiob 32-37)	  81

7. Elihu stellt sich vor und widerspricht allen (32,1-33,33)	  81

7.1. Beweggrund seines Redens - Zorn über beide Seiten (32,1-22)	  81

7.2. Gott redet auch durch Leid - nicht nur zur Strafe (33,1-33)	  82

8. Elihu verteidigt Gottes Gerechtigkeit (34,1-37)	  85

8.1. Gott handelt gerecht - Hiob spricht vermessen (34,1-15)	  85

8.2. Gottes Souveränität in Gericht und Gnade (34,16-37)	  86

9. Elihus Lehre über Gottes Handeln (35,1-37,24)	  88

9.1. Selbstgerechtigkeit bringt Gott nichts - er bleibt souverän (35,1-16)	  88

9.2. Gottes Größe und Weisheit im Umgang mit der Welt (36,1-21)	  88

9.3. Gottes Majestät in Wetter, Natur und Herrschaft (37,1-24)	  89

Teil 4: Gottes Antwort aus dem Sturm (Hiob 38-42,6)	  92

10. Gottes Fragen - Schöpfung und Macht (38,1-40,5)	  92

10.1. Gottes Reden über die Schöpfung - Wo warst du? (38,1-38)	  92

10.2. Tiere, Ordnung, Naturgewalten - Gottes Weisheit (38,39-39,30)	  93

10.3. Hiobs erste Antwort - Sprachlosigkeit (40,1-5)	  95

11. Gottes zweite Rede - Macht und Gericht (40,6-41,34)	  97

11.1. Kann Hiob Gott gleichkommen im Richten? (40,6-14)	  97

11.2. Behemoth und Leviathan - Symbole für das Unbezwingbare (40,15-41,34)	
 97

12. Hiobs Demut und Gottes Annahme (42,1-6)	  101

12.1. Hiob erkennt seine Begrenztheit - echte Umkehr (42,1-6)	  101

Teil 5: Epilog - Gottes Wiederherstellung (Hiob 42,7-17)	  104

Seite  von 6 112



13. Gottes Beurteilung der Freunde und Hiobs Fürbitte (42,7-10)	  104

13.1. Gottes Zorn über Elifas und seine Freunde (42,7-9)	  104

13.2. Hiob betet - Gott wendet sein Geschick (42,10)	  105

14. Doppelte Segnungen und das Ende Hiobs (42,11-17)	  107

14.1. Wiederherstellung von Besitz, Familie und Ehre (42,11-15)	  107

14.2. Hiobs langes Leben und Tod in Frieden (42,16-17)	  108

Quellen	 111

Seite  von 7 112



Einführung  

1. Titel und Art des Buches 
Hiob ist ein Weisheitsbuch, das die Themen Leiden, Gerechtigkeit und Gottes Souveränität 
behandelt. Das Buch schildert die Geschichte eines gerechten Mannes, der schwere Prüfungen 
durchlebt, ohne die Gründe dafür zu erkennen. Es verwendet einen erzählerischen Rahmen und 
poetische Reden, um grundlegende Fragen des Glaubens und Leidens zu beleuchten. Gottes Name und 
Eigenschaften treten durch die gesamte Handlung hindurch hervor, auch wenn Hiob oft keine Antwort 
auf seine Anklagen erhält. Die Weisheitsliteratur des Buches zeigt, dass Glaube nicht auf 
menschlichem Verstehen beruht, sondern auf Vertrauen in Gottes Charakter. Obwohl das Leiden bleibt, 
führt es zu einer tieferen Erkenntnis Gottes. (Hiob 1,1; Hiob 42,5) 

Das Buch Hiob zeigt, dass Gottes Handeln auch im Leid vollkommen gerecht und souverän 
bleibt. Hiobs Geschichte stellt die verbreitete Annahme infrage, dass persönliches Leiden immer mit 
persönlicher Schuld zusammenhängt. Stattdessen betont das Buch, dass Gottes Wege oft verborgen 
und unverständlich bleiben. Der Erzähler macht deutlich, dass menschliche Sichtweisen Gottes 
Handeln nicht vollständig erfassen können. Inmitten schwerster Prüfungen bleibt Gott der 
unangefochtene Herr über das Geschehen. Hiob wird am Ende durch die Offenbarung Gottes in seiner 
Größe und Gnade verändert. (Hiob 38,1-4; Hiob 42,1-6) 

Seite  von 8 112



2. Autor, Zeit und Abfassung 
Der Verfasser des Buches Hiob bleibt unbekannt, doch die patriarchalischen Hinweise deuten 
auf eine sehr frühe Zeit hin. Der kulturelle Hintergrund, die Opferpraxis und Hiobs Alter ähneln 
stark den Gegebenheiten der Zeit Abrahams. Obwohl die genaue Autorschaft nicht feststeht, wird 
Mose oder ein weisheitlicher Schreiber als möglicher Verfasser genannt. Die poetische Sprache deutet 
darauf hin, dass der ursprüngliche Bericht literarisch sorgfältig gestaltet wurde. Die Botschaft des 
Buches spricht überzeitliche Wahrheiten an, die für alle Generationen Gültigkeit besitzen. Die 
Entstehung könnte mündlich überliefert und später schriftlich gefasst worden sein. (Hiob 1,1-5; Hiob 
42,16) 

Die Entstehungszeit des Buches Hiob spiegelt eine Epoche wider, in der Gottes Offenbarung 
hauptsächlich durch persönliche Begegnungen geschah. In einer Zeit ohne vollständige 
Schriftoffenbarung steht die direkte Gottesbeziehung im Vordergrund. Hiobs tiefe Gottesfurcht und 
seine persönlichen Gotteserfahrungen zeigen ein frühes Stadium der Heilsgeschichte. Das Buch stellt 
grundlegende Fragen nach Gerechtigkeit und Gottes Führung, noch bevor das mosaische Gesetz 
gegeben war. Die zeitlose Weisheit des Buches macht es für jede Generation bedeutsam. Seine frühe 
Entstehung unterstreicht die universale Relevanz der dargestellten Themen. (Hiob 19,25-27; Hiob 
28,12-28) 

Seite  von 9 112



3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld 
Das Buch Hiob richtet sich an Menschen, die im Leiden nach Gottes Gerechtigkeit und Sinn 
fragen. Die ursprünglichen Empfänger standen wie Hiob selbst oft vor unverständlichem Leid und 
rangen mit ihrem Glauben. Sie sollten erkennen, dass Gottes Wege höher sind als menschliches 
Denken und Leiden nicht immer eine Strafe ist. Der Glaube wird nicht an äußeren Umständen, sondern 
an der Treue zu Gott gemessen. Das Buch vermittelt Trost und fordert zu einer demütigen Haltung 
gegenüber Gottes Geheimnissen auf. Es stärkt den Glauben in Zeiten der Prüfung und Unsicherheit. 
(Hiob 1,8; Hiob 42,5-6) 

Hiobs Erfahrungen zeigen dem Volk Gottes, wie echtes Vertrauen auch ohne sichtbare 
Antworten bestehen bleibt. In einer Welt, die klare Ursache-Wirkung-Zusammenhänge erwartet, 
stellt Hiob die höhere Realität göttlicher Weisheit dar. Der Mensch wird aufgerufen, Gott selbst zu 
vertrauen, auch wenn seine Wege verborgen bleiben. Gerade die Ungewissheit schärft die Echtheit des 
Glaubens und fordert eine tiefe Beziehung zu Gott. Die Prüfungen Hiobs dienen als Vorbild für das 
Durchhalten in geistlichen Krisen. Die Geschichte lädt dazu ein, in Ehrfurcht und Hoffnung auf Gott 
zu leben. (Hiob 13,15; Jakobus 5,11) 

Seite  von 10 112



4. Historische und theologische Themen 

4.1. Historische Themen 
Hiob wird als historische Person anerkannt. Hiob wird in Hesekiel und Jakobus ausdrücklich 
erwähnt, was seine reale Existenz und Vorbildfunktion unterstreicht. Seine Lebensumstände ähneln der 
patriarchalischen Zeit, was auf eine frühe historische Verortung hindeutet. Die biblische Darstellung 
zeigt, dass Hiobs Erlebnisse echte Prüfungen eines tatsächlichen Gläubigen waren. Diese historische 
Verankerung macht das Buch besonders glaubwürdig in seiner Aussage über Leid und Gottes Treue. 
(Hesekiel 14,14; Jakobus 5,11) 

Hiobs Leiden ist kein Ergebnis eigener Schuld. Hiob verliert seine Kinder, seinen Besitz und seine 
Gesundheit, obwohl er als untadelig und gottesfürchtig beschrieben wird. Diese Tatsache widerlegt die 
Vorstellung, dass Leid immer eine Strafe für Sünde sei. Das Buch zeigt, dass auch Gerechte Leid 
erfahren können, ohne dass es auf persönliche Verfehlungen zurückzuführen ist. Hiobs Geschichte 
stellt die Gerechtigkeit Gottes und das Wesen menschlichen Leidens in ein neues Licht. (Hiob 
1,6-2,10) 

Die Reden der Freunde verfehlen die Wahrheit. Hiobs Freunde erklären sein Leiden mit einfachen 
theologischen Formeln, die auf der Annahme beruhen, dass Leid immer die Folge von Sünde sei. Ihre 
Argumente spiegeln menschliche Weisheit wider, die Gottes komplexe Wege nicht erfassen kann. Statt 
Trost zu bringen, belasten sie Hiob zusätzlich mit falschen Anschuldigungen. Ihre Perspektive wird am 
Ende des Buches von Gott selbst als unzureichend zurückgewiesen. (Hiob 4,7-8; 42,7) 

Gott offenbart sich durch Fragen und stellt Hiob wieder her. Im Höhepunkt des Buches antwortet 
Gott nicht mit Erklärungen, sondern mit Fragen über die Schöpfung und seine Souveränität. Hiob 
erkennt dadurch seine Begrenztheit und Gottes Größe und beugt sich in Demut. Schließlich stellt Gott 
Hiobs Wohlstand wieder her und segnet ihn doppelt so reich wie zuvor. Die Wiederherstellung zeigt 
Gottes Gnade und seine Anerkennung von Hiobs Treue. (Hiob 38-42) 

Seite  von 11 112



4.2. Theologische Themen 
Gott ist souverän und seinem eigenen Ratschluss verpflichtet. Gott herrscht uneingeschränkt über 
die gesamte Schöpfung, einschließlich der unsichtbaren Welt und Satans Wirken. Seine 
Entscheidungen sind nicht an menschliche Vorstellungen von Gerechtigkeit gebunden. Der Ausgang 
von Hiobs Leidensgeschichte zeigt, dass Gottes Handeln letztlich auf seine eigene Weisheit und sein 
vollkommenes Ziel ausgerichtet ist. Kein Geschöpf kann seinen Willen durchschauen oder 
beeinflussen. (Hiob 1,6-12; 38,1-41) 

Leiden ist nicht zwangsläufig eine Strafe für persönliche Schuld. Das Buch Hiob widerspricht der 
weit verbreiteten Annahme, dass Leid immer eine direkte Folge individueller Verfehlung ist. Hiob 
leidet, obwohl er von Gott als gerecht anerkannt wird. Damit wird deutlich, dass Leid im Leben eines 
Gläubigen auch Prüfungscharakter haben und zu einer tieferen Gotteserkenntnis führen kann. Diese 
Einsicht verändert das theologische Verständnis von Leid grundlegend. (Hiob 1,8; 2,3) 

Menschliche Weisheit reicht nicht aus, Gottes Wege zu verstehen. Trotz aller Bemühungen gelingt 
es Hiobs Freunden nicht, das Geheimnis des Leidens zu entschlüsseln. Wahre Weisheit besteht darin, 
Gott zu fürchten und seine Souveränität anzuerkennen. Das Buch Hiob betont, dass Erkenntnis nicht 
durch spekulative Argumentation, sondern durch göttliche Offenbarung kommt. Nur Gott selbst kann 
Licht in die Geheimnisse seiner Führung bringen. (Hiob 28; 38-41) 

Glaube bewährt sich durch Treue auch ohne Antwort. Hiob hält trotz aller Anfechtungen und 
fehlender Erklärungen an Gott fest. Seine Weigerung, sich von Gott loszusagen, beweist die Echtheit 
seines Glaubens. Die Geschichte zeigt, dass wahre Frömmigkeit nicht von äußeren Segnungen, 
sondern von innerer Beziehung und Vertrauen auf Gott getragen wird. Hiobs Standhaftigkeit wird 
letztlich von Gott bestätigt und belohnt. (Hiob 13,15; 19,25-27) 

Seite  von 12 112



5. Biblische Lehre des Buches 

5.1. Die Schrift 
Die Schrift offenbart Gottes Wahrheit im Dialog und in der Offenbarung. Das Buch Hiob zeigt, 
dass Gottes Wahrheit durch Begegnung, Erfahrung und inspirierte Rede vermittelt wird. Die Worte 
Hiobs, seiner Freunde und insbesondere Gottes selbst zeugen von einer tieferen Dimension göttlicher 
Erkenntnis. Die Schrift lehrt, dass Gottes Weisheit nicht durch menschliche Logik, sondern durch 
Offenbarung erfasst wird. Hiob erfährt Gottes Wesen erst wirklich, als Gott zu ihm spricht. Wahre 
Erkenntnis basiert auf Gottes Reden und nicht auf menschlicher Spekulation. (Hiob 38,1-3) 

Göttliche Offenbarung durchbricht menschliches Unwissen. Hiobs Begegnung mit Gott übersteigt 
jede menschliche Erklärung. Während die Freunde Hiobs mit theologischen Theorien ringen, bringt 
Gottes Rede Licht in das Dunkel des Leidens. Die Bibel zeigt, dass nur Gottes Selbstoffenbarung den 
wahren Charakter des Lebens und Leidens verständlich macht. Ohne Offenbarung bleibt der Mensch 
in Unwissenheit gefangen. Hiob antwortet letztlich mit Demut und Anbetung. (Hiob 42,1-6) 

5.2. Gott der Vater 
Gott ist der Schöpfer und souveräne Herr aller Dinge. Gottes Reden aus dem Sturm heben seine 
majestätische Schöpfungsmacht hervor. Er regiert die Natur, die Tierwelt und die Geschichte mit 
unübertroffener Weisheit und Kraft. Seine Wege bleiben für den Menschen oft unbegreiflich, aber sie 
sind gerecht und gut. Der Vater im Himmel zeigt sich in seiner souveränen Herrschaft über das 
sichtbare und unsichtbare Universum. Hiobs Ehrfurcht wächst im Erkennen dieser Größe. (Hiob 
38,4-41) 

John Calvin, der Reformator und Prediger, erklärt im Zusammenhang mit dem Buch Hiob, dass 
Gottes Majestät und Unergründlichkeit den ersten und wichtigsten Ausgangspunkt der 
Auslegung bilden. In seinen Predigten über Hiob aus den Jahren 1554–1555 wendet er seine 
Lehre von Gottes Souveränität und Vorsehung seelsorgerlich an und zeigt, dass der Gläubige 
selbst in den verwirrendsten und schmerzlichsten Prüfungen dazu berufen ist, Gott zu 
vertrauen und zu preisen. Die Erfahrungen Hiobs dienen Calvin als Beispiel dafür, wie Gottes 
unbegreifliche Wege den Menschen in eine tiefere Abhängigkeit und Anbetung führen (Calvin, 
Sermons on Job; zitiert nach Crossway, 2023, S. 740). 

Seite  von 13 112



Gottes Gerechtigkeit bleibt bestehen, auch wenn sie verborgen ist. Hiob erfährt, dass Gottes Wege 
nicht immer sofort verständlich sind. Doch die Offenbarung Gottes macht klar: Seine Gerechtigkeit 
bleibt bestehen, auch wenn sie sich nicht sofort offenbart. Gott ist gerecht im Prüfen, im Leiten und im 
Belohnen seines Volkes. Hiobs Geschichte unterstreicht, dass Vertrauen auf Gottes Gerechtigkeit 
notwendig ist, selbst ohne vollständiges Verstehen. (Hiob 42,7-9) 

5.3. Gott der Sohn 
Hiobs Glaube an einen Erlöser weist auf Christus hin. Hiob bekennt mitten in seiner Not, dass er 
einen lebendigen Erlöser hat, der sich am Ende über den Staub erheben wird. Diese Hoffnung geht 
über eine irdische Wiederherstellung hinaus und deutet prophetisch auf Christus, den wahren Mittler, 
hin. Christus ist der Erlöser, der Leben schenkt und Gerechtigkeit herstellt. Hiobs Vertrauen in einen 
künftigen Fürsprecher zeigt die Erwartung eines persönlichen Retters. Der Glaube an den Messias 
durchzieht die gesamte biblische Offenbarung. (Hiob 19,25-27) 

Christus ist der einzige Mittler zwischen Gott und Mensch. Hiob sehnt sich nach jemandem, der 
seine Hand auf Gott und ihn legen kann - ein Bild für Christus als den einen Mittler. Jesus Christus 
überbrückt die Kluft zwischen Gott und gefallener Menschheit. Seine Mittlerschaft ermöglicht Zugang 
zu Gott, der ohne ihn unmöglich wäre. Hiobs Wunsch wird in Christus endgültig erfüllt. Der Sohn 
Gottes vermittelt dauerhaft Frieden zwischen Gott und Mensch. (Hiob 9,32-35; 1. Timotheus 2,5) 

5.4. Gott der Heilige Geist 
Der Geist Gottes wirkt in der Schöpfung und Offenbarung. Elihu bezeugt, dass der Geist Gottes 
ihn geschaffen und belebt hat. Der Heilige Geist ist aktiv im Erschaffen, Erhalten und Erneuern der 
Schöpfung. Seine Kraft gibt Leben und Erkenntnis über Gottes Größe und Weisheit. Die Reden im 
Buch Hiob zeigen die geistgewirkte Erkenntnis über Gottes majestätisches Handeln. Der Geist 
offenbart Gottes Wesen im Herzen der Menschen. (Hiob 33,4) 

Der Heilige Geist gibt Weisheit und Erkenntnis Gottes. Elihu betont, dass Weisheit nicht vom Alter, 
sondern vom Geist Gottes kommt. Wahre Erkenntnis entspringt nicht menschlicher Erfahrung allein, 
sondern göttlicher Inspiration. Der Heilige Geist lehrt den Menschen, Gottes Wege zu verstehen und in 

Seite  von 14 112



Demut zu reagieren. Hiobs neue Sicht am Ende des Buches beruht auf göttlicher Erleuchtung. Ohne 
das Wirken des Geistes bleibt der Mensch blind für Gottes Wahrheit. (Hiob 32,8) 

5.5. Der Mensch und die Sünde 
Der Mensch ist schwach und vergänglich vor Gott. Hiob beschreibt die Zerbrechlichkeit und 
Vergänglichkeit des Menschen in eindrücklichen Worten. Kein Mensch kann durch eigene Leistung 
vor Gott bestehen, denn alle sind von Natur aus begrenzt und dem Tod unterworfen. Der Mensch lebt 
nur kurze Zeit und ist von Leiden umgeben. Diese Realität ruft zur Demut vor dem Schöpfer auf. Der 
Mensch ist auf Gottes Gnade angewiesen, nicht auf eigene Gerechtigkeit. (Hiob 14,1-5) 

Sünde trennt den Menschen von Gottes vollkommenem Plan. Auch wenn Hiob als gerecht 
beschrieben wird, verdeutlicht das Buch die tiefe Notwendigkeit der Gnade Gottes. Kein Mensch ist 
ohne Fehl und Schuld, und selbst die Gerechten bedürfen der göttlichen Rechtfertigung. Das Leiden 
Hiobs ist nicht direkte Strafe für persönliche Schuld, aber es zeigt die allgemeine Verlorenheit der 
gefallenen Menschheit. Gottes Gnade ist die einzige Hoffnung auf Heil und Wiederherstellung. (Hiob 
9,2; Römer 3,23) 

5.6. Die Erlösung 
Erlösung wird durch einen göttlichen Mittler ermöglicht. Hiob äußert die Sehnsucht nach einem 
Mittler, der zwischen ihm und Gott treten kann. Diese Erwartung wird im Neuen Testament in Jesus 
Christus erfüllt. Der Mittler stellt die zerbrochene Beziehung zwischen dem heiligen Gott und dem 
sündigen Menschen wieder her. Hiobs Schrei nach einem Fürsprecher offenbart das tiefe menschliche 
Bedürfnis nach Erlösung. Gott selbst antwortet durch den verheißenen Erlöser. (Hiob 9,32-35) 

Gottes Gnade führt zur endgültigen Wiederherstellung. Am Ende von Hiobs Leiden steht nicht nur 
eine äußere Wiederherstellung, sondern eine tiefere geistliche Erneuerung. Hiob erkennt Gottes Größe 
und seine eigene Begrenztheit und empfängt Gnade. Die Rückkehr zu Segen und Gemeinschaft mit 
Gott geschieht allein durch göttliches Erbarmen. Die Geschichte Hiobs weist auf die umfassende 
Erlösung hin, die Christus für sein Volk vollbringen wird. (Hiob 42,10-17) 

Seite  von 15 112



5.7. Das Volk Israel und die Nationen 
Hiobs Leiden spiegelt das Erleben des Volkes Gottes wider. Die Geschichte Hiobs zeigt 
stellvertretend die Prüfungen, durch die Gottes Volk in der Welt gehen muss. Auch ohne sichtbare 
Schuld kann das Volk Gottes Bedrängnis erfahren, um im Glauben bewährt zu werden. Wie Hiob ist 
auch Israel berufen, trotz Leiden an Gottes Verheißungen festzuhalten. In aller Schwachheit bleibt 
Gottes Treue die Grundlage der Hoffnung. (Jakobus 5,10-11) 

Gottes Handeln an Einzelnen ist ein Zeugnis für die Nationen. Hiobs Glauben und seine 
Wiederherstellung haben über sein persönliches Schicksal hinaus Bedeutung. Sie verweisen auf Gottes 
Souveränität über alle Nationen und seine Absicht, letztlich Gnade und Gericht offenbaren. Hiobs 
Geschichte betont, dass Gott nicht nur Israel, sondern alle Menschen zur Erkenntnis seiner Größe 
führen will. (Hiob 42,8-10) 

5.8. Engel, Satan und Dämonen 
Satan tritt als begrenzter Widersacher im göttlichen Plan auf. Im Buch Hiob erscheint Satan als 
Ankläger, der Hiobs Glauben in Frage stellt. Doch seine Macht ist beschränkt - er kann nur innerhalb 
der Grenzen handeln, die Gott setzt. Satan dient ungewollt dem göttlichen Plan, indem er den Glauben 
Hiobs auf die Probe stellt und Gottes Treue umso heller hervorleuchtet. (Hiob 1,6-12; 2,1-6) 

Gottes Herrschaft steht über allen geistlichen Mächten. Das Buch zeigt, dass geistliche Mächte wie 
Satan nicht unabhängig agieren können. Gottes Souveränität umfasst sowohl die sichtbare als auch die 
unsichtbare Welt. Weder Leid noch Anklage können Gottes Pläne vereiteln oder seine Fürsorge 
aufheben. Das Vertrauen auf Gottes Allmacht gibt Sicherheit auch im geistlichen Kampf. (Hiob 42,2) 

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 
Hiobs Glaube an den Erlöser weist auf die Auferstehung hin. Hiob bekennt inmitten seines 
Leidens, dass sein Erlöser lebt und dass er Gott selbst sehen wird. Diese Hoffnung auf eine leibliche 
Auferstehung ist ein prophetischer Ausblick auf die endgültige Erlösung im Reich Gottes. Hiobs 
Vertrauen auf den lebendigen Gott wird zur Grundlage christlicher Auferstehungshoffnung. (Hiob 
19,25-27) 

Seite  von 16 112



Die endgültige Gerechtigkeit wird am Ende offenbart. Obwohl Hiob in dieser Welt nicht alle 
Antworten erhält, vertraut er auf eine göttliche Gerechtigkeit, die am Ende offenbar wird. Diese 
Perspektive kündigt das letzte Gericht und die Wiederherstellung aller Dinge an. Gottes endgültiges 
Eingreifen bringt Recht, Heil und ewige Gemeinschaft mit ihm. (Hiob 42,12-17; Offenbarung 21,3-4) 

Seite  von 17 112



6. Grobgliederung 
Hiob - Gottes Gerechtigkeit im Leid des Gerechten 

Teil 1: Prolog - Gottes Plan hinter dem Leid (Hiob 1-2) 

1. Hiobs Frömmigkeit und Prüfung durch Satan (1,1-22) 

1.1. Beschreibung Hiobs - gerecht und gottesfürchtig (1,1-5) 

1.2. Satans Herausforderung im himmlischen Thronrat (1,6-12) 

1.3. Verlust von Besitz und Kindern - Hiobs Reaktion (1,13-22) 

2. Zweite Prüfung - körperliches Leid und Ehekrise (2,1-13) 

2.1. Weitere Herausforderung im Himmel - Satans zweite Anklage (2,1-6) 

2.2. Hiobs Krankheit - Schmerz und Isolation (2,7-10) 

2.3. Die Ankunft der Freunde - sieben Tage Schweigen (2,11-13) 

Teil 2: Die Reden zwischen Hiob und seinen Freunden (Hiob 3-31) 

3. Hiobs Klage - Wunsch nach Auflösung des Leidens (3,1-26) 

3.1. Verfluchung des Tages seiner Geburt (3,1-10) 

3.2. Wunsch nach dem Tod - Leiden als Überforderung (3,11-26) 

4. Erster Rededurchgang (Hiob 4-14) 

4.1. Elifas: Leid als Erziehung - Gott straft nicht ohne Grund (4,1-5,27) 

4.2. Hiobs Antwort: Sehnsucht nach Trost, nicht Theorien (6,1-7,21) 

4.3. Bildad: Gerechtigkeit Gottes - Kinder sterben nicht ohne Schuld (8,1-22) 

4.4. Hiob: Gottes Macht ist unbegreiflich - der Mensch ist schwach (9,1-10,22) 

4.5. Zofar: Du redest zu viel - Gott hätte härter handeln können (11,1-20) 

4.6. Hiob: Ich will zu Gott reden - die Freunde helfen nicht (12,1-14,22) 

5. Zweiter Rededurchgang (Hiob 15-21) 

Seite  von 18 112



5.1. Elifas: Deine Worte beleidigen Gott - du leidest zurecht (15,1-35) 

5.2. Hiob: Auch Gottlose gedeihen - eure Lehre ist zu einfach (16,1-17,16) 

5.3. Bildad: Der Gottlose hat keinen Bestand (18,1-21) 

5.4. Hiob: Mein Erlöser lebt - Hoffnung trotz Missverständnis (19,1-29) 

5.5. Zofar: Der Triumph des Gottlosen ist kurz (20,1-29) 

5.6. Hiob: Der Gottlose stirbt oft in Frieden - wo ist euer Beweis? (21,1-34) 

6. Dritter Rededurchgang (Hiob 22-31) 

6.1. Elifas: Du bist ein Sünder - kehre um! (22,1-30) 

6.2. Hiob: Ich sehne mich nach Gottes Antwort (23,1-24,25) 

6.3. Bildad: Der Mensch ist ein Wurm - keine Hoffnung (25,1-6) 

6.4. Hiob: Gottes Größe - mein Weg ist rein (26,1-31,40) 

6.4.1. Gottes Majestät – Hiob rühmt Gottes Größe (26,1-14) 

6.4.2. Verteidigung seiner Gerechtigkeit (27,1-23) 

6.4.3. Der Weisheitshymnus - Gottes Erkenntnis bleibt verborgen (28,1-28) 

6.4.4. Rückblick auf das frühere Leben in Ehre und Segen (29,1-25) 

6.4.5. Beschreibung des Elends – Verlust, Spott und Zerbruch (30,1-31) 

6.4.6. Feierlicher Freispruch – Keine verborgene Schuld (31,1-40) 

Teil 3: Elihus Reden - Zwischen Position und Vorbereitung (Hiob 32-37) 

7. Elihu stellt sich vor und widerspricht allen (32,1-33,33) 

7.1. Beweggrund seines Redens - Zorn über beide Seiten (32,1-22) 

7.2. Gott redet auch durch Leid - nicht nur zur Strafe (33,1-33) 

8. Elihu verteidigt Gottes Gerechtigkeit (34,1-37) 

8.1. Gott handelt gerecht - Hiob spricht vermessen (34,1-15) 

8.2. Gottes Souveränität in Gericht und Gnade (34,16-37) 

9. Elihus Lehre über Gottes Handeln (35,1-37,24) 

Seite  von 19 112



9.1. Selbstgerechtigkeit bringt Gott nichts - er bleibt souverän (35,1-16) 

9.2. Gottes Größe und Weisheit im Umgang mit der Welt (36,1-21) 

9.3. Gottes Majestät in Wetter, Natur und Herrschaft (37,1-24) 

Teil 4: Gottes Antwort aus dem Sturm (Hiob 38-42,6) 

10. Gottes Fragen - Schöpfung und Macht (38,1-40,5) 

10.1. Gottes Reden über die Schöpfung - Wo warst du? (38,1-38) 

10.2. Tiere, Ordnung, Naturgewalten - Gottes Weisheit (38,39-39,30) 

10.3. Hiobs erste Antwort - Sprachlosigkeit (40,1-5) 

11. Gottes zweite Rede - Macht und Gericht (40,6-41,34) 

11.1. Kann Hiob Gott gleichkommen im Richten? (40,6-14) 

11.2. Behemoth und Leviathan - Symbole für das Unbezwingbare (40,15-41,34) 

12. Hiobs Demut und Gottes Annahme (42,1-6) 

12.1. Hiob erkennt seine Begrenztheit - echte Umkehr (42,1-6) 

Teil 5: Epilog - Gottes Wiederherstellung (Hiob 42,7-17) 

13. Gottes Beurteilung der Freunde und Hiobs Fürbitte (42,7-10) 

13.1. Gottes Zorn über Elifas und seine Freunde (42,7-9) 

13.2. Hiob betet - Gott wendet sein Geschick (42,10) 

14. Doppelte Segnungen und das Ende Hiobs (42,11-17) 

14.1. Wiederherstellung von Besitz, Familie und Ehre (42,11-15) 

14.2. Hiobs langes Leben und Tod in Frieden (42,16-17) 

Seite  von 20 112



7. Zusammenfassung und Anwendungen 

7.1. Zusammenfassung 
Das Buch Hiob thematisiert das Rätsel des Leidens aus der Perspektive eines Glaubenden, der keine 
offensichtliche Schuld trägt. Es offenbart Gottes Souveränität, die nicht an menschliche Erwartungen 
gebunden ist, und zeigt die Begrenztheit menschlichen Verstehens. Hiob bleibt trotz schwerer 
Prüfungen an Gott gebunden, ohne vollständige Antworten zu erhalten. In der Begegnung mit Gottes 
Majestät erkennt Hiob seine eigene Kleinheit und Gottes unantastbare Größe. Die Wiederherstellung 
am Ende zeigt, dass Gott letztlich gerecht ist und dass Glaube belohnt wird. Das Buch fordert dazu 
auf, in Leidenszeiten nicht auf schnelle Erklärungen zu bauen, sondern im Vertrauen auf Gottes 
Weisheit zu verharren. 

7.2. Anwendungen 
Gottes Wege sind oft verborgen, aber vollkommen. Leiden kann Menschen treffen, ohne dass es 
direkte Schuld gibt. Hiobs Geschichte lehrt, dass Gottes Plan größer ist als menschliches Verständnis 
und dass Vertrauen wichtiger ist als Erklärungen. Wahre Frömmigkeit hält an Gott fest, auch im 
Dunkel. 

Wahrer Glaube bewährt sich im Leiden. Hiob bleibt trotz Unsicherheit, Schmerz und Unverständnis 
standhaft im Glauben. Sein Beispiel ruft dazu auf, auch in Prüfungen die Beziehung zu Gott nicht 
aufzugeben, sondern gerade dann seine Nähe zu suchen. 

Demut wächst aus der Erkenntnis Gottes. Die Begegnung mit Gottes Größe führt Hiob zu tiefer 
Demut. Echte Gotteserkenntnis verändert nicht nur das Denken, sondern auch das Herz - und befähigt 
dazu, Anbetung und Vertrauen neu zu leben. 

Seite  von 21 112



8. Studienfragen zum Weiterdenken 
1. Was ist das Hauptanliegen des Buches Hiob? 

Antwort: Das Wesen von Gottes Gerechtigkeit im Zusammenhang mit menschlichem Leiden 
aufzuzeigen und zum Vertrauen in Gottes Souveränität zu rufen. 

2. In welcher Zeit und unter welchen Umständen spielt die Geschichte Hiobs? 

Antwort: In der patriarchalischen Zeit, gekennzeichnet durch Wohlstand, Opferpraxis und ein 
langes Leben - bevor Israel als Nation gegründet wurde. 

3. Warum wird Hiob trotz seiner Frömmigkeit so schwer geprüft? 

Antwort: Um zu zeigen, dass echter Glaube nicht von äußeren Segnungen abhängig ist, 
sondern in der Beziehung zu Gott selbst gründet. 

4. Welche Fehler machen Hiobs Freunde in ihrer Argumentation? 

Antwort: Sie setzen Leiden mit persönlicher Schuld gleich und vertreten eine vereinfachte 
Theologie, die Gottes Weisheit und Freiheit verkennt. 

5. Welche zentrale Erkenntnis gewinnt Hiob am Ende? 

Antwort: Dass Gottes Größe und Weisheit menschliches Verstehen weit übersteigen und 
Anbetung wichtiger ist als vollständiges Wissen. 

6. Wie offenbart sich Gottes Souveränität im Buch Hiob? 

Antwort: Gott herrscht über das Universum, über Satan und die Menschen - und seine Wege 
sind gerecht, auch wenn sie verborgen bleiben. 

7. Welchen Ausblick auf Christus bietet das Buch Hiob? 

Antwort: Hiobs Sehnsucht nach einem Mittler und Erlöser weist prophetisch auf Jesus 
Christus als Fürsprecher und Erlöser hin. 

8. Was lehrt das Buch über den rechten Umgang mit Leid? 

Seite  von 22 112



Antwort: Nicht vorschnelle Erklärungen oder Anklagen, sondern Demut, Vertrauen und 
Standhaftigkeit im Glauben sind gefragt. 

9. Welche Rolle spielt Satan im Buch Hiob? 

Antwort: Er tritt als Ankläger auf, darf Hiob aber nur innerhalb der von Gott gesetzten 
Grenzen prüfen - Gottes Souveränität bleibt unangefochten. 

10. Welche Hoffnung auf die Zukunft vermittelt das Buch? 

Antwort: Die Hoffnung auf Erlösung, leibliche Auferstehung und endgültige Rechtfertigung 
vor Gott, wie Hiob sie im Glauben ausdrückt. 

Seite  von 23 112



Kommentierung 

Teil 1: Prolog - Gottes Plan hinter dem Leid (Hiob 1-2) 

1. Hiobs Frömmigkeit und Prüfung durch Satan (1,1-22) 

1.1. Beschreibung Hiobs - gerecht und gottesfürchtig (1,1-5) 
Hiob wird als ein von Gott anerkannter Gerechter vorgestellt, dessen Leben durch Integrität 
und Gottesfurcht geprägt war. Die vierfache Charakterbeschreibung Hiobs hebt seine vorbildliche 
Frömmigkeit hervor. „Untadelig“ bezeichnet seine moralische Unversehrtheit, die sich nicht nur im 
Verhalten, sondern auch in innerer Haltung ausdrückte. „Rechtschaffen“ beschreibt seine Gerechtigkeit 
gegenüber Menschen, was auf einen verantwortungsvollen, ehrlichen Lebenswandel hinweist. Seine 
Gottesfurcht war keine bloße religiöse Formalität, sondern durchdrang Denken, Reden und Handeln. 
Die bewusste Meidung des Bösen zeigte seine geistliche Wachsamkeit und klare ethische Orientierung. 
Diese Tugenden machten ihn inmitten einer gottlosen Umwelt zu einem Leuchtturm der Treue 
gegenüber dem Schöpfer. Die Beschreibung steht am Anfang, um deutlich zu machen, dass Hiobs 
Leiden nicht aus Schuld resultierte. Vielmehr war er ein Mann, der Gott von Herzen diente, ohne 
versteckte Gesetzlosigkeit. Die göttliche Beurteilung seines Charakters bildet den Rahmen für das 
Verständnis des kommenden Leides. Hiobs Glaube war echt, geprüft und beständig. Seine Biographie 
beginnt nicht mit Fehltritten, sondern mit einem Leben, das vor Gott Bestand hatte. (Hiob 1,1; Psalm 
1,1-2; Sprüche 3,7; Prediger 12,13) 

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erklärt zu Hiob 1,1, dass das „Land Uz“ im Gebiet 
südöstlich des Toten Meeres lag und in Klagelieder 4,21 ausdrücklich mit Edom gleichgesetzt 
wird; auch der griechische Geograf Ptolemäus identifizierte im 3. Jahrhundert v. Chr. dieses 
Gebiet mit Uz. Der Name Hiob ist in seiner Bedeutung nicht sicher und kann entweder 
„derjenige, der zu Gott umkehrt“ oder „der Angegriffene, der Verfolgte“ bedeuten. Wenn der 
Text Hiob als „untadelig“ beschreibt, meint dies nicht, dass er sündlos gewesen wäre, denn die 
Schrift bezeugt, dass jeder Mensch Gottes Maßstab verfehlt (Römer 3,23). Es bedeutet 

Seite  von 24 112



vielmehr, dass Hiob aus menschlicher Sicht keine moralische Schuld nachzuweisen war und 
sein Charakter von Integrität geprägt war (Ryrie, 1995, S. 779). 

Frömmigkeit zeigt sich auch in Verantwortung für das geistliche Wohlergehen der Familie. Hiob 
war nicht nur für sich selbst gerecht, sondern trug auch geistliche Sorge für seine Kinder. Seine zehn 
Kinder lebten in Wohlstand und feierten regelmäßig in festlicher Gemeinschaft, was auf familiären 
Zusammenhalt und materiellen Reichtum hinweist. Doch Hiob betrachtete auch ihre Herzenshaltung 
als geistlich relevant. Nach ihren Festen brachte er Opfer dar, mit der Begründung, dass sie vielleicht 
innerlich gesündigt oder Gott verflucht haben könnten. Dies zeigt ein ausgeprägtes Sündenbewusstsein 
und einen hohen Maßstab geistlicher Fürsorge. Er betrachtete seine priesterliche Verantwortung als 
fortlaufende Pflicht und übte sie mit Konsequenz aus. Diese beständige Praxis macht deutlich, dass 
Hiobs Glaube nicht statisch, sondern lebendig und handlungsorientiert war. Seine priesterliche Haltung 
inmitten eines nichtjüdischen Kontextes verweist auf eine tiefe persönliche Beziehung zu Gott. Dass er 
früh am Morgen opferte, deutet auf Eifer und Dringlichkeit im geistlichen Dienst hin. Hiob war nicht 
gleichgültig gegenüber dem geistlichen Zustand seiner Familie, sondern handelte aus geistlicher 
Verantwortung. Seine Gottesfurcht zeigte sich im Dienst für andere, nicht nur in persönlicher Reinheit. 
(Hiob 1,4-5; 1. Mose 18,19; Psalm 101,2; Sprüche 22,6) 

John Calvin, der Reformator und Prediger, erklärt zu Hiob 1,3, dass Reichtum an sich nicht 
verurteilt werden darf und dass manche fälschlich annehmen, ein wohlhabender Mensch könne 
kein Christ sein. Er weist darauf hin, dass solche Kritik erst dann gerechtfertigt wäre, wenn 
jemand einen Armen fände, der Hiob an Tugend übertrifft. Erst dann könne man behaupten, 
Reichtum sei geistlich schädlich. Damit macht Calvin deutlich, dass nicht der Besitz, sondern 
der Charakter eines Menschen entscheidend ist (Calvin, Sermons on Job; zitiert nach 
Crossway, 2023, S. 704). 

Geistliche Wachsamkeit äußert sich in ständiger Umkehrbereitschaft und Gottesfurcht. Hiob 
rechnete mit der Realität von Sünde selbst in den verborgensten Bereichen menschlicher Existenz. 
Seine Befürchtung, dass seine Kinder „in ihrem Herzen Gott verflucht“ haben könnten, zeigt ein tiefes 
Verständnis für die Reichweite der Sünde. Er erkannte, dass Gott nicht nur das äußere Verhalten, 
sondern auch das Innere des Menschen sieht und beurteilt. Dies motivierte ihn zu regelmäßigen 
Opferhandlungen, die auf eine stellvertretende Fürbitte für seine Kinder abzielten. Seine Haltung ist 
geprägt von Demut, nicht von Selbstgerechtigkeit oder der Annahme eigener Vollkommenheit. Die 
Opferpraxis verweist auf das Bewusstsein, dass Vergebung notwendig ist, um vor Gott bestehen zu 
können. Auch wenn keine konkrete Schuld bekannt war, handelte Hiob im Glauben, dass Gott Sünde 
vergibt, wenn sie bekannt und mit Opfer gesühnt wird. Er lebte im Vertrauen auf Gottes 

Seite  von 25 112



Barmherzigkeit, ohne dabei die Heiligkeit Gottes zu relativieren. Diese Geisteshaltung macht Hiob zu 
einem Vorbild echter Frömmigkeit, die in Verantwortung, Fürbitte und Demut Ausdruck findet. In 
einer Zeit ohne priesterliches Gesetz handelte er aus innerer Erkenntnis und Gottesfurcht. Seine 
Opferpraxis zeigt eine gelebte Beziehung zu Gott, die von täglicher Wachsamkeit und Umkehr geprägt 
war. (Hiob 1,5; Psalm 19,13-15; Jeremia 17,10; Hebräer 11,4) 

1.2. Satans Herausforderung im himmlischen Thronrat (1,6-12) 
Gott regiert souverän über das sichtbare und unsichtbare Universum, auch über Satan. Die 
Szene eröffnet mit der Versammlung der „Söhne Gottes“, also der Engelwesen, die vor dem Herrn 
erscheinen. Unter ihnen tritt auch Satan auf, der sich frei im Erdkreis bewegt, aber letztlich der 
göttlichen Autorität untersteht. Satan kann sich nur dort bewegen und wirken, wo Gott es erlaubt. Die 
Tatsache, dass er erscheinen muss und sich verantwortet, zeigt seine Unterordnung unter die göttliche 
Regierung. Der Herr ist nicht nur der Schöpfer, sondern auch der souveräne Herr über alle Mächte, 
auch über die feindlichen. Kein Bereich geistlicher Realität entzieht sich seinem Zugriff. Die 
Versammlung im Himmel offenbart, dass der wahre Hintergrund des Leidens nicht auf Erden liegt, 
sondern im übernatürlichen Ratschluss Gottes verborgen ist. Diese Perspektive rückt alle menschlichen 
Beurteilungen über Leid und Gerechtigkeit in ein neues Licht. Satan tritt als Widersacher und Ankläger 
auf, aber er handelt nicht autonom. Gottes Herrschaft umfasst auch den Raum geistlicher 
Auseinandersetzung. (Hiob 1,6-7; Psalm 103,19-21; Sacharja 3,1-2; Offenbarung 12,10) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erklärt zu Hiob 1,6-12, dass die „Söhne 
Gottes“ eindeutig Engel bezeichnen, was durch Hiob 38,7 bestätigt wird. Auch der 
„Widersacher“ (hebr. satan, „Ankläger“) erscheint in dieser himmlischen Ratsversammlung 
und erhält von Gott Zugang zu dieser Audienz, ähnlich wie in Judas 9 und Offenbarung 12,7-9. 
Der Begriff beschreibt seine Rolle als Ankläger, der die Frommen vor Gott beschuldigt. In dem 
Gespräch weist ADONAI selbst auf vier zentrale Eigenschaften Hiobs hin: Er ist untadelig, 
aufrichtig, gottesfürchtig und meidet das Böse. Diese göttliche Einschätzung macht deutlich, 
dass Hiobs Frömmigkeit echt ist und nicht auf äußeren Umständen beruht (Rubin, 2016, S. 
1119). 

Gott selbst bringt Hiob als Beispiel wahrer Frömmigkeit zur Sprache. Nicht Satan beginnt mit der 
Erwähnung Hiobs, sondern der Herr lenkt die Aufmerksamkeit auf ihn. Gott bezeugt, dass Hiob ein 
untadeliger und gottesfürchtiger Mensch ist, der das Böse meidet. Damit bestätigt Gott öffentlich, dass 
Hiobs Frömmigkeit echt und anerkannt ist. Dieses göttliche Zeugnis wird zur Grundlage der 

Seite  von 26 112



himmlischen Auseinandersetzung. Die Erwähnung Hiobs geschieht nicht zufällig, sondern im Rahmen 
von Gottes souveränem Plan. Er stellt seinen Knecht nicht aus Schwäche, sondern aus Stärke vor – als 
Beweis seiner wirksamen Gnade. Dass Gott Hiob in den Mittelpunkt stellt, zeigt, dass gerechte 
Menschen Teil seines Heilsplans sind, auch wenn sie leiden. Gottes Reden über Hiob ist Ausdruck 
göttlicher Wertschätzung und Beweis seines gerechten Urteils. Die göttliche Initiative in der 
Auseinandersetzung macht deutlich, dass das Geschehen nicht von Satan gesteuert wird. (Hiob 1,8; 
Psalm 11,4-5; Jesaja 41,8-10; Johannes 1,47) 

Satan stellt die Echtheit des Glaubens Hiobs in Frage und zielt auf Gottes Ehre. Satan bringt 
keine Anklage gegen ein Vergehen, sondern bezweifelt die Motive von Hiobs Frömmigkeit. Er 
unterstellt, dass Hiob Gott nur deshalb dient, weil er durch ihn reich gesegnet wurde. Damit rückt er 
die Beziehung zwischen Gott und Mensch in ein rein utilitaristisches Verhältnis. Der Widersacher 
behauptet, dass echte Gottesfurcht nicht existiere, wenn sie nicht durch äußere Vorteile belohnt werde. 
In Wirklichkeit greift Satan nicht nur Hiob an, sondern Gottes Wesen selbst, indem er dessen Ehre und 
Gerechtigkeit infrage stellt. Er argumentiert, dass Gott durch Belohnung Glaube erkaufe und dass 
Treue nur unter günstigen Umständen bestehe. Diese Herausforderung trifft das Herz der 
Heilsgeschichte, in der es um Gottes Ehre in der Anbetung durch den Menschen geht. Der Angriff zielt 
nicht primär auf Hiob, sondern auf die Glaubwürdigkeit göttlicher Gerechtigkeit. Das Buch zeigt, dass 
der geistliche Kampf stets eine Frage der Ehre Gottes ist. (Hiob 1,9-11; Psalm 44,18-22; Matthäus 
4,8-10; 1. Petrus 1,6-7) 

Die Erlaubnis Gottes setzt die Grenze für Satans Handeln. Auf Satans Herausforderung hin erlaubt 
Gott die Prüfung Hiobs, begrenzt jedoch dessen Zugriff. Satan darf zwar Hiobs Besitz antasten, nicht 
aber seine Person. Diese Einschränkung zeigt, dass Leid niemals unbegrenzt oder zufällig über 
Gläubige kommt. Die Erlaubnis zur Prüfung ist eingebettet in Gottes vollkommenen Plan und 
unterliegt seiner kontrollierenden Hand. Damit wird deutlich, dass selbst der Angriff des Widersachers 
letztlich zur Offenbarung göttlicher Herrlichkeit dient. Die Grenze, die Gott zieht, zeigt seine Fürsorge 
und Souveränität zugleich. Leid kann vom Glaubenden nicht vollständig verstanden werden, aber es ist 
niemals sinnlos oder außerhalb göttlicher Kontrolle. Gott gebraucht auch die Angriffe Satans zur 
Prüfung, Läuterung und Offenbarung echter Treue. Die Beschränkung Satans bezeugt Gottes 
Herrschaft über alle Umstände. (Hiob 1,12; 1. Korinther 10,13; 2. Korinther 12,7-9; Jakobus 5,11) 

Seite  von 27 112



1.3. Verlust von Besitz und Kindern - Hiobs Reaktion (1,13-22) 
Glaube wird im Verlust nicht zerstört, sondern bewährt. Hiobs Prüfung beginnt plötzlich und trifft 
ihn in allen Lebensbereichen zugleich. Innerhalb kürzester Zeit verliert er seinen gesamten Besitz, 
seine Diener und alle seine Kinder. Die Katastrophen ereignen sich in rascher Abfolge, was die Wucht 
des Leidens noch verstärkt. Dabei handelt es sich um eine Kombination aus menschlicher Gewalt, 
Naturereignissen und übernatürlichem Eingreifen. Die Botschaft, dass „nur ich allein entkommen bin“, 
wiederholt sich als Refrain, der die vollständige Zerstörung betont. Hiob reagiert nicht mit Vorwürfen 
oder Anklage, sondern in stiller Erschütterung. Er zerreißt sein Gewand, schert sein Haupt und fällt zur 
Erde – Zeichen tiefster Trauer, aber nicht der Verzweiflung. Seine körperliche Reaktion spiegelt echtes 
Leiden wider, doch sein Glaube bleibt unerschüttert. In der schwersten Krise zeigt sich die Echtheit 
seiner Gottesfurcht. Leid zerstört nicht den Glauben, sondern offenbart seine Tiefe und Substanz. 
(Hiob 1,13-20; Psalm 34,20; Jesaja 26,3; 2. Korinther 4,8-9) 

Wahre Anbetung bleibt auch im Leid auf Gott ausgerichtet. Hiob fällt zu Boden und betet – ein 
Ausdruck tiefer Hingabe trotz größtem Schmerz. Anstatt sich vom Leid von Gott abzuwenden, wendet 
er sich bewusst zu ihm hin. Seine Anbetung ist kein Ausdruck des Triumphs, sondern der Kapitulation 
vor Gottes Größe. Er erkennt, dass alles, was er besaß, letztlich Gottes Gabe war. Sein Bekenntnis 
„Der HERR hat gegeben, der HERR hat genommen“ zeigt, dass er Gottes Hand auch im Verlust 
erkennt. Diese Haltung hebt die Größe seines Glaubens hervor, denn er klammert sich nicht an Besitz 
oder Familie als Bedingung für die Treue zu Gott. Die Anbetung geschieht nicht, weil sich die 
Umstände verbessert haben, sondern weil Gottes Wesen sich nicht verändert hat. Hiobs Herz bleibt 
dem Herrn ergeben, obwohl alles Äußere zerbricht. In der Anbetung wird Gottes Souveränität 
anerkannt, auch wenn seine Wege verborgen bleiben. (Hiob 1,20-21; Psalm 73,25-26; Habakuk 
3,17-19; Römer 11,33) 

Gott ist souverän über Geben und Nehmen – und bleibt dennoch lobenswert. Hiobs berühmte 
Worte „Der HERR hat gegeben, der HERR hat genommen; der Name des HERRN sei gelobt“ 
offenbaren tiefe geistliche Reife. Er erkennt Gott als den souveränen Geber aller Segnungen, aber auch 
als den, der in seiner Weisheit nimmt. Die Ursache für den Verlust liegt für Hiob nicht in Zufall oder 
menschlicher Bosheit, sondern im Ratschluss Gottes. Diese Perspektive bewahrt ihn vor Bitterkeit und 
Anklage. Seine Reaktion steht im völligen Gegensatz zur Annahme Satans, dass Frömmigkeit vom 
Besitz abhänge. Hiob widerlegt die satanische Anklage durch sein unerschütterliches Bekenntnis. 
Gottes Wesen bleibt für ihn lobenswert, auch wenn Gottes Wege unverständlich sind. Der Glaube 
richtet sich nicht nach den Umständen, sondern nach der Treue Gottes. Dieses Lob unter Tränen macht 
deutlich, dass wahre Anbetung nicht an äußere Umstände gebunden ist. (Hiob 1,21; Psalm 115,3; 
Klagelieder 3,22-24; Jakobus 1,17) 

Seite  von 28 112



Sünde beginnt oft im Herzen – Hiob aber versündigt sich nicht. Die abschließende Feststellung des 
Textes hebt hervor, dass Hiob in all dem Leid nicht sündigte. Er sprach nichts Unrechtes über Gott, 
obwohl er tief erschüttert war. Seine Lippen blieben rein, weil sein Herz fest im Vertrauen auf Gottes 
Gerechtigkeit gegründet war. Die Versuchung, Gott zu verurteilen oder ihm Unrecht zu unterstellen, 
liegt in schweren Prüfungen sehr nahe. Doch Hiob widersteht dieser Versuchung und bleibt in seinem 
Reden gerecht. Seine Reaktion zeigt, dass echte Frömmigkeit auch im Schweigen und im Ausharren 
zum Ausdruck kommt. Er bleibt standhaft, obwohl er keine Erklärung für sein Leid hat. Diese 
Standhaftigkeit bezeugt die Kraft des Glaubens, der auf Gottes Wesen ruht, nicht auf menschlicher 
Logik. Hiobs Reden wird in der gesamten Schrift als Beispiel für Geduld und Gerechtigkeit anerkannt. 
(Hiob 1,22; Psalm 39,2; Sprüche 10,19; Jakobus 5,11) 

Göttliche Prüfungen offenbaren den geistlichen Zustand des Menschen. Die Erzählung macht 
deutlich, dass Hiobs Frömmigkeit nicht durch Segen motiviert war, sondern aus echter Gottesfurcht 
entsprang. Die Verluste sind nicht zufällig, sondern dienen dem göttlichen Ziel, den Glauben zu 
offenbaren und zu bewähren. In der unsichtbaren Welt geht es nicht nur um Hiob, sondern um die Ehre 
Gottes, die durch Hiobs Reaktion verteidigt wird. Die Prüfung legt offen, was im Herzen des 
Menschen wirklich lebt. Während Wohlstand oft geistliche Selbsttäuschung ermöglicht, bringt Leid die 
Wahrheit ans Licht. Hiobs Treue unter Verlust zeigt, dass sein Glaube keine äußerliche Fassade war. 
Gott lässt Prüfungen zu, nicht um zu zerstören, sondern um zu offenbaren, was er selbst in den 
Glaubenden hineingelegt hat. In diesem Licht erscheint auch Leid als Werkzeug göttlicher Heiligung. 
(Hiob 1,12-22; Psalm 66,10-12; Sprüche 17,3; 1. Petrus 1,6-7) 

Seite  von 29 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 1,1-22) 

Zusammenfassung:  

Hiob wird als untadeliger, gottesfürchtiger und vom Bösen abgewandter Mann beschrieben, gesegnet 
mit großem Besitz und einer großen Familie. Im himmlischen Bereich tritt Satan vor Gott und 
bezweifelt die Echtheit von Hiobs Frömmigkeit – er unterstellt, sie beruhe lediglich auf materiellen 
Segnungen. Gott erlaubt dem Satan, Hiobs Besitz und Kinder zu nehmen, ohne ihn selbst anzutasten. 
In rascher Abfolge erreichen Hiob erschütternde Nachrichten: Seine Herden werden geraubt, Knechte 
erschlagen, und schließlich sterben alle seine Kinder durch einen Einsturz. Trotz dieses immensen 
Verlustes sündigt Hiob nicht und spricht kein unrechtmäßiges Wort gegen Gott. Stattdessen bekennt er, 
dass der Herr gegeben und genommen hat und dass sein Name gelobt sei. Der Text öffnet den Blick 
auf die unsichtbare geistliche Dimension hinter menschlichem Leid und macht deutlich, dass 
Prüfungen im Rahmen göttlicher Souveränität stehen. 

Anwendungen:  

Gott steht über jeder Prüfung und behält die Kontrolle. Die Katastrophen in Hiobs Leben 
geschehen nicht willkürlich, sondern im Rahmen göttlicher Zulassung. Der Text zeigt, dass kein Leid 
geschieht, ohne dass es unter Gottes souveräner Aufsicht steht. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil sie 
Halt gibt in Zeiten unverständlichen Leids. 

Wahrer Glaube bewährt sich nicht im Segen, sondern in der Prüfung. Hiobs Frömmigkeit besteht 
nicht nur in Zeiten des Wohlergehens, sondern gerade im Verlust. Das geistliche Prinzip macht 
deutlich, dass echter Glaube sich in der Tiefe der Krise erweist. Diese Einsicht bleibt entscheidend, 
weil der Charakter des Glaubens nicht im Überfluss, sondern im Schmerz sichtbar wird. 

Anbetung ist möglich, auch wenn menschlich alles verloren scheint. Hiob fällt angesichts des Leids 
nieder und betet Gott an. Der Text zeigt, dass wahre Gottesfurcht nicht an äußere Umstände gebunden 
ist. Diese Wahrheit bleibt herausfordernd, weil geistliche Reife sich gerade dann zeigt, wenn das 
Sichtbare zerbricht. 

Seite  von 30 112



2. Zweite Prüfung - körperliches Leid und Ehekrise (2,1-13) 

2.1. Weitere Herausforderung im Himmel - Satans zweite Anklage 
(2,1-6) 

Gott bleibt auch nach der ersten Prüfung souverän über alles geistliche Geschehen. Erneut 
versammeln sich die Engel vor dem Herrn, und wiederum erscheint auch Satan unter ihnen. Die Szene 
ist eine Wiederholung des vorherigen himmlischen Thronrates und verdeutlicht die kontinuierliche 
göttliche Kontrolle über die geistliche Welt. Satan muss sich erneut dem göttlichen Urteil unterstellen, 
was seine begrenzte Macht und Abhängigkeit von Gottes Erlaubnis betont. Trotz der verheerenden 
Folgen der ersten Prüfung besteht keine Autonomie Satans. Gott lenkt die Aufmerksamkeit wieder auf 
Hiob und bestätigt, dass dieser in seiner Integrität geblieben ist. Der Herr betont ausdrücklich, dass 
Hiob selbst im Leid an seiner Gottesfurcht festgehalten hat. Dies zeigt, dass Gottes Anerkennung nicht 
an äußere Umstände gebunden ist, sondern auf innerer Treue beruht. Der wiederholte himmlische 
Blick auf Hiob stellt klar, dass es sich um eine Prüfung auf höchster geistlicher Ebene handelt. Gottes 
Plan steht über allen Angriffen des Widersachers. (Hiob 2,1-3; Psalm 103,19; Daniel 4,32; Epheser 
1,20-21) 

Satan bezweifelt erneut die Lauterkeit Hiobs und fordert eine tiefere Prüfung. Der Widersacher 
erkennt zwar Hiobs bisherige Standhaftigkeit an, unterstellt jedoch, dass sie nur deshalb besteht, weil 
Hiob selbst körperlich unversehrt geblieben ist. Er greift die Motive Hiobs weiterhin an und behauptet, 
dass der Mensch alles aufgebe – außer seinem eigenen Leben. Damit verlagert Satan die Anklage von 
äußerem Besitz auf die körperliche Unversehrtheit. Die Redewendung „Haut für Haut“ bringt zum 
Ausdruck, dass der Mensch nach Satans Ansicht alles preisgibt, solange er selbst verschont bleibt. 
Diese Behauptung stellt die menschliche Treue als grundsätzlich selbstsüchtig dar. Satan zeigt damit 
seine Missachtung des Menschen und seiner Beziehung zu Gott. Die Forderung nach körperlicher 
Prüfung zielt auf das Zentrum der menschlichen Existenz. Der geistliche Konflikt wird dadurch weiter 
verschärft, aber auch aufgedeckt als Kampf um die Ehre Gottes. (Hiob 2,4-5; Johannes 10,10; Lukas 
22,31-32; Offenbarung 2,10) 

Gott erlaubt die Prüfung des Leibes, setzt aber eine klare Grenze. Der Herr antwortet nicht mit 
Ablehnung, sondern mit Erlaubnis – jedoch unter Einschränkung. Hiob darf nun auch körperlich 
geprüft werden, doch sein Leben muss verschont bleiben. Damit bleibt die göttliche Souveränität 
vollständig gewahrt. Keine Prüfung geschieht außerhalb göttlicher Zulassung und Kontrolle. Gott zieht 
erneut eine Grenze, die Satan nicht überschreiten darf. Diese Begrenzung zeigt, dass jede Anfechtung 

Seite  von 31 112



letztlich einem göttlichen Ziel dient und nicht dem zerstörerischen Willen Satans überlassen bleibt. 
Gottes Zulassung beinhaltet immer ein Maß an Schutz und eine Absicht zur Bewährung des Glaubens. 
Hiobs körperliche Leiden werden dadurch nicht sinnlos, sondern Teil eines geistlichen Prozesses, der 
zur Offenbarung göttlicher Treue führt. Die Einschränkung bewahrt die Hoffnung auf göttliches 
Eingreifen und macht deutlich, dass das Leben in Gottes Hand bleibt. (Hiob 2,6; Psalm 121,7; 1. 
Korinther 10,13; 2. Timotheus 4,17-18) 

2.2. Hiobs Krankheit - Schmerz und Isolation (2,7-10) 
Satan bringt körperliches Leid, doch Gottes Grenze bleibt bestehen. Nach der göttlichen Erlaubnis 
schlägt Satan Hiob mit „bösen Geschwüren“ von der Fußsohle bis zum Scheitel. Das Ausmaß der 
Erkrankung ist total und lässt keine Erleichterung zu. Die Formulierung betont die Ununterbrochenheit 
und Tiefe des Leidens, das Hiob körperlich, seelisch und gesellschaftlich trifft. Die Krankheit ist nicht 
nur schmerzhaft, sondern entstellend und rituell verunreinigend. Hiob sitzt in der Asche, ein Zeichen 
äußerster Trauer und Isolation, und kratzt sich mit einer Tonscherbe – ein Bild völliger Hilflosigkeit 
und Selbsterniedrigung. Sein Zustand steht im scharfen Kontrast zu seinem früheren Wohlstand und 
Ansehen. Die Krankheit offenbart nicht nur körperliche Schwäche, sondern auch den sozialen 
Ausschluss. Hiobs Elend ist ein direktes Ergebnis geistlicher Auseinandersetzung, aber sichtbar in der 
Realität menschlichen Leidens. Trotz allem bleibt er im Schutzbereich göttlicher Gnade, denn sein 
Leben bleibt bewahrt. (Hiob 2,7-8; Psalm 38,4-6; Jesaja 53,3-4; 2. Korinther 4,16-17) 

Tiefer Schmerz kann auch durch das Verhalten Nahestehender verstärkt werden. Inmitten seiner 
Not wird Hiob zusätzlich von seiner Frau herausgefordert, die ihn zur Aufgabe seines Glaubens drängt. 
Ihre Worte sind kurz, aber schneidend: „Haltest du noch fest an deiner Vollkommenheit? Fluche Gott 
und stirb!“ Diese Aussage spiegelt Hoffnungslosigkeit, vielleicht auch Mitgefühl in Verzweiflung, aber 
vor allem geistliche Resignation. Sie erkennt keinen Sinn mehr im Festhalten an Gott angesichts solch 
großer Not. Damit wird deutlich, dass nicht nur die äußeren Umstände, sondern auch 
zwischenmenschliche Beziehungen zur Prüfung werden können. Die Ehefrau Hiobs steht nicht als 
Partnerin im Glauben an seiner Seite, sondern als Stimme der Kapitulation. Ihre Reaktion stellt die 
gleiche theologische Frage wie Satan: Lohnt sich Gottesfurcht ohne Segen? Der Angriff kommt 
diesmal nicht vom Feind, sondern aus der eigenen Familie. Schmerz wird durch Isolation und 
geistliche Entfremdung noch tiefer. (Hiob 2,9; 1. Mose 3,6; Micha 7,5-6; Matthäus 10,36) 

Geistliche Integrität bewährt sich im Widerstand gegen fromme Kapitulation. Hiobs Antwort auf 
den Rat seiner Frau zeigt seine Standhaftigkeit und geistliche Urteilskraft. Er weist ihre Worte 

Seite  von 32 112



entschieden zurück und nennt sie eine „törichte Frau“, was nicht auf ihren Charakter, sondern auf die 
Torheit ihrer Worte abzielt. Dabei bleibt er ruhig, aber bestimmt und lehnt die Option, Gott zu 
verfluchen, vollständig ab. Er argumentiert aus einer theologischen Tiefe heraus: „Haben wir das Gute 
von Gott angenommen, sollten wir das Böse nicht auch annehmen?“ Diese Aussage offenbart ein 
reifes Verständnis göttlicher Souveränität. Hiob sieht in Gott keinen bloßen Segenspender, sondern den 
Herrn über alle Umstände. Sein Glaube basiert nicht auf Wohlergehen, sondern auf Gottes Wesen. 
Damit widersteht er auch der inneren Versuchung, seinen Glauben im Leid preiszugeben. Seine Worte 
sind Zeugnis eines Glaubens, der durch Leiden gereinigt, nicht zerstört wird. (Hiob 2,10; Psalm 
119,75; Römer 8,28; Hebräer 12,6-11) 

Wahre Treue zeigt sich im Schweigen gegen Gott, nicht im Aufbegehren. Der Text hebt hervor, 
dass Hiob in all dem nicht sündigte mit seinen Lippen. Trotz Krankheit, Verlust und familiärer 
Enttäuschung bewahrt er seine Zunge vor Anklage gegen Gott. Die Erwähnung der Lippen betont, dass 
Worte im Leid eine geistliche Messlatte darstellen. Hiob klagt nicht, rebelliert nicht, verflucht nicht – 
sondern bleibt in stiller Ergebung. Dieses Verhalten ist keine Schwäche, sondern Ausdruck tiefer 
Gottesfurcht. In der Zurückhaltung des Redens zeigt sich wahre Anbetung, die nicht vom Verständnis, 
sondern vom Vertrauen lebt. Hiobs Schweigen ist kein Zeichen von Resignation, sondern von 
geistlicher Selbstbeherrschung. Seine Lippen bezeugen das, was sein Herz glaubt: dass Gott auch in 
der Tiefe gegenwärtig ist. Die Reinheit seines Redens ist ein Spiegel seiner Herzenshaltung vor Gott. 
(Hiob 2,10; Psalm 39,2; Jakobus 3,2; 1. Petrus 2,23) 

2.3. Die Ankunft der Freunde - sieben Tage Schweigen (2,11-13) 
Wahre Freundschaft erkennt Leid, bevor sie es zu erklären versucht. Hiobs drei Freunde – Elifas, 
Bildad und Zofar – kommen, als sie von seinem Unglück hören. Ihre Absicht wird klar benannt: sie 
wollen ihn besuchen, trauern und ihn trösten. Diese ursprüngliche Motivation zeigt eine lobenswerte 
Haltung der Solidarität. Sie erkennen seinen Zustand kaum wieder, erheben ihre Stimme und weinen, 
was ihre Erschütterung und Mitgefühl zum Ausdruck bringt. Sie zerreißen ihre Kleider und werfen 
Staub auf ihre Häupter – Zeichen echter Anteilnahme und tiefer Trauer. Diese Gesten belegen, dass sie 
den Schmerz Hiobs ernst nehmen und sich mit ihm identifizieren. Die Darstellung ihrer Reaktion 
zeigt, dass sie nicht gefühllos oder distanziert auftreten, sondern von echter Bestürzung ergriffen sind. 
In diesem Moment sind sie keine Theoretiker, sondern Mitfühlende. Sie sehen das Leiden, ohne es 
sofort zu deuten. Ihre ersten Reaktionen sind geprägt von Respekt vor dem Leid. (Hiob 2,11-12; 
Römer 12,15; Klagelieder 2,13; Galater 6,2) 

Seite  von 33 112



Das Schweigen vor dem Leid ist oft weiser als vorschnelle Erklärungen. Die Freunde Hiobs setzen 
sich sieben Tage schweigend zu ihm auf die Erde, ohne ein Wort zu sagen. Dieses Verhalten ist im 
Alten Orient Ausdruck tiefster Trauer und großer Achtung. Das siebentägige Schweigen markiert ein 
vollständiges Innehalten angesichts unerklärlichen Leids. Ihre Sprachlosigkeit wird nicht als 
Ablehnung, sondern als Respekt gedeutet: sie sehen, dass Hiobs Schmerz „sehr groß“ ist. Der Text 
betont die Tiefe des Leidens, das keine Worte fassen können. Schweigen wird hier zur geistlichen 
Haltung, die die Realität des Leids anerkennt, ohne sie vorschnell zu erklären. In diesem Moment sind 
die Freunde noch ein Vorbild im Umgang mit Not: sie teilen Hiobs Schmerz ohne Urteil. Erst später 
verfallen sie in fehlerhafte Theologien, doch ihr erster Impuls ist geprägt von Weisheit. Echte 
Gemeinschaft zeigt sich nicht zuerst im Reden, sondern im Ausharren an der Seite des Leidenden. 
(Hiob 2,13; Prediger 3,7; Klagelieder 3,28; Jakobus 1,19) 

Seite  von 34 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 2,1-13) 

Zusammenfassung:  

Erneut tritt Satan vor Gott und behauptet, dass Hiob nur deshalb standhaft geblieben sei, weil sein 
eigenes Leben verschont wurde. Gott erlaubt ihm daraufhin, Hiob mit Krankheit zu schlagen, ohne 
sein Leben zu nehmen. Hiob wird mit schmerzhaften Geschwüren bedeckt und sitzt in der Asche. 
Seine Frau fordert ihn auf, sich von Gott loszusagen und zu sterben. Hiob weist sie zurecht und hält an 
seiner Frömmigkeit fest, obwohl er körperlich und seelisch am Ende ist. Er erkennt, dass sowohl Gutes 
als auch Schweres aus Gottes Hand kommen kann. Schließlich treffen drei Freunde ein – Elifas, 
Bildad und Zofar – die sieben Tage lang schweigend bei ihm sitzen, weil sie sein Leid so groß 
empfinden. Der Abschnitt zeigt die Tiefe der Prüfung, aber auch die Beständigkeit Hiobs in der 
Gottesfurcht und die erste Reaktion seines sozialen Umfelds. 

Anwendungen:  

Glaube bleibt standhaft, wenn Gott nicht erklärt, sondern schweigt. Hiob erhält keine Antwort auf 
sein Leid, und doch hält er an seiner Gottesfurcht fest. Der Text zeigt, dass Vertrauen auf Gott nicht 
von Erklärungen, sondern von Überzeugung getragen wird. Diese Wahrheit bleibt zentral, weil 
geistliche Reife im Ausharren wächst – auch im Schweigen Gottes. 

Eheliche Nähe schützt nicht vor geistlichem Alleingang. Hiobs Frau gibt unter dem Druck des Leids 
auf, während Hiob festhält. Das geistliche Prinzip zeigt, dass geistliche Entscheidungen letztlich 
individuell getroffen werden müssen. Diese Einsicht bleibt wichtig, weil jeder Mensch persönlich vor 
Gott steht – auch in familiären Krisen. 

Wahre Anteilnahme beginnt mit schweigendem Mittragen. Die Freunde Hiobs reden zunächst 
nicht, sondern sitzen mit ihm und teilen seinen Schmerz. Der Text macht deutlich, dass echtes 
Mitgefühl sich nicht in Erklärungen äußert, sondern in präsenter Nähe. Diese Wahrheit bleibt 
bedeutsam, weil Zuhören oft mehr tröstet als Reden. 

Seite  von 35 112



Teil 2: Die Reden zwischen Hiob und seinen Freunden (Hiob 
3-31) 

3. Hiobs Klage - Wunsch nach Auflösung des Leidens (3,1-26) 

3.1. Verfluchung des Tages seiner Geburt (3,1-10) 
Tiefes Leid kann selbst das Leben als solches in Frage stellen. Nach sieben Tagen des Schweigens 
bricht Hiob sein Schweigen mit einem Klagegesang, der mit der Verfluchung des Tages seiner Geburt 
beginnt. Er verflucht nicht Gott, sondern den Tag, an dem er geboren wurde, was seine tiefe 
Verzweiflung, aber nicht Gotteslästerung zeigt. Diese Unterscheidung ist wichtig, da sie bezeugt, dass 
Hiob trotz seiner Klage nicht gegen Gott sündigt. Seine Worte entspringen nicht Rebellion, sondern 
dem Schmerz eines Menschen, der sein Leid nicht mehr tragen kann. Die Existenz selbst wird als Last 
empfunden, weil er keine Erklärung für das Geschehene hat. Die Tatsache, dass Hiob lieber nicht 
geboren wäre, zeigt, wie sehr das Leid seine Wahrnehmung von Sinn und Hoffnung überschattet. In 
der Verfluchung des Geburtstags spiegelt sich nicht mangelnder Glaube, sondern die Tiefe 
menschlichen Ringens in der Dunkelheit. Hiobs Reden öffnet den Raum für ehrliche Klage ohne 
Gottlosigkeit. Auch der Gläubige darf vor Gott aussprechen, was das Herz zerreißt. (Hiob 3,1-3; Psalm 
13,2-3; Jeremia 20,14-18; Matthäus 26,38) 

Der Tag der Geburt wird zum Symbol für eine unerwünschte Existenz. Hiob wünscht, dass der 
Tag seiner Geburt aus dem Kalender der Geschichte getilgt werde. Seine Formulierungen – „der Tag 
soll verschwinden“ und „die Nacht soll leer bleiben“ – drücken den Wunsch aus, dass sein Leben nie 
begonnen hätte. Diese poetische Sprache erhebt die persönliche Not zur existenziellen Krise. Nicht nur 
die Geburt, sondern selbst der Moment der Empfängnis wird in das Verfluchen einbezogen. Die Nacht, 
in der „ein Knabe empfangen wurde“, soll ebenfalls ausgelöscht sein. Das Bild einer ungeschehenen 
Zeit steht für die Hoffnung, dass das Leid nie hätte eintreten können. Hiob wünscht sich nicht eine 
Rückkehr zu früherem Wohlstand, sondern die vollständige Aufhebung seiner Existenz. Diese radikale 
Sehnsucht zeigt, wie tief die Wunden seiner Seele reichen. Sie sind nicht durch Argumente heilbar, 
sondern bedürfen göttlicher Offenbarung. Die Verfluchung seiner Geburt verweist auf ein Herz, das 
unter der Last des Unerklärlichen zerbricht. (Hiob 3,3-5; Psalm 88,4-6; Prediger 4,2-3; Markus 14,34) 

Seite  von 36 112



In der Dunkelheit des Leids verliert das Leben scheinbar seinen Sinn. Hiob spricht davon, dass 
Dunkelheit diesen Tag einnehmen solle und Gott selbst ihn nicht beachten möge. Er bittet, dass der Tag 
nicht gezählt werde unter die Tage des Jahres, nicht erscheine unter den Monaten. Diese Ausdrücke 
offenbaren den Wunsch, völlig vergessen zu werden, sowohl von der Geschichte als auch von Gott. 
Der Glaube, der in Kapitel 1 standhielt, ringt nun mit der Abwesenheit von Sinn und Trost. Hiobs 
Gottesbild wird durch das Leid erschüttert, nicht zerstört, aber verfinstert. Das Schweigen Gottes und 
das Unverständnis der Freunde verstärken seine Einsamkeit. Die Anklage richtet sich nicht gegen 
Gottes Gerechtigkeit, sondern gegen das eigene Dasein. Leid kann zu einer Verdunkelung der 
Perspektive führen, in der selbst die Schöpfung infrage steht. Dennoch spricht Hiob weiter mit einer 
Sprache, die Gott noch voraussetzt. Auch in der Verfluchung lebt das Bewusstsein, dass es einen Gott 
gibt, der über Zeit und Leben herrscht. (Hiob 3,4-6; Psalm 88,7-9; Klagelieder 3,17-18; 2. Korinther 
1,8-9) 

Verzweiflung kann das Wunder der Geburt in einen Fluch verwandeln. Hiob schließt diesen 
Abschnitt mit der Bitte, dass der Tag seiner Geburt von Verwünschern verflucht werde, die „fähig sind, 
den Leviathan zu reizen“. Diese poetische Umschreibung weist auf geheimnisvolle Mächte hin, die 
Unheil heraufbeschwören können. Der Leviathan steht für ein chaotisches Urwesen, das symbolisch 
für unbeherrschbares Unheil und Tod steht. Hiob wünscht, dass dieselbe Macht, die das Chaos 
bändigen kann, seinen Geburtstag aufhebe. Dies zeigt, wie weit seine Hoffnung geschwunden ist und 
wie sehr er sich nach Nicht-Existenz sehnt. Selbst die Nacht, die sein Leben einleitete, soll ohne 
Freude sein. Die Klage nimmt damit eine liturgische Form an: sie verflucht die Grundlagen des 
Lebens, ohne Gott zu beschuldigen. Die Hoffnung auf Licht ist in dieser Phase der Klage noch nicht 
sichtbar. Doch Hiobs Sprache bleibt von Gottesfurcht geprägt, auch wenn sie mit tiefster Verzweiflung 
ringt. (Hiob 3,7-10; Psalm 102,4-10; Jeremia 15,10; Hiob 41,1) 

3.2. Wunsch nach dem Tod - Leiden als Überforderung (3,11-26) 
Die Sehnsucht nach dem Tod entspringt der Erfahrung erdrückenden Leids. Hiob fragt, warum er 
nicht gleich nach der Geburt gestorben sei, warum er das Licht der Welt überhaupt erblickte. Diese 
Frage wiederholt sich mehrfach, was seine innere Not und Ratlosigkeit betont. Der Wunsch, nie gelebt 
zu haben, erwächst nicht aus Hass auf das Leben, sondern aus der Unerträglichkeit des Schmerzes. 
Hiob sieht den Tod nicht als Feind, sondern als Erlösung von einem Dasein, das nur noch Qual 
bedeutet. In seiner Vorstellung wäre ein früher Tod gnädiger gewesen als ein Leben voller Leiden. 
Seine Worte zeigen, dass auch der Gerechte unter der Last unerklärlichen Leids zu zerbrechen droht. 
Dennoch bleibt sein Ringen sprachlich in einer Form, die Gottes Existenz voraussetzt, auch wenn sie 
hinterfragt wird. Der Wunsch nach Tod entspringt keiner Selbstbezogenheit, sondern dem inneren 

Seite  von 37 112



Aufschrei nach Ruhe. Die Klage bleibt ehrlich, aber nicht gottlos. Sie dokumentiert die Tiefe einer 
vom Leid erschütterten Seele. (Hiob 3,11-12; Psalm 6,4-8; Jeremia 20,17-18; Philipper 1,23) 

Der Tod erscheint als Ort des Friedens und der Gleichheit aller Menschen. Hiob stellt sich vor, im 
Tod zur Ruhe gekommen zu sein, fern von Mühe und Getriebenheit. Er nennt Könige, Fürsten und 
Reiche, die im Tod alle dasselbe Schicksal teilen. Auch die Gottlosen ruhen dort, was seine Sicht auf 
das Jenseits als einen Ort der Stille und Gleichheit zeigt. Die Vorstellung ist geprägt vom Wunsch nach 
Erlösung, nicht von einer ausgearbeiteten Eschatologie. Hiob sieht im Tod keine Strafe, sondern das 
Ende der Last, die das Leben mit sich bringt. Diese Perspektive entspringt nicht Hoffnungslosigkeit, 
sondern einem leidenden Herzen, das Ruhe sucht. Seine Rede zeigt, dass menschliche Größe, Macht 
oder Besitz im Angesicht des Todes bedeutungslos werden. In dieser Sichtweise erscheint das Grab als 
Zuflucht, nicht als Gerichtsort. Hiob beschreibt eine tiefe Sehnsucht nach Erlösung von irdischer Qual, 
nicht nach Flucht vor Verantwortung. (Hiob 3,13-15; Psalm 39,5-7; Prediger 9,2-6; Offenbarung 
14,13) 

Die tiefste Sehnsucht des Leidenden ist Ruhe vor innerer Unruhe. Hiob fährt fort, indem er betont, 
dass selbst Gefangene im Tod Erleichterung erfahren. Dort, wo die Stimme des Treibers verstummt, 
endet die Rastlosigkeit des Lebens. Diese Beschreibung überträgt die äußeren Umstände Hiobs auf 
sein inneres Erleben: auch er fühlt sich wie ein Gefangener unter ständiger Anklage und Druck. Der 
Tod erscheint als Ort, an dem Zwang, Belastung und Unruhe weichen. Die Wiederholung des Begriffs 
„Ruhe“ zeigt, was Hiob am meisten ersehnt: Frieden für seine erschöpfte Seele. Diese Perspektive 
verdeutlicht, dass das eigentliche Leid nicht nur körperlich, sondern auch seelisch und geistlich ist. 
Hiob sieht in seinem gegenwärtigen Zustand keine Perspektive der Besserung. Die Vorstellung einer 
Zukunft ist ihm genommen, und der Tod wird zum letzten Ort des Ausruhens. Dennoch äußert Hiob 
keine konkreten Selbstmordgedanken, sondern ringt mit Gottes Zulassen des Lebens. (Hiob 3,16-19; 
Psalm 55,5-7; Jesaja 57,1-2; Hebräer 4,9-10) 

Leid weckt Fragen nach dem Sinn von Leben und Bewahrung. Hiob fragt, warum das Licht dem 
gegeben wird, der leidet, und das Leben dem, der in Bitterkeit ist. Seine rhetorischen Fragen drücken 
die Spannung zwischen Gottes Allmacht und dem erfahrenen Leid aus. Licht steht in der Bibel häufig 
für Leben und Hoffnung – hier erscheint es als Last. Der Gedanke, dass Gott ihn trotz seines Leidens 
am Leben erhält, wird für Hiob zum ungelösten Widerspruch. Warum schützt Gott das Leben, wenn es 
keinen Trost mehr bringt? Diese Fragen entspringen nicht Unglauben, sondern dem inneren Ringen 
mit Gottes Wegen. Hiob sieht sich selbst als jemanden, der „nach dem Tod gräbt“, was die Tiefe seines 
Verlangens nach Befreiung zeigt. Die Spannung zwischen göttlicher Fürsorge und menschlichem 

Seite  von 38 112



Schmerz bleibt für ihn ungeklärt. Seine Klage richtet sich nicht gegen Gott, sondern vor Gott – sie 
bleibt Teil des Glaubensweges. (Hiob 3,20-22; Psalm 10,1; Klagelieder 3,1-8; 2. Korinther 4,8-9) 

Die Seele kann im Leid so verwundet werden, dass jede Hoffnung schwindet. Hiob beschreibt 
seine innere Verfassung mit Worten, die Erschöpfung und Angst ausdrücken. Seine „Seufzer gehen 
seinem Brot voraus“, was auf einen völligen Verlust von Freude und Normalität hinweist. Was er 
gefürchtet hat, ist über ihn gekommen – das Leid hat ihn unvorbereitet und doch zutiefst getroffen. Der 
letzte Vers des Kapitels bringt eine Zusammenfassung seines seelischen Zustandes: keine Ruhe, kein 
Frieden, keine Erholung – nur Unruhe. Diese Worte beschreiben das völlige Zerbrechen eines 
Menschen unter der Last unbegreiflichen Leids. Dennoch ist seine Klage ein Ausdruck lebendiger 
Beziehung zu Gott. Er flieht nicht vor Gott, sondern bringt seine Ohnmacht in dessen Gegenwart. Die 
völlige Erschütterung wird damit nicht zum Ende des Glaubens, sondern zum Anfang eines tiefen 
Ringens mit Gott. Leid darf ausgesprochen werden, ohne dass damit der Glaube verloren geht. (Hiob 
3,23-26; Psalm 88,2-4; Jeremia 20,7-9; 2. Korinther 1,9) 

Seite  von 39 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 3,1-26) 

Zusammenfassung:  

Nach sieben Tagen des Schweigens bricht Hiob sein Schweigen und verflucht den Tag seiner Geburt. 
Er wünscht, nie geboren worden zu sein, da sein Leben nun von Leid geprägt ist. Die poetische 
Sprache seiner Klage offenbart nicht Rebellion, sondern tiefe Verzweiflung. Hiob fragt nach dem Sinn 
eines Lebens, das vom Leid dominiert ist, und warum Gott Menschen Licht gibt, deren Weg nur Elend 
kennt. Seine Worte sind von Schmerz, Erschöpfung und dem Wunsch nach Ruhe durch den Tod 
durchzogen. Dennoch klagt Hiob nicht Gott direkt an, sondern verarbeitet seine Not im Ringen mit 
seiner Existenz. Das Kapitel markiert den Beginn der Dialoge und offenbart die emotionale Tiefe, in 
der echter Glaube nicht geleugnet, sondern geprüft und geformt wird. 

Anwendungen:  

Glaube kennt auch Zeiten tiefer Klage ohne Glaubensabfall. Hiob äußert seine Verzweiflung, ohne 
seinen Glauben zu widerrufen oder Gott zu verwerfen. Der Text zeigt, dass Klage Raum haben darf, 
ohne geistlichen Abfall zu bedeuten. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil echter Glaube auch mit 
Schmerz und Fragen leben darf. 

Gottes Stille ist keine Abwesenheit seiner Gegenwart. Trotz der scheinbaren Abwesenheit Gottes 
hält Hiob den Dialog offen. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Gottes Nähe nicht immer fühlbar, aber 
dennoch real ist. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil in der Dunkelheit oft am tiefsten mit Gott 
gerungen wird. 

Klage bringt verborgene Nöte ans Licht und öffnet Raum für Heilung. Hiob spricht offen über 
seine Verzweiflung, anstatt sie zu verdrängen. Der Text macht deutlich, dass geistliche Reifung nicht 
durch Verdrängung, sondern durch ehrliche Auseinandersetzung geschieht. Diese Wahrheit bleibt 
wichtig, weil seelsorgerlicher Wegbegleitung Raum für Klage geben muss. 

Seite  von 40 112



4. Erster Rededurchgang (Hiob 4-14) 

4.1. Elifas: Leid als Erziehung - Gott straft nicht ohne Grund 
(4,1-5,27) 

Elifas beginnt seine Rede mit höflicher Einleitung, stellt aber bald Hiobs Glaubwürdigkeit 
infrage. Elifas, der als erster der drei Freunde spricht, eröffnet seine Rede mit einem scheinbar 
mitfühlenden Ton. Er lobt Hiob für dessen früheres Verhalten, in dem er andere gestärkt, aufgerichtet 
und ermutigt habe. Doch diese einleitenden Worte münden schnell in eine Umkehr: Warum hilft dir 
deine eigene Frömmigkeit nun nicht? Diese rhetorische Wendung bringt den ersten Vorwurf hervor. 
Elifas deutet an, dass Hiobs Leid auf ein Versagen seiner Gerechtigkeit hinweise. Seine Logik basiert 
auf der Annahme, dass Gott nur den Schuldigen leiden lässt. Wer gerecht ist, dem muss es gut gehen. 
Diese einfache Ursache-Wirkung-Theologie macht ihn blind für den wahren Grund von Hiobs Leid. 
Der Trost weicht dem Vorwurf, und das Mitgefühl wird durch moralische Anklage ersetzt. Elifas 
unterstellt, dass Hiob nicht das lebt, was er predigt. Damit beginnt ein theologischer Irrweg, der die 
kommenden Reden prägt. (Hiob 4,1-6; Sprüche 27,6; Galater 6,1; Römer 12,15) 

Die Theologie von Elifas beruht auf Erfahrung und Beobachtung, nicht auf Offenbarung. Elifas 
erklärt, er habe aus eigenem Erleben und durch visionäre Erfahrung Einsichten empfangen. Dabei 
berichtet er von einer geheimnisvollen Begegnung mit einem Geist, der ihm die Vergänglichkeit und 
Unreinheit des Menschen offenbarte. Seine Argumentation wirkt beeindruckend, doch sie bleibt 
subjektiv und spekulativ. Die Frage, ob ein Mensch vor Gott gerecht sein könne, wird aus einer 
dunklen Erscheinung hergeleitet, nicht aus dem offenbarten Wort Gottes. Diese mystische Quelle wird 
zur Grundlage einer Theologie, die den Menschen als grundsätzlich verdammenswert und jede Form 
von Leid als gerechtfertigt betrachtet. Elifas verallgemeinert seine Erfahrung und unterstellt sie auch 
Hiob. Doch persönliche Eindrücke können Wahrheit nicht ersetzen. Seine Rede zeigt, dass religiöser 
Eindruck nicht gleichbedeutend mit göttlicher Wahrheit ist. Offenbarung muss im Licht der Schrift 
geprüft werden. (Hiob 4,12-21; 5. Mose 13,1-5; Jesaja 8,19-20; 1. Johannes 4,1) 

Leid wird von Elifas als göttliche Züchtigung interpretiert, nicht als Prüfung. Im Zentrum seiner 
Argumentation steht die Behauptung, dass Gott nur den straft, der Schuld auf sich geladen hat. Elifas 
rät Hiob daher, seine Sache mit Gott zu bereinigen und die Züchtigung anzunehmen. In seinen Augen 
ist jede Not Folge einer göttlichen Korrektur. Seine Vorstellung von Gott ist geprägt von Gerechtigkeit, 
aber nicht von Gnade. Der Gott, den Elifas schildert, straft, um zu erziehen, aber nicht aus 
Barmherzigkeit oder zum Zeugnis. Diese Sichtweise ignoriert die Möglichkeit, dass Leid auch ohne 

Seite  von 41 112



persönliche Schuld eintreten kann. Die Suggestion, dass Hiob durch Züchtigung zu Gott zurückkehren 
müsse, verkennt dessen bisherige Treue. Elifas irrt in seiner Anwendung der Wahrheit: Gott züchtigt 
zwar, aber nicht jedes Leid ist Strafe. Durch diese einseitige Sicht wird Trost unmöglich. Sie führt zur 
Entmutigung statt zur Ermutigung. (Hiob 5,17-18; Psalm 94,12; Hebräer 12,5-6; Offenbarung 3,19) 

Gott erscheint bei Elifas als ein fernes, aber gerechtes Wesen. Elifas malt ein Gottesbild, das auf 
Ordnung, Strafe und Belohnung gegründet ist. Er sagt: „Gott ist hoch und erhaben“ und greift nicht in 
ungerechter Weise in das Leben der Menschen ein. In dieser Darstellung wirkt Gott korrekt, aber 
unpersönlich. Elifas betont die Größe Gottes, aber nicht seine Nähe. Er spricht von Gerechtigkeit, aber 
nicht von Gnade. Seine Theologie lässt keinen Raum für göttliches Geheimnis oder Prüfungen ohne 
erkennbare Schuld. Die Beziehung zwischen Mensch und Gott wird auf Leistung und Konsequenz 
reduziert. In dieser Sichtweise ist Hiobs Leiden ein klarer Beweis für seine Sünde. Doch ein solcher 
Gott kann in der Tiefe des Leids keinen echten Trost spenden. Die majestätische Größe Gottes wird 
nicht mit seinem barmherzigen Wesen verbunden. Dadurch entsteht ein kaltes, forderndes Gottesbild, 
das die Seele nicht tragen kann. (Hiob 5,8-11; Psalm 113,5-9; Jesaja 57,15; Jakobus 5,11) 

Elifas predigt Wohlstandstheologie in religiöser Form. Im letzten Teil seiner Rede beschreibt Elifas 
das Leben des Gerechten mit Wohlstand, Sicherheit und langem Leben. Wer sich Gott unterordnet, 
wird viele Kinder, reiche Ernte und ein erfülltes Alter erleben. Diese Verheißungen klingen tröstlich, 
doch sie stehen in einem problematischen Kontext. Sie setzen voraus, dass sichtbarer Segen ein 
Zeichen göttlicher Anerkennung ist. Elifas meint es gut, aber seine Worte sind gefährlich. Sie stärken 
eine Theologie, die Gerechtigkeit am äußeren Erfolg misst. Damit erklärt er das Leiden des Gerechten 
für unmöglich. Diese Sicht widerspricht der gesamten Botschaft des Buches Hiob. Die Segnungen 
Gottes sind real, aber nicht immer in dieser Welt sichtbar. Glaubenstreue wird nicht immer mit 
irdischem Wohl belohnt. Elifas’ Aussagen greifen zu kurz und verkennen das Wesen göttlicher 
Erziehung. (Hiob 5,19-27; Psalm 37,25; Hebräer 11,36-38; 1. Petrus 1,6-7) 

Einseitige Wahrheiten können zu falschen Anwendungen führen. Elifas vertritt viele biblisch 
klingende Aussagen, aber er wendet sie falsch an. Die Annahme, dass alle Leiden Strafen sind, ist 
nicht grundsätzlich falsch, aber sie ist nicht allgemein gültig. Wahrheit ohne Unterscheidung wird zur 
Härte. Elifas irrt nicht, weil er Unwahrheiten sagt, sondern weil er Wahrheit ohne Gnade, Tiefe und 
göttliche Offenbarung anwendet. Sein Reden ist aus Erfahrung gespeist, aber nicht aus göttlicher 
Perspektive. Dadurch wird sein Trost zur Last, seine Weisheit zur Anklage. Hiob braucht keine 
Belehrung, sondern Verständnis. Doch Elifas hat keine Kenntnis vom himmlischen Geschehen und 
redet aus begrenztem Verstehen. Sein theologisches System hat keinen Platz für das Geheimnis 

Seite  von 42 112



göttlicher Wege. Deshalb führt es trotz mancher Wahrheiten zu einem falschen Urteil. (Hiob 4,7-8; 
Jesaja 55,8-9; Johannes 9,1-3; Römer 11,33) 

4.2. Hiobs Antwort: Sehnsucht nach Trost, nicht Theorien 
(6,1-7,21) 

Hiob beklagt die Schwere seines Leidens, die über jedes Maß hinausgeht. Hiob antwortet auf die 
Worte Elifas mit der Beschreibung seines Leids als unaussprechlich schwer. Er wünscht, dass sein 
Kummer gewogen würde, denn er sei schwerer als der Sand am Meer. Diese bildhafte Sprache 
unterstreicht die Unerträglichkeit seines inneren Schmerzes. Seine Klage richtet sich nicht gegen Gott, 
sondern gegen das Missverhältnis zwischen erlittenem Leid und der fehlenden Anteilnahme seiner 
Freunde. Er empfindet seine Situation als von Gott durchdrungen, spricht von den „Pfeilen des 
Allmächtigen“, die in ihm stecken. Dabei erkennt er Gottes Souveränität an, verliert aber zunehmend 
das Vertrauen in das Verständnis durch Menschen. Die Freunde verstehen sein Leiden nicht, sie 
beurteilen es nach äußeren Kriterien. Hiobs Leid liegt nicht nur in den Verlusten, sondern auch im 
seelischen Schmerz, unverstanden und allein zu sein. Der Ruf nach Verständnis wird zur ersten 
Botschaft dieser Antwort. (Hiob 6,1-4; Psalm 38,3-9; Jesaja 53,3-4; Klagelieder 3,1-4) 

Der Leidende braucht Mitgefühl, nicht Theorien und Urteile. Hiob weist seine Freunde zurecht, 
weil sie statt Trost nur Verdacht und Lehre bringen. Ihre Worte vergleicht er mit ungenießbarer Speise, 
die keine Kraft gibt, sondern Widerwillen hervorruft. Ihre Rede hilft ihm nicht, sondern verstärkt den 
Schmerz. Hiob sucht keine theologischen Systeme, sondern menschliche Nähe und geistlichen 
Beistand. Seine Freunde zeigen sich als unzuverlässig, wie Bäche, die im Sommer austrocknen. Diese 
Metapher steht für enttäuschte Hoffnung: Er erwartete Erfrischung, fand aber Leere. Elifas’ 
wohlmeinende Erklärungen werden zur seelischen Belastung, weil sie an der Wirklichkeit 
vorbeigehen. Hiob fordert keine Lösung, sondern Verständnis. Sein Kummer ist keine Frage der 
Theologie, sondern der Existenz. Die Rede ist Ausdruck tiefster Enttäuschung über eine geistliche 
Gemeinschaft, die nicht trägt. (Hiob 6,14-21; Sprüche 25,20; Matthäus 26,40; Galater 6,2) 

Die Erfahrung tiefsten Leids weckt die Sehnsucht nach dem Tod. Hiob bittet erneut um den Tod, 
diesmal nicht aus Verzweiflung, sondern als Gnadenerweis. Er sieht keine Hoffnung auf Erleichterung 
in diesem Leben und ersehnt Erlösung vom Schmerz. Dabei bleibt sein Gottesbild trotz aller Klage 
ehrfürchtig: Gott solle ihn zerbrechen, damit das Leiden ein Ende hat. Hiob spricht davon, dass er die 
Worte des Heiligen nicht verleugnet habe, selbst inmitten seines Leids. Seine Hoffnung liegt nicht 
mehr im Leben, sondern im treuen Abschluss unter Gottes Kontrolle. Er sieht keinen Weg aus der Qual 

Seite  von 43 112



und fragt nach der Kraft, durchzuhalten. Die Sehnsucht nach dem Tod ist Ausdruck seines ehrlichen 
Ringens mit der Unerträglichkeit seiner Lage. Dabei bleibt die Bitte eingebettet in das Bewusstsein 
göttlicher Macht. Hiob verliert nicht den Glauben, aber die Kraft zum Hoffen. (Hiob 6,8-13; Psalm 
88,9-11; 2. Korinther 1,8-9; Offenbarung 14,13) 

Trostlosigkeit entsteht, wenn Worte nicht von Verständnis getragen sind. Hiob stellt seine Freunde 
zur Rede: „Wollt ihr Worte tadeln?“ Er wirft ihnen vor, dass sie sein Klagen wie Wind behandeln, 
bedeutungslos und übertrieben. Doch sein Schmerz ist real, seine Rede ernst gemeint. Die Freunde 
urteilen vorschnell, ohne seine innere Lage zu begreifen. Hiob empfindet ihre Argumente als ungerecht 
und stellt die Frage: „Lehrt ihr, um Worte zu strafen?“ Er fordert sie auf, ihn ehrlich zu belehren, aber 
nicht zu verdammen. Diese Aussagen zeigen, dass der Leidende Belehrung nicht grundsätzlich 
ablehnt, aber sie muss aus Mitgefühl entstehen. Theologische Richtigkeit ohne Barmherzigkeit wird 
zur Waffe. Hiob fühlt sich verraten von denen, die ihn hätten tragen sollen. Er wünscht sich eine 
Antwort, die sein Herz erreicht, nicht nur seinen Verstand. In seiner Klarheit über den Mangel an Trost 
liegt tiefe geistliche Weisheit. (Hiob 6,24-30; Jesaja 50,4; Matthäus 5,4; 1. Korinther 13,2) 

Die Zerbrechlichkeit des Menschen macht ihn im Leid besonders angreifbar. Hiob beginnt 
Kapitel 7 mit einer Reflexion über das menschliche Leben als mühselig und flüchtig. Er vergleicht den 
Menschen mit einem Tagelöhner, der schwer arbeitet und wenig Lohn empfängt. Das Leben erscheint 
ihm als Last, nicht als Geschenk. Seine Tage vergehen wie ein Weberschiff, schnell und inhaltlos. Der 
Mensch, so Hiob, ist von Vergänglichkeit und Mühe geprägt. Diese Sicht auf das Leben wird von 
seinem Schmerz gefärbt, aber sie bleibt nicht falsch. Die Begrenztheit menschlichen Lebens ist eine 
Realität, die im Leid besonders deutlich wird. Hiob stellt damit eine Realität dar, die jeder Mensch im 
Angesicht von Krankheit und Verlust erlebt. Der Blick auf die Schwachheit des Menschen ist nicht 
zynisch, sondern nüchtern. Er dient nicht zur Anklage gegen Gott, sondern zur Erklärung seiner 
Verfassung. (Hiob 7,1-6; Psalm 90,9-10; Prediger 1,2-3; Jakobus 4,14) 

Hiob richtet seine Klage direkt an Gott – nicht im Trotz, sondern im Ringen. Hiob wendet sich 
von seinen Freunden ab und beginnt ein Gebet, das voller Fragen ist. Warum achtet Gott so sehr auf 
den Menschen, dass er ihn ständig prüft? Warum sucht er ihn jeden Morgen heim? Diese Worte 
drücken keine Verachtung, sondern ein schmerzvolles Staunen aus. Hiob fühlt sich von Gott bedrängt 
und überwacht. Er sehnt sich nach einem Moment des Friedens, ohne göttliches Eingreifen. Dabei 
bekennt er gleichzeitig: „Ich habe gesündigt, was soll ich dir tun?“ Er erkennt seine Begrenztheit, aber 
versteht die Heftigkeit der Prüfung nicht. Sein Gebet ist ehrlich, durchdrungen von Schmerz, aber 
nicht von Lästerung. Er bittet um Verständnis, nicht um Strafe. In diesem Ringen mit Gott liegt tiefe 

Seite  von 44 112



Gottesfurcht. Die Klage bleibt ein Zeichen der Beziehung, nicht ihrer Auflösung. (Hiob 7,17-21; Psalm 
39,12-14; Klagelieder 3,39-41; Hebräer 4,15-16) 

Klage ist Ausdruck eines Glaubens, der Antworten sucht, ohne sie zu fordern. Hiobs Fragen 
bleiben unbeantwortet, aber sie zeigen die Tiefe seiner Beziehung zu Gott. Er klagt nicht aus 
Unglauben, sondern aus dem Schmerz, Gott nicht zu verstehen. Seine Worte sind Teil eines Dialogs, 
nicht einer Anklage. Die Tatsache, dass Hiob weiter mit Gott redet, ist Beweis seines Glaubens. Der 
Glaube kann durch Leid erschüttert, aber nicht zerstört werden. Hiob fragt nach dem Sinn des Leids, 
nicht nach dem Sinn Gottes. Seine Klage lässt Raum für Antwort, selbst wenn sie ausbleibt. In diesem 
geistlichen Spannungsfeld wächst eine neue Gotteserkenntnis heran. Der Gott, den Hiob anruft, bleibt 
für ihn lebendig, auch wenn er verborgen ist. In der Klage beginnt die innere Erneuerung, die das Buch 
später offenbaren wird. (Hiob 7,17-21; Psalm 13,2-6; Jesaja 45,15; 1. Korinther 13,12) 

4.3. Bildad: Gerechtigkeit Gottes - Kinder sterben nicht ohne 
Schuld (8,1-22) 

Bildad beruft sich auf Gottes Gerechtigkeit, verliert aber das rechte Maß der Barmherzigkeit. 
Bildad beginnt seine Rede mit scharfer Rhetorik, indem er Hiobs Worte als heftigen Wind bezeichnet. 
Damit kritisiert er nicht nur den Inhalt, sondern auch den Ton von Hiobs Klage. Seine Argumentation 
fußt auf einem festen theologischen Prinzip: Gott kann nicht ungerecht handeln. Diese Wahrheit an 
sich ist biblisch korrekt und wird mehrfach in der Schrift bestätigt. Doch Bildad verkennt, dass die 
Anwendung dieser Wahrheit Weisheit und geistliches Unterscheidungsvermögen erfordert. Er 
überträgt das Prinzip unmittelbar auf Hiobs Situation, ohne Raum für göttliches Geheimnis oder 
Prüfung zu lassen. In seiner Sichtweise ist alles Leid eine direkte Folge persönlicher Schuld. Damit 
wird jede Barmherzigkeit verdrängt, und die göttliche Gerechtigkeit als starre Formel missbraucht. 
Wahrheit ohne Liebe führt hier zur Härte. (Hiob 8,1-3; 5. Mose 32,4; Psalm 89,15; Johannes 9,1-3) 

Die Verallgemeinerung von Schuld führt bei Bildad zur Anklage gegen Hiobs Kinder. In seiner 
Argumentation geht Bildad so weit, zu behaupten, dass Hiobs Kinder gestorben seien, weil sie gegen 
Gott gesündigt hätten. Diese Aussage trifft Hiob in seinem tiefsten Schmerz. Der Verlust der Kinder 
wird nun mit göttlichem Gericht gleichgesetzt. Bildad spricht diese Schlussfolgerung mit einer 
Sicherheit aus, die weder durch Offenbarung noch durch Erkenntnis gedeckt ist. Seine Worte zeugen 
nicht von Mitgefühl, sondern von einer kalten Anwendung theologischer Prinzipien. Solche 
Schlussfolgerungen können für Trauernde unerträglich und verletzend sein. Die Logik, dass Gott nur 
die straft, die gesündigt haben, verkennt die Komplexität göttlichen Handelns. Leid kann auch zur 

Seite  von 45 112



Prüfung, zur Bewährung oder zur Offenbarung göttlicher Herrlichkeit dienen. Bildad grenzt Hiob 
durch diese Behauptung weiter aus, anstatt ihn in seiner Not aufzufangen. (Hiob 8,4-6; Jesaja 55,8-9; 
Römer 11,33; Lukas 13,1-5) 

Tradition und Erfahrung werden bei Bildad zum Maßstab für Wahrheit. Bildad ruft Hiob dazu 
auf, nach den Vätern zu fragen, um aus der Vergangenheit zu lernen. Er beruft sich auf das Zeugnis der 
Vorfahren und deren Beobachtungen über Gottes Handeln. Diese Orientierung an der Tradition hat 
ihren Wert, wenn sie biblisch verankert ist. Doch Bildad erhebt sie zum letztgültigen Maßstab für 
Hiobs Lage. Dabei verkennt er, dass göttliches Wirken sich nicht in menschlichen Mustern erschöpft. 
Erfahrungen der Vergangenheit sind bedeutend, aber sie ersetzen nicht Gottes gegenwärtige 
Offenbarung. Die Geschichte dient zur Belehrung, aber nicht zur Verurteilung. Bildad verabsolutiert 
die Lehren der Vorfahren und missachtet dabei das individuelle Ringen Hiobs. Sein theologisches 
Denken wird durch Systeme bestimmt, nicht durch lebendige Beziehung. Wo Tradition über 
Erkenntnis gestellt wird, verliert der Glaube seine Demut. (Hiob 8,8-10; Psalm 78,1-4; Matthäus 
15,3-6; 1. Korinther 4,5) 

Bildads Verheißungen klingen fromm, aber sie beruhen auf bedingtem Gehorsam. Am Ende 
seiner Rede stellt Bildad dem Gerechten große Verheißungen in Aussicht. Wenn Hiob sich wieder zu 
Gott bekehre, werde Gott sein Haus wiederherstellen, seinen Mund mit Lachen füllen und sein Ende 
segnen. Diese Aussagen stimmen mit biblischen Prinzipien überein, doch sie stehen bei Bildad unter 
der Bedingung sichtbarer Frömmigkeit. Gottes Segen wird an äußere Umstände geknüpft, was ein 
verkürztes Gottesbild vermittelt. Bildad blendet die Möglichkeit aus, dass auch der Gerechte zeitlich 
leidet und der Gottlose äußerlich gesegnet wird. Seine Argumentation entspricht einer Art 
Wohlstandstheologie im Gewand der Weisheit. Sie bietet Hoffnung, aber nur für den, der sich in 
Bildads System einordnet. Doch Gottes Wege übersteigen menschliche Kalkulation. Die Gnade Gottes 
wirkt oft verborgen und jenseits äußerer Maßstäbe. (Hiob 8,20-22; Psalm 73,16-18; Jesaja 55,9; 
Hebräer 11,39-40) 

4.4. Hiob: Gottes Macht ist unbegreiflich - der Mensch ist schwach 
(9,1-10,22) 

Hiob erkennt Gottes Gerechtigkeit an, aber sieht keine Möglichkeit, vor ihm zu bestehen. Hiob 
beginnt seine Antwort mit einer rhetorischen Frage: „Wie kann ein Mensch gerecht sein vor Gott?“ 
Diese Aussage ist theologisch richtig, doch für Hiob wird sie zur Quelle tiefer Unsicherheit. Er 
beschreibt Gottes Größe und Macht als so gewaltig, dass kein Mensch mit ihm rechten könne. Selbst 

Seite  von 46 112



wenn jemand im Recht wäre, könnte er Gott nicht überzeugen. Diese Perspektive zeugt von tiefer 
Ehrfurcht, aber auch von einer wachsenden inneren Distanz. Hiob sieht in Gott keinen willkürlichen 
Herrscher, doch seine Majestät erscheint ihm überwältigend und unerreichbar. Die Vorstellung, dass 
Gott nicht zur Rechenschaft gezogen werden kann, führt bei Hiob zu einer wachsenden Ohnmacht. 
Seine Gottesfurcht bleibt, aber sie wird zunehmend von Ratlosigkeit begleitet. Die Frage nach dem 
Zugang zu Gott wird für ihn zur existenziellen Herausforderung. (Hiob 9,1-4; Psalm 143,2; Römer 
3,20; Galater 2,16) 

Gottes Macht über die Schöpfung steht außer Frage, doch sie macht ihn nicht greifbarer. Hiob 
zählt in poetischer Sprache zahlreiche Beweise für Gottes Allmacht auf. Er spricht von der 
Erschütterung der Erde, von der Steuerung der Gestirne, vom Aufgehen der Sonne und vom Umgang 
mit den Sternbildern. Diese Beschreibungen sind Ausdruck tiefster Ehrfurcht vor dem Schöpfergott. 
Doch für Hiob wird diese Macht nicht zum Trost, sondern zur Distanz. Der Gott, der das Universum 
regiert, scheint für den einzelnen Menschen nicht erreichbar zu sein. Seine Wege sind verborgen, seine 
Entscheidungen unergründlich. Was eigentlich Lobpreis ist, wird für Hiob zum Ausdruck seiner 
Verlorenheit. Die Unermesslichkeit Gottes wird nicht geleugnet, aber sie stellt seine Beziehung zu Gott 
in Frage. Hiob ringt mit der Spannung zwischen göttlicher Größe und menschlicher Kleinheit. Aus 
dieser Spannung entsteht seine Klage, nicht aus Auflehnung. (Hiob 9,5-10; Jesaja 40,26; Psalm 
104,1-4; Römer 11,33) 

Die Erfahrung von Leid lässt Gottes Handeln als willkürlich erscheinen. Hiob beschreibt, wie Gott 
ihm gegenüber auftritt: als Richter, der ihn ohne Grund verwundet. Er sagt, Gott vernichte sowohl 
Schuldige als auch Unschuldige, ohne dass der Mensch dies beeinflussen könne. Diese Aussagen 
spiegeln seine Not und nicht sein gesamtes Gottesbild wider. Der Eindruck, dass Gott willkürlich 
handelt, erwächst aus der Tiefe seines Leids. Hiob fühlt sich ausgeliefert, weil er keine Erklärung für 
sein Schicksal findet. Seine Worte sind keine Leugnung göttlicher Gerechtigkeit, sondern Ausdruck 
der Spannung zwischen Glaube und Erfahrung. Gott erscheint ihm als überwältigende Macht, nicht als 
zugänglicher Helfer. Der Glaube wird dadurch nicht zerstört, aber stark herausgefordert. Hiobs Klage 
ist geprägt von innerem Ringen, nicht von Gotteslästerung. Er spricht aus der Not, nicht aus 
Verachtung. (Hiob 9,21-24; Psalm 77,9-10; Habakuk 1,13; Lukas 13,1-5) 

Hiob sehnt sich nach einem Mittler zwischen Gott und Mensch. Im Verlauf seiner Rede äußert 
Hiob die Sehnsucht nach einem Schiedsrichter, der zwischen ihm und Gott vermitteln könnte. Er 
erkennt an, dass er selbst nicht in der Lage ist, sich vor Gott zu rechtfertigen. Die Kluft zwischen 
göttlicher Heiligkeit und menschlicher Schwachheit erscheint unüberbrückbar. Der Gedanke an einen 
Mittler offenbart eine tiefe prophetische Vorahnung der neutestamentlichen Wahrheit. Hiob erkennt 

Seite  von 47 112



sein Bedürfnis nach jemandem, der Gott kennt und zugleich den Menschen versteht. Seine Worte 
deuten auf die Notwendigkeit einer vermittelnden Instanz, die Frieden schaffen kann. Diese Sehnsucht 
wird im Neuen Testament durch Jesus Christus erfüllt, der Mittler zwischen Gott und Mensch ist. 
Hiobs Wunsch zeigt, dass der Mensch im Leiden nicht nur Trost, sondern auch Zugang zu Gott sucht. 
Der Ruf nach einem Mittler ist Ausdruck des wahren Glaubens. (Hiob 9,32-35; Jesaja 59,16; Johannes 
14,6; 1. Timotheus 2,5) 

C. I. Scofield erklärt zu Hiob 9,33, dass das dort verwendete Wort für „Schiedsmann“ zugleich 
„Mittler“ bedeutet und in der Septuaginta auch genau so übersetzt wird. Es handelt sich um 
denselben Begriff, den der Apostel Paulus in 1Timotheus 2,5 gebraucht, wenn er Jesus Christus 
als den einen Mittler zwischen Gott und Menschen beschreibt. Hiobs Sehnsucht richtet sich 
nach jemandem, der beides versteht – Gott und Mensch – und beide miteinander versöhnen 
oder zusammenführen kann. Damit weist seine Bitte letztlich auf das hin, was Christus 
vollkommen erfüllt hat. Zugleich sucht Hiob in seiner eigenen Zeit nach einem Menschen, der 
seine menschliche Schwachheit nachempfinden und Mitleid haben kann. Im Verlauf des Buches 
wird dieses Verlangen immer stärker und ausführlicher entfaltet (Hiob 9,32-33; 10,4-5.8-10; 
13,21-22; 16,21; 23,3). Schließlich tritt Elihu auf und behauptet, dass er genau derjenige sei, 
den Hiob gesucht habe – ein Mensch wie er, vor dem Hiob keine Furcht haben müsse und der 
zugleich als Bote Gottes auftreten könne (Hiob 33,6-7.23) (Scofield, 2015, S. 660). 

Die Unbegreiflichkeit Gottes wird für Hiob zur Last, nicht zur Quelle des Vertrauens. In Kapitel 
10 spricht Hiob Gott direkt an und bringt seine tiefe Verwirrung und Trauer vor ihn. Er fragt, warum 
Gott ihn geschaffen habe, wenn er ihn nun vernichten wolle. Diese Worte zeigen einen ehrlichen, 
verzweifelten Dialog mit dem Schöpfer. Hiob zweifelt nicht an Gottes Existenz, aber er versteht 
dessen Handeln nicht. Die göttliche Absicht bleibt ihm verborgen, und das macht ihn ratlos. Seine 
Fragen kreisen um Identität, Sinn und Ziel seines Lebens. Er beschreibt sich als von Gott geformt und 
fragt, ob Gott nun seine Mühe bereue. Diese Sprache ist von tiefer Beziehung geprägt, aber auch von 
tiefer Not. Hiobs Gottesbild wird durch das Leid erschüttert, nicht zerstört. In seiner Klage bleibt er 
vor dem Angesicht Gottes. Sein Ringen zeigt, dass echter Glaube auch durch Fragen geprägt ist. (Hiob 
10,1-12; Psalm 22,2-3; Jeremia 20,7-9; 2. Korinther 4,8-9) 

Die Größe Gottes offenbart zugleich die Zerbrechlichkeit des Menschen. Hiob endet seine Rede 
mit dem Wunsch, dass Gott ihn doch endlich in Ruhe lassen möge. Er fühlt sich verfolgt und bedrängt, 
ohne Trost oder Hoffnung. Die Sprache ist eindrücklich und zeigt, wie existenziell das Leiden 
geworden ist. Er vergleicht sein Leben mit einem Schatten, seine Tage mit Wind – kurz, vergänglich, 
bedeutungslos. Dieser Blick auf das menschliche Leben zeugt von tiefer Demut, aber auch von 

Seite  von 48 112



Resignation. Hiob sieht in Gott keinen Trostspender mehr, sondern einen, der prüft und zerstört. 
Dennoch bleibt seine Sprache von Respekt durchdrungen. Er bittet nicht um Vernichtung, sondern um 
Ruhe. Der Mensch erscheint in seiner ganzen Schwachheit, und Gott in seiner unergründlichen Macht. 
Diese Gegenüberstellung offenbart die Tiefe der Kluft, aber auch die Sehnsucht nach Erbarmen. (Hiob 
10,18-22; Psalm 90,3-10; Prediger 3,18-20; Jakobus 1,10-11) 

4.5. Zofar: Du redest zu viel - Gott hätte härter handeln können 
(11,1-20) 

Zofar verurteilt Hiobs Klage als anmaßend und fordert Umkehr ohne Verständnis. Zofar beginnt 
seine Rede mit heftiger Kritik an Hiobs Worten, die er als „Geschwätz“ und „Spott“ bezeichnet. Damit 
unterscheidet sich Zofar in Ton und Inhalt von Elifas und Bildad. Er nimmt kein Blatt vor den Mund 
und verurteilt Hiobs Aussagen als überheblich und frevelhaft. Aus seiner Sicht spricht Hiob zu viel und 
zu fordernd über Gott, weshalb Zofar ihm das Recht zur Klage abspricht. Statt Trost bringt er harte 
Zurechtweisung, ohne Mitgefühl oder geistliches Feingefühl. Zofar sieht Hiobs Reden nicht als 
Ausdruck innerer Not, sondern als Angriff auf Gottes Ehre. Seine scharfe Rhetorik macht deutlich, 
dass er keine geistliche Perspektive über das Leid hinaus kennt. Die Klage des Leidenden wird ihm zur 
Gotteslästerung. Zofar verlangt Demut, verkennt aber, dass Hiobs Worte aus gebrochener Seele 
kommen. (Hiob 11,1-3; Psalm 39,2-4; Sprüche 15,1-2; Jakobus 3,17) 

Die Vorstellung eines gerechten Gottes wird bei Zofar zum Maßstab für menschliche Schuld. 
Zofar unterstellt Hiob, seine Strafe sei geringer als seine Schuld. Er behauptet, dass Gott seine Sünden 
sogar übersehen habe. Diese Behauptung ist besonders hart, da sie jede Möglichkeit der Unschuld 
ausschließt. Für Zofar ist das Leid Beweis von Schuld, und das Ausmaß des Leidens beweist für ihn 
nur, wie schlimm die Sünde ist. Damit bringt er eine extrem mechanische Theologie zum Ausdruck, 
die keinen Raum für Prüfungen, Bewährung oder geistliche Kämpfe lässt. Gottes Gnade bleibt in 
seiner Argumentation völlig unberücksichtigt. Auch Gottes Geduld und Langmut werden nicht 
erwähnt. Zofar vertritt eine Art vergeltungsorientiertes Gottesbild, das allein auf Gerechtigkeit beruht, 
ohne Barmherzigkeit. Das macht seine Rede besonders schmerzhaft für Hiob, dessen Glaube gerade in 
der Dunkelheit ringt. (Hiob 11,6; Psalm 103,8-10; Micha 6,8; Johannes 9,1-3) 

Zofar betont Gottes Größe, aber stellt sie gegen Hiob statt für ihn. Zofar spricht in der Mitte seiner 
Rede über die Unergründlichkeit Gottes: „Kannst du die Tiefen Gottes ergründen?“ Er beschreibt Gott 
als höher als der Himmel, tiefer als das Totenreich, weiter als die Erde. Diese Aussagen sind 
theologisch korrekt und ehrenvoll, doch sie dienen hier nicht zur Ermutigung, sondern zur 

Seite  von 49 112



Erniedrigung Hiobs. Gottes Größe wird nicht als Trost vermittelt, sondern als Begründung für die 
Ablehnung von Hiobs Klage. Zofar sagt: Weil Gott so groß ist, steht es Hiob nicht zu, Fragen zu 
stellen. Das Reden über Gottes Majestät wird hier zur Abwehr menschlicher Not. Eine wahre 
Gotteserkenntnis muss jedoch zur Demut und zum Trost führen, nicht zur Verhärtung gegenüber dem 
Leidenden. Zofar missbraucht die Wahrheit über Gott für eine falsche Anwendung. (Hiob 11,7-9; 
Jesaja 55,8-9; Römer 11,33-36; 2. Korinther 1,3-4) 

Die Verheißung des Heils wird bei Zofar an Bedingungen menschlicher Leistung geknüpft. Am 
Ende seiner Rede stellt Zofar Hiob eine Wiederherstellung in Aussicht, allerdings nur unter der 
Bedingung vollständiger Umkehr und Sündenbekenntnis. Er fordert Hiob auf, „das Unrecht aus deiner 
Hand zu entfernen“ und sich innerlich zu reinigen. Dann, so verspricht er, werde Hiob sicher leben, 
sein Gesicht aufrichten und voller Hoffnung sein. Diese Worte wirken oberflächlich wie Trost, doch 
sie sind durchdrungen von einem konditionierten Gottesbild. Gnade wird an Bedingung geknüpft, 
Segen an Vorleistung. Es bleibt kein Raum für unerklärliches Leid oder souveräne Führung Gottes. 
Zofar sieht das geistliche Leben als Vertrag, nicht als Beziehung. Damit bleibt sein Trost leer für einen, 
der wie Hiob trotz Treue leidet. Zofars Aussagen spiegeln die Grenze menschlicher Weisheit, die sich 
nicht dem Geheimnis göttlicher Wege beugen kann. (Hiob 11,13-20; Psalm 37,23-24; Jesaja 30,18; 
Hebräer 12,11) 

4.6. Hiob: Ich will zu Gott reden - die Freunde helfen nicht 
(12,1-14,22) 

Hiob weist den Spott seiner Freunde entschieden zurück. Hiob beginnt seine Antwort mit 
ironischen Worten, indem er seine Freunde als alleinige Träger der Weisheit darstellt. Diese Aussage 
offenbart die Tiefe seiner Enttäuschung. Er fühlt sich nicht verstanden, sondern verspottet und 
verhöhnt. Anstatt Trost zu bringen, haben seine Freunde sein Leid verstärkt. Hiob ist sich bewusst, 
dass auch er über Gottes Größe und Macht Bescheid weiß, doch seine Lebensrealität widerspricht den 
theologischen Deutungen seiner Freunde. Der Spott trifft ihn besonders hart, weil er sich selbst als 
einen sieht, der zu Gott rief und dennoch ausgelacht wird. Diese Spannung zwischen gelebtem 
Glauben und erfahrener Ablehnung durch seine Gemeinschaft verstärkt seine Isolation. Hiob erkennt, 
dass die Weisheit seiner Freunde keine Hilfe ist. In dieser Ablehnung wächst seine Entschlossenheit, 
allein vor Gott zu treten. (Hiob 12,1-5; Psalm 38,12-13; Jesaja 50,6-8; Matthäus 27,43) 

Gottes Souveränität zeigt sich auch im Umgang mit menschlicher Weisheit. Hiob beschreibt 
Gottes Wirken in der Welt als allumfassend und souverän. Er erkennt an, dass Gott Weisheit gibt und 

Seite  von 50 112



wieder nimmt, dass er erhöht und erniedrigt, zerstört und aufbaut. Diese Worte zeigen eine tiefe 
Erkenntnis der göttlichen Allmacht. Hiob sieht, dass Gottes Handeln nicht immer dem menschlichen 
Maßstab folgt. Auch die Weisen, Richter, Fürsten und Priester sind dem souveränen Willen Gottes 
unterworfen. Diese Einsicht widerspricht der Vorstellung seiner Freunde, die Gottes Handeln an 
menschlicher Gerechtigkeit messen wollen. Hiob erkennt das Wirken Gottes selbst im 
Unverständlichen und Zerstörerischen. Seine Beschreibung ist nicht von Bitterkeit geprägt, sondern 
von der Ehrfurcht vor Gottes uneingeschränkter Herrschaft. Daraus wächst seine Entschlossenheit, 
sein Anliegen vor Gott selbst zu bringen. (Hiob 12,13-25; Daniel 2,21; Jesaja 40,23-24; Römer 
9,18-21) 

Das Ringen um Gerechtigkeit kann nur im Gespräch mit Gott geklärt werden. In Kapitel 13 
wendet sich Hiob entschlossener denn je von seinen Freunden ab und richtet seinen Blick auf Gott. Er 
will mit dem Allmächtigen selbst reden und seine Klage vor ihm ausbreiten. Seine Freunde nennt er 
„Lügner“ und „wertlose Ärzte“, weil sie aus seiner Sicht keine echte Heilung bringen. Hiob sehnt sich 
nach einem ehrlichen Dialog mit Gott, nicht nach oberflächlichen Belehrungen. Er ist überzeugt, dass 
er in Gottes Gegenwart bestehen kann, wenn ihm nur Gehör geschenkt wird. Diese Haltung zeigt seine 
geistliche Integrität. Er kennt seine Grenzen, aber auch seine Aufrichtigkeit. Das Verlangen, Gott zu 
begegnen, entspringt nicht Trotz, sondern dem tiefen Wunsch nach Gerechtigkeit. Seine Sehnsucht ist 
nicht Rache, sondern Verständnis. Inmitten seines Leids bleibt Hiobs Glaube lebendig. (Hiob 13,1-12; 
Psalm 26,1-2; Jesaja 1,18; Hebräer 4,16) 

Hiob wagt es, Fragen an Gott zu stellen, ohne seinen Glauben zu verlieren. Hiob bittet Gott, ihm 
zwei Dinge zu gewähren: dass er ihn nicht überwältige und dass er sich ihm zu erkennen gebe. Er ringt 
mit der Unsichtbarkeit Gottes und der Unerklärlichkeit des Leidens. Seine Fragen sind mutig, aber 
nicht respektlos. Warum prüft Gott den Menschen so streng? Warum hält er Sünden fest, wenn er doch 
weiß, dass der Mensch schwach ist? Hiob erkennt Gottes Heiligkeit an, aber er versteht nicht, warum 
diese Heiligkeit so erbarmungslos auf ihn wirkt. Er spricht von Gott als seinem Gegner, der seine Füße 
in den Block schließt und seinen Weg beobachtet. Diese bildhafte Sprache bringt seine Angst, aber 
auch seine Ehrlichkeit zum Ausdruck. Hiob kämpft mit der Spannung zwischen göttlicher 
Gerechtigkeit und persönlicher Erfahrung. Er bleibt dabei aufrichtig und demütig. (Hiob 13,20-28; 
Psalm 139,1-6; Klagelieder 3,40-42; Römer 8,33-34) 

Das menschliche Leben ist begrenzt und von Verfall geprägt. In Kapitel 14 richtet Hiob seine 
Aufmerksamkeit auf die Sterblichkeit des Menschen. Der Mensch ist wie eine Blume, die aufblüht und 
bald verwelkt. Sein Leben ist kurz, voll Unruhe und der Sünde unterworfen. Hiob stellt fest, dass kein 
Mensch rein sein kann vor Gott – eine Aussage, die mit zentralen Lehren der Schrift übereinstimmt. 

Seite  von 51 112



Seine Beschreibung des Menschen als Geschöpf, das unter dem Fluch der Vergänglichkeit steht, ist 
realistisch und nüchtern. Er erkennt die Grenzen des menschlichen Daseins an und fragt, warum Gott 
dennoch so viel Aufmerksamkeit auf ihn verwendet. In diesem Abschnitt wird deutlich, dass Hiob 
nicht nur um sein eigenes Leid ringt, sondern auch um das Wesen des Menschseins. Er erkennt die 
Notwendigkeit göttlicher Gnade und fragt, wo Hoffnung zu finden ist. (Hiob 14,1-6; Psalm 90,3-10; 
Römer 3,10-12; Hebräer 9,27) 

Die Hoffnung auf Erneuerung bleibt ein schwacher, aber realer Lichtstrahl. Hiob bringt in 
Kapitel 14 eine bemerkenswerte Wendung in seinen Gedanken. Er stellt sich vor, dass ein Baum selbst 
nach dem Fällen wieder ausschlagen kann – ein Bild für Hoffnung nach dem Tod. Doch für den 
Menschen scheint es keine solche Rückkehr zu geben. Diese Gegenüberstellung offenbart seine 
Verzweiflung, aber auch seine Sehnsucht nach Wiederherstellung. Hiob fragt, ob der Mensch nach 
dem Tod wieder leben kann, und bringt damit eine der tiefsten Fragen der Menschheit zur Sprache. Er 
äußert die Hoffnung, dass Gott sich seiner doch noch erinnern werde. Auch wenn seine Worte von 
Unsicherheit durchzogen sind, bleibt ein leiser Ton der Hoffnung hörbar. Die Vorstellung, dass Gott 
seine Taten in einem Buch bewahrt, deutet auf die Hoffnung eines göttlichen Eingreifens hin. Diese 
Hoffnung bleibt verborgen, aber sie ist da. (Hiob 14,7-17; Psalm 71,20-21; Johannes 11,25-26; 1. 
Thessalonicher 4,13-14) 

C. I. Scofield erklärt zu Hiob 14,14, dass dieser Vers eines der drei großen Grundprobleme 
zusammenfasst, die das gesamte Buch Hiob thematisch durchziehen – Probleme, deren 
endgültige Lösung allein in Jesus Christus zu finden ist. 

Er zeigt diese drei Fragen in ihrer logischen Reihenfolge: 

	 1. Der unsichtbare Gott – Hiobs Klage: 

„Ach, dass ich wüsste, wie ich ihn finden könnte!“ (Hiob 23,3) 

→ Dieses Problem wird durch die Inkarnation Christi beantwortet, denn in Jesus wird der 
unsichtbare Gott sichtbar und zugänglich (Joh 1,14; Kol 1,15). 

	 2. Die menschliche Sünde – Hiobs Frage: 

„Wie könnte ein Mensch vor Gott gerecht sein?“ (Hiob 9,2; 25,4) 

→ Beantwortet durch den Sühnetod Christi, der den Menschen vor Gott rechtfertigt (Röm 
3,24–26). 

	 3. Tod und Unsterblichkeit – Hiobs zentrale Frage: 

„Wenn ein Mann stirbt – wird er wieder leben?“ (Hiob 14,14) 

Seite  von 52 112



→ Beantwortet durch die Auferstehung Christi, die den Sieg über den Tod und die Hoffnung 
auf ewiges Leben schenkt (1Kor 15). 

Scofield fasst damit zusammen, dass Hiobs tiefste Fragen – Gottesferne, Schuld und Tod – ihre 
endgültige Antwort im Evangelium finden (Scofield, 2015, S. 660). 

Hiobs Verständnis vom Tod ist geprägt von Dunkelheit, aber nicht von Hoffnungslosigkeit. Hiob 
schließt seine Rede mit einer Beschreibung des Todes als Ort der Verborgenheit und Abgeschiedenheit. 
Er spricht vom Tod als von einem Haus, das der Mensch betritt und nicht mehr verlässt. Dort herrscht 
Finsternis, Vergessen und Stille. Diese Sichtweise ist typisch für das Alte Testament, das den Tod als 
Ende des bewussten Lebens sieht. Dennoch klingt in seinen Worten keine völlige Resignation. Hiob 
weiß, dass Gott die Oberhoheit auch über den Tod hat. Seine Klage bleibt Teil des Dialogs mit Gott, 
nicht der Absage an ihn. Selbst wenn der Tod das Ende bedeutet, hofft Hiob auf Gottes Gedenken. 
Diese Spannung zwischen Vergänglichkeit und göttlicher Treue zieht sich durch seine gesamte Rede. 
Die letzte Hoffnung liegt nicht in sich selbst, sondern in der Möglichkeit, dass Gott ihn nicht vergisst. 
(Hiob 14,18-22; Psalm 88,11-13; Jesaja 26,19; 2. Korinther 1,9-10) 

Seite  von 53 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 4,1-5,27) 

Zusammenfassung:  

Eliphas beginnt als erster der Freunde mit seiner Rede und nimmt Bezug auf Hiobs bisheriges 
gottesfürchtiges Leben. Er würdigt zunächst Hiobs Einfluss auf andere, bevor er dessen momentane 
Schwäche infrage stellt. Er behauptet, dass Leid niemals ohne Ursache komme und dass Unschuldige 
nicht zugrunde gehen. Diese Überzeugung unterlegt er mit einer nächtlichen Vision, in der betont wird, 
dass kein Mensch vor Gott gerecht bestehen könne. Aus dieser Sicht heraus folgert Eliphas, dass Hiobs 
Leid eine Form göttlicher Züchtigung sei – eine Erziehung durch den allmächtigen Gott. Er fordert 
Hiob indirekt auf, seine Fehler zu erkennen und sich wieder Gott zuzuwenden. Besonders in Kapitel 5 
hebt Eliphas hervor, dass Gott die Niedrigen erhöht, den Gerechten belohnt und den Schuldigen 
richtet. Dabei wird eine an sich richtige Theologie mit einer falschen Anwendung vermischt: die 
Vorstellung, dass alles Leid unmittelbar auf persönlicher Schuld beruht. Eliphas spricht nicht aus 
Böswilligkeit, sondern aus einer übermäßig vereinfachten Sicht auf Gottes Handeln in der Welt. Seine 
Argumentation ist rational, aber nicht seelsorgerlich sensibel. Sie ignoriert das göttliche Urteil über 
Hiobs Integrität und verkennt die tiefere geistliche Dimension hinter dem Geschehen. Damit beginnt 
die eigentliche Auseinandersetzung zwischen traditioneller Vergeltungstheologie und der Realität des 
unschuldigen Leidens. 

Anwendungen:  

Wahrheiten über Gott müssen im rechten Kontext angewendet werden. Eliphas spricht vieles 
Richtiges über Gottes Heiligkeit und Gerechtigkeit, aber ohne Rücksicht auf Hiobs besondere Lage. 
Der Text zeigt, dass selbst richtige Theologie zur Last wird, wenn sie falsch angewendet wird. Diese 
Wahrheit bleibt bedeutsam, weil biblische Aussagen seelsorgerlich verantwortungsvoll eingeordnet 
werden müssen. 

Nicht jedes Leid ist direkte Folge persönlicher Schuld. Eliphas setzt Leid automatisch mit göttlicher 
Strafe gleich, doch der Prolog widerlegt diese Annahme. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Leid 
komplexer ist als menschliche Kausalitätsmuster. Diese Einsicht bleibt zentral, weil vorschnelle 
Deutungen dem Leidenden zusätzlich schaden können. 

Gottes Zucht ist real, aber nicht die einzige Erklärung für Prüfungen. Eliphas erkennt zu Recht, 
dass Gott erziehen und zurechtbringen kann, doch er verkürzt die Realität des Leidens auf dieses 
Prinzip. Der Text macht deutlich, dass Gottes Wege vielfältiger sind als menschliche Deutungen. Diese 

Seite  von 54 112



Wahrheit bleibt wichtig, weil geistliches Urteilsvermögen zwischen Zucht, Prüfung und 
Glaubensbewährung unterscheiden muss. 

Seite  von 55 112



5. Zweiter Rededurchgang (Hiob 15-21) 

5.1. Elifas: Deine Worte beleidigen Gott - du leidest zurecht 
(15,1-35) 

Elifas wirft Hiob vor, mit überheblichen Worten Gottes Ehre zu schmälern. Elifas beginnt seine 
Rede damit, Hiobs Reden als „windiges Wissen“ und sinnlose Rede zu kritisieren (V.  2‑3). Er 
behauptet, Hiobs Worte schwächen die Gottesfurcht und die Andacht vor Gott, indem sie Zweifel säen 
und Gottes Gerechtigkeit in Frage stellen. Die Wortwahl Elifas’ zeigt, dass er nicht mehr Trost, 
sondern Anklage sehen will: Hiob habe nicht nur gelitten, sondern spreche auch in einer Weise, die 
unmöglich sei vor einem heiligen Gott. Elifas erhebt Hiobs Verhalten als Zeichen innerer Schuld, nicht 
als Ausdruck ehrlich empfundenen Schmerzes. Seiner Ansicht nach ist das Reden Hiobs kein Akt 
legitimer Klage mehr, sondern ein geistlicher Fehltritt. Die Beschuldigung betrifft Hiobs Herz ebenso 
wie seine Lippen. In Elifas’ Augen ist Klage nur erlaubt, wenn sie in vorgegebene theologische Raster 
passt. Elifas missversteht die Natur echter Klage, die nicht nur aus dem Verstand, sondern aus dem 
tiefen Schmerz erwächst. Die Rede zeigt, wie menschliche Theologie in Leid sich oft selbst schützt, 
indem sie Schuld voraussetzt statt zuzuhören. (Hiob 15,2‑5; Psalm 51,4; Jesaja 29,13) 

Elifas stellt die Unreinheit des Menschen vor Gottes Heiligkeit als unausweichliche Realität dar. 
Er fragt: „Was ist der Sterbliche, daß er rein sein sollte …?“ (V. 14), ein rhetorisches Motiv, das in der 
Weisheitstradition verwurzelt ist. Menschliche Reinheit vor Gott wird nicht als Leistung, sondern als 
göttliches Geschenk verstanden – doch Elifas gebraucht es, um anzudeuten, dass Hiob sich über das 
Recht erhebt, über dieses Geschenk zu verfügen. Elifas betont, dass selbst die „Heiligen“ vor Gott 
nicht rein sind und dass die Himmel in seinen Augen nicht rein sind (V. 15). Damit verstärkt er die 
Kluft zwischen göttlicher Heiligkeit und menschlicher Sündhaftigkeit. Doch seine Anwendung dieser 
Wahrheit wirkt nicht zum Trösten, sondern zur Beschuldigung. Er benutzt Reinheit und Gerechtigkeit 
als Maßstab, vor dem Hiob versagt haben müsse. Die Folge ist ein theologisches Diktat, das Raum für 
den Gerechten nicht anerkennt. In diesem Denken bleibt unberücksichtigt, dass Gott in seiner Schrift 
Reinheit und Gerechtigkeit häufig als Ziel, nicht als zuvor immer erreichte Wirklichkeit darstellt. 
(Hiob 15,14‑16; Psalm 24,3‑4; Jesaja 64,6; Römer 3,23) 

Elifas’ Logik: Leiden = sichtbares Urteil; er sieht in Hiobs Leiden ein bewiesenes Versagen. Er 
spricht von „Angst sein Leben lang“ und davon, dass der Gottlose keine Rückkehr aus der Finsternis 
habe (V. 20‑22). Für Elifas ist Leid nicht neutral; es ist Zeichen göttlichen Gerichts. Hiobs Verlust und 
sein Elend werden von ihm interpretiert als Konsequenz verborgener Schuld – ein paradigmatisches 

Seite  von 56 112



Prinzip in der Theologie von Elifas. Diese Logik ignoriert jedoch den biblischen Befund, dass auch 
Gerechte in dieser Welt leiden ohne ersichtliche Schuld (vgl. die Rahmenhandlung von Hiob selbst). 
Elifas stützt sich auf althergebrachte Tradition und Erfahrung („was Weise verkündeten von ihren 
Vätern her“, V.  17‑18), doch Tradition alleine kann Gottes Wege nicht erklären. Seine 
Schlussfolgerung, dass der Nichtgerechte beständig gerichtlich verloren sei, zeigt, wie elitäres Wissen 
manchmal zu geistlicher Härte führt. Damit macht Elifas Leid des Gerechten zu einer Gelegenheit zum 
Urteil, nicht zur Offenbarung göttlicher Treue. (Hiob 15,17‑22; Psalm 73,1‑3; 2. Korinther 4,17‑18) 

Die Anwendung von Elifas’ Theologie verletzte Hiobs Person und Bewertungen seiner Motive. 
Elifas unterstellt Hiob, seine Worte seien listig, seine Rede gelehrt, nichts taugend, sein Mund zeuge 
gegen ihn (V. 5‑6). Diese Behauptungen setzen voraus, dass Hiob nur vorgab, gerecht zu sein, und dass 
sein Leiden eine Strafe sei. Solche Bewertungen ignorieren, dass Hiob ausdrücklich seine Integrität 
betont hat. Hiobs Reaktion und Reden zeigen kein Versteck, sondern klares Reden vor Gott. Elifas 
verkennt, dass der Gerechte vor Gott oft nicht versteht, aber trotzdem treu bleibt. Die Beschuldigung 
listiger Rede verhöhnt Hiobs Klage als unehrlich und manipulativ. Damit wird Hiob isoliert, sowohl 
von seinen Freunden als auch im Blick auf Gott. Die Beurteilung von Motiven ohne tiefere Erkenntnis 
führt zu Verurteilung statt zu Hilfe. (Hiob 15,5‑6; Psalm 139,23‑24; Matthäus 7,1) 

Biblische Wahrheit muss mit Demut und Gnade angewandt werden. Elifas spricht biblisch 
klingende Wahrheiten – Gottes Heiligkeit, menschliche Unreinheit, Gericht – aber er wendet sie als 
moralische Anklage an. Echtes Reden in Leid erfordert Demut vor Gottes Geheimnissen und Geduld 
mit dem, was der Mensch nicht sieht. Gottes Heiligkeit darf nicht dazu führen, das Herz des Leidenden 
zu verurteilen. Es bedarf der Erkenntnis, dass der Mensch in seiner Sündhaftigkeit steht, aber auch, 
dass Gottes Gnade und Souveränität Leid und Gerechtigkeit umfassen ohne vollständige Erklärbarkeit. 
Für den Gläubigen besteht Hoffnung nicht darin, dass alle Leiden erklärbar sind, sondern dass Gott 
gerecht und treu ist, auch wenn Wege verborgen bleiben. Bilder wie Reinheit und Gericht müssen 
sorgfältig angewendet werden, nicht als rabiate Waffe gegen das Leiden. (Hebräer 12,10; Jakobus 4,6; 
Psalm 85,10; Römer 8,28) 

5.2. Hiob: Auch Gottlose gedeihen - eure Lehre ist zu einfach 
(16,1-17,16) 

Hiob weist die Worte seiner Freunde als nutzlosen Trost zurück. Hiob beginnt seine Antwort mit 
dem Vorwurf, dass seine Freunde „mühselige Tröster“ seien. Ihre Reden seien leer und wiederholen 
sich, ohne ihm Erleichterung zu bringen. Statt Trost erfährt Hiob von ihnen Anklage, statt Verständnis 

Seite  von 57 112



Belehrung. Ihre Worte treffen nicht das Herz des Leidenden, sondern bekräftigen nur ihre eigene 
Theologie. Hiob macht deutlich, dass er in umgekehrter Lage anders handeln würde: Er würde nicht 
reden, sondern trösten und seine Lippen zurückhalten. Damit kritisiert er nicht nur den Inhalt, sondern 
auch die Haltung der Freunde. Echter Trost braucht Mitgefühl und Zurückhaltung, nicht dogmatische 
Festlegungen. Hiob erkennt, dass die Freunde sich nicht in sein Leiden hineindenken, sondern es 
analysieren wollen. Ihre Weisheit bleibt wirkungslos, weil sie nicht auf Verständnis gründet. (Hiob 
16,1-5; Jesaja 50,4; Klagelieder 1,2; Römer 12,15) 

Hiob sieht sich nicht nur von Menschen, sondern auch von Gott geschlagen. Er beschreibt seine 
Lage in dramatischen Bildern: Gott habe ihn zermalmt, seine Wangen zerrissen, ihn mit Zorn 
angeschaut. Diese Sprache zeigt, wie intensiv Hiob seinen Schmerz empfindet. Er nimmt Gott als 
seinen Widersacher wahr, nicht weil er Gott ablehnt, sondern weil er ihn nicht mehr versteht. Die 
erlebte Realität scheint nicht zu dem Gottesbild zu passen, das er bisher kannte. Hiob spricht dabei 
nicht aus Feindschaft, sondern aus tiefer Verzweiflung. Seine Aussagen zeigen, wie Leiden das 
Gottesbild erschüttern kann, ohne den Glauben zu zerstören. Die Darstellung Gottes als Angreifer ist 
Ausdruck seines Ringens, nicht seiner Abkehr. Auch andere Gläubige der Schrift haben ähnliche 
Klagen geäußert. Der Glaube bleibt lebendig, wenn er in der Tiefe noch mit Gott ringt. (Hiob 16,6-14; 
Psalm 88,7-10; Klagelieder 3,1-3; 2. Korinther 1,8-9) 

Hiob bekennt seine Unschuld und hofft auf einen Fürsprecher im Himmel. Trotz seiner tiefen 
Verzweiflung bekennt Hiob, dass er kein Unrecht begangen habe. Sein Gebet sei aufrichtig, seine 
Hände rein. Er ruft die Erde auf, sein Blut nicht zu bedecken, ein Ausdruck für das Verlangen nach 
Gerechtigkeit. Dann spricht er eine erstaunliche Hoffnung aus: Er hat einen Zeugen im Himmel, einen 
Fürsprecher in der Höhe. Diese Worte offenbaren einen Durchbruch im Denken Hiobs. Inmitten seiner 
Klage erkennt er, dass es jemanden gibt, der ihn versteht und für ihn eintritt. Diese Vorstellung geht 
über seine bisherigen Aussagen hinaus. Der Gedanke an einen himmlischen Anwalt zeigt seine 
Sehnsucht nach Gerechtigkeit, aber auch seine bleibende Hoffnung auf Gott. Dieser Fürsprecher ist 
prophetisch ein Hinweis auf den Messias, der beim Vater Fürsprache einlegt für die Seinen. (Hiob 
16,16-22; Jesaja 53,11; Sacharja 3,1-5; 1. Johannes 2,1) 

Die Hoffnung auf Erhörung wird durch die Aussichtslosigkeit seines Zustands überschattet. Im 
nächsten Abschnitt beklagt Hiob erneut seine Situation. Seine Kräfte seien am Ende, das Grab nahe, 
die Hoffnung entschwunden. Er beschreibt sein Herz als gebrochen, seine Glieder als von der Nacht 
durchdrungen, seine Freunde als blind für seine Not. Hiob spricht offen aus, dass er keine Zukunft 
mehr sieht. Seine Klage gipfelt in der Aussage, dass seine Pläne zerrissen und seine Erwartungen 
vernichtet seien. Dennoch bleibt seine Rede durchzogen von der Anrede Gottes. Die Nähe zum Tod 

Seite  von 58 112



bedeutet für ihn keine Lösung, sondern das Ende jeder Gerechtigkeit auf Erden. In dieser Tiefe wird 
deutlich, wie ernst seine Lage ist. Die Dunkelheit verschließt ihm den Blick auf jede Möglichkeit 
menschlicher Hilfe. Doch selbst im Angesicht des Todes klagt Hiob nicht ins Leere. (Hiob 17,1-11; 
Psalm 31,11-13; Psalm 142,4-8; 2. Korinther 4,8-9) 

Hiob empfindet sich als Gespött und ohne Freunde – einsam im Leiden. Er beschreibt, wie die 
Menschen über ihn spotten und seine Freunde ihn verlassen haben. Seine Rede wird nicht gehört, seine 
Integrität nicht erkannt. Er bittet darum, dass man für ihn Bürgschaft leiste bei Gott, weil niemand 
bereit ist, ihn zu verteidigen. Hiob fühlt sich verraten, verlassen und missverstanden. Die Worte seiner 
Freunde werden ihm zur Last, nicht zur Hilfe. Er steht allein vor Gott und den Menschen. Diese 
Einsamkeit ist ein typisches Kennzeichen tiefer geistlicher Krisen. In der Abwesenheit menschlicher 
Fürsprache wächst die Sehnsucht nach göttlichem Eingreifen. Hiob ruft nach Hilfe, ohne zu wissen, ob 
sie kommen wird. Er erkennt, dass seine Hoffnung nicht im Menschen liegt, sondern allein bei Gott. 
Seine Klage ist Ausdruck geistlicher Einsamkeit, nicht geistlicher Abkehr. (Hiob 17,6-15; Psalm 69,9; 
Matthäus 26,56; Hebräer 13,5) 

Trost kann nur aus einer Theologie kommen, die Gottes Wege nicht vereinfacht. Hiob wendet sich 
gegen die einfachen Antworten seiner Freunde. Ihre Theologie ist klar, aber sie erklärt nicht sein 
Leiden. Die Vorstellung, dass Gott nur die Gottlosen richtet und die Gerechten immer segnet, wird 
seiner Lage nicht gerecht. Hiob stellt nicht Gottes Gerechtigkeit in Frage, sondern die falschen 
Schlussfolgerungen aus ihr. Seine Klage macht deutlich, dass Leid nicht immer auf Schuld 
zurückzuführen ist. Die Freunde versagen, weil sie das geistliche Ringen Hiobs nicht erkennen. Ihre 
dogmatische Sicherheit versperrt ihnen den Blick auf die Tiefe seines Glaubens. Echter Trost entsteht 
nur, wenn Gottes Größe mit Demut betrachtet wird. Eine Theologie, die keine Spannung erträgt, kann 
dem Leidenden nicht helfen. Hiobs Antwort zeigt, dass die Frage nach dem Leid nicht mit einfachen 
Formeln beantwortet werden kann. (Hiob 17,10-16; Prediger 7,15; Johannes 9,2-3; Römer 11,33) 

5.3. Bildad: Der Gottlose hat keinen Bestand (18,1-21) 
Bildad antwortet mit Schärfe und wirft Hiob vor, Unordnung in die Wahrheit zu bringen. Zu 
Beginn seiner Rede reagiert Bildad verärgert auf Hiobs Worte. Er fühlt sich persönlich angegriffen und 
sieht in Hiobs Reden eine Bedrohung der Wahrheit. Die harsche Rhetorik Bildads zeigt, dass seine 
Geduld am Ende ist. Seine Aufforderung, erst zu verstehen, bevor man redet, unterstellt Hiob 
mangelnden Verstand. Bildad betrachtet Hiobs Aussagen nicht als Ausdruck des Leidens, sondern als 
Provokation gegen göttliche Ordnung. Diese Haltung verhindert, dass er Hiobs Lage mit geistlichem 

Seite  von 59 112



Feingefühl beurteilt. In seinen Augen ist jede Klage, die Gottes Handeln in Frage stellt, schon ein 
Zeichen der Rebellion. Er verwechselt das Fragen aus der Tiefe des Leidens mit Auflehnung gegen 
Gott. Bildad erhebt sich selbst zum Verteidiger der göttlichen Ordnung, ohne zu erkennen, dass er 
Gottes souveräne Wege nicht erfasst. (Hiob 18,1-4; Sprüche 15,28; Jakobus 1,19; Prediger 5,1) 

Das Schicksal des Gottlosen wird bei Bildad zu einer düsteren, absoluten Gewissheit. Bildad 
beschreibt in drastischen Bildern den Untergang des Gottlosen. Er spricht von verlöschendem Licht, 
Schlingen am Fuß und einem Leben, das in Schrecken vergeht. Diese Sprache dient nicht nur der 
Warnung, sondern auch der indirekten Anklage Hiobs. Wer so leidet wie Hiob, muss in dieser Logik 
gottlos sein. Bildads Schilderung ist eindrucksvoll, aber unbarmherzig. Der Gottlose verliert bei ihm 
alles: Besitz, Nachkommen, Ansehen und sogar Erinnerung. Diese Sichtweise lässt keinen Raum für 
Gnade, Umkehr oder Prüfung. Das Schicksal des Gottlosen ist für Bildad endgültig und umfassend. 
Doch diese Darstellung übersieht die Realität, dass viele Gottlosen äußerlich gedeihen, während 
Gerechte leiden. Die Vereinfachung von Leid und Schuld wird bei Bildad zur geistlichen Verhärtung. 
(Hiob 18,5-14; Psalm 73,3-5; Jeremia 12,1-2; Matthäus 5,45) 

Das Fehlen von Nachkommen und Ehre wird als göttliches Urteil über den Gottlosen gedeutet. 
Bildad führt aus, dass der Name des Gottlosen ausgerottet wird, seine Nachkommen verloren gehen 
und niemand sich mehr an ihn erinnert. Diese Konsequenzen gelten im Alten Testament als Zeichen 
göttlichen Gerichts. Doch Bildad verabsolutiert diese Prinzipien und überträgt sie ohne 
Differenzierung auf Hiobs Lage. Er deutet Hiobs Verlust seiner Kinder und seines Rufes als direkte 
Erfüllung dieser Fluchworte. Damit verletzt er Hiob nicht nur persönlich, sondern missbraucht auch 
geistliche Wahrheit. Das Urteil Gottes wird zum Werkzeug menschlicher Anklage. In dieser Sichtweise 
bleibt kein Raum für Gottes Geduld oder einen höheren Plan. Der Maßstab ist allein das äußere 
Ergebnis. Diese Haltung entwertet die innere Treue und das geistliche Ringen des Glaubenden. (Hiob 
18,15-19; Psalm 37,28; Jesaja 56,5; Johannes 9,3) 

Bildads Theologie ist von Furcht geprägt, aber ohne Hoffnung. Er beendet seine Rede mit dem 
Satz: „Das ist die Wohnung des Gottlosen, und das ist die Stätte dessen, der Gott nicht kennt.“ Dieser 
Schluss ist endgültig und hart. Er überträgt die Gerichtsworte auf Hiobs Situation, ohne sie direkt 
auszusprechen, aber unmissverständlich zu meinen. Bildads Gottesbild ist klar, aber nicht barmherzig. 
Es kennt nur Gericht und nicht Gnade, nur Vergeltung und nicht Vergebung. Seine Sicht auf Gott ist 
gesetzlich, nicht väterlich. Diese Art zu denken erzeugt Angst, aber keinen Trost. Sie belehrt, aber 
erbaut nicht. In einer solchen Theologie kann kein Raum für den Gerechten im Leiden sein. Bildads 
Rede zeigt, wie gefährlich es ist, geistliche Prinzipien ohne Unterscheidung anzuwenden. Wahrheit 

Seite  von 60 112



ohne Liebe führt zur Verurteilung, nicht zur Heilung. (Hiob 18,20-21; Hosea 6,6; Micha 6,8; Johannes 
1,17) 

5.4. Hiob: Mein Erlöser lebt - Hoffnung trotz Missverständnis 
(19,1-29) 

Hiob beklagt die Missachtung seiner Würde durch Freunde und Gesellschaft. Hiob beginnt seine 
Antwort mit der Klage über das anhaltende Verhöhnen und Beschämen durch seine Freunde. Er fragt, 
wie lange sie ihn noch kränken und mit Worten quälen wollen. Diese Anklage macht deutlich, dass 
nicht nur das Leid an sich, sondern auch das Verhalten seiner Umgebung sein Elend vertieft. Hiob fühlt 
sich gedemütigt, verlassen und sozial ausgegrenzt. Seine Klage zeigt, dass menschliche Worte großen 
Schaden anrichten können, wenn sie nicht von Mitgefühl, sondern von Urteil geprägt sind. Die 
Freunde verschärfen seine Not, indem sie seine Lage als verdiente Strafe deuten. Hiob wehrt sich 
gegen diese Deutung, auch wenn er nicht weiß, warum er leidet. Er verteidigt seine Ehre, ohne sich 
selbst zu rechtfertigen. Inmitten des Verlusts von Besitz und Familie trifft ihn der Verlust von 
menschlichem Ansehen am härtesten. (Hiob 19,1-5; Psalm 69,8-10; Sprüche 18,21; Matthäus 
26,59-61) 

Hiob beschreibt eindringlich seine Verlassenheit auf allen Ebenen. Er schildert, wie Gott ihn 
niedergerissen, eingezäunt und erniedrigt hat. Freunde, Verwandte, Hausgenossen und sogar Kinder 
meiden ihn. Selbst seine Frau sieht ihn als Fremden. Diese Aufzählung offenbart die totale Isolation, 
die Hiob empfindet. Seine Worte sind nicht theologisch abstrakt, sondern zutiefst persönlich und 
existenziell. Er erlebt einen vollständigen Bruch aller sozialen Beziehungen. Die Beschreibung 
erinnert an den Zustand des leidenden Messias, der ebenfalls von Menschen verlassen wurde. Hiob 
steht allein vor Gott und den Menschen. Diese Isolation verstärkt sein Bedürfnis nach göttlicher 
Gerechtigkeit und Trost. Er sieht keine Hilfe mehr von Menschen und ruft daher nach göttlichem 
Eingreifen. Diese Erfahrung führt nicht zur Abkehr, sondern zur inneren Wende hin zur Hoffnung. 
(Hiob 19,6-19; Psalm 88,9; Jesaja 53,3; Johannes 16,32) 

Die Sehnsucht nach bleibendem Zeugnis seiner Unschuld wächst in Hiob. Hiob äußert den 
Wunsch, dass seine Worte aufgeschrieben und in einen Felsen gehauen würden. Diese Aussage zeigt 
sein Verlangen nach bleibender Gerechtigkeit. Er hofft, dass seine Klage nicht verloren geht, sondern 
für kommende Generationen bewahrt bleibt. Der Ruf nach einem bleibenden Zeugnis offenbart sein 
tiefes Vertrauen, dass seine Unschuld eines Tages offenbar werden wird. Die Bitte um eine Inschrift im 
Felsen trägt prophetischen Charakter: sie weist über seine eigene Zeit hinaus. Hiobs Worte gewinnen 

Seite  von 61 112



an Bedeutung über das unmittelbare Leid hinaus. Er ringt darum, dass Wahrheit nicht vom Leiden 
verschlungen wird. Diese Haltung ist Ausdruck seines lebendigen Glaubens, auch wenn er keinen 
Ausweg sieht. Er glaubt an eine Gerechtigkeit, die nicht durch Menschen, sondern durch Gott 
offenbart werden wird. (Hiob 19,23-24; Psalm 102,19-21; Jesaja 30,8; Lukas 21,13) 

Hiob bekennt glaubensvoll: „Ich weiß, dass mein Erlöser lebt.“ Inmitten seiner tiefsten Not spricht 
Hiob eines der bedeutendsten Glaubensbekenntnisse des Alten Testaments. Er bezeugt, dass sein 
Erlöser lebt und dass er am Ende über dem Staub stehen wird. Diese Aussage durchbricht die 
Finsternis seines Leids mit einer gewaltigen Hoffnung. Hiob spricht von einer Person, die für ihn 
eintritt, ihn verteidigt und ihm Gerechtigkeit verschafft. Der Begriff „Erlöser“ verweist auf einen 
Blutsverwandten, der für das Recht eines anderen einsteht. In diesem Zusammenhang zeigt sich Hiobs 
tiefer Glaube an einen göttlichen Fürsprecher, der sein Leben überdauert. Die Hoffnung auf leibhaftige 
Begegnung mit Gott nach dem Tod offenbart eine frühe Sicht auf Auferstehung und Endgericht. Hiob 
ist überzeugt: auch wenn sein Leib zerfällt, wird er Gott sehen. (Hiob 19,25-27; Jesaja 26,19; Johannes 
11,25-26; 1. Korinther 15,52-54) 

Die Erkenntnis des Erlösers führt zur Warnung an die Freunde. Hiob beendet seine Rede mit 
einer eindringlichen Mahnung. Wenn sie weiterhin seine Lage als Zeichen göttlichen Gerichts deuten, 
setzen sie sich selbst unter Gottes Zorn. Er ruft sie zur Umkehr und weist darauf hin, dass ein 
gerechtes Gericht kommen wird. Diese Warnung entspringt nicht Rachsucht, sondern Einsicht in 
Gottes Gerechtigkeit. Hiob erkennt, dass menschliches Urteil fehlbar ist und dass nur Gott das Herz 
richtig beurteilen kann. Seine Worte machen deutlich, dass nicht er, sondern Gott der Richter ist. Die 
Aussicht auf Gottes Eingreifen erfüllt ihn mit Trost, seine Freunde aber sollten sie mit Furcht 
bedenken. Die Mahnung zeigt, dass Hiob nicht in Bitterkeit verharrt, sondern den größeren 
Zusammenhang im Blick behält. Glaube und Gerechtigkeit gehören für ihn untrennbar zusammen. 
(Hiob 19,28-29; Psalm 34,22; Römer 12,19; Hebräer 10,30) 

5.5. Zofar: Der Triumph des Gottlosen ist kurz (20,1-29) 
Zofar reagiert emotional und will Hiobs Hoffnung sofort widerlegen. Zofar beginnt seine Rede mit 
der Erklärung, dass ihn Unruhe und Beschämung zu einer Antwort treiben. Die Worte Hiobs, 
besonders dessen Hoffnung auf einen lebendigen Erlöser, kränken ihn tief. Seine Reaktion ist nicht 
seelsorgerlich, sondern polemisch. Zofar fühlt sich in seiner theologischen Welt erschüttert, weil Hiob 
trotz des Leids an Gottes Gerechtigkeit festhält. In seiner Antwort versucht Zofar, Hiobs Hoffnung zu 
zerstören, indem er die Vergänglichkeit des gottlosen Lebens betont. Dabei geht es ihm weniger um 

Seite  von 62 112



den konkreten Gottlosen als vielmehr um eine Widerlegung von Hiobs Aussagen. Zofar spricht nicht 
aus Mitgefühl, sondern aus dem Drang zur Rechthaberei. Er zeigt, dass auch fromme Menschen durch 
Stolz und emotionale Reaktion die Wahrheit zu verteidigen meinen, dabei aber den Leidenden 
verletzen. (Hiob 20,1-3; Sprüche 15,1-2; Galater 6,1; Jakobus 3,13) 

Der Gottlose genießt kurzzeitig, doch das Gericht folgt unweigerlich – so Zofars Lehre. Zofar 
betont, dass der Jubel des Gottlosen nur einen Augenblick währt. Seine Höhe sei kurz, sein Untergang 
sicher. Diese Aussage wirkt wie eine direkte Antwort auf Hiobs Hoffnung auf Gerechtigkeit jenseits 
des Todes. Zofar bleibt bei einer Theologie der sofortigen Vergeltung im Diesseits. Er glaubt, dass 
Gottlosigkeit niemals lange bestehen kann und der Lohn des Bösen schnell vergeht. Der Gottlose 
werde seine Beute ausspucken müssen, sein Reichtum verflüchtige sich. Diese Sichtweise übersieht 
jedoch, dass Gottes Gerechtigkeit nicht immer unmittelbar sichtbar wird. Viele Psalmen und 
prophetische Texte betonen gerade, dass Gottlose oft lange gedeihen, ohne dass sofortiges Gericht 
erfolgt. Zofars Position ist eine Vereinfachung geistlicher Zusammenhänge, die dem Ernst des Leids 
nicht gerecht wird. (Hiob 20,4-15; Psalm 73,3-12; Prediger 7,15; Lukas 16,25) 

Zofar beschreibt das Gericht über den Gottlosen in plastischen Bildern. In seiner Darstellung wird 
das Gericht über den Gottlosen umfassend und unausweichlich. Feuer, Gift, Verderben, Verlust – all 
diese Bilder sollen zeigen, dass der gottlose Mensch nicht entrinnen kann. Die Sprache ist hart und 
bildgewaltig, ihre Wirkung einschüchternd. Zofar scheint Hiob mit diesen Worten warnen zu wollen, 
sieht ihn aber zugleich bereits unter diesem Gericht. Es bleibt kein Raum für Gnade, Buße oder 
Hoffnung. Die Unversöhnlichkeit dieser Theologie spiegelt ein Gottesbild wider, das von 
Gerechtigkeit dominiert ist, aber keine Barmherzigkeit kennt. Der Gerichtsgedanke wird zum festen 
Raster für jede Beobachtung menschlichen Lebens. Doch Gottes Wege mit dem Menschen umfassen 
auch Geduld, Prüfung und letztlich ein Endgericht, das nicht dem Augenschein folgt. Zofars Worte 
dienen weniger der Wahrheit als der Bestätigung der eigenen Haltung. (Hiob 20,16-23; Jesaja 55,8-9; 
Römer 2,4-6; 2. Petrus 3,9) 

Zofar schließt mit einer ernsten, aber unbarmherzigen Warnung. Am Ende seiner Rede erklärt 
Zofar, dass dies der „Anteil des Gottlosen von Gott“ sei. Damit erhebt er seinen theologischen 
Standpunkt zur absoluten Wahrheit. Er identifiziert Hiobs Situation mit diesem Schicksal und entzieht 
ihm damit jede Hoffnung auf göttliche Hilfe. Die pauschale Anwendung dieser Aussagen auf Hiob ist 
eine Form geistlicher Grausamkeit. Zwar spricht die Bibel vom Gericht über Gottlose, doch sie tut dies 
mit dem Ziel der Umkehr und in Verbindung mit Gnade. Zofar aber kennt nur Verurteilung. Seine 
Rede zeigt, dass auch wahre Lehren falsch angewendet werden können, wenn sie aus dem 
Zusammenhang gerissen und unbarmherzig vorgetragen werden. Gott ist gerecht, aber seine 

Seite  von 63 112



Gerechtigkeit dient auch der Offenbarung seiner Gnade. Wer Gericht predigt, ohne zur Buße zu rufen, 
verfehlt den Auftrag der Wahrheit. (Hiob 20,24-29; Jesaja 1,18; Hesekiel 33,11; Johannes 3,17) 

5.6. Hiob: Der Gottlose stirbt oft in Frieden - wo ist euer Beweis? 
(21,1-34) 

Hiob fordert seine Freunde zu aufmerksamer und ehrlicher Beobachtung auf. Hiob beginnt seine 
Rede mit einem eindringlichen Appell an seine Freunde, ihm Gehör zu schenken. Er bittet sie, still zu 
sein, damit er sprechen könne, und danach dürften sie ihn gerne verspotten. Diese Aufforderung 
offenbart, dass Hiob sich nicht nur mit theologischen Missverständnissen konfrontiert sieht, sondern 
auch mit einem Mangel an echtem Zuhören. Die Freunde antworten nicht auf seine Not, sondern auf 
ihre eigenen Vorstellungen. Hiob möchte, dass sie den Widerspruch zwischen ihrer Lehre und der 
Wirklichkeit wahrnehmen. Sein Anliegen ist nicht polemisch, sondern von der Suche nach Wahrheit 
getragen. Er sieht sich gezwungen, seine Beobachtungen selbst auszusprechen, da die Freunde unfähig 
sind, von ihren starren Kategorien abzuweichen. In seiner Haltung spiegelt sich das geistliche Ringen 
eines Leidenden, der Gerechtigkeit sucht, ohne Gott zu verleugnen. (Hiob 21,1-6; Sprüche 18,13; 
Jesaja 50,4; Jakobus 1,19) 

Die Realität widerspricht der vereinfachenden Lehre der Freunde. Hiob beschreibt detailliert das 
Leben der Gottlosen: Sie werden alt, leben in Sicherheit, erleben Kindersegen, Wohlstand und Frieden. 
Ihre Häuser sind bewahrt, ihre Kinder springen umher, ihre Herden mehren sich, und sie genießen ihr 
Leben in Lied und Freude. Diese Darstellung steht im offenen Gegensatz zur Behauptung der Freunde, 
dass Gottlose frühzeitig gerichtet werden. Hiob beobachtet, dass viele Gottlosen ein erfülltes und 
glückliches Leben führen, ohne dass sich göttliches Gericht zeigt. Damit untergräbt er die 
Grundannahme der Freunde, dass das äußere Leben den geistlichen Zustand widerspiegelt. Hiob 
erkennt, dass göttliche Gerechtigkeit nicht immer im Jetzt sichtbar ist. Er argumentiert nicht aus 
Theorie, sondern aus Erfahrung. Diese Erkenntnis bringt ihn aber nicht zur Ablehnung Gottes, sondern 
zur Infragestellung menschlicher Deutungsmuster. (Hiob 21,7-13; Psalm 73,3-12; Prediger 7,15; Lukas 
12,16-21) 

Die Gottlosen verwerfen Gott offen und leben dennoch unbehelligt. Hiob zitiert die Worte der 
Gottlosen: „Weiche von uns! An der Erkenntnis deiner Wege haben wir kein Gefallen.“ Sie lehnen Gott 
nicht nur ab, sondern leben in bewusster Distanz zu ihm. Dennoch scheint ihnen dies keine negativen 
Konsequenzen zu bringen. Hiob betont, dass ihre Ablehnung Gottes nicht sofort mit Gericht 
beantwortet wird. Die Freunde hatten geglaubt, dass Gottlose durch ihr Verhalten sofort bestraft 

Seite  von 64 112



würden. Hiob dagegen sieht, dass Gott in seiner Geduld auch dem Gottlosen Zeit und Raum lässt. Er 
distanziert sich zugleich davon, das Wohlergehen der Gottlosen als segensreich zu deuten. Ihre 
Glückseligkeit ist in seinen Augen nicht von Gott gegeben. Doch ihre Freiheit von äußerem Leid bleibt 
eine Realität, die nicht in das Schema der Freunde passt. Hiob stellt fest, dass das äußere Leben keine 
sichere Deutung des inneren Zustands erlaubt. (Hiob 21,14-16; Jesaja 26,10; Römer 2,4; 2. Petrus 3,9) 

Der Tod trifft Gerechte wie Gottlose – oft ohne sichtbaren Unterschied. Hiob beschreibt zwei 
Menschen: Der eine stirbt im Wohlstand, gesättigt und ohne Mangel, der andere in Bitterkeit, ohne je 
Gutes erlebt zu haben. Doch beide enden im Staub. Diese Beobachtung unterstreicht, dass der Tod 
keine Unterscheidung zwischen Frommen und Frevlern sichtbar macht. Hiob sieht darin keinen 
Widerspruch zu Gottes Gerechtigkeit, sondern eine Herausforderung an menschliche Sichtweisen. 
Wenn Gericht nicht im Leben sichtbar wird, dann kann es nicht als Beweis für Schuld oder 
Gerechtigkeit dienen. Diese Einsicht trifft das Kernproblem der Freunde, die Gott auf sichtbare 
Vergeltung im Leben festlegen. Hiobs Argumentation verlangt eine Verschiebung der Perspektive: Das 
Endgericht liegt bei Gott und nicht im Augenschein des Lebens. Damit weist er auf die Notwendigkeit 
hin, sich dem Geheimnis göttlichen Handelns mit Demut zu nähern. (Hiob 21,23-26; Psalm 49,17-18; 
Prediger 8,14; Hebräer 9,27) 

Hiob entlarvt die Worte der Freunde als nicht haltbare Überlieferungen. Am Ende seiner Rede 
fordert Hiob die Freunde auf, sich bei Reisenden und Beobachtern umzuhören. Die Wirklichkeit 
bestätigt seine Sicht: Gottlose werden oft in Ehren zu Grabe getragen, ihre Gräber geehrt, und sie 
finden Ruhe im Tod. Das widerspricht dem Urteil der Freunde, dass Gottlose entehrt und vergessen 
würden. Hiob wirft ihnen vor, dass sie ihn mit tröstenden Worten hinhalten wollen, die jedoch keinen 
Bestand haben. Ihre Aussagen seien leer und ohne Kraft. Diese Anklage zeigt, dass falsche Theologie 
nicht nur theoretisch fehlerhaft ist, sondern im Leid realen Schaden anrichtet. Trost, der nicht 
wahrheitsgemäß ist, wird zur Last. Hiobs Rede offenbart, dass wahrer Trost auf Wahrheit gegründet 
sein muss, selbst wenn diese unbequem ist. Seine Klage bleibt dabei eingebettet in das Vertrauen, dass 
Gott am Ende Gerechtigkeit schaffen wird. (Hiob 21,27-34; Jesaja 5,20; Johannes 7,24; Römer 3,4) 

Seite  von 65 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 15-21) 

Zusammenfassung:  

In der zweiten Redereihe verschärft sich der Ton der Freunde deutlich. Eliphas greift Hiob schärfer an 
und wirft ihm vor, mit seinen Worten Gottesfurcht zu zerstören. Er wirft ihm Hochmut und 
Überheblichkeit vor und hält Leid erneut für die Folge von Schuld. Auch Bildad malt das Schicksal der 
Gottlosen in düsteren Farben und unterstellt Hiob indirekt, dass diese Bilder auf ihn zutreffen. Zofar 
steigert dies noch, indem er detailliert beschreibt, wie das Böse untergeht, und dabei impliziert, dass 
Hiob Teil davon ist. Die Freunde zeigen damit, dass sie ihre Sicht nicht erweitern, sondern sich in einer 
engen Vergeltungstheologie verhärten. Hiob hingegen wehrt sich mit Nachdruck gegen diese 
Anschuldigungen. Er beklagt die Ungerechtigkeit, dass Gottlose scheinbar Erfolg haben, während er 
als Gerechter leidet. Er stellt die klassische Vergeltungslogik in Frage und verweist auf reale Beispiele, 
in denen die Gottlosen in Ruhe und Reichtum sterben. Hiob ringt weiter mit Gottes Schweigen, bleibt 
aber bei seiner Überzeugung, dass Gott letztlich gerecht ist – wenn auch auf eine Weise, die dem 
menschlichen Verstehen verborgen bleibt. Seine Worte spiegeln tiefe Ehrlichkeit, geistliche Spannung 
und ein Festhalten an Gott trotz innerem Zerbruch. Der Abschnitt zeigt eindrücklich, wie Leid 
Glaubensgewissheiten erschüttert, ohne den Glauben selbst zu zerstören. 

Anwendungen:  

Geistliche Auseinandersetzung erfordert mehr als einfache Antworten. Die Freunde Hiobs 
verharren in theologischen Schemata, während Hiob die Realität seines Leidens ernst nimmt. Der Text 
zeigt, dass seelsorgerliche Begleitung Offenheit für geistliche Tiefe und Spannung braucht. Diese 
Wahrheit bleibt aktuell, weil vorschnelle Deutungen geistliches Ringen ersticken können. 

Erfahrungen scheinen manchmal der Lehre zu widersprechen. Hiob sieht, dass die Gottlosen 
gedeihen, obwohl sie Gott verachten – und das widerspricht der Erwartung seiner Freunde. Das 
geistliche Prinzip zeigt, dass Gottes Gerechtigkeit nicht immer sofort sichtbar wird. Diese Einsicht 
bleibt wesentlich, weil sie hilft, im Ungleichgewicht der Welt nicht am Glauben zu verzweifeln. 

Glaube hält an Gott fest, auch wenn Antworten ausbleiben. Trotz bitterer Klage und tiefer Fragen 
bleibt Hiob in Beziehung zu Gott und sucht ihn. Der Text macht deutlich, dass geistlicher Glaube nicht 
im Verstummen, sondern im Ringen Ausdruck findet. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil Gott selbst 
das angefochtene Herz ernst nimmt und trägt. 

Seite  von 66 112



6. Dritter Rededurchgang (Hiob 22-31) 

6.1. Elifas: Du bist ein Sünder - kehre um! (22,1-30) 
Elifas wirft Hiob vor, Gott nütze seine Frömmigkeit nichts. Elifas beginnt seine Rede mit einer 
rhetorischen Frage: „Kann denn ein Mann Gott nützen?“ Damit stellt er Hiobs bisheriges Leben und 
seine Frömmigkeit infrage. In Elifas’ Sichtweise ist jede Behauptung eigener Gerechtigkeit vor Gott 
anmaßend. Er meint, Hiob habe sich durch seinen Lebensstil nicht vor Gott ausgezeichnet, sondern 
eher durch verborgene Sünde verunreinigt. Für Elifas ist es unvorstellbar, dass ein Mensch gerecht 
leiden könnte. Darum bleibt ihm nur die Erklärung, dass Hiobs Frömmigkeit nutzlos gewesen sein 
müsse, weil sie ihn nicht vor dem Gericht bewahrt habe. Diese Sichtweise schließt jede Möglichkeit 
göttlicher Prüfung oder souveräner Führung aus. Die Vorstellung, dass Gott einem Menschen 
gegenüber wohlwollend ist, obwohl dieser leidet, passt nicht in das Denken von Elifas. So wird selbst 
das aufrichtige Leben vor Gott als nutzlos und selbstbezogen gedeutet. (Hiob 22,1-3; Psalm 16,2; 
Lukas 17,10; Römer 11,35-36) 

Elifas klagt Hiob schwerer Ungerechtigkeit gegenüber den Schwachen an. Er erhebt gegen Hiob 
konkrete, aber unbelegte Anklagen: Er habe den Armen das Pfand genommen, den Hungrigen nicht 
gespeist, den Witwen und Waisen Hilfe verweigert. Diese schweren Vorwürfe entbehren jeder 
Grundlage im bisherigen Text. Dennoch spricht Elifas sie mit voller Überzeugung aus, weil er glaubt, 
dass Hiobs Leiden Beweis für schwere Schuld sei. Die Argumentation lautet: Wenn Gott gerecht ist 
und Hiob so schwer leidet, dann muss er auch schwer gesündigt haben. Die Vergehen, die Elifas 
aufzählt, richten sich gegen die Schutzbedürftigsten in der Gesellschaft – ein klassisches Kennzeichen 
gottlosen Handelns in alttestamentlicher Ethik. Doch Elifas urteilt ohne Kenntnis, allein aus seiner 
Theologie. Er sucht die Schuld nicht aus Wahrheit, sondern aus Notwendigkeit. Die Anklage entlarvt 
sich als Projektion, nicht als Erkenntnis. (Hiob 22,5-11; Jesaja 1,17; Amos 5,11-12; Matthäus 
25,42-45) 

Die Gottesfurcht wird bei Elifas zu einer Berechnung der Konsequenzen. Elifas fragt: „Spricht 
Gott durch das Gewölk hindurch?“ und behauptet, Hiob habe gesagt, Gott sehe nicht, was auf der Erde 
geschieht. Damit unterstellt er Hiob eine praktische Gottesferne und Missachtung göttlicher Allmacht. 
Die Frage ist nicht mehr, ob Hiob leidet, sondern ob er Gott überhaupt fürchtet. Elifas meint, Hiob 
habe sich auf den vermeintlichen Schutz durch seine Frömmigkeit verlassen und Gott insgeheim 
verhöhnt. Diese Sichtweise erhebt die Gottesfurcht zu einer Bedingung für Wohlergehen. Wer leidet, 
hat versagt; wer bewahrt bleibt, fürchtet Gott richtig. Solches Denken unterstellt dem Menschen die 

Seite  von 67 112



Kontrolle über das Wirken Gottes. Die Gottesfurcht wird so zur Kalkulation, nicht zur Anbetung. 
Elifas verwechselt den äußeren Zustand mit dem inneren Stand des Menschen vor Gott. (Hiob 
22,12-14; Psalm 73,11-13; Prediger 8,11-13; Hebräer 12,28-29) 

Elifas ruft zur Umkehr, aber ohne Einsicht oder Erbarmen. Trotz der harten Vorwürfe schließt 
Elifas mit einem Aufruf zur Umkehr. Er ruft Hiob auf, sich Gott zuzuwenden, das Unrecht zu 
entfernen, dann werde er Frieden finden und von Gott erhöht werden. Diese Worte klingen geistlich, 
doch sie sind nicht mit echter Barmherzigkeit verbunden. Elifas sieht in Hiobs Not nur die Folge des 
Gerichts und bietet Gnade nur auf Grundlage der Selbstanklage an. Seine Theologie kennt keine 
Gnade ohne vorangehendes Schuldbekenntnis. Die göttliche Wiederherstellung wird an menschliche 
Initiative geknüpft, nicht an Gottes souveräne Gnade. Damit bleibt seine Hoffnung bedingt und sein 
Trost theoretisch. Der Aufruf zur Buße ist biblisch, aber die Anwendung auf Hiobs Situation verfehlt 
das Ziel. Echte Umkehr braucht Erkenntnis der Wahrheit, nicht bloßen Druck durch Anklage. (Hiob 
22,21-23; Jesaja 55,6-7; Hosea 14,2-4; Apostelgeschichte 3,19) 

Auch das Evangelium der Gnade kann missverstanden zur Last werden. Elifas endet seine Rede 
mit der Verheißung, dass Gott den Demütigen erhöht und den Reinen retten werde. Dabei stellt er in 
Aussicht, dass sogar der Schuldige durch Hiobs Reinheit gerettet werden könnte. Diese Aussagen 
enthalten Elemente göttlicher Wahrheit, doch sie sind falsch angewendet. Elifas verkennt, dass Gnade 
nicht durch eigene Gerechtigkeit vermittelt wird, sondern durch Gottes Handeln. Seine Worte setzen 
voraus, dass Hiob zur Wiederherstellung beitragen könne, wenn er sich nur beuge. Doch Hiob ist nicht 
durch Sünde gefallen, sondern durch Gottes souveräne Prüfung geführt. Eine Theologie, die Gnade an 
Bedingung knüpft, wird zur Last für den, der leidet ohne Schuld. Elifas redet von Hoffnung, aber sie 
ruht nicht in Gott allein, sondern in menschlicher Buße. Das entleert das Evangelium seiner Kraft. 
(Hiob 22,29-30; Psalm 34,18-19; Johannes 1,17; Titus 3,4-7) 

6.2. Hiob: Ich sehne mich nach Gottes Antwort (23,1-24,25) 
Hiob wünscht sich, Gott begegnen zu können, um Klarheit zu erhalten. Hiob beginnt mit der 
Sehnsucht, seinen Fall vor Gott darzulegen. Er glaubt, dass Gott ihn hören und in Gerechtigkeit 
antworten würde. Diese Aussage zeigt ein tiefes Vertrauen in Gottes Wesen, selbst im Zustand größter 
Not. Hiob sucht keine Flucht vor Gott, sondern ein Gespräch mit ihm. Er hofft, durch eine Begegnung 
Verständnis für sein Leiden zu erhalten. Die Vorstellung eines Gerichts mit Gott als Richter ist für 
Hiob keine Bedrohung, sondern ein Wunsch. Er ist überzeugt, dass Gott ihn nicht verurteilen, sondern 
Recht sprechen würde. Seine Klage ist getragen von der Hoffnung, dass Gott gerecht und zugänglich 

Seite  von 68 112



bleibt. Hiob stellt Gottes Güte nicht in Frage, sondern ringt mit dem Schweigen Gottes. Er glaubt an 
einen Gott, der sich dem Gerechten offenbart. (Hiob 23,1-7; Psalm 73,16-17; Jesaja 1,18; Jeremia 
12,1) 

Gottes Unsichtbarkeit macht Hiob ratlos, aber nicht hoffnungslos. Hiob beschreibt, wie er Gott 
nicht finden kann – weder im Osten noch im Westen, nicht im Norden noch im Süden. Dieses Suchen 
ohne Finden betont die Unerreichbarkeit Gottes in seiner gegenwärtigen Erfahrung. Dennoch bleibt 
Hiob nicht in Resignation. Er erklärt, dass Gott seinen Weg kennt und ihn läutern wird wie Gold. Diese 
Aussage zeigt einen erstaunlichen Glauben trotz Gottes Schweigen. Hiob versteht seine Prüfung nicht, 
aber er vertraut darauf, dass Gott ihn durch sie hindurchführt. Seine Gewissheit liegt nicht im Wissen, 
sondern im Charakter Gottes. Die Abwesenheit Gottes wird zum Prüfstein seines Glaubens. Er ringt 
nicht mit dem Glauben an Gott, sondern mit der fehlenden Kommunikation. In der Unsichtbarkeit 
Gottes erkennt Hiob dennoch die Wirklichkeit seines Wirkens. (Hiob 23,8-12; Psalm 10,1; Jesaja 
45,15; 2. Korinther 4,18) 

Hiob bekennt seine Gottesfurcht und seine Treue zu Gottes Wort. Er erklärt, dass er Gottes Weg 
gehalten, seine Gebote nicht verlassen und Gottes Worte höher geschätzt habe als Speise. Diese 
Aussagen bezeugen, dass Hiobs Glaube nicht von äußerem Wohlergehen abhängig war. Seine 
Frömmigkeit war echt, nicht nur Reaktion auf Segen. Hiob bleibt Gott treu, obwohl er keine sichtbare 
Belohnung erhält. Seine innere Haltung steht im scharfen Gegensatz zu den Vorwürfen der Freunde. 
Während diese in Hiobs Leiden Zeichen der Schuld sehen, zeigt Hiob, dass er trotz allem an Gottes 
Wort festhält. Seine Treue ist keine Leistung, sondern Ausdruck gelebter Gottesfurcht. Die Betonung 
der Wertschätzung von Gottes Wort zeigt die Tiefe seines geistlichen Lebens. Hiobs Standhaftigkeit 
wird so zur stillen Widerlegung der theologischen Urteile seiner Freunde. (Hiob 23,11-12; Psalm 
119,72; Johannes 6,68; Offenbarung 3,10) 

Die Weltordnung scheint Hiob ungerecht – die Gottlosen handeln ungehindert. Im folgenden 
Abschnitt beklagt Hiob, dass Gottlose Landgrenzen verrücken, Tiere rauben, Waisen bedrängen und 
Witwen ausbeuten. Diese sozialen Missstände werden von Gott scheinbar nicht gerichtet. Hiob sieht, 
dass die Gottlosen in ihrem Tun erfolgreich sind, ohne dass göttliches Eingreifen sichtbar wäre. Diese 
Beobachtung steht im Widerspruch zur Lehre seiner Freunde. Hiob sieht keinen unmittelbaren 
Zusammenhang zwischen Sünde und Strafe im Leben der Menschen. Die Beschreibung der 
Ungerechtigkeit ist präzise und realistisch. Sie offenbart Hiobs Gerechtigkeitssinn, aber auch seine 
Ratlosigkeit. Er versteht nicht, warum Gott das Böse geschehen lässt. Dennoch verliert er nicht den 
Glauben an Gottes Gericht. Die Spannung zwischen Beobachtung und Glauben bleibt bestehen, wird 
aber nicht zur Ablehnung Gottes. (Hiob 24,1-12; Psalm 94,3-7; Prediger 8,14; Habakuk 1,2-4) 

Seite  von 69 112



Hiob erkennt, dass das Gericht Gottes oft verborgen bleibt. Er beschreibt, dass die Gottlosen in der 
Finsternis wirken, Ehebruch begehen, rauben und töten. Doch sie leben in der Hoffnung, nicht erkannt 
zu werden. Gottes Langmut wird von ihnen als Freibrief zur Sünde missverstanden. Hiob stellt fest, 
dass sie sich selbst täuschen und in Sicherheit wiegen, obwohl das Gericht sie ereilen wird. Doch 
dieses Gericht ist nicht sichtbar oder zeitnah. Diese Erkenntnis steht im Gegensatz zur Lehre seiner 
Freunde, die sofortige Vergeltung erwarten. Hiob betont, dass Gottes Geduld nicht Abwesenheit seiner 
Gerechtigkeit bedeutet. Der Gedanke an das Gericht bleibt, aber er ist nicht an das irdische Leben 
gebunden. Damit nähert sich Hiob einer Sichtweise an, die Gottes Handeln in einer größeren, 
verborgenen Dimension verortet. (Hiob 24,13-17; Psalm 36,1-4; Römer 2,4-6; 2. Petrus 3,10) 

Die Theologie der Freunde zerbricht an der Wirklichkeit – Hiob besteht im Glauben. Hiob 
schließt seine Rede mit der Feststellung, dass die Freunde letztlich nichts erklären können. Die 
Wirklichkeit widerspricht ihren einfachen Gleichungen. Gerechte leiden, Gottlose gedeihen – und Gott 
bleibt oft verborgen. Hiob hält an seiner Überzeugung fest, dass Gott am Ende Gerechtigkeit schafft, 
aber er widerspricht der Idee, dass sie immer sofort sichtbar wird. Diese Haltung zeigt eine Reifung 
seines Glaubens: Er verlässt sich nicht mehr auf äußere Anzeichen, sondern auf Gottes Wesen. Die 
Freunde haben sich in eine dogmatische Sicherheit geflüchtet, Hiob aber bleibt bei der Erfahrung und 
dem Vertrauen. Er bleibt in der Spannung, ohne sie aufzulösen. Das ist kein Zeichen von Zweifel, 
sondern von geistlicher Tiefe. (Hiob 24,22-25; Psalm 73,16-20; Jesaja 55,8-9; Hebräer 11,13) 

6.3. Bildad: Der Mensch ist ein Wurm - keine Hoffnung (25,1-6) 
Bildad betont Gottes Erhabenheit und die Unreinheit des Menschen. In seiner kurzen Rede stellt 
Bildad die unendliche Erhabenheit Gottes der Schwachheit und Unwürdigkeit des Menschen 
gegenüber. Er erklärt, dass Gott Herrschaft und Schrecken besitzt, Frieden in seinen Höhen herrscht 
und niemand vor ihm gerecht sein kann. Damit will er unterstreichen, dass jeder Mensch vor Gott 
unrein ist, auch wenn er sich selbst für gerecht hält. Die Sterne seien vor Gott nicht rein, wie viel 
weniger der Mensch, der wie ein Wurm sei. Diese Perspektive zeigt eine zutreffende, aber einseitige 
Theologie: Sie erkennt die Heiligkeit Gottes, verliert jedoch die Gnade aus dem Blick. Die 
Gottesfurcht wird zur lähmenden Einsicht in die eigene Nichtigkeit. Die Größe Gottes soll Demut 
bewirken, doch ohne Hoffnung führt sie zur Verzweiflung. Bildad zeichnet ein zutreffendes Bild der 
menschlichen Begrenztheit, aber ohne Hinweis auf göttliche Zuwendung. (Hiob 25,1-6; Psalm 8,4-5; 
Jesaja 6,5; Römer 3,10-12) 

Seite  von 70 112



Eine Theologie ohne Gnade nimmt dem Menschen jede Aussicht auf Rettung. Bildads Aussagen 
enthalten keine Ermutigung, keine Aussicht auf Erhörung und keine Einladung zur Umkehr. Die 
Menschheit wird als unrein, gering und nichtig beschrieben, ohne dass Gottes Erbarmen erwähnt wird. 
Diese Sichtweise zeigt, wie sich die Theologie der Freunde von Anfang an verengt hat. Ursprünglich 
wollten sie Hiob zur Umkehr bewegen, jetzt sehen sie im Menschen nur noch Verderbtheit. Ihre Worte 
haben sich vom Mitgefühl zum Urteil entwickelt, vom Trost zur Verwerfung. Wo Gottes Größe ohne 
Gnade betont wird, entsteht kein heiliger Ernst, sondern lähmende Hoffnungslosigkeit. Die Wahrheit 
über die Sündhaftigkeit des Menschen darf nicht von der Wahrheit über Gottes Barmherzigkeit 
getrennt werden. Bildads Theologie ist formal korrekt, aber geistlich unvollständig. Der Mensch ist in 
sich ein Wurm – doch durch Gottes Gnade kann er gerecht gemacht werden. (Hiob 25,4-6; Psalm 
103,13-14; Jesaja 1,18; Epheser 2,4-5) 

6.4. Hiob: Gottes Größe - mein Weg ist rein (26,1-31,40) 

6.4.1. Gottes Majestät – Hiob rühmt Gottes Größe (26,1-14) 

Gottes Größe offenbart sich in den Grenzen menschlicher Hilflosigkeit. Hiob beginnt seine 
Antwort auf Bildad mit einer ironisch gefärbten Frage: „Wie hast du dem Schwachen geholfen?“ Die 
rhetorischen Wendungen zu Beginn offenbaren nicht nur die Wirkungslosigkeit der Freunde, sondern 
stellen die Frage nach der wahren Quelle von Weisheit und Stärke. Der Kontrast zwischen 
menschlicher Rede und göttlicher Macht tritt deutlich hervor. Hiob deutet an, dass die Worte der 
Freunde nicht durch göttlichen Geist inspiriert sind, sondern lediglich leere Behauptungen darstellen. 
Damit stellt er ihre Theologie infrage und leitet über zur eigentlichen Aussage: der Lobpreis göttlicher 
Majestät. Die menschliche Weisheit hat ihre Grenze, wo Gottes Größe beginnt. Auch wohlmeinende 
Ratgeber können scheitern, wenn sie göttliche Wirklichkeit aus den Augen verlieren. (Hiob 26,1-4; 
Sprüche 18,13; Jesaja 40,13-14; 1. Korinther 2,11) 

Gottes Macht umfasst das Sichtbare wie das Verborgene. Hiob beschreibt in dichter Bildsprache, 
wie Gottes Wirken sich auf Bereiche erstreckt, die dem menschlichen Auge verborgen bleiben: das 
Totenreich, die Unterwelt, die Hänge der Erde und die Ausdehnung des Nordens. Die Vorstellung, dass 
Gott die Erde über dem Nichts aufhängt, zeigt eine theologisch wie poetisch tiefe Sicht auf Gottes 
Schöpfungsmacht. Der Raum, das Wasser, die Wolken – alles steht unter seiner Kontrolle. Diese 
Aussagen spiegeln keine naturwissenschaftliche Beschreibung, sondern ein Bekenntnis zu Gottes 

Seite  von 71 112



souveräner Ordnung über die sichtbare Welt hinaus. Hiob erkennt: Gottes Macht ist nicht an das 
Messbare gebunden, sondern umspannt Zeit, Raum und Existenz. Diese Perspektive weitet das 
Verständnis des Leids – nicht als Bruch göttlicher Kontrolle, sondern als Teil eines übergeordneten 
Wirkens. (Hiob 26,5-10; Psalm 104,1-9; Jesaja 45,7; Kolosser 1,16-17) 

Gottes Wege sind erkennbar, aber nicht erschöpfbar. Hiob fasst seine Schilderung mit der Aussage 
zusammen: „Siehe, das ist nur der Saum seiner Wege.“ Alles, was der Mensch an Gottes Wirken 
erkennen kann, ist lediglich ein Randbereich göttlicher Offenbarung. Der Donner seiner Kraft, den 
selbst das Ohr kaum begreift, verweist auf die Distanz zwischen Schöpfer und Geschöpf. In dieser 
Erkenntnis liegt zugleich Trost und Ehrfurcht: Trost, weil Gottes Macht größer ist als das Leid, 
Ehrfurcht, weil Gottes Wege unausforschlich bleiben. Hiob richtet den Blick auf den, der im Sturm, im 
Unsichtbaren und in der Tiefe wirkt – nicht chaotisch, sondern weise und geordnet. Die Theologie 
seiner Freunde, die Gott auf einfache Vergeltung reduziert, zerbricht an dieser Majestät. Wahre 
Gotteserkenntnis beginnt dort, wo der Mensch schweigt und Gott ehrt. (Hiob 26,11-14; Psalm 
77,14-20; Römer 11,33-36; Offenbarung 15,3) 

6.4.2. Verteidigung seiner Gerechtigkeit (27,1-23) 

Wahrhaftige Gerechtigkeit muss nicht vor Menschen, sondern vor Gott bestehen. Hiob nimmt 
seine Rede auf und spricht in feierlicher Ernsthaftigkeit, dass er an seiner Gerechtigkeit festhält, 
solange Gott ihm den Atem gibt. Diese Formulierung stellt sein persönliches Leiden in den größeren 
Zusammenhang göttlicher Souveränität. Hiob erkennt, dass sein Leben durch Gott erhalten wird, und 
auf dieser Grundlage beansprucht er die Freiheit, die Wahrheit über sich zu sagen. Seine Gerechtigkeit 
gründet nicht in menschlicher Anerkennung, sondern im reinen Gewissen vor Gott. Auch wenn 
Freunde ihn anklagen, bleibt er überzeugt, dass keine Schuld ihn trennt. Das Festhalten an Integrität 
wird damit zum geistlichen Akt der Anbetung. Der Maßstab der Gerechtigkeit liegt nicht in der Logik 
des menschlichen Urteilens, sondern im Wissen um Gottes absolute Wahrheit. (Hiob 27,1-6; Psalm 
26,1-3; Sprüche 20,27; 2. Korinther 1,12) 

Die Lebensweise des Gottlosen bringt keine dauerhafte Hoffnung hervor. Hiob stellt die Frage, 
welche Hoffnung der Gottlose hat, wenn Gott ihm das Leben entzieht. In dieser Aussage wird deutlich, 
dass äußere Erfolge keinen inneren Bestand garantieren. Der Gottlose mag äußerlich leben, beten oder 
Besitz haben – aber wenn Gott ihm nicht antwortet, bleibt seine Hoffnung trügerisch. Hiob erkennt in 
dieser Spannung, dass das wahre Problem des Gottlosen nicht das Leiden ist, sondern die Gottesferne. 

Seite  von 72 112



Er spricht damit den theologischen Irrtum seiner Freunde an: Nicht jeder Leidende ist gottlos, und 
nicht jeder Gottlose leidet. Der Mangel an echter Gemeinschaft mit Gott ist das eigentliche Gericht 
über den Gottlosen. So wird sichtbar, dass Hiob nicht seine Gerechtigkeit überbetont, sondern die 
Abwesenheit wahrer Frömmigkeit beim Gottlosen aufzeigt. (Hiob 27,7-10; Psalm 1,4-6; Jesaja 55,6; 
Lukas 16,24-26) 

Gottes Gericht ist sicher – auch wenn es nicht sofort eintritt. Hiob beschreibt das Erbteil des 
Gottlosen mit Worten tiefster Gewissheit. Er kündigt Gericht an, aber nicht als sofort sichtbare Strafe, 
sondern als sicheres Ende. Seine Kinder werden dem Schwert ausgeliefert, seine Nachkommen ohne 
Erbarmen, sein Haus von Fremden eingenommen. Diese Aussagen stehen nicht im Gegensatz zu Hiobs 
eigener Lage, sondern unterscheiden sich durch die Zielrichtung: Beim Gottlosen ist das Gericht 
Ausdruck des göttlichen Zorns. Hiob hingegen leidet, ohne den Zorn Gottes auf sich zu tragen. In 
dieser Unterscheidung liegt eine scharfe theologische Korrektur an die Freunde. Gott handelt gerecht, 
aber nicht immer sofort. Die Sicherheit des Gerichts ruht nicht in der Schnelligkeit, sondern in der 
Heiligkeit Gottes. (Hiob 27,13-15; Psalm 37,35-38; Prediger 8,11-13; Nahum 1,3) 

Äußerlicher Besitz schützt nicht vor göttlichem Eingreifen. Hiob beschreibt, wie der Gottlose 
Reichtum anhäuft wie Staub, aber keinen bleibenden Nutzen daraus ziehen kann. Das Silber, das er 
sammelt, wird anderen gehören, die Kleidung wird von Gerechten getragen. Dieses Bild zeigt die 
Umkehrung von Besitzverhältnissen als Ausdruck göttlicher Gerechtigkeit. Der Gottlose lebt für das 
Sichtbare, aber er kann es nicht bewahren. Seine Hoffnung zerschellt an der Grenze des Todes. Hiob 
widerspricht damit dem impliziten Wohlstandsevangelium seiner Freunde. Wohlstand ist kein Beweis 
für Gottes Wohlwollen, und Verlust kein Zeichen göttlichen Zorns. Nur wer in der Furcht des Herrn 
lebt, hat Bestand. Reichtum ohne Gottesfurcht ist ein trügerisches Netz. Diese Sicht fördert ein 
bibelgemäßes Verständnis von materiellem Segen. (Hiob 27,16-17; Psalm 49,17-19; Matthäus 6,19-21; 
1. Timotheus 6,9-10) 

Das Leben des Gottlosen endet plötzlich und schrecklich. Hiob schildert das Ende des Gottlosen als 
unaufhaltsam: Wie ein Haus, das von Motten zerfressen wird, wie ein Hüttendach, das zerbricht. Er 
legt sich reich hin, aber der Schrecken kommt; der Ostwind erhebt sich, und er wird hinweggerissen. 
Diese Bilder zeigen die Unberechenbarkeit des Gerichts, das über dem Gottlosen liegt. Sie offenbaren 
nicht nur den Untergang, sondern auch dessen Unentrinnbarkeit. Hiob sieht darin keine persönliche 
Rache, sondern die Bestätigung der göttlichen Ordnung. Die Vergänglichkeit allen menschlichen 
Ruhms steht vor Augen. Die scheinbare Sicherheit erweist sich als trügerisch. Auch wenn Gottes 
Gericht nicht mit Blitz und Donner eintritt, ist es unwiderruflich. Der Mensch kann sich nicht vor dem 

Seite  von 73 112



verborgenen, aber wirkenden Gericht Gottes verstecken. (Hiob 27,18-21; Sprüche 11,7; Lukas 
12,19-21; Offenbarung 6,15-17) 

Der Gottlose wird am Ende ausgelacht – nicht durch Menschen, sondern durch die Geschichte. 
Hiob beendet seine Ausführungen mit einem ernüchternden Fazit: Menschen klatschen über ihn in die 
Hände, zischen ihm nach seinem Fall. Diese Reaktion ist kein Aufruf zur Häme, sondern Ausdruck der 
öffentlichen Erkenntnis: Das Leben ohne Gott endet im Scheitern. Die Ironie liegt darin, dass der 
Gottlose oft selbst über andere richtet, am Ende aber selbst zum Warnbild wird. Die Geschichte 
entlarvt, was Worte nicht vermochten. Hiob bleibt dennoch nüchtern und würdevoll: Er verurteilt nicht 
persönlich, sondern beschreibt das, was geschehen wird. Das Gericht Gottes führt nicht zu 
Schadenfreude, sondern zu heiliger Ehrfurcht. So wird der Fall des Gottlosen zur Mahnung für alle, 
die auf sich selbst vertrauen. (Hiob 27,22-23; Psalm 52,6-7; Römer 2,5-6; Galater 6,7) 

Hiob grenzt sich klar ab vom Weg der Gottlosen – nicht aus Stolz, sondern aus Gottesfurcht. 
Durch alle Aussagen hindurch bleibt Hiob konsequent: Sein Weg ist nicht der Weg der Gottlosen. Er 
betont seine Gerechtigkeit nicht, um sich selbst zu erhöhen, sondern um die Wahrheit vor Gott zu 
bewahren. In der Distanz zum Gottlosen bewahrt er seine innere Integrität. Seine Aussagen sind nicht 
moralistisch, sondern geprägt von einer tiefen Ehrfurcht vor Gottes Heiligkeit. Hiob weiß, dass sein 
eigenes Leben allein durch Gottes Gnade besteht. Er ruft nicht zu menschlichem Urteil auf, sondern zu 
göttlichem Maßstab. Die Abgrenzung vom Gottlosen ist keine Selbstrechtfertigung, sondern ein 
Zeugnis für die Gerechtigkeit, die aus der Gottesfurcht lebt. Damit bleibt Hiobs Verteidigung ein 
Ausdruck seines Glaubens, nicht seines Stolzes. (Hiob 27,5-6; Psalm 119,80; Philipper 2,15; 1. 
Johannes 3,21) 

6.4.3. Der Weisheitshymnus - Gottes Erkenntnis bleibt verborgen 
(28,1-28) 

Menschliche Leistung ist groß, aber sie reicht nicht zur wahren Weisheit. Hiob beginnt mit einer 
Beschreibung des menschlichen Forschergeistes: Der Mensch ist fähig, Schätze aus der Tiefe 
hervorzuholen, dunkle Gänge zu beleuchten und Erz aus Felsen zu brechen. Diese Darstellungen 
zeigen eindrucksvoll, wie weit menschliche Technik und Erkenntnis reichen können. Dennoch wird 
bald deutlich: So tief der Mensch auch in die Erde eindringt, zur Weisheit findet er auf diesem Weg 
nicht. Der Mensch kann das Äußere der Welt beherrschen, aber das Innere der göttlichen Ordnung 
bleibt ihm verschlossen. Hiob entfaltet eine Theologie der Begrenzung: Selbst das Beste, was der 

Seite  von 74 112



Mensch leisten kann, vermag das Geheimnis göttlicher Wahrheit nicht zu durchdringen. Damit 
konfrontiert er die Freunde mit der Tatsache, dass wahre Weisheit nicht durch Beobachtung, Erfahrung 
oder Tradition gewonnen wird. (Hiob 28,1-11; Prediger 3,11; Römer 11,33; 1. Korinther 3,19) 

Weisheit übersteigt allen materiellen Wert – und bleibt verborgen. Hiob erklärt, dass Weisheit 
keinen irdischen Preis hat. Sie ist kostbarer als Gold, Silber, Korallen oder Rubine. Kein Markt kann 
sie handeln, kein Schatzmeister sie erwerben. Diese Unverfügbarkeit macht deutlich: Weisheit ist nicht 
nur wertvoll, sondern heilig. Hiob stellt dann die Frage, woher sie komme – eine Frage, die zugleich 
das Eingeständnis der Begrenztheit des Menschen enthält. Der Mensch weiß ihren Ort nicht, weder das 
Leben noch der Tod können sie offenbaren. Damit wird Weisheit zum theologischen Begriff: Sie ist 
nicht nur Klugheit oder Erfahrung, sondern göttliche Einsicht in das Wesen der Welt. Die 
Unerreichbarkeit der Weisheit stellt jede menschliche Spekulation über Gott und Welt unter das Urteil 
der Offenbarung. (Hiob 28,12-22; Sprüche 3,13-15; Jesaja 55,8-9; Jakobus 3,17) 

Wahre Weisheit gründet in der Furcht Gottes. Hiob schließt den Hymnus mit einer zentralen 
Aussage: „Siehe, die Furcht des Herrn, das ist Weisheit, und vom Bösen weichen ist Verstand.“ Damit 
macht er deutlich, dass Gotteserkenntnis nicht durch intellektuelle Leistung, sondern durch geistliche 
Haltung erlangt wird. Weisheit beginnt dort, wo der Mensch Gott als souveränen Herrn anerkennt und 
in praktischer Heiligkeit lebt. Die Gottesfurcht ist kein Gefühl, sondern ein Lebensstil, der sich im 
Gehorsam gegenüber Gottes Willen ausdrückt. Hiob bekennt damit, dass alle Theologie in der 
Anbetung wurzeln muss. Der Weg zur Weisheit führt nicht über Spekulation, sondern über 
Unterordnung. Diese Erkenntnis bereitet die endgültige Wendung in Hiobs Reden vor – weg von der 
Debatte mit den Freunden hin zur direkten Ausrichtung auf Gott. (Hiob 28,23-28; Psalm 111,10; 
Sprüche 9,10; Johannes 7,17) 

6.4.4. Rückblick auf das frühere Leben in Ehre und Segen (29,1-25) 

Hiobs frühere Zeit war von göttlichem Segen und inniger Gemeinschaft geprägt. Hiob beginnt 
seinen Rückblick mit der Sehnsucht nach den Tagen, in denen Gott sein Leben sichtbar segnete. Er 
beschreibt eine Zeit, in der Gottes Leuchte über ihm schien und seine Schritte in Licht geführt wurden. 
Diese Formulierungen verweisen auf eine ungetrübte Beziehung zu Gott, die von Führung, Schutz und 
Nähe geprägt war. Hiob sieht sich in dieser Zeit nicht nur als gesegnet, sondern auch als geistlich 
getragen. Besonders die Erwähnung des vertrauten Umgangs mit Gott unterstreicht, dass seine 
Gottesbeziehung nicht durch äußeren Wohlstand allein definiert war. Die Erinnerung an das frühere 

Seite  von 75 112



geistliche Leben bildet den Kontrast zu seiner gegenwärtigen Verlassenheit. Hiob hält damit an dem 
Bild eines gottesfürchtigen Lebens fest, das im Einklang mit Gottes Wegen stand. (Hiob 29,1-6; Psalm 
25,14; Psalm 119,105; Jesaja 30,21) 

Hiob wurde einst hoch geachtet – als Ratgeber, Fürsprecher und gerechter Richter. Hiob 
beschreibt, wie Menschen aller Stände ihm Respekt erwiesen: Die Alten erhoben sich, die Fürsten 
verstummten, selbst Edle hielten ihre Hand vor den Mund. Seine Worte wurden nicht nur gehört, 
sondern geschätzt. Doch diese gesellschaftliche Stellung basierte nicht auf Macht oder Einfluss, 
sondern auf Gerechtigkeit und Fürsorge. Er wurde zum Helfer der Armen, Vater der Waisen und zum 
Anwalt der Unterdrückten. Diese Rollen unterstreichen Hiobs Charakter als jemand, der Gottes 
Maßstab im sozialen Leben verwirklichte. Seine Entscheidungen als Richter waren geprägt von 
Integrität, Weisheit und Barmherzigkeit. In diesem Abschnitt entwirft Hiob nicht ein Idealbild seiner 
selbst, sondern beschreibt ein Leben, das von göttlicher Ordnung geprägt war. (Hiob 29,7-17; Psalm 
82,3-4; Jesaja 1,17; Sprüche 31,8-9) 

Hiobs Leben war geprägt von Hoffnung, Sicherheit und wachsendem Einfluss. Hiob erinnert sich 
an eine Zukunft, die er mit Zuversicht erwartete: „Ich sprach: Ich werde in meinem Nest sterben.“ Er 
sah sein Leben als gefestigt, seine Wurzeln tief in der Erde, sein Einfluss weitreichend. Menschen 
hörten ihm nicht nur zu, sie warteten auf seine Worte wie auf den Regen. Diese Bilder vermitteln eine 
Atmosphäre des Vertrauens und der Stabilität. Seine Worte waren nicht oberflächlich, sondern 
lebensspendend und richtungsweisend. Der Respekt, den er genoss, gründete in seiner Gerechtigkeit 
und Weisheit. Diese Rückschau ist nicht sentimental, sondern ein ernsthafter Hinweis darauf, dass 
seine jetzige Lage im Widerspruch zu seiner früheren Existenz steht. Hiob hält fest: Sein Leiden ist 
nicht Folge eines sündigen Lebens, sondern steht in Spannung zu einem rechtschaffenen Wandel. 
(Hiob 29,18-25; Sprüche 4,18; Jeremia 17,7-8; Matthäus 7,20) 

6.4.5. Beschreibung des Elends – Verlust, Spott und Zerbruch 
(30,1-31) 

Hiob erlebt öffentliche Verachtung durch die Niedrigsten der Gesellschaft. Hiob kontrastiert seine 
frühere Ehre mit der gegenwärtigen Verachtung, die ihm nun entgegenschlägt. Er schildert, dass selbst 
die Söhne derer, die er früher verachtete – Leute von niedrigstem Ansehen und moralischer 
Verwahrlosung – ihn nun verspotten. Diese Menschen, die er nicht einmal für würdig hielt, mit den 
Hunden seiner Herde zu wachen, machen ihn nun zum Ziel ihres Spottes. Der tiefgreifende 

Seite  von 76 112



gesellschaftliche Abstieg zeigt sich darin, dass Hiob nicht nur seine Stellung, sondern auch jede Form 
von Respekt verloren hat. Die Spötter reißen über ihn den Mund auf, verspotten ihn mit Spottliedern 
und weichen vor seiner Nähe nicht zurück. Diese Darstellung offenbart die Brutalität sozialen 
Abstiegs, wie er im Orient besonders beschämend war. Für Hiob bedeutet dies nicht nur materiellen 
Verlust, sondern tiefste öffentliche Demütigung. (Hiob 30,1-10; Psalm 69,8-13; Klagelieder 3,14; 
Matthäus 27,29) 

Hiobs körperliches und seelisches Elend grenzt ihn vollständig aus. Hiob beschreibt seine Isolation 
und Qual mit eindringlichen Worten. Er fühlt sich von Gott überliefert in die Hand des Elends. Sein 
Körper schmerzt, seine Haut ist geschwärzt, sein Leib durchbohrt von Schmerzen. Die Beschreibung 
ist geprägt von Bildern der Auflösung: seine Haut löst sich, seine Glieder sind gelähmt, seine Stimme 
ist zum Weinen geworden. Auch in seelischer Hinsicht ist Hiob am Ende: Er ruft zu Gott, aber erhält 
keine Antwort. Sein Klagen wird nicht erhört, seine Gebete scheinen vergeblich. Diese Gottesferne ist 
für Hiob die tiefste Not. Seine Hoffnung auf Trost inmitten des Leidens erfüllt sich nicht. Stattdessen 
erfährt er innere Dunkelheit, äußere Isolation und körperliche Zerstörung. Damit wird das ganze 
Ausmaß des Leidens sichtbar, das in keinem einfachen Ursache-Wirkung-Verhältnis zu deuten ist. 
(Hiob 30,11-23; Psalm 22,2-3; Jesaja 53,3-5; Hebräer 4,15) 

Hiobs Klage gipfelt in Verwirrung über Gottes Handeln und seine innere Not. Am Ende des 
Kapitels beschreibt Hiob seine Verzweiflung angesichts des scheinbar widersprüchlichen Handelns 
Gottes. Wo er Gutes tat, kam Böses zurück; wo er Trost erwartete, kam Leid. Sein Inneres kocht, seine 
Haut hat sich schwarz gefärbt, seine Leier ist zur Trauermusik geworden. Diese Bilder zeigen, dass 
sein gesamtes Wesen – innerlich wie äußerlich – vom Leid durchdrungen ist. Hiob erkennt keinen 
Zusammenhang mehr zwischen seinem Tun und seinem Ergehen. Der Zorn Gottes scheint ihn 
getroffen zu haben, obwohl er keine Schuld erkennt. Diese letzte Klage ist kein Aufgeben, sondern 
Ausdruck tiefster Gottesbeziehung. Hiob ringt nicht mit dem Sinn des Lebens, sondern mit dem 
Schweigen Gottes. Seine Treue besteht darin, dass er weiter zu dem Gott ruft, der ihn schweigend 
prüft. (Hiob 30,24-31; Psalm 38,7-11; Klagelieder 3,1-8; Jakobus 5,11) 

6.4.6. Feierlicher Freispruch – Keine verborgene Schuld (31,1-40) 

Wahre Gottesfurcht bewährt sich in verborgener Reinheit des Herzens. Hiob beginnt sein 
Schlussplädoyer mit dem feierlichen Bekenntnis: „Ich habe einen Bund geschlossen mit meinen 
Augen.“ Dieser Satz macht deutlich, dass Hiobs Gerechtigkeit nicht nur äußerlich war, sondern das 

Seite  von 77 112



Innere seines Herzens umfasste. Er stellt sich der Prüfung durch Gott und verweist auf die Reinheit 
seiner Gedanken. Besonders im Bereich der sexuellen Versuchung und des Begehrens zeigt sich seine 
Entschlossenheit zur Heiligung. Seine Haltung war nicht von Menschenfurcht, sondern von 
Gottesfurcht geprägt. Er wusste, dass Gott die Wege des Menschen sieht und jedes Tun durchforscht. 
Diese Haltung ist Ausdruck echter Integrität – nicht als moralische Leistung, sondern als Frucht der 
Gottesbeziehung. Hiob lebt, was er bekennt: Heiligkeit beginnt im Herzen. (Hiob 31,1-4; Psalm 
101,2-3; Sprüche 4,23; Matthäus 5,27-28) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erklärt zu Hiob 31,1-40, dass Hiob seine 
Unschuld beteuert, indem er eine ganze Reihe möglicher Sünden ausdrücklich ausschließt: 
sexuelle Unreinheit, Lüge, unrechtmäßiges Handeln, Unterdrückung von Sklaven oder Armen, 
Habgier, Götzendienst und Rachsucht. Besonders eindrücklich ist seine Aussage, er habe einen 
„Bund mit seinen Augen“ geschlossen, was bedeutet, dass er bewusst darauf verzichtete, eine 
Jungfrau begehrlich anzusehen. Rashi weist dazu in Avot de Rabbi Nathan 2,5 darauf hin, dass 
Hiob nicht einmal einen Blick der Begierde auf eine Jungfrau werfen wollte, weil sie später 
heiraten könnte und er sich dann in sündige Gedanken verstricken würde. Am Ende des 
Kapitels fordert Hiob Gott heraus, ihn zu prüfen, und betont, dass er im Fall einer Lüge bereit 
wäre, das entsprechende Gericht zu tragen (Rubin, 2016, S. 1158). 

Gottesgericht wäre verdient, wenn Unrecht oder Täuschung vorläge. Hiob bekennt seine Unschuld 
nicht aus Stolz, sondern im Wissen um den gerechten Maßstab Gottes. Er nennt konkrete Beispiele: 
Betrug in Handel und Maß, Ungerechtigkeit gegenüber Knechten und Mägden, Gleichgültigkeit 
gegenüber Armen und Witwen. Für jede dieser Taten beansprucht er Strafe, wenn sie auf ihn zuträfen. 
Diese Aussagen zeigen, dass Hiob bereit ist, sich unter Gottes Gericht zu stellen – nicht aus 
Verzweiflung, sondern aus Überzeugung der eigenen Lauterkeit. Er lebt nicht in verborgener Schuld, 
sondern im Licht göttlicher Gerechtigkeit. Besonders betont er, dass auch sein Umgang mit sozial 
Schwachen dem Maßstab der Barmherzigkeit Gottes entsprach. Diese Form der Selbstprüfung 
offenbart eine tiefe geistliche Reife. Hiobs Gewissen ist sensibel, weil es sich an Gottes Gesetz misst. 
(Hiob 31,5-23; 2. Mose 22,21-24; Sprüche 11,1; 1. Johannes 3,20-21) 

Hiobs Reichtum diente nicht der Selbstverherrlichung, sondern war von Gottesfurcht geprägt. 
Hiob distanziert sich ausdrücklich von jeder Form des Materialismus und Götzendienstes. Er bekennt, 
dass er sein Vertrauen niemals auf Gold oder Reichtum gesetzt hat. Auch der Schöpfung – Sonne und 
Mond – hat er keine Ehre erwiesen, wie es im heidnischen Umfeld üblich war. Seine Haltung war nicht 
geprägt vom Streben nach Besitz, sondern vom Bewusstsein der Verantwortung vor Gott. Reichtum 
war für ihn kein Zeichen der Selbstverwirklichung, sondern ein Mittel zur Ehre Gottes. Die 

Seite  von 78 112



Weigerung, Schöpfung oder Besitz zu vergötzen, macht deutlich, dass Hiobs Herz allein auf Gott 
ausgerichtet war. Diese geistliche Klarheit unterscheidet ihn von vielen Zeitgenossen, deren Wohlstand 
zum Stolperstein wurde. (Hiob 31,24-28; 5. Mose 8,17-18; Psalm 62,11; Matthäus 6,24) 

Verborgene Sünden wären ein Bruch mit dem Bund Gottes. Hiob schließt seine Selbstprüfung mit 
weiteren Bereichen seines Lebens ab: Rachsucht, geheime Sünde, mangelnde Gastfreundschaft oder 
Heuchelei. In allen Punkten bekennt er, keine Schuld auf sich geladen zu haben. Besonders betont er, 
dass er auch dann Hilfe gab, wenn niemand zusah – eine Frömmigkeit ohne äußere Schau. Die 
Gastfreundschaft war ihm selbstverständlich, und selbst gegen Feinde hegte er keinen Hass. Diese 
Aufzählung wirkt nicht wie ein Lob auf sich selbst, sondern wie ein offener Brief an Gott, in dem jede 
Zeile geprüft werden darf. Hiob versteht sein Leben im Rahmen des Bundes: Verborgene Sünde würde 
diesen Bund brechen – deshalb will er auch im Innersten rein sein. Diese Haltung macht seine Aussage 
glaubwürdig. (Hiob 31,29-34; Psalm 15,1-3; Jesaja 33,14-16; Römer 2,16) 

Hiob legt sein Leben als geöffnete Schriftrolle vor Gott nieder. Am Ende ruft Hiob Gott als Richter 
an. Er spricht davon, dass er gerne ein Buch über sich führen würde, das seine Unschuld belegt. Er ist 
bereit, es auf seiner Schulter zu tragen und wie eine Krone zu ehren. Diese Formulierung ist Ausdruck 
völliger Transparenz. Er lädt Gott ein, seine Wege zu prüfen – sogar bis zu seinem Ackerland und 
Ertrag. Hiob fürchtet kein verborgenes Unrecht, weil er mit reinem Herzen vor Gott steht. Diese 
Offenheit ist nicht menschlicher Stolz, sondern Ausdruck tiefer Gottesfurcht. Damit endet seine 
Verteidigung: nicht mit Zorn, sondern mit dem stillen, festen Vertrauen, dass Gott sieht, weiß und 
gerecht richtet. Die Tür für Gottes Reden ist damit offen. (Hiob 31,35-40; Psalm 139,23-24; Jeremia 
17,10; 1. Korinther 4,4-5) 

Seite  von 79 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 22-31) 

Zusammenfassung:  

Die dritte Redereihe beginnt mit der letzten Rede von Eliphas, der Hiob nun offen schwere Sünden 
unterstellt – darunter Unterdrückung der Schwachen, Gier und Gottlosigkeit. Diese Anschuldigungen 
entbehren jeder Grundlage und zeigen, wie sehr sich die Freunde von der Realität entfernt haben. 
Eliphas ruft Hiob zur Buße auf, mit der Aussicht auf Wiederherstellung. Auf diese letzte Rede folgt 
keine neue Antwort von Bildad oder Zofar, was auf eine inhaltliche Erschöpfung der Freunde 
hindeutet. Hiob hingegen nutzt den Raum, um sich ausführlich zu verteidigen. Er bekräftigt seine 
Unschuld, beschreibt seine Gottesfurcht und äußert erneut seine Sehnsucht nach göttlicher 
Gerechtigkeit. Er schildert die Vergänglichkeit des Menschen, die scheinbare Ungerechtigkeit im 
Leben der Gottlosen und seine eigenen Schmerzen. In Kapitel 29 erinnert sich Hiob an vergangene 
Zeiten des Segens und der Ehre, in Kapitel 30 kontrastiert er dies mit seiner gegenwärtigen Schmach 
und Einsamkeit. In Kapitel 31 legt Hiob schließlich einen Eid der Unschuld ab und zählt zahlreiche 
Lebensbereiche auf, in denen er sich treu verhalten hat – in seiner Sexualethik, im Umgang mit Besitz, 
Untergebenen, Armen, Fremden und Gott. Dieses Kapitel ist ein feierlicher und zugleich verzweifelter 
Ruf nach göttlichem Eingreifen und Zeugnis. Hiobs Worte enden nicht in Rebellion, sondern in einem 
tiefen, ehrlichen Verlangen nach Antwort und Gerechtigkeit von Gott selbst. 

Anwendungen:  

Falsche Anklagen können Wunden vertiefen, statt sie zu heilen. Eliphas spricht nicht mehr 
seelsorgerlich, sondern beschuldigend, ohne Beweise. Der Text zeigt, wie theologischer Eifer ohne 
Liebe Schaden anrichtet. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, weil geistliche Verantwortung immer 
Wahrhaftigkeit und Barmherzigkeit verbinden muss. 

Gottes Gerechtigkeit ist nicht immer sofort sichtbar, aber letztlich gewiss. Hiob sieht die 
Ungerechtigkeit der Welt, hält aber an Gottes Gerechtigkeit fest. Das geistliche Prinzip zeigt, dass der 
Glaube nicht auf momentaner Erfahrung, sondern auf Gottes Wesen beruht. Diese Einsicht bleibt 
zentral, weil Gerechtigkeit nicht immer vor den Augen, aber im Glauben getragen wird. 

Geprüfter Glaube bleibt nicht stumm, sondern ringt mit Gott in Ehrfurcht. Hiobs Rede ist kein 
Aufstand gegen Gott, sondern ein Ringen um Klarheit und Beziehung. Der Text macht deutlich, dass 
Klage, Erinnerung und Selbstprüfung zum geistlichen Leben gehören. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, 
weil Gott ein ehrliches Herz mehr ehrt als äußere Fassade. 

Seite  von 80 112



Teil 3: Elihus Reden - Zwischen Position und Vorbereitung 
(Hiob 32-37) 

7. Elihu stellt sich vor und widerspricht allen (32,1-33,33) 

7.1. Beweggrund seines Redens - Zorn über beide Seiten (32,1-22) 
Elihu tritt auf als neuer Redner mit brennendem inneren Antrieb. Nachdem die drei Freunde 
keine Antwort mehr auf Hiobs Worte fanden, weil er sich in ihren Augen für gerecht hielt, betritt Elihu 
die Szene. Seine Rede entspringt nicht bloßer Diskussionsfreude, sondern tiefem Zorn – sowohl über 
Hiob, weil dieser sich selbst mehr rechtfertigte als Gott, als auch über die Freunde, weil sie Hiob nicht 
widerlegen konnten, aber ihn dennoch verurteilten. Elihus Auftreten ist nicht oberflächlich polemisch, 
sondern ernst und durchdrungen von innerer Überzeugung. Er empfindet, dass Gottes Ehre in der 
Diskussion zu kurz gekommen ist. Besonders wichtig ist sein Hinweis, dass er bislang aus Achtung vor 
dem Alter der anderen geschwiegen habe. Nun aber empfindet er, dass Schweigen dem Verständnis 
göttlicher Wahrheit nicht länger dient. Elihus Zorn ist ein Hinweis auf geistlichen Ernst, nicht auf 
persönliche Rechthaberei. (Hiob 32,1-5; Jeremia 20,9; Sprüche 27,5; Johannes 2,17) 

Wahre Einsicht hängt nicht am Alter, sondern an Gottes Geist. Elihu nimmt eine überraschende 
Position ein: Er erkennt, dass Alter zwar Erfahrung bringt, aber nicht automatisch Weisheit. Er betont, 
dass im Menschen der Geist Gottes wirkt, und dass Einsicht letztlich eine Gabe von Gott ist. Diese 
Aussage stellt die bisherige Argumentationsstruktur infrage, die stark auf Lebenserfahrung und 
menschlicher Autorität beruhte. Elihu begründet sein eigenes Rederecht nicht mit Position oder 
Wissen, sondern mit dem Wirken des Geistes. Damit erinnert er an das Prinzip der prophetischen 
Berufung: Gott spricht, durch wen er will – unabhängig von Status oder Alter. Diese Sicht korrigiert 
nicht nur Hiobs Freunde, sondern öffnet auch den Raum für neue Erkenntnis. Weisheit wird nicht als 
Besitzstand verstanden, sondern als Frucht des Geistes. (Hiob 32,6-10; 4. Mose 11,29; Hiob 28,23; 1. 
Korinther 2,12-13) 

Elihu spricht nicht aus Selbstüberhebung, sondern aus Pflichtbewusstsein. Obwohl er jung ist, 
erklärt Elihu, dass er sich gedrängt fühlt zu reden, weil er nicht mehr schweigen kann. Er vergleicht 
sich mit einem Weinbeutel, der kurz vor dem Bersten steht. Dieser Vergleich macht deutlich, dass sein 
innerer Antrieb nicht aus Eitelkeit oder Auflehnung kommt, sondern aus einer göttlichen Berufung zur 

Seite  von 81 112



Klärung. Er kündigt an, dass er ohne Ansehen der Person sprechen und keine Schmeichelei üben wird. 
Damit grenzt er sich sowohl von Hiobs Selbstrechtfertigung als auch von der dogmatischen Starrheit 
der Freunde ab. Elihu positioniert sich nicht als Richter, sondern als Zeuge göttlicher Wahrheit. Seine 
Klarheit und Entschlossenheit deuten an, dass seine Worte nicht menschlicher Überlegenheit 
entspringen, sondern einem tiefen Verantwortungsgefühl gegenüber Gott. (Hiob 32,17-22; Jeremia 
1,6-9; Hesekiel 3,17-18; 1. Thessalonicher 2,4) 

7.2. Gott redet auch durch Leid - nicht nur zur Strafe (33,1-33) 
Elihu ruft Hiob auf zur offenen Begegnung – auf Augenhöhe und in Demut. Elihu beginnt mit 
einem persönlichen Appell an Hiob: Er bittet ihn um aufmerksames Zuhören, denn seine Worte seien 
aufrichtig, von reinem Wissen geprägt und im Geist Gottes gesprochen. Dabei macht er deutlich, dass 
er wie Hiob aus Staub gemacht sei – also kein überlegener Richter, sondern ein Mitmensch. Diese 
Einleitung ist bemerkenswert: Sie zielt auf Offenheit, Verständigung und geistliche Ernsthaftigkeit. 
Elihu stellt sich nicht über Hiob, sondern bekennt seine gemeinsame Geschöpflichkeit. Gerade 
dadurch erhält sein Appell Gewicht. Er ruft Hiob auf, sich nicht zu fürchten, sondern mutig zu 
antworten, wenn er könne. Der Ton ist nicht aggressiv, sondern respektvoll und klar. Elihu begründet 
seine Rede mit der Pflicht, göttliche Wahrheit zu verteidigen – nicht durch Schlagworte, sondern durch 
geistliche Klarheit. (Hiob 33,1-7; Psalm 103,14; Jesaja 50,4; 2. Timotheus 2,24-25) 

Elihu greift Hiobs Selbstaussagen auf – und stellt sie unter göttliches Licht. Elihu zitiert Hiobs 
eigene Worte: „Ich bin rein, ohne Übertretung … aber Gott findet Anlass gegen mich.“ In diesen 
Aussagen sieht Elihu eine problematische Haltung: Hiob habe sich nicht nur verteidigt, sondern auch 
Gott der Ungerechtigkeit bezichtigt. Elihu erkennt, dass Hiob im Schmerz über das erlebte Leid seine 
Sicht auf Gottes Gerechtigkeit zu verlieren drohte. Der Mensch mag sich für gerecht halten, aber nur 
Gott kennt das Herz vollkommen. Elihus Ziel ist es nicht, Hiob zu verurteilen, sondern ihn daran zu 
erinnern, dass Gottes Handeln immer gerecht und weise ist – auch wenn es dem Menschen 
unverständlich erscheint. Die Gerechtigkeit Gottes steht über jeder menschlichen Wahrnehmung. 
(Hiob 33,8-11; Sprüche 21,2; Jesaja 55,8-9; Römer 9,14-20) 

Gott redet vielfältig – auch durch Leid als warnendes Erziehungsinstrument. Elihu entfaltet eine 
tiefe Theologie der göttlichen Kommunikation: Gott redet einmal und noch ein zweites Mal – durch 
Träume, Nachtgesichte, aber auch durch Schmerz und Krankheit. Diese Offenbarungen dienen nicht 
der Strafe, sondern der Rettung. Wenn ein Mensch durch Leid und Krankheit niedergeworfen wird, ist 
dies oft Gottes Mittel, ihn von Hochmut abzubringen und ihn zu warnen. Ziel dieses Redens ist nicht 

Seite  von 82 112



Zerstörung, sondern Umkehr. Der Mensch soll sein Leben überdenken und den Weg des Verderbens 
verlassen. Elihu zeigt damit, dass Leid eine göttlich gelenkte Schule sein kann, die zur Erkenntnis und 
Rettung führt. Das Leid ist nicht sinnlos, sondern Teil des Redens Gottes – ein Ruf zur Umkehr und 
Demut. (Hiob 33,14-22; Psalm 119,67; Hebräer 12,5-11; Offenbarung 3,19) 

Gottes Erbarmen wird sichtbar, wenn der Mensch Buße tut und Gnade empfängt. Elihu 
beschreibt schließlich, wie der leidende Mensch durch einen Mittler, einen Fürsprecher, zu Gott 
geführt wird. Dieser Mittler verkündet dem Menschen, was recht ist, und bittet um seine Erlösung. 
Gott hat Erbarmen, erlöst den Menschen vom Grab und schenkt ihm neues Leben. In der Folge betet 
der Mensch zu Gott, erfährt Erhörung und bekennt seine Schuld. Der Mensch erkennt Gottes Gnade 
und wird wiederhergestellt. Diese Beschreibung erinnert an das Prinzip der stellvertretenden Gnade – 
ein Hinweis auf Gottes Erbarmen, das größer ist als jedes Gericht. Elihu appelliert an Hiob, diese Sicht 
anzunehmen: nicht im Schmerz zu verharren, sondern sich der rettenden Gnade Gottes zu öffnen. 
Gottes Ziel ist nicht Verwerfung, sondern Versöhnung. (Hiob 33,23-30; Psalm 32,5; Jesaja 1,18; 1. 
Johannes 1,9) 

Seite  von 83 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 32,1-33,33) 

Zusammenfassung:  

Nachdem die drei Freunde keine Antworten mehr haben und Hiob sich weiterhin für gerecht hält, tritt 
Elihu auf den Plan. Er ist jünger, hatte bisher geschwiegen, spricht nun aber mit innerer Dringlichkeit. 
Elihu kritisiert sowohl Hiob als auch dessen Freunde: Die Freunde, weil sie Hiob nicht widerlegen 
konnten, Hiob, weil er sich selbst für gerechter als Gott hält. In seiner Einleitung hebt Elihu hervor, 
dass wahre Weisheit nicht vom Alter, sondern vom Geist Gottes abhängt. Seine Argumentation beginnt 
mit der Feststellung, dass Gott größer ist als der Mensch und nicht zur Rechenschaft gezogen werden 
muss. Elihu lehnt Hiobs Forderung ab, mit Gott zu rechten, und widerspricht dem Vorwurf, Gott würde 
auf das Rufen der Menschen nicht antworten. Er hebt hervor, dass Gott durch verschiedene Mittel – 
Träume, Krankheit, Leiden – zu den Menschen spricht, um sie zur Umkehr zu führen. Elihu sieht Leid 
nicht primär als Strafe, sondern als göttliches Reden, das rettet. Damit bringt er eine neue Sicht ein, die 
Gottes Erziehung und Barmherzigkeit stärker betont. Er ruft Hiob auf, nicht Gott zu verklagen, 
sondern in Demut zuzuhören und die Möglichkeit göttlicher Erziehung anzuerkennen. 

Anwendungen:  

Wahre Weisheit ist nicht an Alter, sondern an Gottes Geist gebunden. Elihu spricht mit Einsicht, 
obwohl er der Jüngste ist, weil er sich vom Geist Gottes leiten lässt. Der Text zeigt, dass geistliche 
Autorität nicht an Lebensjahre, sondern an geistliche Reife gebunden ist. Diese Wahrheit bleibt 
wichtig, weil der Geist Gottes Menschen befähigt – unabhängig von menschlicher Hierarchie. 

Gott redet vielfältig – auch durch Leiden. Elihu beschreibt Träume, Krankheit und Bedrängnis als 
Wege, durch die Gott den Menschen zur Umkehr ruft. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Leid nicht nur 
Gericht, sondern auch Gnade sein kann. Diese Einsicht bleibt tröstlich, weil Gott selbst in der Prüfung 
rettend und erziehend wirkt. 

Demütige Korrektur ist nötig, wenn der Glaube ins Wanken gerät. Elihu konfrontiert Hiobs 
Überheblichkeit, aber ohne ihn zu verurteilen. Der Text macht deutlich, dass geistliche Korrektur dann 
fruchtbar ist, wenn sie aus Gottesfurcht und Mitgefühl geschieht. Diese Wahrheit bleibt bedeutsam, 
weil auch glaubende Menschen immer wieder Orientierung brauchen. 

Seite  von 84 112



8. Elihu verteidigt Gottes Gerechtigkeit (34,1-37) 

8.1. Gott handelt gerecht - Hiob spricht vermessen (34,1-15) 
Elihu ruft zur Prüfung Hiobs Worte im Licht göttlicher Gerechtigkeit auf. Elihu fordert die 
Weisen unter den Zuhörern auf, Hiobs Aussagen nüchtern zu prüfen. Er wiederholt Hiobs Vorwurf, 
Gott handle ungerecht, und hebt die Unangemessenheit einer solchen Anklage hervor. Hiob habe 
gesagt, er sei gerecht, aber Gott habe ihm das Recht entzogen. Diese Behauptung stellt nach Elihus 
Einschätzung die göttliche Gerechtigkeit infrage. Er ruft seine Zuhörer dazu auf, mit klarem Verstand 
zu urteilen, wie man Speisen mit dem Gaumen prüft. Damit macht er deutlich, dass theologische 
Aussagen sorgfältig bedacht und geistlich bewertet werden müssen. Elihu will nicht die Klage Hiobs 
unterdrücken, sondern dessen Aussagen an der Heiligkeit Gottes messen. In dieser Haltung liegt die 
Aufforderung, Wahrheit nicht aus Emotion, sondern aus Gottesfurcht zu beurteilen. (Hiob 34,1-6; 
Psalm 50,21; Jesaja 5,20; 1. Thessalonicher 5,21) 

Gott handelt niemals böse – Gerechtigkeit ist sein unveränderliches Wesen. Elihu widerspricht 
Hiob entschieden: Gott kann nicht Unrecht tun, noch das Recht beugen. Er begründet dies mit Gottes 
Stellung als Schöpfer und Erhalter der Welt. Wer könnte Gott zur Rechenschaft ziehen oder ihm etwas 
entziehen, das ihm nicht ohnehin gehört? Elihu stellt klar, dass Gott der Ursprung aller Ordnung ist, 
und deshalb auch das Maß aller Gerechtigkeit. Diese Sicht bewahrt vor jeder Vermenschlichung 
Gottes, wie sie in Hiobs Klage teilweise anklingt. Auch wenn der Mensch Gottes Wege nicht versteht, 
bleibt Gott gerecht. Elihu erinnert daran, dass jede Existenz von Gottes Hauch abhängig ist – wenn er 
ihn zurückzieht, vergeht alles Leben. Diese Perspektive ruft zur Ehrfurcht auf und lässt keinen Raum 
für Anklage gegen Gottes Handeln. (Hiob 34,7-15; 5. Mose 32,4; Psalm 145,17; Römer 3,4) 

Gottes Macht zeigt sich nicht in Willkür, sondern in heiliger Ordnung. Elihu macht deutlich, dass 
Gottes Macht nicht beliebig, sondern durch seine Gerechtigkeit bestimmt ist. Er regiert nicht im 
Eigeninteresse, sondern zum Wohl seiner Schöpfung. Selbst das Erheben oder Niederwerfen von 
Menschen ist bei ihm nie willkürlich, sondern Ausdruck göttlicher Ordnung. Daraus ergibt sich, dass 
jede Klage über Gottes Ungerechtigkeit letztlich Gottes Herrschaft anzweifelt. Elihu stellt die Frage, 
ob ein ungerechter Herrscher Recht sprechen kann – implizit zeigt er damit, dass bei Gott Recht und 
Macht immer zusammengehören. Diese Aussage richtet sich nicht nur gegen Hiobs Anklage, sondern 
verteidigt den Charakter Gottes inmitten eines unverständlichen Leides. Gottes Gerechtigkeit ist kein 
Teil seines Wesens, sie ist sein Wesen. (Hiob 34,10-15; 2. Mose 34,6-7; Psalm 99,4; Offenbarung 15,3) 

Seite  von 85 112



8.2. Gottes Souveränität in Gericht und Gnade (34,16-37) 
Gott richtet unparteiisch und in vollkommener Einsicht – niemand entzieht sich seinem Blick. 
Elihu fordert Hiob auf, seine Rede mit geistlichem Verstand zu hören und erkennt an, dass Gott als 
oberster Richter handelt. Er stellt klar, dass Gott weder auf das Ansehen der Person schaut noch den 
Reichen bevorzugt. Alle Menschen sind vor ihm gleich, denn sie sind Geschöpfe seines Willens. Elihu 
betont, dass Gott nicht nur äußerlich urteilt, sondern Herz und Wandel prüft. Er sieht alles Tun der 
Menschen und erkennt ihre Werke in der Tiefe. Nichts ist ihm verborgen, keine Nacht kann Schuld 
verbergen, kein Einfluss kann Strafe aufhalten. Diese Sicht betont die Allwissenheit und Gerechtigkeit 
Gottes als Grundlage jeden Gerichts. Die Vorstellung, man könne Gottes Urteil durch Schweigen oder 
Unwissenheit entgehen, wird als Irrtum entlarvt. Gott handelt nicht nach äußeren Eindrücken, sondern 
nach Wahrheit. (Hiob 34,16-23; 5. Mose 10,17; Psalm 33,13-15; Hebräer 4,13) 

Gottes Eingreifen richtet sich nach seinem vollkommenen Zeitplan – ohne menschliche 
Kontrolle. Elihu macht deutlich, dass Gott dann richtet, wenn es seiner Weisheit entspricht, nicht 
wenn Menschen es erwarten oder fordern. Er kann Könige stürzen und Völker vernichten – nicht aus 
Laune, sondern aus gerechtem Urteil. Seine Macht wird nicht durch äußere Zustimmung begrenzt. 
Elihu beschreibt Gott als den, der Bosheit offenbart und verborgene Schuld ans Licht bringt. Wenn 
Menschen sich gegen ihn erheben, verschließt er sich und entzieht seine Nähe – mit ernsten Folgen. 
Umgekehrt aber erhört er auch das demütige Bekenntnis und die Bitte um Führung. Elihu zeichnet 
damit ein ausgewogenes Bild göttlicher Herrschaft: Gericht und Gnade fließen aus derselben Quelle 
heiliger Souveränität. Gottes Handeln ist niemals unbedacht, sondern Ausdruck vollkommener 
Weisheit. (Hiob 34,24-30; Psalm 75,8; Jesaja 40,23-24; Daniel 2,21) 

Hiobs Worte überschreiten die Grenze ehrlicher Klage – und fordern göttliches Gericht heraus. 
Elihu wirft Hiob vor, sich in seinen Aussagen zu weit vorgewagt zu haben. Wer sagt, er wolle nicht 
sündigen, sehe aber keinen Gewinn in der Umkehr, stellt Gottes Gerechtigkeit infrage. Diese Haltung 
entlarvt eine selbstgerechte Geisteshaltung, die Gottes Ehre relativiert. Elihu erkennt darin eine 
gefährliche Entwicklung: Der Leidende fordert Gott heraus, anstatt sich unter seine Hand zu beugen. 
Er betont, dass Gott nicht dem Menschen Rechenschaft schuldet, sondern dass der Mensch Gott 
verantwortlich ist. Wer sich weigert, Einsicht anzunehmen, der zeigt nicht nur Trotz, sondern 
Verachtung göttlicher Ordnung. Elihu ruft Hiob daher zur Einsicht auf, nicht um ihn zu demütigen, 
sondern um ihn zur Wahrheit zurückzuführen. Die Rede schließt mit der Warnung, dass Hiob durch 
sein Reden sich selbst mehr schadet als nützt. (Hiob 34,31-37; Sprüche 19,3; Jesaja 45,9; Römer 9,20) 

Seite  von 86 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 34,1-37) 

Zusammenfassung:  

Elihu richtet sich nun direkter gegen Hiobs Aussagen und legt besonderen Nachdruck auf die 
Unangemessenheit seiner Anklagen gegen Gott. Er zitiert sinngemäß Hiobs frühere Worte, wonach 
dieser behauptet habe, Gott höre nicht, sei ungerecht oder behandle den Gerechten wie den Gottlosen. 
Elihu wehrt sich vehement gegen diese Sicht und betont, dass Gott niemals Böses tun oder das Recht 
beugen könne. Er führt aus, dass Gott nach Maßstäben richtet, die über dem menschlichen Verstehen 
liegen, und dass seine Autorität über alle Menschen souverän und gerecht sei. Elihu betont, dass Gott 
niemandem gegenüber rechenschaftspflichtig ist und dass sein Handeln vollkommen mit seiner 
Heiligkeit übereinstimmt. Die Behauptung, Gott würde ungerecht handeln, sei daher anmaßend und 
falsch. Außerdem kritisiert Elihu, dass Hiob seine Worte zu hoch einschätzt und dadurch Gott zu 
Unrecht beschuldigt. Er stellt klar, dass auch ein leidender Mensch Gott mit Ehrfurcht begegnen muss. 
Elihus Rede will Hiob zur Umkehr und zum Vertrauen in Gottes Gerechtigkeit führen, ohne ihn 
vollständig zu verurteilen. Er spricht nicht nur in theologischer Strenge, sondern mit dem Anliegen, 
Gottes Ehre wiederherzustellen und Hiobs Blick auf das Wesen Gottes zu korrigieren. 

Anwendungen:  

Gottes Gerechtigkeit bleibt unangetastet – auch wenn sie verborgen erscheint. Elihu betont, dass 
Gott niemals Unrecht tut und nicht nach menschlichen Maßstäben bewertet werden kann. Der Text 
zeigt, dass Gottes Wege größer und heiliger sind als menschliche Vorstellungen. Diese Wahrheit bleibt 
grundlegend, weil ein falsches Gottesbild immer zu geistlicher Verwirrung führt. 

Leid darf nicht zum Maßstab für Gottes Wesen werden. Hiobs Erfahrungen lassen ihn am 
Charakter Gottes zweifeln, doch Elihu ruft zur Umkehr dieser Sichtweise auf. Das geistliche Prinzip 
zeigt, dass Umstände nicht das letzte Wort über Gottes Natur haben. Diese Einsicht bleibt wesentlich, 
weil echte Anbetung an Gottes Wesen, nicht an persönlichem Ergehen festhält. 

Die Sprache über Gott soll von Ehrfurcht und Wahrheit geprägt sein. Elihu rügt Hiob nicht nur 
wegen des Inhalts, sondern auch wegen der Art seiner Worte über Gott. Der Text macht deutlich, dass 
das Reden über den Schöpfer niemals leichtfertig oder anmaßend sein darf. Diese Wahrheit bleibt 
aktuell, weil geistliche Reife sich auch in der Wortwahl über Gott zeigt. 

Seite  von 87 112



9. Elihus Lehre über Gottes Handeln (35,1-37,24) 

9.1. Selbstgerechtigkeit bringt Gott nichts - er bleibt souverän 
(35,1-16) 

Elihu stellt klar: Weder menschliche Gerechtigkeit noch Gottlosigkeit verändern Gottes Wesen. 
Elihu greift Hiobs wiederholte Aussagen auf, wonach es ihm nichts bringe, gerecht zu leben, wenn 
Gott ihn dennoch leiden lasse. Er fragt: „Meinst du, das sei gerecht?“ und stellt die provokante 
Gegenfrage, was der Mensch Gott gebe, wenn er gerecht lebt. Daraus folgt eine wichtige theologische 
Wahrheit: Gottes Wesen ist unabhängig vom Menschen; weder die Gerechtigkeit des Menschen 
bereichert ihn, noch schmälern Sünde oder Unglaube seine Herrlichkeit. Diese Sicht korrigiert die 
Annahme, dass Gottes Handeln unmittelbar an das Verhalten des Einzelnen gebunden sei. Elihu hebt 
hervor, dass menschliche Taten zwar andere Menschen betreffen, aber Gottes Wesen nicht verändern. 
Diese Sicht schützt vor Selbstüberhebung und zugleich vor der Versuchung, Gottes Gunst erzwingen 
zu wollen. Elihu zeigt, dass Gottes Beziehung zum Menschen aus Gnade und nicht aus Leistung 
erwächst. (Hiob 35,1-8; Psalm 50,9-12; Maleachi 3,6; Römer 11,35-36) 

Gott lässt sich nicht durch Klage beeindrucken, sondern hört auf das demütige Herz. Elihu 
erklärt, warum viele Rufe aus dem Leid unerhört bleiben. Menschen schreien wegen Unterdrückung, 
Gewalt und Not, aber sie fragen nicht nach Gott, dem Schöpfer, der Erkenntnis geben kann. Diese 
Aussage deckt eine tiefer liegende Wahrheit auf: Viele rufen nicht um Gottes Willen, sondern nur aus 
Selbsterlösung. Elihu kritisiert, dass in solchen Gebeten oft das wahre Verlangen nach Gottes 
Gegenwart fehlt. Darum bleibt Gottes Antwort aus – nicht, weil er ungerecht wäre, sondern weil er das 
Herz prüft. Elihu stellt fest, dass Gott nicht auf eitle Menschen hört und auch nicht auf jene, die im 
Hochmut reden. Er will keine bloße emotionale Reaktion, sondern ehrliche Buße und Glauben. Damit 
verweist Elihu auf die geistliche Haltung, in der Gott sich offenbart: nicht im Zorn des Leidenden, 
sondern in der Demut des Hörenden. (Hiob 35,9-16; Psalm 66,18-20; Sprüche 15,29; Jesaja 1,15-18) 

9.2. Gottes Größe und Weisheit im Umgang mit der Welt (36,1-21) 
Elihu betont Gottes vollkommenes Wissen und sein gerechtes Handeln. Elihu hebt in seiner Rede 
hervor, dass Gott in seinem Handeln keine Fehler macht und sich vollkommen im Wissen über alle 
Menschen bewegt. Er ist „mächtig und doch niemand verachtend“, was bedeutet, dass seine Stärke 
stets von Gnade und Gerechtigkeit begleitet wird. Elihu betont, dass Gott den Gottlosen nicht am 

Seite  von 88 112



Leben erhält, sondern das Recht der Bedrängten aufrechterhält. Wer gottesfürchtig lebt, den lässt er 
nicht aus den Augen, sondern erhöht ihn und gibt ihm Würde. Selbst wenn solche Gerechte 
Züchtigung erfahren, geschieht dies nicht zur Zerstörung, sondern zur Unterweisung. Gott redet durch 
das Leid, um den Menschen seine Sünde zu zeigen und zur Umkehr zu bewegen. So ist göttliche Strafe 
immer von pädagogischem Ziel geleitet. Gottes Gerichte sind Ausdruck heiliger Liebe, nicht 
willkürlicher Härte. Diese Sicht stellt Gottes Handeln als aktiv lenkende Fürsorge dar. (Hiob 36,1-12; 
Psalm 94,12; Sprüche 3,11-12; Hebräer 12,5-6) 

Ungehorsam gegen göttliche Erziehung führt zur Verstockung und zum Gericht. Elihu macht 
deutlich, dass Gottes erziehende Züchtigung niemals unbegründet ist. Wer sie annimmt, findet Heilung 
und Erkenntnis, wer sie aber verachtet, geht einem harten Ende entgegen. Damit stellt Elihu die 
Verantwortung des Menschen in den Mittelpunkt: Wie auf Gottes Reden geantwortet wird, entscheidet 
über Leben und Gericht. Wer das Herz verhärtet, verpasst nicht nur Trost, sondern stürzt ins Verderben. 
Besonders warnend ist seine Aussage, dass der Gottlose im Zorn stirbt, ohne jemals Einsicht erlangt zu 
haben. Der Stolz wird zur Falle, die Rebellion zur Mauer gegen die Gnade. Diese Perspektive verweist 
auf den Ernst des göttlichen Redens im Leid: Es fordert zur Reaktion heraus. Elihu zeichnet ein Bild 
göttlicher Pädagogik, das zwischen Gnade und Gericht unterscheidet – je nachdem, ob der Mensch 
umkehrt oder widersteht. (Hiob 36,13-18; Jesaja 1,5-6; Klagelieder 3,39-40; Römer 2,4-5) 

Elihu ruft Hiob zur Achtsamkeit auf – nicht dem Bösen nachzugeben, sondern Gottes Größe zu 
erkennen. In seinem abschließenden Appell dieses Abschnitts warnt Elihu Hiob davor, sich durch das 
Leid zu Ungerechtigkeit verleiten zu lassen. Der Drang nach Rechtfertigung darf nicht zur Rebellion 
gegen Gottes Wege führen. Leid kann zum Ausgangspunkt geistlichen Wachstums werden oder zur 
Quelle von Bitterkeit. Elihu ruft Hiob auf, sich nicht vom Übermut reißen zu lassen und Gottes Reden 
nicht zu verachten. Stattdessen soll Hiob Gottes Größe betrachten, denn seine Wege sind höher als die 
des Menschen. Die Auseinandersetzung mit dem Leid soll zur Erkenntnis führen, nicht zur 
Verzweiflung. Elihus Ermahnung ist nicht scharf, sondern seelsorgerlich: Er fordert zur Wachsamkeit, 
um nicht das Ziel göttlicher Züchtigung zu verfehlen. Das Heil liegt nicht in der Antwort, sondern im 
Vertrauen. (Hiob 36,19-21; Psalm 119,71; Jesaja 55,8-9; 2. Korinther 7,10) 

9.3. Gottes Majestät in Wetter, Natur und Herrschaft (37,1-24) 
Die Natur offenbart Gottes Majestät – Furcht und Bewunderung sind die angemessene Antwort. 
Elihu beginnt seine letzte Rede mit einer Beschreibung gewaltiger Naturphänomene, die Gottes 
Stimme gleichen: Donner, Sturm und Blitze. Diese Erscheinungen lösen bei ihm Furcht und 

Seite  von 89 112



Ergriffenheit aus, was er als natürliche Reaktion auf Gottes Größe versteht. Das Wirken in der 
Schöpfung ist nicht zufällig, sondern Ausdruck göttlicher Macht und Herrlichkeit. Elihu sieht in den 
Wetterereignissen kein blindes Naturgeschehen, sondern göttlich gelenkte Zeichen. Der Donner ist für 
ihn Gottes Stimme, die den Himmel durchdringt, die Blitze seine Botschafter. Diese Sicht offenbart 
eine tiefe Ehrfurcht vor dem Schöpfer, der nicht nur im Himmel thront, sondern in der Natur 
gegenwärtig handelt. Damit ruft Elihu Hiob und die Zuhörer auf, in den Erscheinungen der Schöpfung 
die Gegenwart Gottes zu erkennen und anzubeten. (Hiob 37,1-5; Psalm 29,3-9; Nahum 1,3-6; Römer 
1,20) 

Gott handelt durch Naturereignisse – als Gericht, Gnade oder Erziehung. Elihu erklärt, dass Gott 
Regen, Schnee und Frost sendet, nicht willkürlich, sondern zielgerichtet. Naturgewalten dienen dem 
göttlichen Plan: Sie können Strafe sein, aber auch Segensmittel oder Weckruf zur Umkehr. Der Schnee 
bedeckt die Erde, der Regen tränkt das Land – alles dient einem höheren Zweck. Gott gebraucht die 
Elemente, um den Menschen zum Stillstand zu bringen, zur Besinnung und zur Erkenntnis seiner 
Größe. Selbst das Innehalten der Tiere in ihren Höhlen ist Ausdruck göttlicher Lenkung. Elihu zeigt, 
dass Gottes Handeln nicht nur moralisch-ethisch zu beurteilen ist, sondern auch durch Naturgeschichte 
und Witterung hindurch geschieht. Diese umfassende Sicht offenbart einen souveränen Gott, der alles 
unter Kontrolle hat und in allem spricht. (Hiob 37,6-13; Psalm 147,15-18; Amos 4,7-13; Matthäus 
5,45) 

Elihu ruft zur Demut angesichts göttlicher Größe und Unerforschlichkeit auf. Am Ende seiner 
Rede stellt Elihu die Frage, ob der Mensch Gottes Wege überhaupt ermessen kann. Die Antwort liegt 
in der Beobachtung: Niemand versteht die Verteilung des Lichts, den Ursprung des Windes oder die 
Gesetzmäßigkeit der Wolken. Die Natur offenbart Geheimnisse, die weit über menschliches Verstehen 
hinausgehen. Wenn schon die sichtbare Schöpfung unergründlich ist, wie viel mehr das Wesen des 
unsichtbaren Gottes. Elihu fordert Hiob zur Ehrfurcht und Demut auf: Gott ist erhaben, gerecht und 
voller Kraft, und niemand darf sich ihm gegenüber überheblich zeigen. Das angemessene Verhalten 
des Menschen ist nicht Anklage, sondern stille Bewunderung und Anbetung. Der Abschnitt endet mit 
dem Hinweis, dass Gott diejenigen nicht ansieht, die sich selbst für weise halten. (Hiob 37,14-24; 
Psalm 104,1-4; Jesaja 40,25-26; Römer 11,33) 

Seite  von 90 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 35,1-37,24) 

Zusammenfassung:  

Elihu schließt seine Reden in drei aufeinanderfolgenden Kapiteln ab, in denen er Hiobs Sichtweise 
weiterhin korrigiert und Gottes Größe hervorhebt. In Kapitel 35 wirft Elihu Hiob vor, zu denken, seine 
Gerechtigkeit sei bedeutungsvoller als Gottes Größe. Er betont, dass menschliches Verhalten Gottes 
Wesen nicht beeinflusst, weil Gott transzendent ist. Dennoch hört Gott die Demütigen, nicht aber die 
Stolzen, die nur in der Not zu ihm rufen. Elihu will zeigen, dass Gottes Schweigen kein Zeichen von 
Gleichgültigkeit, sondern von Weisheit ist. In Kapitel 36 weitet er seine Perspektive auf Gottes 
Handeln aus: Gott richtet gerecht, erhöht die Demütigen und benutzt Leiden zur Erziehung. Elihu lobt 
Gottes Größe in seinen Werken, besonders in der Natur. In Kapitel 37 richtet er den Blick vollends auf 
Gottes Majestät in Sturm, Regen, Donner und Schnee. Gottes Stimme in der Schöpfung offenbart seine 
Souveränität, Macht und Unerforschlichkeit. Elihu mahnt, sich nicht über Gott zu erheben, sondern ihn 
in Ehrfurcht anzubeten. Damit endet Elihus Rede, der die göttliche Gerechtigkeit verteidigt, ohne 
Gottes Nähe zu leugnen. Er bereitet die Bühne für das direkte Reden Gottes vor und lenkt Hiobs Blick 
weg vom eigenen Leid hin zur Größe und Heiligkeit des Schöpfers. 

Anwendungen:  

Gottes Erhabenheit übersteigt menschliches Verstehen. Elihu macht deutlich, dass Gottes Wesen 
und Wege größer sind als alles, was der Mensch erfassen kann. Der Text zeigt, dass Gottes 
Transzendenz kein Hindernis, sondern die Grundlage für Vertrauen ist. Diese Wahrheit bleibt 
bedeutend, weil Anbetung nur aus einer Haltung der Ehrfurcht und Demut entstehen kann. 

Nicht jedes Schweigen Gottes ist Ablehnung – oft ist es Prüfung. Hiob empfindet Gottes Schweigen 
als Distanz, doch Elihu erklärt es als Ausdruck göttlicher Weisheit. Das geistliche Prinzip zeigt, dass 
Gottes Antworten nicht immer unmittelbar, aber stets weise sind. Diese Einsicht bleibt tröstlich, weil 
sie hilft, im Warten auf Gott nicht zu verzweifeln. 

Leid kann Gottes Reden und geistliches Wachstum fördern. Elihu beschreibt das Leiden nicht als 
Strafe, sondern als erziehendes Mittel Gottes zur Umkehr und Läuterung. Der Text macht deutlich, 
dass Gottes Wege mit dem Menschen auch im Schmerz Gnade verfolgen. Diese Wahrheit bleibt 
wichtig, weil sie Leiden nicht verharmlost, aber geistlich einordnet. 

Seite  von 91 112



Teil 4: Gottes Antwort aus dem Sturm (Hiob 38-42,6) 

10. Gottes Fragen - Schöpfung und Macht (38,1-40,5) 

10.1. Gottes Reden über die Schöpfung - Wo warst du? (38,1-38) 
Gott antwortet aus dem Sturm und stellt Hiobs Erkenntnisfähigkeit infrage. Gott spricht zu Hiob 
aus einem Sturm heraus – ein Bild für seine Majestät, Reinheit und Gerichtskraft. Die Antwort erfolgt 
nicht als Erklärung oder Rechtfertigung, sondern in Form von Gegenfragen, die Hiobs Begrenztheit 
offenlegen. Der erste Satz Gottes konfrontiert: „Wer ist es, der den Rat verdunkelt mit Worten ohne 
Erkenntnis?“ Damit wird deutlich, dass Hiobs Aussagen Gottes Wesen nicht gerecht wurden. Gottes 
Fragen zielen nicht auf Demütigung, sondern auf Offenbarung. Sie machen sichtbar, dass der Mensch 
nicht in der Lage ist, Gottes Werke auch nur annähernd zu begreifen. Die göttliche Rede beginnt mit 
der Schöpfung – Ursprung aller Ordnung – und fragt: „Wo warst du, als ich die Erde gründete?“ Diese 
Frage bringt Hiobs Klage zum Verstummen, nicht durch Widerlegung, sondern durch Erhabenheit. 
Gottes Weisheit ist nicht diskutierbar, sie steht über aller menschlichen Einsicht. (Hiob 38,1-4; Psalm 
104,1-5; Jesaja 40,12-14; Römer 11,33-36) 

Die Fundamente der Erde bezeugen Gottes Weisheit und Macht. Gott fragt Hiob nach den Maßen, 
Pfeilern und dem Grundstein der Erde – Bilder, die den Schöpfungsakt als präzises Werk eines 
allwissenden Bauherrn darstellen. Dabei wird das Bild eines geordneten Bauwerks verwendet, das 
nicht dem Zufall entspringt, sondern einem weisen Plan folgt. Gott stellt sich als Architekt der Welt 
dar, der Maße kennt, Linien zieht und Fundamente legt. Die Erde ist kein autonomes System, sondern 
ein von Gott gesetzter Raum. Der „Morgensternchor“ und die „Jubelschreie der Söhne Gottes“ bei der 
Grundlegung unterstreichen, dass Gottes Schöpfung von Anfang an mit Herrlichkeit erfüllt war. Die 
Fragen entziehen dem Menschen jede Grundlage, sich als Richter über Gott zu erheben. Die 
Schöpfung bezeugt Gottes Größe, nicht menschliche Autonomie. (Hiob 38,5-7; Psalm 19,2; Jesaja 
45,18; Hebräer 3,4) 

Die Grenzen der Natur sind Ausdruck göttlicher Herrschaft. Gott fragt Hiob, wer das Meer mit 
Toren verschloss, wer Wolken zur Decke machte und ihm seine Schranken setzte. Damit wird gezeigt: 
Die Natur ist nicht wild und unbeherrscht, sondern von Gott gezähmt und begrenzt. Das Meer – oft ein 
Bild für Chaos – wird hier als Element unter göttlicher Kontrolle beschrieben. Der Akt des 

Seite  von 92 112



Eingrenzens zeigt, dass Gott der Herr über alles ist, was für den Menschen unbegreiflich erscheint. 
Selbst die Urgewalten gehorchen seiner Stimme und sind eingebettet in seinen Plan. Die poetische 
Sprache entfaltet die Größe Gottes als Weltenlenker, der Ordnung schafft, wo der Mensch nur 
Bedrohung sieht. Diese Ordnung ist nicht statisch, sondern Ausdruck einer fortwährenden göttlichen 
Regierung. (Hiob 38,8-11; Psalm 33,7; Sprüche 8,29; Jeremia 5,22) 

Licht, Finsternis und kosmische Abläufe liegen allein in Gottes Hand. Gott fragt, ob Hiob den Ort 
des Lichts kenne oder ob er die Grenzen der Finsternis bestimmen könne. Diese Bilder zielen auf die 
fundamentalen Phänomene der Schöpfung, die dem Menschen entzogen bleiben. Der Tagesanbruch, 
der das Böse sichtbar macht und unterdrückt, ist nicht Menschenwerk, sondern Gottes Werk. Die 
Gestalt der Erde verändert sich im Licht wie Ton unter einem Siegel – ein poetisches Bild für die 
göttliche Wirksamkeit im Verborgenen. Gott spricht weiter über die Tiefen des Meeres und die Pforten 
des Todes – Orte, zu denen der Mensch keinen Zugang hat. Elihus Theologie wird hier bestätigt: 
Gottes Wege sind nicht durch das Sichtbare beschränkt. Die kosmische Ordnung zeugt von einem 
allwissenden Schöpfer, nicht von Zufall oder Chaos. (Hiob 38,12-18; Psalm 139,7-12; Jesaja 45,7; 
Johannes 1,5) 

Himmelsräume, Wetter und Naturgewalten bezeugen Gottes verborgene Weisheit. Gott fragt nach 
dem Weg zum Ort des Lichts, zur Quelle des Schnees, Hagels, Regens und Blitzes. Diese Fragen 
stellen nicht nur die Grenzen menschlicher Naturwissenschaft dar, sondern auch die Unverfügbarkeit 
göttlicher Geheimnisse. Gott offenbart, dass er Kammern für Schnee und Hagel bereithält – als 
Werkzeuge seines Gerichtes und seiner Versorgung. Selbst die Wege des Blitzes sind ihm untertan, 
ebenso der Tau und das Eis. Die Himmelsgestirne, insbesondere die Sternbilder wie Orion, Plejaden 
und der Große Bär, sind Zeichen göttlicher Herrschaft über Raum und Zeit. Keine Macht, kein Wissen, 
kein Zugriff des Menschen kann diese Kräfte beeinflussen. Alles unterliegt dem Wort Gottes, der seine 
Schöpfung durch seinen Willen erhält. Diese Beschreibung ist ein Aufruf zur Demut, Anbetung und 
Hingabe an den Schöpfer. (Hiob 38,19-38; Psalm 147,15-18; Jesaja 40,26; Kolosser 1,16-17) 

10.2. Tiere, Ordnung, Naturgewalten - Gottes Weisheit 
(38,39-39,30) 

Gottes Fürsorge reicht bis in die verborgensten Bereiche der Schöpfung. Gott beginnt mit der 
Frage, ob Hiob dem Löwen die Beute beschaffen oder den Hunger der jungen Löwen stillen könne. 
Dabei zeigt er, dass selbst die wildesten Tiere auf seine Versorgung angewiesen sind. Der Rabe schreit 
zu Gott um Nahrung für seine Jungen, die hilflos schreien, wenn sie Hunger haben. Diese Bilder 

Seite  von 93 112



verdeutlichen: Gottes Fürsorge reicht über das Menschenleben hinaus bis in die abgelegensten Winkel 
der Natur. Kein Geschöpf ist zu gering, um von seinem Schöpfer übersehen zu werden. Die 
Versorgung der Tiere geschieht nicht durch menschliche Planung, sondern allein durch göttliche 
Vorsehung. Gottes Weisheit offenbart sich nicht nur in gewaltiger Schöpfungskraft, sondern auch in 
der stillen Fürsorge für das Leben. Die Fragen an Hiob sind rhetorisch: Sie sollen aufzeigen, dass 
allein Gott als Versorger, Erhalter und Regent aller Kreatur infrage kommt. (Hiob 38,39-41; Psalm 
104,21; Matthäus 6,26; Psalm 147,9) 

Geburt und Wachstum im Tierreich sind Teil göttlicher Lenkung. Gott spricht über Steinböcke 
und Hirsche und fragt Hiob, ob er ihre Tragezeit kenne, ihre Geburt überwache oder ihre Jungen 
aufwachsen sehe. Diese Details im Leben wilder Tiere zeigen, dass selbst biologische Abläufe unter 
göttlicher Kontrolle stehen. Die Entwicklung in der Tierwelt ist kein zufälliger Kreislauf, sondern Teil 
einer durchdachten Ordnung. Der Mensch kann diese Prozesse beobachten, aber nicht kontrollieren 
oder lenken. Der Akt der Geburt, das Hineinwachsen ins Leben und die Selbstständigkeit der Jungen 
ist ein geordnetes Wunder, das Gottes Weisheit widerspiegelt. Gott kennt den Zeitpunkt jedes Werdens 
und Vergehens. Die Fragen unterstreichen, wie tief die göttliche Vorsehung in das natürliche Leben 
eingreift. Wer diese Lenkung übersieht, versteht das Wesen der Schöpfung nicht. (Hiob 39,1-4; Psalm 
104,24; Sprüche 30,18-19; Jesaja 40,26) 

Die Freiheit und Eigenart der Tiere ist Ausdruck göttlicher Schöpfungsvielfalt. Gott beschreibt 
das wilde Wildesel und den Wildochsen als Geschöpfe, die sich menschlicher Kontrolle entziehen. Der 
Wildesel lebt fernab menschlicher Siedlungen und freut sich über seine Ungebundenheit. Der 
Wildochse ist stark, aber nicht dienstbar – er folgt nicht dem Pflug des Menschen und lässt sich nicht 
in menschlichen Nutzen zwingen. Diese Beispiele zeigen, dass nicht alle Schöpfung dem Menschen 
untergeordnet ist. Gott hat Vielfalt erschaffen – nicht nur nützliche, sondern auch wilde, unabhängige 
Tiere, die seine Freiheit und Kreativität widerspiegeln. Diese Eigenständigkeit ist kein Zeichen von 
Chaos, sondern ein Ausdruck göttlicher Freiheit. Gott herrscht nicht nur über das Geordnete, sondern 
auch über das Unzähmbare. Damit wird jede Vorstellung einer rein anthropozentrischen Welt 
relativiert. (Hiob 39,5-12; Psalm 50,10-11; Psalm 148,10; Römer 11,36) 

Die Instinkte der Tiere zeugen von einer unsichtbaren, göttlichen Weisheit. Gott spricht über den 
Strauß, der seine Eier im Sand verbirgt und scheinbar sorglos mit seinem Nachwuchs umgeht. Diese 
Eigenart wird nicht als Fehler beschrieben, sondern als göttlich gesetzte Realität. Der Strauß hat keine 
Weisheit wie andere Tiere, doch Gott hat ihm die Fähigkeit gegeben, schnell zu laufen. Die Frage nach 
dem Pferd offenbart Kraft, Mut und Kampfesfreude – Eigenschaften, die tief im Wesen des Tieres 
verankert sind. Auch der Falke und der Adler folgen nicht menschlicher Anleitung, sondern handeln 

Seite  von 94 112



instinktiv – gelenkt von einem unsichtbaren Plan. Diese Vielfalt tierischer Begabungen ist ein Hinweis 
auf Gottes schöpferische Souveränität. Nicht jedes Verhalten ist verständlich, aber alles ist 
zweckmäßig. Die Tierwelt ist eine Schule göttlicher Weisheit, die Staunen und Demut lehrt. (Hiob 
39,13-30; Psalm 104,24-25; Sprüche 30,24-28; Matthäus 10,29) 

10.3. Hiobs erste Antwort - Sprachlosigkeit (40,1-5) 
Hiob erkennt seine Begrenztheit im Angesicht göttlicher Majestät. Nach Gottes Rede antwortet 
Hiob mit wenigen Worten, die seine tiefe Erschütterung offenbaren. Er erkennt, dass er über Dinge 
geredet hat, die seinen Verstand übersteigen, und dass seine bisherigen Aussagen Gottes Wesen nicht 
gerecht wurden. Das Bekenntnis „Siehe, ich bin zu gering, was soll ich dir erwidern?“ markiert eine 
Wende in Hiobs Haltung. Er legt die Hand auf den Mund – ein Zeichen äußerster Demut, Einsicht und 
Schweigen. Hiob versucht keine weitere Rechtfertigung, sondern zieht sich zurück in Schweigen und 
Ehrfurcht. Dies ist nicht Ausdruck von Verzweiflung, sondern von Einsicht in Gottes Größe. Die 
Begegnung mit Gottes Offenbarung hat in Hiob eine Erkenntnis bewirkt, die Worte überflüssig macht. 
In dieser ersten Reaktion zeigt sich, dass echte Gotteserkenntnis das menschliche Urteil zum 
Schweigen bringt. Die Würde Gottes überstrahlt das menschliche Ringen um Gerechtigkeit. (Hiob 
40,1-4; Psalm 62,10; Prediger 5,1; Jesaja 6,5) 

Hiob verzichtet auf jede weitere Anklage – nicht aus Resignation, sondern aus Ehrfurcht. Mit der 
Aussage „Einmal habe ich geredet, doch ich will nicht antworten, und zweimal, doch ich will nichts 
mehr hinzufügen“, zieht Hiob eine klare Grenze. Er anerkennt, dass seine bisherigen Aussagen der 
göttlichen Wirklichkeit nicht gerecht wurden. Dieser Rückzug ist kein Eingeständnis von Schuld im 
moralischen Sinn, sondern Ausdruck echter Umkehr im Denken. Hiob erkennt: Gottes Wege sind 
höher als menschliche Gedanken, und seine Weisheit unzugänglich für menschliches Richten. Das 
Schweigen ist kein Zeichen innerer Niederlage, sondern geistlicher Reife. Hiobs Schweigen bekennt 
mehr als viele Worte – es spricht von Gottesfurcht, Einsicht und Bereitschaft, sich der göttlichen 
Wahrheit unterzuordnen. Damit wird deutlich, dass Gottes Offenbarung das Herz erreicht hat. Diese 
erste Antwort Hiobs markiert den Anfang seiner Wiederherstellung. (Hiob 40,5; Psalm 131,1-2; Jesaja 
55,8-9; Jakobus 1,19-21) 

Seite  von 95 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 38,1-40,5) 

Zusammenfassung:  

Gott antwortet Hiob endlich – jedoch nicht mit einer Erklärung für das Leid, sondern mit einer Reihe 
von Fragen, die seine unendliche Weisheit und Macht in der Schöpfung betonen. Er spricht aus dem 
Sturm und stellt Hiobs Verständnisgrundlage infrage: Wer ist der Mensch, dass er Gottes Ratschlüsse 
beurteilen könnte? In einer beeindruckenden Rede beschreibt Gott die Ordnung, Weite und 
Komplexität der Schöpfung – von den Fundamenten der Erde bis zu Naturphänomenen wie Licht, 
Regen, Schnee, Sternen und Tierwelt. Dabei wird deutlich, dass Gottes Regierung weit über das 
hinausgeht, was der Mensch begreifen kann. Die Natur erscheint nicht chaotisch, sondern durch 
göttliche Weisheit geordnet. Hiob wird nicht beschämt, sondern eingeladen, Gottes Größe zu erkennen 
und seine eigene Begrenztheit anzunehmen. Gott fragt nicht, um Informationen zu bekommen, sondern 
um Hiobs Perspektive zu weiten. In Kapitel 40,1–5 reagiert Hiob mit Demut: Er erkennt seine 
Kleinheit, legt die Hand auf den Mund und spricht nicht weiter. Er widerspricht Gott nicht mehr, 
sondern zieht sich ehrfürchtig zurück. Damit ist der erste Teil von Gottes Antwort abgeschlossen – eine 
Begegnung, die nicht durch Theorien, sondern durch die Offenbarung Gottes selbst Wirkung entfaltet. 

Anwendungen:  

Gottes Größe wird in der Schöpfung sichtbar und bleibt unauslotbar. Gott weist Hiob auf die 
Tiefe und Ordnung der Schöpfung hin, um seine Souveränität zu betonen. Der Text zeigt, dass die 
sichtbare Welt ein Zeugnis für Gottes Majestät ist. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil Anbetung 
aus dem Staunen über Gottes Größe hervorgeht. 

Der Mensch ist zum Hören berufen, nicht zur Anklage Gottes. Gott stellt Hiob nicht zur Rede, 
sondern führt ihn durch Fragen zur Erkenntnis seiner Begrenztheit. Das geistliche Prinzip zeigt, dass 
Demut der Weg zur Gotteserkenntnis ist. Diese Einsicht bleibt wesentlich, weil wahre Erkenntnis 
Gottes mit der Anerkennung des eigenen Unverständnisses beginnt. 

Begegnung mit Gott verändert mehr als jede Erklärung. Hiob bekommt keine Antwort auf das 
„Warum“, aber er begegnet der Herrlichkeit Gottes. Der Text macht deutlich, dass Gottes Gegenwart 
mehr heilt als jede rationale Auflösung. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil Glauben nicht auf 
Verständnis, sondern auf Vertrauen in Gottes Wesen gründet. 

Seite  von 96 112



11. Gottes zweite Rede - Macht und Gericht (40,6-41,34) 

11.1. Kann Hiob Gott gleichkommen im Richten? (40,6-14) 
Gott fordert Hiob heraus, göttliches Gericht selbst auszuüben – eine unmögliche Aufgabe. Gott 
spricht erneut zu Hiob, wiederum aus dem Sturm, und richtet eine rhetorische Herausforderung an ihn. 
Er fragt, ob Hiob fähig sei, Gerechtigkeit zu üben wie Gott, und ob er sich mit Majestät, Pracht, 
Herrlichkeit und Glanz bekleiden könne. Diese Worte sind nicht spöttisch, sondern ernsthaft belehrend. 
Gott fordert Hiob auf, den Hochmütigen zu demütigen, die Gottlosen zu erniedrigen und sie in den 
Staub zu werfen. Damit zeigt er, was es bedeuten würde, wenn Hiob tatsächlich Anspruch auf 
göttliches Richten hätte. Die Aufgabe, die Gott beschreibt, übersteigt jede menschliche Fähigkeit. Wer 
Recht sprechen will wie Gott, muss auch Macht, Einsicht und Heiligkeit besitzen wie Gott. In diesem 
Licht wird Hiobs Anklage gegen Gott als anmaßend entlarvt. Der Anspruch auf eigene Gerechtigkeit 
kollidiert mit der Wirklichkeit göttlicher Souveränität. (Hiob 40,6-11; Psalm 50,21; Jesaja 2,11; Daniel 
4,34-35) 

Die Macht über Leben, Gericht und Herrschaft bleibt allein bei Gott. Gott führt aus, dass nur 
derjenige, der wirklich richten kann, auch Anspruch auf eigene Gerechtigkeit erheben darf. Wenn Hiob 
die Hochmütigen zu Boden bringen und die Gottlosen in der Erde verstecken könne, dann würde Gott 
seine Kraft anerkennen. Doch gerade diese Herausforderung macht deutlich, dass Hiob eben nicht die 
Mittel besitzt, um göttliches Gericht zu vollziehen. Gottes Worte führen Hiob vor Augen, dass 
Gerechtigkeit nicht im Diskurs liegt, sondern in der Fähigkeit zur heiligen Durchsetzung. Der Maßstab 
für wahres Gericht ist nicht das Gefühl des Leides, sondern die Gerechtigkeit Gottes selbst. Die 
Aufforderung zur Selbsterhöhung dient dazu, Hiobs Demut zu festigen und ihn zur Einsicht in seine 
eigene Begrenztheit zu führen. Gott macht klar: Wer Gerechtigkeit fordert, muss auch Gericht üben 
können. Diese göttliche Konfrontation bewirkt stille Buße. (Hiob 40,12-14; Psalm 9,8-9; Römer 12,19; 
Offenbarung 15,3-4) 

11.2. Behemoth und Leviathan - Symbole für das Unbezwingbare 
(40,15-41,34) 

Behemoth steht als Sinnbild für die unbegreifliche Schöpfungsmacht Gottes. Gott beginnt seine 
Beschreibung mit Behemoth, einem gewaltigen Landtier, das er selbst erschaffen hat – wie auch Hiob. 
Dieses Tier ernährt sich von Gras, ist also friedlich, besitzt jedoch immense Kraft und Majestät. Seine 

Seite  von 97 112



Lenden und Muskeln werden als Beispiel äußerer Stärke und innerer Festigkeit beschrieben. Der 
Schwanz gleicht einer Zeder, was auf seine unerschütterliche Standhaftigkeit verweist. Die Knochen 
gleichen Erz, seine Glieder Stangen aus Eisen – Bilder für unbesiegbare Konstitution. Behemoth liegt 
unter Lotosbüschen, versteckt in Sümpfen – fern menschlicher Kontrolle, aber vollkommen versorgt 
von Gott. Kein Mensch kann ihn fangen, kein Netz ihn halten, keine Macht ihn bezwingen. In ihm 
manifestiert sich eine Schöpfungsgewalt, die nur Gott selbst lenken kann. Die Botschaft ist klar: Wer 
solch ein Geschöpf nicht bändigen kann, kann auch dem Schöpfer nicht entgegentreten. (Hiob 
40,15-24; Psalm 104,24; Jesaja 40,26; Römer 1,20) 

Behemoth zeigt die Lücke zwischen menschlicher Schwäche und göttlicher Souveränität. In der 
Darstellung Behemoths betont Gott, dass dieses Wesen zwar geschaffen wurde, aber keinerlei Einfluss 
des Menschen duldet. Er „beginnt die Wege Gottes“, ist also ein Prototyp seiner Schöpfungsmacht. 
Selbst der Jordan fürchtet ihn nicht, auch wenn er über ihn schäumt. Der Versuch, Behemoth mit 
Haken, Stricken oder Netzen zu bezwingen, ist zum Scheitern verurteilt. Diese Aussagen rücken die 
Debatte zwischen Hiob und seinen Freunden in ein neues Licht: Leid ist nicht durch menschliche 
Maßstäbe zu deuten, wenn selbst die Schöpfung sich der menschlichen Erklärung entzieht. Behemoth 
verkörpert Gottes Autonomie im Gestalten, Versorgen und Erhalten der Welt. Seine schiere Existenz 
verweist auf den Abgrund zwischen göttlicher Kraft und menschlicher Ohnmacht. Damit stellt Gott 
Hiobs Forderung nach Erklärung in ein göttlich bestimmtes Maß zurück. (Hiob 40,19-24; Psalm 
33,6-9; 1. Timotheus 6,15-16; Jesaja 45,9) 

Leviathan demonstriert das Unbesiegbare und das Erhabene in Gottes Schöpfung. Mit Leviathan 
wendet sich Gott einem Wesen zu, das in biblischer Sprache das Chaos, das Unbezwingbare und 
zugleich Gottes Größe symbolisiert. Niemand kann ihn mit Angelleine, Seil oder Haken beherrschen. 
Er verspottet jede menschliche Waffe, spottet über die Vorstellung, gezähmt zu werden. Sein Atem 
lässt Flammen aufsteigen, seine Augen strahlen wie Morgenröte – Bilder für Ehrfurcht und Furcht. 
Gott beschreibt ihn in poetischen Einzelheiten: seine Schuppen sind wie Schilde, sein Rücken wie 
Reihen gegossener Schilde, sein Niesen bringt Licht hervor. In Leviathan erscheint eine Kreatur, die 
über alle menschliche Vorstellung hinausgeht. Niemand kann ihn herausfordern, niemand ihm 
gleichkommen. Diese Beschreibung dient als Spiegel: Wer solch ein Geschöpf nicht beherrschen kann, 
hat nicht das Recht, Gottes Pläne in Frage zu stellen. (Hiob 41,1-21; Psalm 74,14; Jesaja 27,1; 
Offenbarung 4,11) 

Leviathan ist ein Zeugnis der erhabenen Herrschaft Gottes über alles Geschaffene. Gott fragt 
Hiob: „Wer ist unter dem ganzen Himmel, der ihm gleich wäre?“ und beantwortet damit seine ganze 
Rede. Leviathan wird nicht aus Naturromantik beschrieben, sondern als Grenzstein menschlicher 

Seite  von 98 112



Macht. Selbst seine bloße Erscheinung jagt Furcht ein, sein Inneres ist unergründlich, sein Angriff 
unaufhaltsam. Gott macht deutlich: Wer ihm trotzen will, muss zuerst an Leviathan vorbei – ein 
unmöglicher Weg. Die Beschreibung schließt mit dem Hinweis, dass auf Erden seinesgleichen nicht 
ist, geschaffen „ohne Furcht“. Er blickt auf alles, was hoch ist, ist „ein König über alle Stolzen“. 
Damit verkörpert Leviathan nicht nur Schöpfungskraft, sondern göttliche Autorität über das Stolze, 
Ungezähmte und Widerständige. Die Botschaft ist unmissverständlich: Wer Hiob und seine Freunde 
demütigt, ist derselbe, der Leviathan hervorgebracht hat. (Hiob 41,22-34; Jesaja 2,11; Psalm 89,10; 
Hiob 28,28) 

Seite  von 99 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 40,6-41,34) 

Zusammenfassung:  

Gott wendet sich ein zweites Mal direkt an Hiob, diesmal mit dem Ziel, seine Fragen noch weiter zu 
vertiefen. Wiederum spricht er nicht erklärend, sondern fordernd: Will Hiob tatsächlich Gottes Recht 
aufheben und sich selbst rechtfertigen, indem er Gott beschuldigt? Um seine Souveränität zu 
unterstreichen, lenkt Gott den Blick Hiobs auf zwei mächtige Geschöpfe: Behemoth und Leviathan. 
Diese beiden Wesen stehen beispielhaft für die gewaltige, furchteinflößende Seite der Schöpfung. 
Behemoth wird als ein starkes, unbeugsames Landtier beschrieben, das sich keiner menschlichen 
Kontrolle beugt. Leviathan erscheint als schreckliches, nahezu unbesiegbares Seeungeheuer, das mit 
keiner Waffe bezwungen werden kann. In der Beschreibung dieser Wesen offenbart sich Gottes 
unbezwingbare Macht und sein souveräner Herrschaftsanspruch. Der Mensch vermag weder 
Behemoth noch Leviathan zu beherrschen – um wie viel weniger kann er Gottes Wege durchdringen 
oder lenken. Gleichzeitig verdeutlicht Gott, dass selbst die gefährlichsten und mächtigsten Kreaturen 
unter seiner Kontrolle stehen. Durch diese Rede wird Hiob nicht entwürdigt, sondern zur Ehrfurcht 
und zum Vertrauen in den allmächtigen Schöpfer geführt. Gottes Ziel ist nicht Einschüchterung, 
sondern geistliche Ausrichtung und Vertrauen in seine uneingeschränkte Herrschaft. 

Anwendungen:  

Gottes Macht umfasst selbst das Furchterregendste der Schöpfung. Behemoth und Leviathan 
verkörpern Kräfte, die dem Menschen überlegen sind, aber unter Gottes Herrschaft stehen. Der Text 
zeigt, dass es keine Macht gibt, die außerhalb göttlicher Kontrolle existiert. Diese Wahrheit bleibt 
tröstlich, weil Gottes Souveränität auch im Chaos und in der Bedrängnis trägt. 

Der Mensch ist nicht Richter über Gott, sondern Empfänger seiner Gnade. Gott stellt Hiob 
infrage, ob er das Recht hat, Gottes Handeln zu beurteilen. Das geistliche Prinzip zeigt, dass der 
Schöpfer nicht dem Urteil seiner Geschöpfe unterliegt. Diese Einsicht bleibt entscheidend, weil 
geistliche Reife darin besteht, Gottes Wesen zu vertrauen, auch ohne alle Antworten zu kennen. 

Gott gebraucht die Größe der Schöpfung, um Herzen zur Demut zu führen. Durch die 
Darstellung der gewaltigen Geschöpfe lehrt Gott nicht nur über Macht, sondern auch über Haltung. 
Der Text macht deutlich, dass Erkenntnis Gottes zu Anbetung, nicht zu Anklage führen soll. Diese 
Wahrheit bleibt aktuell, weil wahre Gottesbeziehung Ehrfurcht, Vertrauen und Hingabe voraussetzt. 

Seite  von 100 112



12. Hiobs Demut und Gottes Annahme (42,1-6) 

12.1. Hiob erkennt seine Begrenztheit - echte Umkehr (42,1-6) 
Hiob bekennt Gottes Allmacht und die Unangemessenheit seiner eigenen Worte. Nach Gottes 
umfassender Offenbarung bekennt Hiob, dass Gottes Macht unbegrenzt ist und kein Plan des Höchsten 
vereitelt werden kann. Dieses Eingeständnis markiert eine tiefe theologische Einsicht: Gottes Wille ist 
souverän und seine Wege sind unabhängig vom Verständnis des Menschen. Hiob zitiert Gottes eigene 
Worte, um zu zeigen, dass er deren Bedeutung nun richtig erfasst: Er hat über Dinge gesprochen, die 
zu wunderbar für ihn sind. Die Einsicht betrifft nicht nur eine intellektuelle Erkenntnis, sondern eine 
innere Umkehr im Denken und Reden. Hiob erkennt an, dass seine früheren Aussagen die göttliche 
Wirklichkeit verfehlt haben. Er hat sich ein Urteil über Gottes Handeln angemaßt, ohne die 
notwendige Erkenntnis. Dieses Eingeständnis ist kein Zwangsbekenntnis, sondern ein Ausdruck echter 
Umkehr. Es ist der erste Schritt zur Wiederherstellung seiner Beziehung zu Gott. (Hiob 42,1-3; Psalm 
33,11; Jesaja 55,8-9; Römer 11,33) 

Echte Gotteserkenntnis führt vom Hörensagen zur persönlichen Begegnung. Hiob beschreibt 
seine Wandlung mit den Worten: „Vom Hörensagen hatte ich von dir gehört, aber nun hat mein Auge 
dich gesehen.“ Dieses Bekenntnis markiert den Wendepunkt seiner geistlichen Erfahrung. Es ist nicht 
nur eine emotionale Reaktion, sondern eine klare Unterscheidung zwischen theoretischem Wissen und 
persönlicher Gotteserkenntnis. Hiob hatte über Gott gesprochen, ihn aber nicht in seiner Majestät 
erkannt. Nun, durch die Offenbarung im Leid und im Sturm, begegnet er Gott in tiefer Wahrheit. Diese 
Begegnung führt nicht zur Selbstbestätigung, sondern zur Selbstverwerfung. Die wahre 
Gotteserkenntnis bringt nicht Stolz, sondern Demut hervor. Der Mensch erkennt seine Stellung vor 
dem Schöpfer und legt alle Selbstrechtfertigung ab. Damit ist der Weg frei für eine neue Beziehung zu 
Gott, gegründet auf Ehrfurcht, Vertrauen und Anbetung. (Hiob 42,5; Psalm 119,67; Jesaja 6,5; 
Johannes 17,3) 

Hiobs Reue ist aufrichtig, tiefgehend und frei von Eigeninteresse. Am Ende seines Bekenntnisses 
sagt Hiob: „Darum verwerfe ich mich und bereue in Staub und Asche.“ Diese Aussage ist kein Zeichen 
äußerer Verzweiflung, sondern innerer Umkehr. Hiob nimmt Abstand von seinem bisherigen Denken 
und stellt sich unter Gottes Herrschaft. Seine Reue ist nicht berechnend, sie sucht keinen Vorteil und 
erwartet keine Wiederherstellung. Es geht allein um die Wiederherstellung der Ehre Gottes. Die 
Formulierung „Staub und Asche“ weist auf völlige Niedrigkeit und Anerkennung göttlicher Größe hin. 
Hiob bleibt nicht im Selbstmitleid stehen, sondern bringt ein Opfer der Einsicht dar. Seine Klage wird 

Seite  von 101 112



zur Anbetung, seine Anklage zur Unterwerfung. Die innere Umkehr wird damit zur Antwort auf Gottes 
Reden, nicht auf äußere Veränderung. Das ist der Höhepunkt seines geistlichen Weges. (Hiob 42,6; 
Psalm 51,19; Klagelieder 3,28-29; 1. Petrus 5,6) 

C. I. Scofield erklärt zu Hiob 42,6, dass das zentrale Thema des Buches – das Leiden des 
Gerechten – wenigstens teilweise durch den guten und weisen Zweck Gottes verständlich wird. 

Er zeigt vier Dimensionen dieses göttlichen Handelns: 

	 1. Ein tieferes Verständnis der Heiligkeit Gottes: 

Durch sein Leiden erhält Hiob einen neuen, überwältigenden Blick auf Gottes Heiligkeit (Hiob 
42,5). Dieser Blick führt ihn zu Selbsterkenntnis und Demut, sodass er sich selbst richtet (Hiob 
40,4; 42,6). 

	 2. Erzieherische Läuterung statt Strafe: 

Die Leiden Hiobs sind keine Vergeltung, sondern eine göttliche Erziehungsmaßnahme, durch 
die Gott Hiobs Charakter prüft und reinigt (Hiob 23,10). 

	 3. Das echte Motiv der Gottesfurcht: 

Der Ausgang des Geschehens bekräftigt, dass Gottes Volk ihm um seiner selbst willen dient – 
nicht wegen irdischer Vorteile oder Belohnungen (Hiob 1,8-11; 2,3). 

	 4. Der unsichtbare geistliche Kampf: 

Die inspirierten Berichte in Hiob 1–2 zeigen, dass Gott im Hintergrund einen unsichtbaren, 
siegreichen Kampf gegen Satan führt – um die Treue seines Volkes und um die Herzen der 
Menschen. 

Scofield betont, dass selbst nach allen theologischen Erklärungen ein Geheimnis bleibt. Viele 
Aspekte des Leidens – auch jene, die Gott offenbart – bleiben für den Menschen unergründlich. 
Die einzig angemessene Antwort ist die demütige Anbetung, die Gottes Souveränität anerkennt 
und nicht verlangt, dass er seine Gründe offenlegt (Hiob 42,-6; 33,13; Röm 11,33-36) 
(Scofield, 2015, S. 660). 

Seite  von 102 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 42,1-6) 

Zusammenfassung:  

Hiob antwortet Gott mit Demut und Einsicht. Er erkennt, dass Gottes Pläne nicht durch menschliches 
Verstehen begrenzt sind. Seine früheren Worte über Gott waren unbedacht, da sie nicht auf echter 
Erkenntnis beruhten. Jetzt, nach der direkten Gottesbegegnung, bekennt er seine Begrenztheit und 
zieht seine Anklagen zurück. Er bereut – nicht primär wegen Schuld, sondern wegen einer falschen 
Haltung gegenüber Gott. Hiob erkennt: Echte Gotteserkenntnis führt zu Ehrfurcht, nicht zu Forderung. 
Damit endet sein Ringen nicht mit einer Antwort, sondern mit Anbetung. 

Anwendungen:  

Echte Gottesbegegnung verändert Sicht und Haltung. Hiob stellt nach der Begegnung mit Gott 
seine Perspektive völlig um. Der Text zeigt, dass Erkenntnis Gottes nicht zu Anklage, sondern zu 
Anbetung führt. Diese Wahrheit bleibt grundlegend, weil wahre Spiritualität aus Gotteserkenntnis 
erwächst, nicht aus Selbstrechtfertigung. 

Reue bedeutet Rückkehr zur rechten Gottesbeziehung. Hiob bereut seine Haltung, nicht nur 
einzelne Worte. Das geistliche Prinzip zeigt, dass Umkehr nicht bloß moralisch, sondern 
beziehungsorientiert ist. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil geistliches Leben auf der Demut vor 
Gott beruht. 

Demut ist die Frucht wahrer Weisheit. Hiobs letzte Worte zeugen von tiefer Ehrfurcht und 
Zurückhaltung. Der Text macht deutlich, dass wahre Weisheit immer in der Anerkennung göttlicher 
Größe und menschlicher Begrenztheit mündet. Diese Wahrheit bleibt wegweisend für jede Form 
geistlicher Reife. 

Seite  von 103 112



Teil 5: Epilog - Gottes Wiederherstellung (Hiob 42,7-17) 

13. Gottes Beurteilung der Freunde und Hiobs Fürbitte 
(42,7-10) 

13.1. Gottes Zorn über Elifas und seine Freunde (42,7-9) 
Gott richtet sein Urteil über die Freunde Hiobs – nicht über Hiob. Nachdem Gott zu Hiob geredet 
hat, wendet er sich an Elifas, den Temaniter, und erklärt offen seinen Zorn über ihn und die beiden 
anderen Freunde. Der Grund liegt in ihrer falschen Darstellung Gottes während ihrer Reden mit Hiob. 
Sie hatten Gott als starren Richter dargestellt, der Leid automatisch mit Schuld verbindet, und damit 
seine Gnade, Barmherzigkeit und Freiheit verleugnet. Hiob hingegen habe, trotz aller Klage, „recht 
von Gott geredet“. Diese göttliche Bewertung offenbart: Es ist nicht die makellose Formulierung 
entscheidend, sondern die Haltung des Herzens und die Wahrhaftigkeit im Reden über Gott. Die 
Freunde hatten sich als Verteidiger Gottes gesehen, waren aber zu Anklägern Hiobs und Verzerrern der 
göttlichen Gerechtigkeit geworden. Ihre theologische Sicherheit war letztlich selbstgerecht. Damit 
verurteilt Gott nicht die Klage, sondern die falsche Darstellung seines Wesens. (Hiob 42,7; Psalm 
50,21; Sprüche 18,13; Römer 2,1) 

Die Freunde sollen ein Opfer bringen – aber ihre Annahme hängt von Hiobs Fürbitte ab. Gott 
fordert die drei Freunde auf, sieben Stiere und sieben Widder als Brandopfer darzubringen, was auf die 
Ernsthaftigkeit ihres Fehlverhaltens hinweist. Doch ihre Versöhnung mit Gott hängt nicht allein vom 
Opfer ab, sondern davon, dass Hiob für sie betet. Diese Anordnung ist tief bedeutungsvoll: Der zuvor 
von ihnen gescholtene Hiob wird nun zum Mittler. Gott ehrt Hiob öffentlich und stellt ihn geistlich 
über seine Freunde. Die Fürbitte Hiobs wird zur Brücke der Versöhnung, wodurch Gottes Gnade 
erneut sichtbar wird. Der Opferritus wird nicht mechanisch betrachtet, sondern in Beziehung zum 
Herzen des Beters gestellt. Die geistliche Umkehr der Freunde erfordert Demut, Opfer und das 
Eingeständnis eigener Schuld. Gleichzeitig zeigt Gott damit, dass wahre Versöhnung unter Menschen 
göttlich gewirkt und vermittelt werden muss. (Hiob 42,8; 1. Mose 20,7; 3. Mose 16,21; Jakobus 5,16) 

Hiob wird zum Werkzeug göttlicher Gnade – durch Vergebung wird Wiederherstellung möglich. 
Die Freunde gehorchen Gottes Anweisung und bringen das geforderte Opfer, und Hiob betet 
tatsächlich für sie. Dieses Gebet ist Ausdruck tiefer geistlicher Reife: Hiob vergilt Böses nicht mit 

Seite  von 104 112



Böses, sondern nimmt vor Gott für seine Ankläger Partei. Damit wird er zum Bild des leidenden 
Gerechten, der zum Mittler für die wird, die ihn verkannt haben. Gottes Gnade wirkt durch Hiobs 
Fürbitte, nicht trotz seines Leidens, sondern gerade darin. Die Annahme des Opfers durch Gott 
bestätigt seine Vergebung und stellt die Gemeinschaft wieder her. In diesem Akt wird eine neue Etappe 
sichtbar: Das Gericht ist abgeschlossen, der Zorn gewendet, die Beziehung wiederhergestellt. Hiob 
wird damit nicht nur gerechtfertigt, sondern erhöht. Seine geistliche Größe besteht nicht im Triumph, 
sondern in der Versöhnung. (Hiob 42,9; Sprüche 24,17-18; Matthäus 5,44; Lukas 23,34) 

13.2. Hiob betet - Gott wendet sein Geschick (42,10) 
Die Wende in Hiobs Leben beginnt nicht mit äußerem Segen, sondern mit innerer Hingabe. Die 
entscheidende Wende in Hiobs Leben tritt ein, als er für seine Freunde betet – nicht als Gott ihm Besitz 
zurückgibt. Diese Reihenfolge zeigt, dass wahre Wiederherstellung im Inneren beginnt, nicht im 
Äußeren. Hiobs Bereitschaft zur Fürbitte ist Ausdruck einer Herzenshaltung, die sich vollständig unter 
Gottes Willen stellt. Seine Vergebung gegenüber denen, die ihn verletzt und falsch beurteilt hatten, ist 
nicht menschlich erklärbar, sondern geistlich gedeutet. Gott würdigt diese Haltung, indem er Hiobs 
Geschick wendet. Der Begriff „Geschick wenden“ verweist in der Schrift oft auf eine umfassende 
göttliche Intervention, nicht nur auf äußeren Wohlstand. Die Rückkehr zum Segen beginnt in der 
Fürbitte – ein Prinzip, das sich auch im Neuen Bund widerspiegelt. Gott stellt Hiob nicht wegen seiner 
früheren Gerechtigkeit wieder her, sondern wegen seiner Demut, Einsicht und Bereitschaft zur 
Versöhnung. (Hiob 42,10; Sprüche 11,25; Matthäus 6,14-15; 1. Petrus 3,9) 

Gottes Wiederherstellung übertrifft den früheren Segen – ein Zeichen seiner freien Gnade. Als 
Gott Hiobs Geschick wendet, schenkt er ihm doppelt so viel, wie er zuvor besessen hatte. Diese 
Verdopplung ist kein mechanischer Ausgleich für vergangenes Leid, sondern Ausdruck göttlicher 
Großzügigkeit. Gott ist nicht zum Ausgleich verpflichtet, aber er handelt aus reiner Gnade. Die 
Segnungen betreffen nicht nur materielle Güter, sondern stehen auch für Ehre, Anerkennung und 
geistliche Fruchtbarkeit. Hiob erhält nicht einfach das Verlorene zurück, sondern erlebt eine qualitative 
und quantitative Überfülle. Die Wende geschieht nicht, weil Hiob sie erkämpft hätte, sondern weil Gott 
sie wirkt. In dieser Wiederherstellung wird sichtbar, dass Gott nicht nur gerecht ist, sondern auch reich 
an Gnade. Sie markiert das Ende der Prüfung und die Bestätigung der göttlichen Treue. (Hiob 42,10; 
Psalm 126,1-3; Jesaja 61,7; Jakobus 5,11) 

Seite  von 105 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 42,7-10) 

Zusammenfassung:  

Nachdem Hiob seine Haltung vor Gott korrigiert hat, wendet sich der Herr nun an Eliphas und damit 
auch an die drei Freunde. Gott verurteilt ihre Reden als falsch, weil sie nicht die Wahrheit über ihn 
gesprochen haben wie Hiob. Obwohl Hiob mit Gott gerungen hat, war sein Sprechen von echter 
Beziehung und Ehrfurcht geprägt, im Gegensatz zur dogmatischen Härte seiner Freunde. Gott fordert 
ein Sündopfer von den Freunden, das Hiob stellvertretend darbringen soll. Hiob wird damit zum 
Fürsprecher für die Schuld anderer – ein Zeichen göttlicher Anerkennung. Erst als Hiob für seine 
Freunde betet, wendet sich das Geschick und Gott segnet ihn erneut. Die Wiederherstellung beginnt 
nicht mit äußeren Umständen, sondern mit einem geistlichen Akt: der Fürbitte für die, die ihm Unrecht 
getan haben. 

Anwendungen:  

Gott unterscheidet zwischen äußerlicher Frömmigkeit und wahrer Gotteserkenntnis. Die 
Freunde reden „fromm“, doch nicht in Übereinstimmung mit Gottes Wesen. Der Text zeigt, dass Gott 
nicht an theologischer Rhetorik interessiert ist, sondern an wahrheitsgetreuem Reden über ihn. Diese 
Wahrheit bleibt zentral, weil geistliche Integrität mehr zählt als religiöse Formalität. 

Gottes Anerkennung gilt dem, der ehrlich ringt – nicht dem, der selbstsicher urteilt. Hiobs 
Klagen entsprangen einem ehrlichen Herzen, das Gottes Nähe suchte, während die Freunde Gott 
verteidigten, ohne ihn zu verstehen. Das geistliche Prinzip zeigt, dass aufrichtige Ehrfurcht vor Gott 
höher steht als selbstgerechte Argumentation. Diese Einsicht bleibt bedeutsam, weil echte 
Frömmigkeit Demut voraussetzt. 

Vergebung und Fürbitte ebnen den Weg zur Wiederherstellung. Hiob betet für die, die ihn verletzt 
haben – und genau in diesem Moment beginnt seine eigene Heilung. Der Text macht deutlich, dass 
geistliches Wachstum oft durch Versöhnung geschieht. Diese Wahrheit bleibt wegweisend, weil 
Versöhnung Gottes Segen freisetzt. 

Seite  von 106 112



14. Doppelte Segnungen und das Ende Hiobs (42,11-17) 

14.1. Wiederherstellung von Besitz, Familie und Ehre (42,11-15) 
Gott stellt Hiobs Stellung in der Gemeinschaft wieder her – durch öffentliche Ehre. Nachdem 
Gott Hiobs Geschick gewendet hat, kommen all seine Brüder, Schwestern und früheren Bekannten zu 
ihm und halten Gemeinschaft mit ihm in seinem Haus. Diese Begegnung ist nicht nur familiärer Natur, 
sondern stellt eine öffentliche Rehabilitation Hiobs dar. Die Menschen, die sich während seines Leides 
offenbar von ihm distanziert hatten, suchen nun wieder seine Nähe. Sie trösten ihn und sprechen ihm 
Mut zu wegen all des Unglücks, das ihn getroffen hatte. Dies ist kein Akt menschlicher Reue allein, 
sondern eine göttlich geführte Wiederherstellung von Beziehung und Ehre. Jeder bringt ihm eine 
Geldgabe und einen goldenen Ring – Zeichen von Wertschätzung, Anerkennung und erneuter 
Verbundenheit. Die Gemeinschaft mit anderen Menschen ist Teil der göttlichen Wiederherstellung, 
nicht nur Besitz oder Gesundheit. Hiob wird nicht mehr verachtet oder gemieden, sondern geehrt und 
aufgenommen. Gott handelt nicht nur geistlich, sondern auch sozial und relational. (Hiob 42,11; Psalm 
23,5; Jesaja 60,10; Maleachi 3,18) 

Gottes Segen übertrifft das Frühere in Fülle und Beständigkeit. Hiob empfängt am Ende doppelt 
so viel wie zuvor: 14.000 Schafe, 6.000 Kamele, 1.000 Joch Rinder und 1.000 Eselinnen. Diese Zahlen 
sind kein Zufall, sondern ein Hinweis auf Gottes gerechtes und großzügiges Handeln. Die 
Wiederherstellung des Besitzes ist Zeichen göttlicher Treue, aber auch seiner Freiheit, über Bitten und 
Verstehen hinaus zu segnen. Gott ist kein Schuldenausgleicher, sondern ein überfließender Geber. Die 
Tierzahlen zeigen nicht nur wirtschaftliche Erneuerung, sondern auch Stabilität, Versorgung und 
bleibenden Wohlstand. In der alttestamentlichen Theologie war äußerer Segen oft auch ein Ausdruck 
göttlicher Zustimmung. Hiobs neuer Reichtum ist nicht der Lohn eines Deals, sondern die Frucht 
göttlicher Gnade. Die Verdopplung des Besitzes kontrastiert mit der vorangegangenen Prüfung und 
hebt Gottes Fähigkeit zur Wiederherstellung hervor. (Hiob 42,12; 5. Mose 28,11-12; Sprüche 10,22; 
Psalm 112,1-3) 

Die Wiederherstellung umfasst auch die Familie – sichtbar im Segen über seine Kinder. Gott 
schenkt Hiob zehn weitere Kinder: sieben Söhne und drei Töchter. Die Namensgebung der Töchter 
wird besonders hervorgehoben, was in der patriarchalischen Kultur ungewöhnlich ist. Die Namen 
Jemima, Kezia und Keren-Happuch spiegeln Schönheit, Duft und Fülle wider – Ausdruck einer neuen 
Lebensphase. Hiobs Töchter werden als die schönsten im ganzen Land beschrieben, und sie erhalten 
ein Erbteil gleich ihren Brüdern. Dies ist ein bemerkenswerter Akt sozialer Gerechtigkeit und 

Seite  von 107 112



geistlicher Gleichstellung. Es zeigt, dass Gottes Wiederherstellung nicht nur äußerlich, sondern auch 
inhaltlich tiefgreifend ist. Die Familie wird nicht nur zahlenmäßig ergänzt, sondern qualitativ erhöht. 
In der Darstellung wird deutlich: Gottes Gnade prägt nicht nur das Äußere, sondern verändert auch das 
Verständnis von Wert, Stellung und Würde in der Gesellschaft. (Hiob 42,13-15; Psalm 127,3-5; Jesaja 
61,9; Galater 3,28) 

14.2. Hiobs langes Leben und Tod in Frieden (42,16-17) 
Gott schenkt Hiob ein langes Leben und die Freude an kommenden Generationen. Hiob lebt nach 
seiner Wiederherstellung noch 140 Jahre – eine Zahl, die im Alten Testament mit Fülle, Reife und 
göttlichem Segen verbunden ist. Diese Lebensspanne erlaubt ihm, vier Generationen seiner 
Nachkommen zu sehen, was als besonderes Zeichen göttlicher Gunst gilt. In biblischer Perspektive ist 
ein langes Leben oft Ausdruck göttlicher Zufriedenheit mit einem Menschen. Hiobs neues Leben steht 
nicht unter dem Schatten des früheren Leides, sondern im Licht göttlicher Gnade und Treue. Die 
Erwähnung der Kindeskinder betont die Kontinuität der Familie und die bleibende Fruchtbarkeit 
seines Geschlechts. Die einstige Hoffnungslosigkeit ist verwandelt in einen bleibenden Segen. Was im 
Leid verborgen schien, wird nun in Gottes guter Führung offenbar. Die Wiederherstellung ist 
ganzheitlich: Besitz, Ehre, Beziehung und Lebenstiefe. Hiobs Geschichte endet nicht mit einer bloßen 
materiellen Kompensation, sondern mit einer erfüllten Lebensbilanz. (Hiob 42,16; Psalm 91,16; 
Sprüche 16,31; Jesaja 65,22) 

Hiob stirbt alt und lebenssatt – in Frieden mit Gott und den Menschen. Die abschließende 
Aussage des Buches ist von großer theologisch-ethischer Tiefe: Hiob stirbt „alt und lebenssatt“. Diese 
Formulierung steht in der Schrift stets für einen Tod im Einklang mit Gottes Willen, ohne offene 
Rechnungen oder bleibenden Zwist. Hiob erfährt die Erfüllung eines gereiften, durch Leid geformten 
und durch Gnade vollendeten Lebens. Der Begriff „lebenssatt“ beschreibt nicht Überdruss, sondern 
Erfüllung – ein Leben, das im Frieden mit Gott und in Versöhnung mit dem eigenen Weg zu Ende 
geht. Es ist ein Zeugnis der Treue Gottes, der nicht nur prüft, sondern auch heilt und segnet. Hiobs Tod 
ist nicht tragisch, sondern segnend. In seinem Leben wird sichtbar, dass die Gerechtigkeit Gottes nicht 
nur jenseits, sondern auch im Diesseits ihre Spuren hinterlässt. Der Abschluss des Buches Hiob 
markiert den Triumph göttlicher Gnade über menschliches Leid. (Hiob 42,17; 1. Mose 25,8; Psalm 
37,37; 2. Timotheus 4,7-8) 

Seite  von 108 112



Zusammenfassung und Anwendungen (Hiob 42,11-17) 

Zusammenfassung:  

Nach der Fürbitte für seine Freunde wird Hiob vollständig wiederhergestellt. Verwandte und Bekannte 
kommen, um ihn zu trösten und ihm Mitgefühl zu zeigen – eine nachträgliche Anerkennung seines 
Leidens. Gott segnet Hiob mehr als zuvor: Er erhält doppelt so viel Besitz, erlebt den Trost der Familie 
und wird mit neuen Kindern beschenkt. Die Namen seiner Töchter betonen Schönheit, Gnade und 
Wertschätzung – ein Ausdruck veränderter Perspektiven. Hiob lebt danach noch viele Jahre, sieht seine 
Nachkommen bis in die vierte Generation und stirbt in hohem Alter. Der Schluss betont nicht nur 
äußeren Segen, sondern eine tiefer gewordene Gottesbeziehung. Die Geschichte endet nicht mit 
Erklärung, sondern mit Frieden, Fruchtbarkeit und erfülltem Leben – unter dem Siegel göttlicher 
Treue. 

Anwendungen:  

Gottes Segen übersteigt das frühere Maß und bringt geistliche Reife hervor. Hiob empfängt am 
Ende mehr als zu Beginn, aber nicht ohne den Weg durch das Leid. Der Text zeigt, dass 
Wiederherstellung Gottes oft über das hinausgeht, was zuvor war. Diese Wahrheit bleibt tröstlich, weil 
Gottes Ziel nicht nur Heilung, sondern geistliche Vollendung ist. 

Wahre Ehre kommt nach der Prüfung, nicht davor. Erst nach der Auseinandersetzung mit Gott 
erfährt Hiob Anerkennung von Menschen und sichtbaren Segen. Das geistliche Prinzip zeigt, dass 
geistliche Tiefe oft durch Standhaftigkeit im Verborgenen entsteht. Diese Einsicht bleibt wichtig, weil 
sichtbare Frucht aus innerer Treue wächst. 

Gottes Treue bleibt auch dann bestehen, wenn der Weg unverständlich war. Der Ausgang von 
Hiobs Leben ist ein Zeugnis dafür, dass Gottes Pläne gut sind, selbst wenn sie verborgen bleiben. Der 
Text macht deutlich, dass der Glaube am Ende nicht enttäuscht wird. Diese Wahrheit bleibt 
grundlegend, weil sie Hoffnung über das Sichtbare hinaus gibt. 

Seite  von 109 112



In diesem Sinne,  

Soli Deo Gloria,  

allein GOTT die Ehre. 

Seite  von 110 112



Quellen 
• Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany: 

Deutsche Bibelgesellschaft. (UBS5) 

• Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)  

• Brannan, R. und Loken, I. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA: 
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB) 

• CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)  

• Constable, T. (2003) Tom Constable’s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software. 

• Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN) 

• Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. Edition CSV 
Hückeswagen. 7. Auflage (2015). Hückeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV) 

• Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft. 
(ELB 2006) 

• Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed. 
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)  

• Holmes, M.W. (2011–2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of 
Biblical Literature. (SBLGNT) 

• Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen: 
FriedensBote. (BidF) 

• Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life. 
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic 
Commentary). 

• Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI: 
Zondervan Publishing House. 

• MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth. 
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT) 

• MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN: 
W Pub. Group. 

• MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers. 

• MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)  

• McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson. 

Seite  von 111 112



• Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament, 
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev. 
ed.). London; New York: United Bible Societies. 

• Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words. 
Grand Rapids, MI: Zondervan.  

• Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an 
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft.  

• Peters, B. (2020) Das Buch Hiob. 1. Auflage. Bielefeld: Christliche Literatur-Verbreitung e. V. 

• Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson 
Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources. 

• Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth. 
Chicago, IL: Moody Press. (RBT) 

• Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed. 
Chicago: Moody Press, S. 1863–1864.  

• Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Dübendorf: SCM 
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield) 

• Schlachter, F.E. (Übers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva; 
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)  

• Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New 
Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications. 

• Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3) 

• The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB) 

• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

• Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan. 

• Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)  

• Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele. 
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite  von 112 112


	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Prolog - Gottes Plan hinter dem Leid (Hiob 1-2)
	1. Hiobs Frömmigkeit und Prüfung durch Satan (1,1-22)
	1.1. Beschreibung Hiobs - gerecht und gottesfürchtig (1,1-5)
	1.2. Satans Herausforderung im himmlischen Thronrat (1,6-12)
	1.3. Verlust von Besitz und Kindern - Hiobs Reaktion (1,13-22)

	2. Zweite Prüfung - körperliches Leid und Ehekrise (2,1-13)
	2.1. Weitere Herausforderung im Himmel - Satans zweite Anklage (2,1-6)
	2.2. Hiobs Krankheit - Schmerz und Isolation (2,7-10)
	2.3. Die Ankunft der Freunde - sieben Tage Schweigen (2,11-13)

	Teil 2: Die Reden zwischen Hiob und seinen Freunden (Hiob 3-31)
	3. Hiobs Klage - Wunsch nach Auflösung des Leidens (3,1-26)
	3.1. Verfluchung des Tages seiner Geburt (3,1-10)
	3.2. Wunsch nach dem Tod - Leiden als Überforderung (3,11-26)

	4. Erster Rededurchgang (Hiob 4-14)
	4.1. Elifas: Leid als Erziehung - Gott straft nicht ohne Grund (4,1-5,27)
	4.2. Hiobs Antwort: Sehnsucht nach Trost, nicht Theorien (6,1-7,21)
	4.3. Bildad: Gerechtigkeit Gottes - Kinder sterben nicht ohne Schuld (8,1-22)
	4.4. Hiob: Gottes Macht ist unbegreiflich - der Mensch ist schwach (9,1-10,22)
	4.5. Zofar: Du redest zu viel - Gott hätte härter handeln können (11,1-20)
	4.6. Hiob: Ich will zu Gott reden - die Freunde helfen nicht (12,1-14,22)

	5. Zweiter Rededurchgang (Hiob 15-21)
	5.1. Elifas: Deine Worte beleidigen Gott - du leidest zurecht (15,1-35)
	5.2. Hiob: Auch Gottlose gedeihen - eure Lehre ist zu einfach (16,1-17,16)
	5.3. Bildad: Der Gottlose hat keinen Bestand (18,1-21)
	5.4. Hiob: Mein Erlöser lebt - Hoffnung trotz Missverständnis (19,1-29)
	5.5. Zofar: Der Triumph des Gottlosen ist kurz (20,1-29)
	5.6. Hiob: Der Gottlose stirbt oft in Frieden - wo ist euer Beweis? (21,1-34)

	6. Dritter Rededurchgang (Hiob 22-31)
	6.1. Elifas: Du bist ein Sünder - kehre um! (22,1-30)
	6.2. Hiob: Ich sehne mich nach Gottes Antwort (23,1-24,25)
	6.3. Bildad: Der Mensch ist ein Wurm - keine Hoffnung (25,1-6)
	6.4. Hiob: Gottes Größe - mein Weg ist rein (26,1-31,40)
	6.4.1. Gottes Majestät – Hiob rühmt Gottes Größe (26,1-14)
	6.4.2. Verteidigung seiner Gerechtigkeit (27,1-23)
	6.4.3. Der Weisheitshymnus - Gottes Erkenntnis bleibt verborgen (28,1-28)
	6.4.4. Rückblick auf das frühere Leben in Ehre und Segen (29,1-25)
	6.4.5. Beschreibung des Elends – Verlust, Spott und Zerbruch (30,1-31)
	6.4.6. Feierlicher Freispruch – Keine verborgene Schuld (31,1-40)


	Teil 3: Elihus Reden - Zwischen Position und Vorbereitung (Hiob 32-37)
	7. Elihu stellt sich vor und widerspricht allen (32,1-33,33)
	7.1. Beweggrund seines Redens - Zorn über beide Seiten (32,1-22)
	7.2. Gott redet auch durch Leid - nicht nur zur Strafe (33,1-33)

	8. Elihu verteidigt Gottes Gerechtigkeit (34,1-37)
	8.1. Gott handelt gerecht - Hiob spricht vermessen (34,1-15)
	8.2. Gottes Souveränität in Gericht und Gnade (34,16-37)

	9. Elihus Lehre über Gottes Handeln (35,1-37,24)
	9.1. Selbstgerechtigkeit bringt Gott nichts - er bleibt souverän (35,1-16)
	9.2. Gottes Größe und Weisheit im Umgang mit der Welt (36,1-21)
	9.3. Gottes Majestät in Wetter, Natur und Herrschaft (37,1-24)

	Teil 4: Gottes Antwort aus dem Sturm (Hiob 38-42,6)
	10. Gottes Fragen - Schöpfung und Macht (38,1-40,5)
	10.1. Gottes Reden über die Schöpfung - Wo warst du? (38,1-38)
	10.2. Tiere, Ordnung, Naturgewalten - Gottes Weisheit (38,39-39,30)
	10.3. Hiobs erste Antwort - Sprachlosigkeit (40,1-5)

	11. Gottes zweite Rede - Macht und Gericht (40,6-41,34)
	11.1. Kann Hiob Gott gleichkommen im Richten? (40,6-14)
	11.2. Behemoth und Leviathan - Symbole für das Unbezwingbare (40,15-41,34)

	12. Hiobs Demut und Gottes Annahme (42,1-6)
	12.1. Hiob erkennt seine Begrenztheit - echte Umkehr (42,1-6)

	Teil 5: Epilog - Gottes Wiederherstellung (Hiob 42,7-17)
	13. Gottes Beurteilung der Freunde und Hiobs Fürbitte (42,7-10)
	13.1. Gottes Zorn über Elifas und seine Freunde (42,7-9)
	13.2. Hiob betet - Gott wendet sein Geschick (42,10)

	14. Doppelte Segnungen und das Ende Hiobs (42,11-17)
	14.1. Wiederherstellung von Besitz, Familie und Ehre (42,11-15)
	14.2. Hiobs langes Leben und Tod in Frieden (42,16-17)

	Quellen

