
Prediger   

Die Vergänglichkeit des Irdischen und der Sinn im Leben mit 
Gott 

Stand: Dezember 2025 

von  
  Paul Timm 



Seite  von 2 88



Impressum / Copyright-Seite 

Aktueller Stand: Dezember 2025 

Copyright © 2025 Paul Timm 

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in 
irgendeiner Form vervielfältigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden. 

Bibelzitate: 

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der 
persönlichen Übersetzung des Autors. 

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibelübersetzungen und ihre Abkürzungen sind im Vorwort 
zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erläutert. 

ISBN:  

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com 

Seite  von 3 88



Gliederung 
Impressum / Copyright-Seite	  3

Gliederung	  4

Einführung	  7
1. Titel und Art des Buches	  7

2. Autor, Zeit und Abfassung	  8

3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld	  9

4. Historische und theologische Themen	  10

4.1. Historische Themen	  10

4.2. Theologische Themen	  10

5. Biblische Lehre des Buches	  12

5.1. Die Schrift	  12

5.2. Gott der Vater	  12

5.3. Gott der Sohn	  13

5.4. Gott der Heilige Geist	  13

5.5. Der Mensch und die Sünde	  14

5.6. Die Erlösung	  14

5.7. Das Volk Israel und die Nationen	  15

5.8. Engel, Satan und Dämonen	  15

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen	  16

6. Grobgliederung	  17

7. Zusammenfassung und Anwendungen	  20

7.1. Zusammenfassung	  20

7.2. Anwendungen	  20

8. Studienfragen zum Weiterdenken	  21

Kommentierung	  23
Teil 1: Die vergebliche Suche nach Sinn im irdischen Leben (1,1-2,26)	  23

1. Die Sinnfrage des Lebens (1,1-11)	  23

1.1. Autor und Thema des Buches (1,1-3)	  23

Seite  von 4 88



1.2. Die Vergänglichkeit des Lebens (1,4-7)	  24

1.3. Nichts Neues unter der Sonne (1,8-11)	  25

2. Die vergebliche Suche nach Sinn (1,12 - 2,11)	  28

2.1. Die Weisheit als Quelle des Sinns? (1,12-18)	  28

2.2. Vergnügen als Sinnquelle? (2,1-11)	  29

3. Weisheit und Torheit - Ein gleicher Ausgang? (2,12-26)	  33

3.1. Der Vorteil der Weisheit über die Torheit (2,12-17)	  33

3.2. Arbeit als Lebenszweck? (2,18-26)	  34

Teil 2: Gottes Souveränität und die Begrenztheit des Menschen (3,1-4,16)	  37

4. Gottes Souveränität und die Zeit (3,1-22)	  37

4.1. Alles hat seine Zeit (3,1-8)	  37

4.2. Gottes Werk bleibt ewig bestehen (3,9-15)	  39

4.3. Gerechtigkeit auf der Erde? (3,16-22)	  40

5. Ungerechtigkeit und Leid - Warum ist das Leben so schwer? (4,1-16)	  43

5.1. Die Unterdrückung in der Welt (4,1-3)	  43

5.2. Konkurrenz und Neid als Antrieb des Menschen (4,4-6)	  43

5.3. Die Einsamkeit des Erfolgreichen (4,7-12)	  44

5.4. Weisheit und Macht sind vergänglich (4,13-16)	  46

Teil 3: Der richtige Umgang mit Besitz, Weisheit und Autorität (5,1-8,17)	  48

6. Gottesfurcht und Reichtum - Der richtige Umgang mit Besitz (5,1 - 6,12)	  48

6.1. Ehrfurcht vor Gott im Gottesdienst (5,1-7)	  48

6.2. Die Nichtigkeit des Reichtums (5,8-17)	  49

6.3. Gottes Geschenk: Zufriedenheit trotz Vergänglichkeit (5,18-20)	  50

6.4. Reichtum ohne Nutzen (6,1-6)	  51

6.5. Die Grenzen menschlicher Wünsche und Erkenntnis (6,7-12)	  52

7. Der Wert der Weisheit und die Grenzen menschlicher Erkenntnis (7,1-29)	  55

7.1. Lebensweisheiten über Leid und Vergänglichkeit (7,1-14)	  55

7.2. Die menschliche Sündhaftigkeit und ihre Grenzen (7,15-29)	  57

8. Autorität, Gehorsam und die göttliche Gerechtigkeit (8,1-17)	  60

Seite  von 5 88



8.1. Weisheit im Umgang mit Autoritäten (8,1-9)	  60

8.2. Das scheinbare Unglück der Gerechten (8,10-17)	  61

Teil 4: Die Realität des Todes und die Bedeutung weiser Lebensführung (9,1-10,20)	
 64

9. Der Tod als große Lebensrealität (Prediger 9,1-12)	  64

9.1. Der Tod trifft alle Menschen (9,1-6)	  64

9.2. Nutze die Zeit - Freude und Arbeit als Geschenk Gottes (9,7-12)	  65

10. Weisheit und Torheit im praktischen Leben (9,13 - 10,20)	  68

10.1. Die Bedeutung von Weisheit (9,13-18)	  68

10.2. Die Auswirkungen der Torheit (10,1-15)	  69

10.3. Weisheit im gesellschaftlichen Leben (10,16-20)	  70

Teil 5: Weisheit angesichts der Vergänglichkeit des Lebens (11,1-12,8)	  73

11. Mut zum Handeln trotz Unsicherheit (11,1-6)	  73

11.1. Investiere trotz Risiken - Das Prinzip des Glaubens (11,1-2)	  73

11.2. Warte nicht auf perfekte Bedingungen (11,3-6)	  74

12. Die Freude der Jugend und die Verantwortung vor Gott (11,7-10)	  76

12.1. Die Schönheit und Vergänglichkeit der Jugend (11,7-8)	  76

12.2. Freude mit Verantwortung verbinden (11,9-10)	  76

13. Die Vergänglichkeit des Alters und der letzte Lebensabschnitt (12,1-7)	  79

13.1. Die unausweichlichen Veränderungen des Alters (12,1-5)	  79

13.2. Der unausweichliche Tod (12,6-7)	  80

Teil 6: Der abschließende Ruf zur Gottesfurcht (12,8-14)	  82

14. Die wahre Bestimmung des Menschen: Gott fürchten und ihm gehorchen 
(12,8-14)	  82

14.1. „Alles ist eitel“ - Die abschließende Erkenntnis (12,8)	  82

14.2. Die Weisheit des Predigers und seine Lehre (12,9-12)	  83

14.3. Gottes letzte Forderung: Fürchte ihn und halte seine Gebote (12,13-14)	  83

Quellen	 87

Seite  von 6 88



Einführung  

1. Titel und Art des Buches 
Das Buch Prediger behandelt die Suche nach dem Sinn des Lebens. Der Titel „Kohelet“ bedeutet 
„Versammler“ oder „Lehrer“ und weist auf die Weisheitsvermittlung hin. Der Prediger schildert die 
Vergänglichkeit menschlicher Errungenschaften und beleuchtet, dass wahre Erfüllung nicht in 
weltlichen Gütern zu finden ist. Das Buch stellt grundlegende Lebensfragen in einer philosophischen 
und zugleich theologischen Tiefe. Dabei wird der Leser zu einer nüchternen Betrachtung der Welt und 
zur Gottesfurcht geführt. Trotz aller Unsicherheit und Vergänglichkeit ermutigt es zu einem sinnvollen 
Leben im Vertrauen auf Gott. (Prediger 1,2; Prediger 12,13-14) 

Prediger gehört zur Weisheitsliteratur und fordert zur Gottesfurcht auf. Das Buch zählt zu den 
poetischen Schriften des Alten Testaments und kombiniert Erfahrungsweisheit mit göttlicher 
Offenbarung. Es unterscheidet sich durch seine realistische Einschätzung des Lebens von anderen 
Weisheitsbüchern. Die zentrale Botschaft betont, dass alle menschliche Mühe „Haschen nach Wind“ 
ist, wenn sie ohne Gott geschieht. Weisheit wird nicht abgewertet, sondern auf ihre richtige Grundlage 
gestellt: Ehrfurcht vor dem Schöpfer. Der Prediger zeigt, dass die letztendliche Bedeutung des Lebens 
nur im Schöpfer selbst zu finden ist. (Prediger 1,14; Prediger 12,13) 

Seite  von 7 88



2. Autor, Zeit und Abfassung 
Der Prediger wird traditionell König Salomo zugeschrieben. Der Verfasser bezeichnet sich als 
„Sohn Davids, König in Jerusalem“, was klar auf Salomo hinweist. Die Selbstbeschreibung passt zu 
Salomos einzigartiger Stellung als weisester und reichster König Israels. Seine Lebensumstände und 
Erfahrungen stimmen mit den Themen des Buches überein. Traditionell wurde deshalb Salomo als 
Autor angesehen, obwohl manche Gelehrte spätere redaktionelle Bearbeitungen vermuten. Der Stil des 
Buches spiegelt eine reife, reflektierte Perspektive auf das Leben wider. (Prediger 1,1; 1. Könige 
4,29-34) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erklärt zu Prediger 1,1, dass sowohl 
jüdische als auch christliche Ausleger traditionell Schlomo (Salomo) als Verfasser des Buches 
ansehen. Zugleich verweist er auf eine rabbinische Überlieferung im Talmud, Bava Batra 15a, 
wonach König Chiskiyahu (Hiskia) und seine Mitarbeiter die Bücher Jesaja, Sprüche, 
Hoheslied und Prediger redaktionell zusammengestellt und schriftlich fixiert haben. Damit 
wird zwischen der autorschaftlichen Herkunft der Weisheit Salomos und der kanonischen 
Redaktion durch spätere fromme Schreiber unterschieden. Diese Sicht wahrt sowohl die 
salomonische Prägung des Inhalts als auch den historischen Prozess der Überlieferung der 
Schriften (Rubin, 2016, S. 1212). 

Das Buch entstand vermutlich in der späten Regierungszeit Salomos. Die Entstehung wird etwa 
um 935 v. Chr. datiert, gegen Ende von Salomos Herrschaft. Die pessimistische Grundstimmung des 
Buches könnte auf persönliche Enttäuschungen des Königs hinweisen, die ihn zur Suche nach 
bleibendem Sinn führten. Einige Theorien nehmen eine spätere Überarbeitung an, um die Lehren des 
Predigers auf neue Generationen zu übertragen. Dennoch bleibt die grundlegende Weisheit eng mit 
Salomos Person verbunden. Das Buch spricht überzeitliche Wahrheiten an, die jede Generation 
betreffen. (Prediger 12,9-10) 

Seite  von 8 88



3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld 
Das Buch Prediger richtet sich an alle Menschen, die nach Sinn und Erfüllung im Leben suchen. 
Die Weisheiten und Beobachtungen des Predigers sprechen universelle menschliche Fragen an, 
unabhängig von Alter, Status oder Herkunft. Besonders junge Menschen werden aufgefordert, sich 
frühzeitig der Vergänglichkeit des Lebens bewusst zu werden und Gott zu fürchten. Die zentrale 
Botschaft betrifft die gesamte Menschheit, nicht nur Israel. Der Prediger richtet seine Worte an ein 
Publikum, das bereit ist, über die Tiefe des Lebens und die Wahrheit göttlicher Weisheit 
nachzudenken. (Prediger 12,1; Prediger 12,13) 

Das gesellschaftliche Umfeld des Predigers war geprägt von Wohlstand und Weisheitssuche. In 
der Blütezeit Israels unter Salomo erreichte das Reich kulturelle und wirtschaftliche Höhepunkte. 
Dennoch zeigt der Prediger, dass materieller Reichtum, Macht und weltliche Weisheit allein kein 
erfülltes Leben garantieren. Die Auseinandersetzung mit altorientalischen Weisheitsströmungen wird 
sichtbar, doch der Prediger lenkt den Blick auf Gottesfurcht als wahre Grundlage. Die Reflexion über 
die Vergänglichkeit des Lebens gewinnt besonders in Zeiten von Reichtum und Sicherheit an 
Dringlichkeit. (Prediger 1,2; 2,11) 

Seite  von 9 88



4. Historische und theologische Themen 

4.1. Historische Themen 
Salomos Regierungszeit bildet den historischen Hintergrund des Buches Prediger. Das Buch 
reflektiert eine Zeit wirtschaftlicher und kultureller Blüte unter Salomo. Trotz äußerem Wohlstand 
zeigt der Prediger die innere Leere menschlicher Bemühungen auf. Salomos Leben verleiht den 
Beobachtungen des Predigers besondere Glaubwürdigkeit, weil er selbst Reichtum, Macht und 
Weisheit erlebt hatte. Die historische Kulisse verstärkt die Warnung, dass ohne Gottesfurcht alle 
irdischen Errungenschaften bedeutungslos bleiben. (Prediger 1,1; 2,4-11) 

Der Prediger setzt sich mit den philosophischen Strömungen der Antike auseinander. Er greift 
Gedanken der damaligen Weisheitskultur auf, wonach der Sinn des Lebens im Wissen, im Genuss oder 
im Streben liegt. Doch im Gegensatz zu menschlichen Philosophien kommt der Prediger zu dem 
Schluss, dass alle menschliche Weisheit ohne Gott nur Nichtigkeit ist. Die philosophische Reflexion 
dient dazu, die Überlegenheit göttlicher Wahrheit und Weisheit herauszustellen. (Prediger 1,17-18; 
2,13-16) 

4.2. Theologische Themen 
Die Vergänglichkeit des Lebens wird als Grundwahrheit des menschlichen Daseins betont. Der 
Prediger zeigt auf, dass alle irdischen Dinge - Reichtum, Weisheit, Arbeit und Freude - letztlich 
vergänglich sind. Der Mensch kann nichts dauerhaft festhalten, denn alles ist „Haschen nach Wind“. 
Diese Erkenntnis soll zur Demut führen und den Blick weg von vergänglichen Dingen hin zu Gott 
richten. Die Wahrheit der Vergänglichkeit durchzieht das gesamte Buch als Grundmelodie. (Prediger 
1,2-4; 3,19-20) 

Gottes Souveränität und Weisheit stehen über menschlichem Verstehen. Der Prediger macht 
deutlich, dass der Mensch Gottes Wege und Werke nicht vollständig erfassen kann. Statt alles 
verstehen zu wollen, wird dazu aufgerufen, Gottes Willen zu vertrauen und ihn in Ehrfurcht zu 
fürchten. Der Mensch soll sich seiner Begrenztheit bewusst bleiben und Gottes ewige Weisheit 
anerkennen. (Prediger 3,11-14) 

Seite  von 10 88



Freude im Leben wird trotz der Vergänglichkeit empfohlen. Der Prediger ermutigt dazu, das 
tägliche Leben als Geschenk Gottes dankbar zu genießen. Freude über Essen, Trinken, Arbeit und 
Gemeinschaft wird als gottgewollt beschrieben, ohne dass dabei die Vergänglichkeit verdrängt wird. 
Dankbarkeit im Alltag steht nicht im Widerspruch zur Gottesfurcht, sondern entspringt ihr. (Prediger 
9,7-10) 

Das kommende göttliche Gericht verleiht dem Leben seine ernste Ausrichtung. Am Ende des 
Buches wird klar, dass jede Tat und jedes Wort vom allwissenden Gott gerichtet werden wird. Diese 
Perspektive ruft dazu auf, das Leben in bewusster Verantwortung vor Gott zu führen. Der Gedanke an 
das kommende Gericht gibt der Gegenwart Gewicht und motiviert zu einem gottesfürchtigen Leben. 
(Prediger 12,13-14) 

Seite  von 11 88



5. Biblische Lehre des Buches 

5.1. Die Schrift 
Gottes Weisheit offenbart sich als zuverlässiger Wegweiser für das Leben. Der Prediger hebt 
hervor, dass die Worte der Weisen und die göttlichen Schriften wie feste Nägel sind, die Orientierung 
geben. Menschliche Weisheit ist begrenzt, doch die göttliche Weisung bleibt bestehen und führt den 
Menschen auf den Weg des Lebens. Die Schrift wird als eine Sammlung von Worten dargestellt, die 
von einem Hirten eingegeben sind. Wer ihr folgt, bewahrt sich vor Irrwegen und leerem Streben. Die 
Worte Gottes sind Quelle von Sinn, Trost und Weisheit in einer vergänglichen Welt. (Prediger 12,11) 

Die Schrift fordert zur bewussten Begrenzung menschlichen Forschens auf. Der Prediger warnt 
davor, sich in endlosen Büchern und spekulativem Wissen zu verlieren. Wahre Weisheit liegt nicht in 
der Anhäufung von Informationen, sondern im Gehorsam gegenüber dem offenbarten Willen Gottes. 
Das Streben nach immer neuem Wissen kann zur Erschöpfung führen und vom Wesentlichen 
ablenken. Gottes Wort ruft dazu auf, sich auf das zu konzentrieren, was ewigen Wert hat. Der Schlüssel 
zum erfüllten Leben liegt in der Annahme und Umsetzung der göttlichen Weisung. (Prediger 12,12) 

5.2. Gott der Vater 
Gott ist der souveräne Lenker aller Zeiten und Lebensumstände. Der Prediger beschreibt Gott als 
den, der jedem Ereignis seine Zeit gibt und der Anfang und Ende in seiner Hand hält. Der Mensch 
kann Gottes Werke nicht vollständig durchdringen, doch alles geschieht nach seinem perfekten Plan. 
Diese Erkenntnis soll nicht zu Resignation führen, sondern zu Ehrfurcht und Vertrauen auf Gottes 
weise Führung. Gottes Souveränität garantiert, dass auch das Unverständliche seinen Sinn hat. Die 
Weisheit besteht darin, in allem Gottes gute Absicht zu erkennen. (Prediger 3,1-14) 

Gottes Gericht wird am Ende alles menschliche Tun bewerten. Der Prediger betont, dass Gott nicht 
nur der Schöpfer, sondern auch der gerechte Richter ist. Jede Tat, ob verborgen oder offenbar, wird vor 
Gottes Thron offenbar werden. Diese Perspektive fordert den Menschen zu verantwortlichem Handeln 
und zur Furcht Gottes auf. Die göttliche Gerichtsbarkeit gibt dem Leben Gewicht und Ernsthaftigkeit. 
Wer im Bewusstsein des kommenden Gerichts lebt, sucht die Weisheit, die Gott ehrt. (Prediger 
12,13-14) 

Seite  von 12 88



5.3. Gott der Sohn 
Das Buch Prediger weist auf das Bedürfnis nach einer höheren Erlösung hin. Obwohl Christus 
nicht namentlich erwähnt wird, macht der Prediger deutlich, dass das Leben unter der Sonne 
unvollständig ist. Der Mensch sehnt sich nach etwas, das über das Vergängliche hinausreicht. Diese 
Sehnsucht findet ihre endgültige Erfüllung in Jesus Christus, der das wahre Leben und die endgültige 
Erlösung schenkt. Christus bringt Licht und Hoffnung in eine Welt, die durch Eitelkeit und 
Vergänglichkeit geprägt ist. Nur in ihm wird der tiefste Sinn des Lebens offenbart. (vgl. Johannes 
10,10; 2. Timotheus 1,10) 

Die Begrenztheit des Lebens weist auf die Notwendigkeit eines ewigen Mittlers hin. Der Prediger 
erkennt, dass alles menschliche Bemühen letztlich an der Vergänglichkeit scheitert. Diese Erkenntnis 
öffnet den Weg für die Erwartung eines Retters, der Leben über den Tod hinaus schenken kann. Jesus 
Christus erfüllt diese Hoffnung, indem er durch seinen Tod und seine Auferstehung ewiges Leben 
anbietet. In ihm wird der wahre Sinn des Daseins offenbar, der über das Irdische hinausreicht. Ohne 
Christus bleibt das Leben eine vergebliche Anstrengung. (vgl. Johannes 11,25-26) 

5.4. Gott der Heilige Geist 
Die göttliche Weisheit ist ein Werk des Heiligen Geistes. Obwohl der Heilige Geist im Prediger 
nicht ausdrücklich genannt wird, zeigt die tiefe Weisheit des Buches sein Wirken. Wahre Erkenntnis 
und Einsicht kommen nicht aus menschlicher Anstrengung, sondern sind ein Geschenk Gottes. Der 
Geist führt den Menschen zur Ehrfurcht vor Gott und hilft, die vergängliche Natur des Lebens richtig 
einzuordnen. Der Geist öffnet das Herz, um die Weisheit Gottes zu empfangen und umzusetzen. Ohne 
ihn bleibt die Suche nach Weisheit leer und fruchtlos. (vgl. 1. Korinther 2,10-12) 

Wahre Freude im Leben ist eine Frucht des Geistes. Der Prediger ermutigt dazu, sich an den guten 
Gaben Gottes zu erfreuen, ohne sie zu vergötzen. Diese Haltung der Dankbarkeit und Freude 
entspricht der Wirkung des Heiligen Geistes im Herzen des Menschen. Der Geist lehrt, im Irdischen 
Gottes Güte zu erkennen und das Leben in heiligem Maß zu genießen. Durch ihn wird die Freude an 
Gottes Schöpfung zur geistlichen Übung und zur Ehre Gottes. Wahre Freude kommt nicht aus Besitz, 
sondern aus dem Wirken des Geistes im Herzen. (vgl. Galater 5,22) 

Seite  von 13 88



5.5. Der Mensch und die Sünde 
Der Mensch ist begrenzt und vergänglich. Der Prediger beschreibt die Zerbrechlichkeit des 
menschlichen Lebens eindrücklich. Trotz aller Anstrengungen entkommt der Mensch nicht der 
Vergänglichkeit und dem Tod. Kein Reichtum, keine Weisheit und keine Macht können diese Realität 
aufhalten. Die Endlichkeit des Menschen zeigt seine Abhängigkeit von Gott und die Notwendigkeit, in 
Demut zu leben. Diese Einsicht bewahrt vor Überheblichkeit und leitet zu wahrer Gottesfurcht. 
(Prediger 3,19-20) 

Sünde verhindert wahre Erfüllung im Leben. Der Prediger macht deutlich, dass weltliche 
Errungenschaften ohne Gottesfurcht letztlich leer und unbefriedigend bleiben. Sünde entfremdet den 
Menschen von Gott und zerstört die Beziehung, die für echtes Leben notwendig ist. Trotz äußerem 
Erfolg bleibt eine innere Leere bestehen, wenn das Herz nicht auf Gott ausgerichtet ist. Wahre 
Erfüllung kann nur gefunden werden, wenn der Mensch seine Sünde erkennt und sich Gott zuwendet. 
(Prediger 7,20) 

5.6. Die Erlösung 
Erlösung liegt in der Ehrfurcht vor Gott. Das Buch Prediger zeigt, dass menschliche Leistungen 
und Weisheit ohne die Ehrfurcht vor Gott bedeutungslos sind. Erlösung wird nicht durch menschliche 
Anstrengung, sondern durch das richtige Verhältnis zu Gott erreicht. Der Prediger fasst zusammen, 
dass es auf das Fürchten Gottes und das Halten seiner Gebote ankommt. Diese Haltung führt zu einem 
sinnerfüllten Leben im Einklang mit Gottes Willen. In der Beziehung zu Gott findet der Mensch wahre 
Bestimmung und Zukunft. Alle irdischen Errungenschaften vergehen, doch die Gottesfurcht hat 
bleibenden Wert. (Prediger 12,13) 

Wahre Erlösung führt zur Verantwortung vor Gott. Der Prediger macht deutlich, dass am Ende 
jedes menschliche Tun im göttlichen Gericht offenbar wird. Erlösung bedeutet nicht nur Gnade, 
sondern schließt auch die Verantwortung für das eigene Leben mit ein. Jeder Mensch ist dazu 
aufgerufen, im Bewusstsein seiner Rechenschaft vor Gott zu leben. Diese Perspektive gibt dem Leben 
Ernsthaftigkeit und Zielgerichtetheit. Weisheit besteht darin, Gottes Maßstäbe ernst zu nehmen und 
sich auf das kommende Gericht vorzubereiten. Erlösung wird sichtbar im Gehorsam gegenüber Gottes 
Weisung und im Vertrauen auf seine Gnade. (Prediger 12,14) 

Seite  von 14 88



5.7. Das Volk Israel und die Nationen 
Gottes Weisheit betrifft alle Menschen, nicht nur Israel. Der Prediger spricht universelle 
Wahrheiten an, die für Israel und alle Nationen gelten. Die Fragen nach Sinn, Vergänglichkeit und 
Gottesfurcht betreffen die gesamte Menschheit. Das Buch zeigt, dass Gottes Maßstab für Weisheit, 
Gerechtigkeit und Gericht über ethnische Grenzen hinaus gültig ist. In der Ordnung Gottes steht jeder 
Mensch in direkter Verantwortung vor seinem Schöpfer. Israel war berufen, ein Licht für die Nationen 
zu sein und diese Weisheiten vorzuleben. Die Botschaft des Predigers richtet sich deshalb an alle, die 
nach Wahrheit suchen. (Prediger 12,13) 

Gemeinschaft und gegenseitige Hilfe sind ein göttliches Prinzip. Das Buch Prediger betont die 
Bedeutung von Gemeinschaft und gegenseitigem Beistand im Leben. Zwei sind besser als einer, weil 
sie einander helfen und unterstützen können. Diese Lehre richtet sich sowohl an Israel als auch an die 
Völker, die Weisheit suchen. Wahres menschliches Zusammenleben basiert auf Gottes Prinzipien von 
Liebe, Treue und gegenseitiger Verantwortung. Einheit und gegenseitige Stärkung gehören zu einem 
gottgefälligen Lebenswandel. Auch heute bleibt diese Weisheit grundlegend für gesunde 
Gemeinschaft. (Prediger 4,9-12) 

5.8. Engel, Satan und Dämonen 
Das Buch Prediger fokussiert sich auf das Leben unter Gottes Souveränität. Engel, Satan und 
Dämonen werden im Buch Prediger nicht explizit behandelt. Stattdessen liegt der Fokus auf der 
sichtbaren Welt und der Verantwortung des Menschen vor Gott. Die Abwesenheit solcher 
Erwähnungen betont die Begrenztheit des menschlichen Wissens über die unsichtbare Welt. Der 
Prediger richtet den Blick auf das, was unter der Sonne sichtbar geschieht, und mahnt zur Ehrfurcht 
vor Gott. Auch ohne direkte Hinweise auf geistliche Mächte bleibt Gottes souveräne Herrschaft über 
das Unsichtbare bestehen. Der Mensch ist aufgerufen, seinen Lebensweg im Licht göttlicher Weisheit 
zu gestalten. (Prediger 8,17) 

Die unsichtbare Welt bleibt im Hintergrund der irdischen Verantwortung. Das Buch zeigt, dass 
der Mensch seine Entscheidungen bewusst treffen muss, unabhängig von verborgen wirkenden 
Mächten. Die Betonung liegt auf der täglichen Verantwortung, das rechte Leben vor Gott zu führen. 
Damit macht der Prediger klar, dass Spekulationen über das Unsichtbare nicht im Mittelpunkt stehen 
sollen. Vielmehr zählt der konkrete, gottesfürchtige Lebenswandel im Hier und Jetzt. Der Verzicht auf 
detaillierte Aussagen über Engel oder Dämonen lenkt den Blick auf praktische Gottesfurcht. So bleibt 

Seite  von 15 88



der Mensch fokussiert auf Gottes Weisung und den verantwortungsvollen Umgang mit seinem Leben. 
(Prediger 12,13-14) 

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 
Das kommende Gericht Gottes ist eine unumstößliche Realität. Am Ende des Buches verkündet 
der Prediger, dass Gott jedes Werk, auch das Verborgene, richten wird. Diese Ankündigung weist auf 
eine zukünftige Abrechnung hin, die über das irdische Leben hinausgeht. Der Mensch kann sich Gottes 
Gericht nicht entziehen, sondern muss sich bewusst darauf vorbereiten. Weisheit besteht darin, heute in 
der Furcht Gottes zu leben, um im Gericht bestehen zu können. Das kommende Gericht verleiht dem 
Leben Ernsthaftigkeit und gibt allem Handeln Gewicht. Der Prediger verbindet diese Aussicht mit 
einem Aufruf zu Ehrfurcht und Gehorsam gegenüber Gott. (Prediger 12,14) 

Gottes Gericht bringt Gerechtigkeit über alles Verborgene. Kein Gedanke, keine Tat und keine 
Absicht bleibt Gott verborgen. Der Prediger stellt heraus, dass selbst geheime Werke in Gottes Licht 
gebracht werden. Diese Wahrheit ruft den Menschen zu einem Leben der Integrität und des 
Verantwortungsbewusstseins. Gottes Gericht wird absolut gerecht und vollständig sein, unabhängig 
von menschlicher Beurteilung. Die Aussicht auf das Gericht Gottes ermutigt dazu, heute in Treue und 
Wahrhaftigkeit zu leben. Der Prediger schließt mit der klaren Botschaft, dass nur das Leben in 
Gottesfurcht echten Bestand hat. (Prediger 12,14) 

Seite  von 16 88



6. Grobgliederung 
Prediger - Die Vergänglichkeit des Irdischen und der Sinn im Leben mit Gott 

Teil 1: Die vergebliche Suche nach Sinn im irdischen Leben (1,1-2,26) 

1. Die Sinnfrage des Lebens (1,1-11) 

1.1. Autor und Thema des Buches (1,1-3) 

1.2. Die Vergänglichkeit des Lebens (1,4-7) 

1.3. Nichts Neues unter der Sonne (1,8-11) 

2. Die vergebliche Suche nach Sinn (1,12 - 2,11) 

2.1. Die Weisheit als Quelle des Sinns? (1,12-18) 

2.2. Vergnügen als Sinnquelle? (2,1-11) 

3. Weisheit und Torheit - Ein gleicher Ausgang? (2,12-26) 

3.1. Der Vorteil der Weisheit über die Torheit (2,12-17) 

3.2. Arbeit als Lebenszweck? (2,18-26) 

Teil 2: Gottes Souveränität und die Begrenztheit des Menschen (3,1-4,16) 

4. Gottes Souveränität und die Zeit (3,1-22) 

4.1. Alles hat seine Zeit (3,1-8) 

4.2. Gottes Werk bleibt ewig bestehen (3,9-15) 

4.3. Gerechtigkeit auf der Erde? (3,16-22) 

5. Ungerechtigkeit und Leid - Warum ist das Leben so schwer? (4,1-16) 

5.1. Die Unterdrückung in der Welt (4,1-3) 

5.2. Konkurrenz und Neid als Antrieb des Menschen (4,4-6) 

5.3. Die Einsamkeit des Erfolgreichen (4,7-12) 

5.4. Weisheit und Macht sind vergänglich (4,13-16) 

Seite  von 17 88



Teil 3: Der richtige Umgang mit Besitz, Weisheit und Autorität (5,1-8,17) 

6. Gottesfurcht und Reichtum - Der richtige Umgang mit Besitz (5,1 - 6,12) 

6.1. Ehrfurcht vor Gott im Gottesdienst (5,1-7) 

6.2. Die Nichtigkeit des Reichtums (5,8-17) 

6.3. Gottes Geschenk: Zufriedenheit trotz Vergänglichkeit (5,18-20) 

6.4. Reichtum ohne Nutzen (6,1-6) 

6.5. Die Grenzen menschlicher Wünsche und Erkenntnis (6,7-12) 

7. Der Wert der Weisheit und die Grenzen menschlicher Erkenntnis (7,1-29) 

7.1. Lebensweisheiten über Leid und Vergänglichkeit (7,1-14) 

7.2. Die menschliche Sündhaftigkeit und ihre Grenzen (7,15-29) 

8. Autorität, Gehorsam und die göttliche Gerechtigkeit (8,1-17) 

8.1. Weisheit im Umgang mit Autoritäten (8,1-9) 

8.2. Das scheinbare Unglück der Gerechten (8,10-17) 

Teil 4: Die Realität des Todes und die Bedeutung weiser Lebensführung (9,1-10,20) 

9. Der Tod als große Lebensrealität (Prediger 9,1-12) 

9.1. Der Tod trifft alle Menschen (9,1-6) 

9.2. Nutze die Zeit - Freude und Arbeit als Geschenk Gottes (9,7-12) 

10. Weisheit und Torheit im praktischen Leben (9,13 - 10,20) 

10.1. Die Bedeutung von Weisheit (9,13-18) 

10.2. Die Auswirkungen der Torheit (10,1-15) 

10.3. Weisheit im gesellschaftlichen Leben (10,16-20) 

Seite  von 18 88



Teil 5: Weisheit angesichts der Vergänglichkeit des Lebens (11,1-12,8) 

11. Mut zum Handeln trotz Unsicherheit (11,1-6) 

11.1. Investiere trotz Risiken - Das Prinzip des Glaubens (11,1-2) 

11.2. Warte nicht auf perfekte Bedingungen (11,3-6) 

12. Die Freude der Jugend und die Verantwortung vor Gott (11,7-10) 

12.1. Die Schönheit und Vergänglichkeit der Jugend (11,7-8) 

12.2. Freude mit Verantwortung verbinden (11,9-10) 

13. Die Vergänglichkeit des Alters und der letzte Lebensabschnitt (12,1-7) 

13.1. Die unausweichlichen Veränderungen des Alters (12,1-5) 

13.1. Der unausweichliche Tod (12,6-7) 

Teil 6: Der abschließende Ruf zur Gottesfurcht (12,8-14) 

14. Die wahre Bestimmung des Menschen: Gott fürchten und ihm gehorchen (12,8-14) 

14.1. „Alles ist eitel“ - Die abschließende Erkenntnis (12,8) 

14.2. Die Weisheit des Predigers und seine Lehre (12,9-12) 

14.3. Gottes letzte Forderung: Fürchte ihn und halte seine Gebote (12,13-14) 

Seite  von 19 88



7. Zusammenfassung und Anwendungen 

7.1. Zusammenfassung 
Das Buch Prediger ist eine tiefgründige Auseinandersetzung mit der Vergänglichkeit und Sinnsuche 
des menschlichen Lebens. Es zeigt, dass weltlicher Erfolg, Weisheit, Reichtum und Vergnügen letztlich 
„Haschen nach Wind“ sind, wenn sie ohne Gott gesucht werden. Der Prediger ruft dazu auf, trotz der 
Vergänglichkeit das Leben als Geschenk Gottes mit Dankbarkeit zu genießen. Wahre Erfüllung findet 
der Mensch allein in der Ehrfurcht vor Gott und im Gehorsam gegenüber seinen Geboten (Prediger 
12,13). Gottes Souveränität über Zeit, Leben und Tod wird hervorgehoben, und der Mensch wird 
aufgefordert, in Demut und Weisheit zu leben. Am Ende steht die ernste Erinnerung, dass jeder 
Mensch für sein Leben vor Gott Rechenschaft ablegen muss. 

7.2. Anwendungen 
Gott als Zentrum des Lebens anerkennen. Wahre Erfüllung entsteht nicht durch weltlichen Erfolg, 
sondern durch eine lebendige Beziehung zu Gott. Der Prediger zeigt, dass menschliche Weisheit und 
Werke vergänglich sind, aber die Ehrfurcht vor Gott bleibt ewig bedeutsam. Ein Leben in Gottesfurcht 
gibt Sinn und Beständigkeit. 

Das Leben als Geschenk Gottes dankbar genießen. Trotz der Vergänglichkeit ruft der Prediger dazu 
auf, die guten Gaben Gottes bewusst und mit Freude anzunehmen. Essen, Trinken, Arbeit und 
Gemeinschaft sollen im Licht der göttlichen Güte gewürdigt werden. Dankbarkeit schützt vor 
Resignation und Sinnlosigkeit. 

Sich auf das kommende Gericht Gottes vorbereiten. Am Ende wird Gott jedes Werk richten, sei es 
gut oder böse. Bewusstes Leben in Weisheit und Gehorsam gegenüber Gott bereitet auf diese 
Begegnung vor. Verantwortung und Rechenschaft gehören zum Wesen des Glaubens. 

Seite  von 20 88



8. Studienfragen zum Weiterdenken 
1. Was ist der Hauptzweck des Buches Prediger? 

Antwort: Die Vergänglichkeit des Lebens zu beleuchten und aufzuzeigen, dass wahre 
Erfüllung nur in der Ehrfurcht vor Gott gefunden werden kann. 

2. Wer ist der traditionelle Verfasser des Buches Prediger? 

Antwort: König Salomo, der als „Sohn Davids, König in Jerusalem“ bezeichnet wird. 

3. In welcher Zeit wurde das Buch Prediger vermutlich verfasst? 

Antwort: Gegen Ende von Salomos Regierungszeit, etwa um 935 v. Chr. 

4. Welche zentrale Frage behandelt der Prediger im Buch? 

Antwort: Was im Leben letztlich Bestand hat und wie der Mensch wahren Sinn findet. 

5. Welche theologische Hauptaussage macht der Prediger über das Leben? 

Antwort: Alles Irdische ist vergänglich, und nur die Furcht Gottes verleiht dem Leben 
bleibenden Wert. 

6. Was lehrt das Buch über Freude im Leben? 

Antwort: Trotz der Vergänglichkeit sollen Menschen Gottes Gaben mit Freude und 
Dankbarkeit genießen. 

7. Welche Rolle spielt das kommende Gericht im Buch Prediger? 

Antwort: Es wird betont, dass Gott am Ende jedes Werk richten wird, sowohl das Gute als 
auch das Böse. 

8. Wie beschreibt der Prediger die menschliche Weisheit? 

Antwort: Menschliche Weisheit ist begrenzt und ohne Gottesfurcht letztlich unbefriedigend. 

9. Wie wird Gottes Souveränität im Buch dargestellt? 

Seite  von 21 88



Antwort: Gott lenkt alle Dinge nach seinem Plan, auch wenn der Mensch sein Wirken nicht 
immer versteht. 

10. Welche zentrale Lebenshaltung empfiehlt der Prediger? 

Antwort: Gottesfurcht, Gehorsam gegenüber seinen Geboten und ein bewusstes, 
verantwortliches Leben. 

Seite  von 22 88



Kommentierung 

Teil 1: Die vergebliche Suche nach Sinn im irdischen Leben 
(1,1-2,26) 

1. Die Sinnfrage des Lebens (1,1-11) 

1.1. Autor und Thema des Buches (1,1-3) 
Salomo wird als weisheitsvoller König und Autor des Buches eingeführt. Der erste Vers nennt den 
Verfasser als „Prediger, Sohn Davids, König in Jerusalem“. Diese Selbstbezeichnung verweist klar auf 
Salomo, der als Sohn Davids und König über Israel regierte. Die Verwendung des Begriffs „Prediger“ 
deutet auf einen weisheitslehrenden Charakter hin, der das Volk unterweist. Der Sitz in Jerusalem 
unterstreicht seine königliche Autorität und geistliche Verantwortung. Die Verbindung von königlicher 
Macht und göttlicher Weisheit macht Salomo zu einem einzigartigen Beobachter des Lebens. Als 
Autor des Buches spricht er aus persönlicher Erfahrung und göttlicher Einsicht. Die Einleitung 
verankert das Werk in der Geschichte Israels und der Theologie der Weisheitsliteratur. Salomos 
Perspektive erlaubt eine kritische und gleichzeitig göttlich inspirierte Betrachtung der Welt. Der 
Prediger spricht nicht als Philosoph, sondern als jemand, der Gottes Wahrheit verkündigt. Die 
Autorenschaft verleiht dem Buch sowohl historische Tiefe als auch geistliche Autorität. (Prediger 1,1; 
1. Könige 4,29-34; 2. Chronik 1,10-12; Matthäus 12,42) 

Das Thema des Buches ist die Nichtigkeit allen menschlichen Strebens ohne Gott. Vers 2 enthält 
die zentrale These des Buches: „Alles ist eitel, spricht der Prediger, alles ist eitel.“ Die fünfmalige 
Wiederholung dieses Begriffs im Vers betont die absolute Leere und Vergänglichkeit des Lebens unter 
der Sonne. Das hebräische Wort „hevel“ bezeichnet etwas Flüchtiges, Bedeutungsloses, wie Rauch 
oder Dunst. Es beschreibt eine Realität, die keinen bleibenden Bestand hat und sich der Kontrolle des 
Menschen entzieht. Diese Feststellung ist nicht Ausdruck von Resignation, sondern theologischer 
Einsicht in die Folgen eines gottfernen Lebens. Vers 3 stellt dann die Sinnfrage: „Was bleibt dem 
Menschen von all seiner Mühe?“ Die Mühe unter der Sonne wird infrage gestellt, weil sie keinen 
ewigen Wert trägt. Der Prediger stellt von Anfang an klar, dass alle irdischen Anstrengungen letztlich 

Seite  von 23 88



vergeblich sind, wenn sie nicht auf Gott ausgerichtet sind. Diese Grundbotschaft wird das gesamte 
Buch hindurch entfaltet und konkretisiert. Die Eitelkeit des Lebens dient dabei als Kontrast zur 
bleibenden Bedeutung der Gottesfurcht. (Prediger 1,2-3; Psalm 39,6; Römer 8,20; 1. Timotheus 6,7) 

1.2. Die Vergänglichkeit des Lebens (1,4-7) 
Die Erde bleibt bestehen, während der Mensch vergeht. Der Text beginnt mit dem Vergleich 
zwischen den Generationen der Menschen und der Beständigkeit der Erde. Menschen kommen und 
gehen, doch die Erde bleibt für sich selbst bestehen. Diese Gegenüberstellung betont die 
Vergänglichkeit des menschlichen Lebens im Kontrast zur scheinbaren Stabilität der Schöpfung. Die 
Weltgeschichte ist geprägt von einem ständigen Wechsel der Generationen, ohne dass dadurch ein 
bleibender Fortschritt entsteht. Was für den Einzelnen bedeutend erscheinen mag, vergeht schon mit 
seinem Tod und gerät bald in Vergessenheit. Die Erde als Wohnort des Menschen wirkt dagegen wie 
ein bleibender Zeuge dieser Abfolge. Doch auch sie ist letztlich nur Teil der gefallenen Schöpfung, die 
auf Erlösung wartet. Der Prediger führt so in eine ernüchternde Sicht des Daseins ein, die zur Demut 
führen soll. Der Mensch ist ein vergängliches Geschöpf, das sich nicht auf irdische Dauerhaftigkeit 
verlassen kann. Diese Einsicht wird grundlegend für die nachfolgenden Überlegungen zum Sinn des 
Lebens. (Prediger 1,4; Psalm 90,3-6; Jesaja 40,6-8; Römer 8,20-22) 

Die Natur folgt einem beständigen Kreislauf ohne Zielveränderung. Die Verse sprechen von 
Sonne, Wind und Wasser als Elementen der Natur, die einem festgelegten Rhythmus folgen. Die Sonne 
geht auf und unter, der Wind dreht sich nach allen Seiten, die Flüsse münden ins Meer, das doch nie 
voll wird. Diese natürlichen Abläufe geschehen fortwährend, ohne dass sich etwas grundsätzlich 
verändert. Der Mensch beobachtet diese Vorgänge, ist ihnen aber ausgeliefert und kann sie nicht 
beeinflussen. In dieser Beschreibung liegt eine tiefgründige Kritik an der Idee menschlicher Kontrolle 
oder Fortschritts. Alles wirkt wie ein sich wiederholender Kreislauf, der Mühe produziert, aber keine 
bleibende Erfüllung bietet. Der Prediger nutzt diese Beobachtung der Natur, um die Sinnlosigkeit eines 
Lebens unter der Sonne aufzuzeigen. Der gleichförmige Ablauf aller Dinge deutet auf eine Schöpfung 
hin, die zwar geordnet, aber in sich nicht sinnerfüllend ist. Erst in der Ausrichtung auf den Schöpfer 
erhält das Beobachtete seine eigentliche Bedeutung. (Prediger 1,5-7; Hiob 38,12-14; Psalm 104,19-26; 
Jesaja 40,22-24) 

Das sichtbare Weltgeschehen bezeugt die Begrenztheit menschlichen Einflusses. Durch die 
Beschreibung der Naturkreisläufe wird deutlich, dass der Mensch zwar Teil der Schöpfung ist, ihr 
jedoch nicht Herr. Die Abläufe von Sonne, Wind und Wasser geschehen unabhängig von menschlicher 

Seite  von 24 88



Mitwirkung oder Kontrolle. Der Mensch kann diese Gesetzmäßigkeiten zwar erkennen, aber nicht 
verändern. Damit wird seine Ohnmacht angesichts der Größe und Beständigkeit der Natur offenbar. 
Der Prediger zeigt durch diese Bilder, dass der Mensch keine dauerhafte Spur in der Welt hinterlässt, 
sondern wie ein Schatten vorübergeht. Alles menschliche Tun steht im Spannungsverhältnis zu einer 
Ordnung, die weder durch Arbeit noch durch Weisheit dauerhaft beeinflusst werden kann. Die 
sichtbare Welt dient so als Spiegel der eigenen Begrenztheit. Diese Erkenntnis führt zur zentralen 
Frage nach einem Sinn, der über das Sichtbare hinausweist. Nur in der Beziehung zum ewigen Gott 
kann der Mensch der Sinnlosigkeit entkommen. (Prediger 1,5-7; Psalm 103,15-16; Johannes 3,8; 2. 
Korinther 4,18) 

1.3. Nichts Neues unter der Sonne (1,8-11) 
Menschliches Streben erschöpft sich in Wiederholung und Unzufriedenheit. Der Prediger 
beschreibt, dass alle Dinge voller Mühe sind, ohne dass der Mensch sich davon sattsehen oder -hören 
kann. Augen und Ohren sind Sinnesorgane, die ständig empfangen, aber nie gesättigt sind. Diese 
Beschreibung macht deutlich, dass selbst die Fähigkeit zur Wahrnehmung in der Erfahrung des 
Menschen keine bleibende Erfüllung schafft. Der Mensch sucht nach Neuem, doch das Erlebte 
wiederholt sich, ohne echte Befriedigung zu bringen. Der Kreislauf der Sinneseindrücke wird zum 
Symbol für das ständige Verlangen, das nie zur Ruhe kommt. Auch wenn sich die äußeren Eindrücke 
verändern, bleibt das innere Empfinden von Leere bestehen. Die Unruhe des menschlichen Herzens 
wird nicht durch äußere Vielfalt, sondern allein durch göttliche Wahrheit gestillt. Diese Aussage 
spiegelt das Wesen der gefallenen Welt wider, in der das Erleben ohne geistliche Grundlage zur 
Überforderung wird. Die ständige Reizüberflutung ist Ausdruck einer tieferen Sinnkrise. (Prediger 1,8; 
Jesaja 55,2; Amos 8,11-12; Lukas 10,39-42) 

Es gibt nichts wirklich Neues im Leben unter der Sonne. Der Prediger stellt die provokante 
Behauptung auf, dass es nichts Neues unter der Sonne gibt. Was gewesen ist, wird wieder sein, und 
was getan wurde, wird wieder getan. Diese Sicht widerspricht der menschlichen Hoffnung auf 
Fortschritt und Innovation. Sie deckt auf, dass alle Neuerungen im Kern Wiederholungen bekannter 
Muster sind. Der Mensch mag sich über technische Entwicklungen freuen, doch die Grundfragen und 
Probleme des Lebens bleiben dieselben. Die menschliche Natur verändert sich nicht, und auch seine 
existenzielle Lage bleibt von Vergänglichkeit geprägt. Die vermeintliche Neuheit ist oft nur eine 
Variation des Alten in anderer Form. Der Prediger kritisiert damit das Streben nach Neuerung als 
Ersatz für wahre Sinnfindung. Ein Leben in der bloßen Suche nach dem Neuen führt nicht zu 
Erfüllung, sondern verstärkt die Leere. Nur was aus Gott ist, ist wirklich neu. (Prediger 1,9; Jesaja 
43,18-19; Johannes 3,3; 2. Korinther 5,17) 

Seite  von 25 88



Vergessenwerden ist das Schicksal aller Generationen. Der Prediger schließt den Gedanken mit der 
Feststellung, dass es keine Erinnerung an das Frühere gibt und auch das Gegenwärtige bald vergessen 
sein wird. Diese Aussage führt die Sinnlosigkeit irdischen Strebens noch einmal deutlich vor Augen. 
Alles menschliche Handeln wird von der Zeit überholt, und selbst große Taten geraten in 
Vergessenheit. Die Geschichte kennt zahllose Namen, die einst bedeutend waren und heute unbekannt 
sind. Diese Vergänglichkeit betrifft nicht nur Individuen, sondern ganze Generationen. Die Zukunft 
wird auch die Gegenwart vergessen, wie die Gegenwart die Vergangenheit. Damit konfrontiert der 
Prediger den Leser mit der Begrenztheit menschlicher Bedeutung. Der Wunsch, bleibende Spuren zu 
hinterlassen, wird durch die Realität der Vergänglichkeit entkräftet. Diese Erkenntnis soll jedoch nicht 
in Hoffnungslosigkeit führen, sondern den Blick auf das richten, was ewig bleibt. Nur in Gott hat das 
Leben bleibende Bedeutung. (Prediger 1,11; Psalm 90,10-12; Hiob 7,7-10; Hebräer 6,10) 

Seite  von 26 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 1,1-11) 

Zusammenfassung:  

Prediger 1,1-11 eröffnet das Buch mit einer grundsätzlichen Standortbestimmung über die Wirklichkeit 
des Lebens „unter der Sonne“. Der Prediger, der sich als Sohn Davids und König in Jerusalem 
vorstellt, fasst seine Beobachtung in das Leitmotiv der Nichtigkeit zusammen. Alles menschliche 
Mühen erweist sich als vergänglich, flüchtig und letztlich ohne bleibenden Gewinn. Generationen 
kommen und gehen, während die Erde bleibt, was die Begrenztheit des menschlichen Daseins 
unterstreicht. Die natürlichen Kreisläufe von Sonne, Wind und Wasser wiederholen sich unaufhörlich, 
ohne zu einem endgültigen Ziel zu gelangen. Diese ständige Wiederholung führt nicht zu Erfüllung, 
sondern zu Ermüdung. Auch der Mensch bleibt unersättlich: Auge und Ohr finden keine endgültige 
Befriedigung. Nichts wirklich Neues entsteht im Rahmen dieser Weltordnung; alles ist bereits 
dagewesen. Selbst Erinnerung erweist sich als brüchig, da Vergangenes wie Zukünftiges dem 
Vergessen anheimfällt. Der Text legt damit den Grundton des Buches fest: Das Leben ohne den Blick 
auf Gott bleibt im Kreislauf der Vergänglichkeit gefangen. 

Anwendungen:  

Menschliches Mühen bleibt begrenzt. Der Text zeigt, dass Arbeit und Anstrengung keinen 
bleibenden Gewinn garantieren. Alles Tun bewegt sich innerhalb der Vergänglichkeit. Diese Einsicht 
relativiert menschliche Selbstüberschätzung. 

Die Welt verläuft in endlosen Kreisläufen. Natur und Geschichte folgen wiederkehrenden Mustern. 
Fortschritt hebt die Grundprobleme des Menschen nicht auf. Diese Beobachtung erklärt die innere 
Ermüdung des Lebens unter der Sonne. 

Ohne Gott bleibt nichts wirklich neu. Der Prediger macht deutlich, dass echte Erneuerung im 
weltlichen Rahmen ausbleibt. Erinnerung, Erfahrung und Besitz schaffen keine bleibende Erfüllung. 
Diese Wahrheit bereitet den Weg für die spätere Ausrichtung auf Gott. 

Seite  von 27 88



2. Die vergebliche Suche nach Sinn (1,12 - 2,11) 

2.1. Die Weisheit als Quelle des Sinns? (1,12-18) 
Die Suche nach Weisheit beginnt mit ernsthaftem Forschen. Der Prediger stellt sich als König von 
Jerusalem vor, der sich ernsthaft der Aufgabe gewidmet hat, durch Weisheit alles zu erforschen, was 
unter dem Himmel geschieht. Seine Suche ist nicht oberflächlich, sondern Ausdruck eines tiefen 
inneren Anliegens. Der Begriff „forschen und prüfen“ beschreibt eine systematische Untersuchung der 
Welt und ihrer Abläufe. Dabei wird deutlich, dass es sich um ein göttlich gelenktes Anliegen handelt, 
das auf Erkenntnis und Wahrheit abzielt. Der Prediger nimmt die Rolle eines weisen Beobachters ein, 
der das Leben nicht nur erlebt, sondern auch verstehen will. Diese Perspektive ist geprägt von einem 
ernsthaften Ringen mit den Fragen der Existenz. Die Tatsache, dass Gott dem Menschen eine solche 
Mühe auferlegt hat, weist darauf hin, dass Sinnsuche Teil des Menschseins ist. Der Versuch, durch 
Weisheit Ordnung in die Welt zu bringen, gehört zur Grundanlage der Schöpfung. Doch der Ausgang 
dieser Suche bleibt noch offen. (Prediger 1,12-13; Sprüche 2,1-6; Daniel 2,21; Apostelgeschichte 
17,27) 

Weltliche Weisheit offenbart die Unverbesserlichkeit des gefallenen Zustandes. Der Prediger 
erkennt, dass das, was unter der Sonne geschieht, letztlich „plagevoll“ ist und einem verkehrten 
Zustand gleicht. Die gefallene Schöpfung lässt sich nicht durch menschliche Weisheit reparieren oder 
zurechtbiegen. Was krumm ist, kann nicht gerade gemacht werden, und was fehlt, kann nicht gezählt 
werden. Diese Aussagen verdeutlichen, dass die Probleme der Welt nicht bloß rationaler oder 
organisatorischer Natur sind. Die Tiefe der menschlichen Not liegt nicht in fehlender Bildung, sondern 
in der durch die Sünde verursachten Verlorenheit. Weltliche Weisheit stößt hier an ihre Grenzen, weil 
sie das eigentliche Problem nicht erfassen kann. Der Prediger zeigt, dass alles menschliche Forschen 
letztlich zur Einsicht in die Ohnmacht führt. Damit wird die Grenze menschlichen Vermögens deutlich 
gemacht und die Notwendigkeit göttlicher Offenbarung betont. Die Welt ist nicht durch Erkenntnis 
heilbar, sondern nur durch Erlösung. (Prediger 1,13-15; Römer 8,20-22; Jeremia 10,23; 1. Korinther 
1,19-21) 

Auch große Weisheit bringt keinen bleibenden Gewinn. Der Prediger berichtet, dass er mehr 
Weisheit besaß als alle vor ihm in Jerusalem. Er hatte Herz und Verstand darauf gerichtet, Weisheit und 
Erkenntnis zu verstehen. Dabei stellte sich heraus, dass auch diese Errungenschaft nicht zur Erfüllung 
führte. Die Überlegenheit an Wissen brachte keine Lösung der Lebensfrage, sondern führte nur zu 
größerer Erkenntnis der eigenen Begrenztheit. Je mehr Einsicht ein Mensch gewinnt, desto klarer sieht 

Seite  von 28 88



er die Tiefe der Not in der Welt. Diese Art von Weisheit führt nicht zu Überheblichkeit, sondern zu 
ernüchternder Selbsterkenntnis. Der Prediger erkennt, dass es eine Weisheit ohne Erlösung gibt, die 
zwar scharfsinnig ist, aber nicht rettet. Der Weg der bloßen Erkenntnis endet nicht in Sicherheit, 
sondern in Ernüchterung. Damit kritisiert das Buch Prediger eine menschlich-autonome Form der 
Weisheitslehre. Der Wert der Erkenntnis wird nicht geleugnet, aber sie ist nicht der Schlüssel zum Sinn 
des Lebens. (Prediger 1,16-17; Sprüche 3,7; Jeremia 9,22-23; 1. Korinther 8,1-2) 

Weisheit allein kann die Leere des Lebens nicht füllen. Die abschließende Beobachtung des 
Predigers ist von tiefer Resignation geprägt: „Denn wo viel Weisheit ist, da ist viel Verdruss, und wer 
Erkenntnis mehrt, mehrt den Schmerz.“ Diese Aussage zeigt, dass der Gewinn an Wissen oft mit einer 
Zunahme an Belastung einhergeht. Wer die Welt durchdringt, erkennt zugleich ihre Verlorenheit und 
Unheilbarkeit. Erkenntnis macht nicht frei, sondern offenbart die Notwendigkeit einer Rettung, die 
über das Menschliche hinausgeht. Der Schmerz der Einsicht ist Ausdruck eines geisterfüllten 
Gewissens, das die Tiefe der Sünde erkennt. Der Prediger weist damit auf das Paradoxon hin, dass 
selbst die höchste Weisheit des Menschen ihn nicht vor innerer Leere bewahrt. Es braucht eine 
göttliche Antwort, die nicht durch Analyse, sondern durch Offenbarung zugänglich wird. Ohne den 
Blick auf Gott bleibt Weisheit eine Quelle der Unruhe. Sie kann den Zustand des Menschen erklären, 
aber nicht überwinden. (Prediger 1,18; Hiob 28,12-28; Römer 7,24; 2. Timotheus 3,7) 

2.2. Vergnügen als Sinnquelle? (2,1-11) 
Vergnügen erscheint zunächst als verheißungsvoller Weg zum Lebenssinn. Der Prediger berichtet 
von seinem Entschluss, das Leben durch Freude und Genuss zu prüfen. Dieser Ansatz stellt einen 
bewussten Perspektivwechsel dar: Nach der ernüchternden Erfahrung mit der Weisheit versucht er nun, 
das Gute im Leben zu genießen. Die Freude wird als legitimer Aspekt des Daseins aufgegriffen und als 
möglicher Schlüssel zum Sinn betrachtet. Die Frage steht im Raum, ob das irdische Leben durch das 
Streben nach Lust und Zufriedenheit eine tiefere Bedeutung gewinnen kann. Der Prediger stellt sich 
damit einer weit verbreiteten Lebenshaltung, die Glück und Zufriedenheit im Moment sucht. Doch 
schon bald erkennt er die Begrenztheit dieses Weges. Das Lachen erscheint ihm als töricht, das 
Vergnügen als sinnlos. Die Freude, die er suchte, konnte ihm keine dauerhafte Antwort auf die Fragen 
des Lebens geben. Die Enttäuschung liegt nicht in der Freude selbst, sondern in der Hoffnung, darin 
Erfüllung zu finden. (Prediger 2,1-2; Lukas 12,19-20; 2. Timotheus 3,4; Hebräer 11,25) 

Der Mensch sucht Erfüllung in Genussmitteln und kulturellem Reichtum. Der Prediger beschreibt 
konkrete Formen seines Vergnügens: Wein, Unternehmungen, Bauprojekte, Besitz und Dienerschaft. 

Seite  von 29 88



Es handelt sich um einen Versuch, das Leben aktiv zu gestalten und mit Sinn zu füllen. Dabei kommen 
materielle Güter, ästhetische Werke und kulturelle Errungenschaften zusammen. Die genannten 
Beispiele zeigen einen Menschen, der keine Mühen scheut, um das Leben in all seinen Facetten 
auszukosten. Der Genuss wird nicht dem Zufall überlassen, sondern planvoll und mit Weisheit 
verfolgt. Alles geschieht im Rahmen einer überlegten Lebensführung. Doch trotz aller Fülle bleibt der 
erhoffte Durchbruch zur Sinnhaftigkeit aus. Die äußeren Umstände mögen beeindruckend sein, doch 
das Herz bleibt leer. Der Versuch, durch äußeren Reichtum das Innere zu erfüllen, scheitert an der 
Tiefe des menschlichen Daseins. (Prediger 2,3-8; Psalm 49,17-18; Sprüche 21,17; Matthäus 16,26) 

Äußerer Erfolg bedeutet nicht innere Erfüllung. Der Prediger bezeugt, dass er groß wurde und 
mehr besaß als alle vor ihm in Jerusalem. Seine Größe war unbestritten, und ihm fehlte nichts, was das 
Herz begehren konnte. Dennoch stellt sich keine bleibende Befriedigung ein. Die Freude an der Arbeit 
und an den Errungenschaften war real, aber flüchtig. Alles, was er erreicht hatte, wurde in Weisheit 
geplant und umgesetzt. Dennoch war das Ergebnis ernüchternd. Der Besitz, das Ansehen und die 
Macht konnten die existenzielle Leere nicht füllen. Die innerste Sehnsucht des Menschen zielt auf 
mehr als äußeren Erfolg. Der Prediger erkennt, dass auch die größte Erfüllung im Irdischen nicht über 
die Vergänglichkeit hinausreicht. Die Suche nach Sinn bleibt unerfüllt, wenn sie sich auf das Sichtbare 
beschränkt. Das Herz des Menschen ist für den Schöpfer gemacht. (Prediger 2,9-10; Prediger 5,9; 
Johannes 6,27; 1. Johannes 2,16-17) 

Die Bilanz aller Bemühungen fällt ernüchternd aus. Der Prediger zieht eine klare Schlussfolgerung: 
„Als ich aber ansah alle meine Werke, die meine Hände gemacht hatten, und die Mühe, mit der ich 
mich abgemüht hatte, siehe, da war alles eitel.“ Die Bilanz fällt negativ aus, trotz objektiv sichtbaren 
Erfolgs. Der Begriff „eitel“ wiederholt sich als Leitmotiv und verweist erneut auf die Leere und 
Vergänglichkeit alles Irdischen. Die Mühe war groß, der Gewinn jedoch gering. Die Freude blieb 
vorübergehend, der Sinn aus. Das Ergebnis ist ein Zustand innerer Unruhe, den der äußere Reichtum 
nicht stillen konnte. Alles erschien wie „Haschen nach Wind“ – ein ungreifbares Ziel, das sich immer 
wieder entzieht. Diese Erkenntnis ist nicht Ergebnis von Resignation, sondern von tiefem Nachdenken. 
Der Mensch kann sich abmühen, ohne dass daraus bleibender Wert entsteht. Ohne Gottesbezug verliert 
selbst der größte Erfolg seinen Sinn. (Prediger 2,11; Psalm 127,2; Römer 1,21-22; 1. Korinther 
3,12-15) 

Vergnügen ohne Gottesfurcht führt zur Sinnlosigkeit. Der ganze Abschnitt zeigt, dass der Mensch 
zwar fähig ist, Freude zu empfinden und das Leben zu gestalten, aber dennoch keinen bleibenden Sinn 
darin findet, wenn Gott außen vor bleibt. Die Versuche des Predigers spiegeln die Suche vieler 
Menschen wider, die im Irdischen ihre Erfüllung suchen. Doch ohne Gottesfurcht bleibt das Vergnügen 

Seite  von 30 88



oberflächlich. Es ist nicht die Freude selbst, die kritisiert wird, sondern der Anspruch, darin den 
Lebenssinn zu finden. Wahre Freude ist nur dann dauerhaft, wenn sie aus der Gemeinschaft mit dem 
Schöpfer erwächst. Der Prediger ruft nicht zur Askese auf, sondern zur rechten Einordnung der Freude 
in die göttliche Ordnung. Vergnügen darf nicht zum Ziel werden, sondern muss Frucht eines 
gottesfürchtigen Lebens sein. Nur so wird das Leben nicht sinnlos, sondern sinnvoll. (Prediger 2,11; 
Psalm 16,11; Prediger 5,18-19; 1. Timotheus 6,17) 

Seite  von 31 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 1,12 - 2,11) 

Zusammenfassung:  

Prediger 1,12-2,11 schildert Salomos umfassenden Versuch, den Sinn des Lebens „unter der Sonne“ 
durch Weisheit, Erkenntnis und Genuss zu ergründen. Als König mit einzigartigen Voraussetzungen 
widmet er sich zunächst intensiv der Weisheit, erkennt jedoch, dass vermehrte Erkenntnis auch 
vermehrten Kummer mit sich bringt. Weisheit allein vermag die innere Leere des menschlichen 
Daseins nicht aufzulösen. Daraufhin wendet er sich bewusst dem Genuss zu und prüft Freude, Lachen, 
Wein und Zerstreuung. Gleichzeitig verfolgt er große Projekte, baut Häuser, legt Gärten an und 
sammelt Reichtum, Besitz und Ansehen in bislang unerreichter Fülle. Nichts wird ihm versagt, was 
seine Augen begehren könnten. Dennoch stellt sich keine bleibende Erfüllung ein. Rückblickend 
erkennt Salomo, dass auch all diese Leistungen und Freuden letztlich Nichtigkeit und ein Haschen 
nach Wind sind. Es bleibt kein dauerhafter Gewinn unter der Sonne. Der Abschnitt zeigt, dass weder 
intellektuelle Höhe noch materieller Überfluss dem Leben bleibenden Sinn verleihen können. 
Menschliche Selbstverwirklichung stößt unweigerlich an ihre Grenze. 

Anwendungen:  

Weisheit allein schenkt keine Erfüllung. Der Text zeigt, dass Erkenntnis das Lebensrätsel nicht 
auflöst. Mehr Wissen führt nicht automatisch zu mehr Sinn. Diese Einsicht entlarvt intellektuellen 
Selbstvertrauen. 

Genuss ersetzt keinen Lebenssinn. Salomos bewusster Griff nach Freude und Besitz bleibt ohne 
bleibenden Gewinn. Erfüllung lässt sich nicht konsumieren. Diese Wahrheit relativiert materiellen 
Wohlstand. 

Menschliche Leistung bleibt vergänglich. Große Werke, Erfolg und Besitz hinterlassen keinen 
dauerhaften Ertrag. Alles bleibt im Rahmen der Nichtigkeit unter der Sonne. Diese Perspektive bereitet 
den Blick für eine höhere Sinnquelle. 

Seite  von 32 88



3. Weisheit und Torheit - Ein gleicher Ausgang? (2,12-26) 

3.1. Der Vorteil der Weisheit über die Torheit (2,12-17) 
Weisheit übertrifft die Torheit in ihrer Wirkung und Erkenntnis. Der Prediger wendet sich der 
Frage zu, ob Weisheit im Vergleich zur Torheit einen wirklichen Vorteil bringt. Er betrachtet beide 
Lebensweisen im Licht ihrer Wirkung und Konsequenzen. Dabei erkennt er, dass Weisheit durchaus 
überlegen ist, weil sie Einsicht, Klarsicht und Orientierung verleiht. Der Weise hat Augen im Kopf, 
während der Tor in der Finsternis geht. Diese bildhafte Sprache unterstreicht die praktische 
Überlegenheit der Weisheit im Alltag. Sie ermöglicht einen geordneten, durchdachten und 
verantwortungsvollen Lebensstil. Der Tor hingegen handelt unbesonnen und gerät dadurch in 
Schwierigkeiten. Doch diese Feststellung ist nur vorläufig. Der Prediger beginnt mit einer 
differenzierten Einschätzung, ohne gleich zur absoluten Verneinung von Weisheit zu greifen. Die 
Einsicht, dass Weisheit hilfreich ist, steht am Anfang seiner Überlegung. Sie macht das Leben zwar 
nicht ewig, aber verständlicher. Dennoch bleibt abzuwarten, ob diese Überlegenheit auch vor dem Tod 
Bestand hat. (Prediger 2,12-14; Sprüche 1,7; Sprüche 4,7; Matthäus 7,24-27) 

Trotz ihrer Überlegenheit bewahrt Weisheit nicht vor dem gleichen Ende. Der Prediger erkennt, 
dass sowohl den Weisen als auch den Toren dasselbe Schicksal ereilt: der Tod. Diese Beobachtung 
relativiert den Wert der Weisheit erheblich. Die Lebensführung mag verschieden sein, das Ende ist 
jedoch identisch. Diese Erkenntnis bringt eine tiefe Erschütterung mit sich, weil sie die Hoffnung auf 
einen dauerhaften Gewinn durch Weisheit in Frage stellt. Was nützt alle Einsicht, wenn der Ausgang 
des Lebens nicht unterscheidet? Der Prediger stellt fest, dass selbst die Erinnerung an den Weisen mit 
der Zeit verschwindet. Auch er wird vergessen, wie der Tor. Der Tod nivelliert alle Unterschiede, die 
das Leben scheinbar bedeutungsvoll machten. Damit wird deutlich, dass Weisheit zwar ein Vorteil ist, 
aber kein Heil bringt. Sie hilft für das Leben, nicht aber für das ewige Bestehen. Die Sinnfrage wird 
durch den Tod erneut zugespitzt. (Prediger 2,14-16; Hiob 21,23-26; Psalm 49,11-13; Hebräer 9,27) 

Die Vergänglichkeit macht auch kluge Mühe vergeblich. Angesichts dieser ernüchternden Einsicht 
wendet sich der Prediger vom Leben ab. Die Gleichheit des Endes zwischen Weisem und Tor bringt 
ihn zur Verzweiflung. Selbst die durch Weisheit geleistete Arbeit erscheint ihm nutzlos, weil sie keinen 
bleibenden Unterschied macht. Die Mühe unter der Sonne wird als Last empfunden, deren Ergebnis 
am Ende verschwindet. Diese Perspektive zeigt, dass auch das Streben nach Einsicht in sich keine 
Antwort auf die Sinnfrage bietet. Die klügste Lebensführung kann das grundlegende Problem der 
Vergänglichkeit nicht lösen. Der Prediger stößt damit an die Grenze des menschlichen Denkens. Alles 

Seite  von 33 88



Tun bleibt Stückwerk, solange es nicht im Licht der Ewigkeit gesehen wird. Die Weisheit wird nicht 
abgewertet, aber ihre Begrenzung wird offenbart. Die Sehnsucht nach etwas, das über den Tod hinaus 
Bestand hat, wird dadurch umso deutlicher. (Prediger 2,17; Psalm 39,6-8; Prediger 6,12; Johannes 
11,25-26) 

3.2. Arbeit als Lebenszweck? (2,18-26) 
Die Arbeit verliert ihren Wert, wenn das Erreichte dem Ungewissen überlassen bleibt. Der 
Prediger beschreibt seine Abneigung gegenüber aller Mühe, die er unter der Sonne getan hat, weil das 
Ergebnis nicht in seiner Hand bleibt. Was durch Fleiß, Planung und Weisheit erworben wurde, muss 
später einem anderen überlassen werden. Ob dieser weise oder töricht sein wird, bleibt ungewiss. 
Diese Unsicherheit nimmt der Arbeit ihren bleibenden Sinn. Die Vorstellung, dass das Lebenswerk 
möglicherweise von einem Nachfolger zerstört oder missachtet wird, verursacht tiefe Unzufriedenheit. 
Selbst große Errungenschaften garantieren keinen bleibenden Wert. Diese Einsicht stellt eine Kritik an 
der Vorstellung dar, dass Arbeit an sich Erfüllung bringt. Ohne bleibende Perspektive endet jede Mühe 
in Enttäuschung. Der Prediger entlarvt die Illusion der Selbstverwirklichung durch Leistung. Die 
Arbeit unter der Sonne wird zum Symbol der Vergänglichkeit menschlicher Pläne. Nur eine Arbeit, die 
auf Gott ausgerichtet ist, behält ewigen Wert. (Prediger 2,18-19; Psalm 49,11; Lukas 12,20; 1. 
Korinther 3,12-14) 

Mühsal kann zur Last werden, wenn ihr Ziel fehlt. Der Prediger reflektiert, dass selbst die Weisheit, 
Einsicht und Tüchtigkeit, mit der ein Mensch arbeitet, keinen bleibenden Gewinn bringen, wenn das 
Erarbeitete anderen gehört. Diese Tatsache erscheint ihm als großes Übel. Der Gedanke, dass das 
eigene Lebenswerk durch andere verwaltet oder missbraucht wird, verursacht Bitterkeit. Die Mühe 
verliert ihren Reiz, wenn sie nicht zur bleibenden Frucht führt. Das ist nicht nur eine wirtschaftliche, 
sondern eine existentielle Beobachtung. Sie zeigt die Begrenzung menschlicher Selbstbestimmung und 
verweist auf die Abhängigkeit von Gottes Wirken. Auch fleißiges Arbeiten unterliegt der 
Vergänglichkeit und dem Wechsel der Generationen. Der Prediger macht deutlich, dass das Ziel der 
Arbeit entscheidend ist. Wird Arbeit zum Selbstzweck, verliert sie ihren Sinn. Wird sie aus 
Gottesfurcht getan, wird sie geheiligt. (Prediger 2,20-21; Hiob 3,10; Psalm 127,1-2; Kolosser 3,23-24) 

Der unruhige Geist des Menschen findet keinen Frieden in der Arbeit allein. Der Prediger stellt 
fest, dass selbst in der Nacht der Mensch keine Ruhe findet, weil sein Herz mit Gedanken über die 
Arbeit beschäftigt ist. Diese Beschreibung eines ruhelosen Lebens weist auf die innere Spannung hin, 
die durch ein leistungsorientiertes Dasein entsteht. Die Arbeit wird zur Quelle der Unruhe, wenn sie 

Seite  von 34 88



ohne geistlichen Anker geschieht. Die ständige Beschäftigung mit dem Erreichten und dem noch zu 
Erreichenden lässt keine echte Erholung zu. Der Mensch wird getrieben, statt geführt. Dieses Leben in 
ständiger Sorge und Mühe ist „auch das Eitelkeit“. Die Unruhe des Herzens zeigt, dass der Mensch 
mehr braucht als Erfolg oder Produktivität. Der Friede des Herzens kommt nicht durch äußere 
Leistung, sondern durch Vertrauen auf Gott. Die Arbeit darf nicht zur Identität werden, sondern muss 
dem Herrn geweiht sein. Nur dann verliert sie ihren lähmenden Druck. (Prediger 2,22-23; Psalm 
127,2; Prediger 5,11; Matthäus 11,28-29) 

Gott allein schenkt wahre Freude an der Arbeit. Am Ende des Abschnitts erkennt der Prediger, dass 
es nichts Besseres gibt, als sich an der Arbeit zu freuen und das Leben dankbar aus Gottes Hand zu 
empfangen. Diese Haltung ist nicht das Ergebnis menschlicher Leistung, sondern ein Geschenk Gottes. 
Wer isst, trinkt und Gutes genießt, tut dies letztlich durch Gottes Gnade. Auch Weisheit, Erkenntnis 
und Freude sind Gaben, die Gott dem gibt, der ihm wohlgefällig ist. Der Gottlose hingegen sammelt 
und häuft auf, nur um es dem Gerechten zu überlassen. Diese Umkehr zeigt, dass wahre Erfüllung 
nicht im Besitz, sondern im Verhältnis zu Gott liegt. Wer Gott fürchtet, empfängt Sinn in der Arbeit, 
auch wenn sie vergänglich ist. Der Prediger kommt hier zu einer ersten positiven Wendung: In der 
Gottesfurcht wird das Leben lebenswert. Die Freude an der Arbeit ist kein Widerspruch zur 
Vergänglichkeit, sondern ein Ausdruck des Vertrauens auf Gottes Vorsehung. (Prediger 2,24-26; Psalm 
37,4; Prediger 3,13; Jakobus 1,17) 

Seite  von 35 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 2,12-26) 

Zusammenfassung:  

Prediger 2,12-26 vertieft die Untersuchung des Lebens unter der Sonne durch den Vergleich von 
Weisheit und Torheit sowie durch die Realität von Vergänglichkeit und Erbe. Der Prediger erkennt, 
dass Weisheit zwar der Torheit überlegen ist, ähnlich wie Licht der Finsternis überlegen ist, doch beide 
dasselbe Ende teilen: den Tod. Weder Weisheit noch Torheit können dem Menschen dauerhaften 
Bestand sichern. Diese Einsicht macht selbst Weisheit letztlich unerquicklich, da auch der Weise dem 
Vergessen anheimfällt. Hinzu kommt die bittere Erfahrung, dass der Ertrag lebenslanger Mühe einem 
Nachfolger überlassen werden muss, dessen Weisheit oder Torheit ungewiss ist. Arbeit wird dadurch 
zur Quelle von Frustration und innerem Schmerz. Dennoch wird ein begrenzter Lichtblick aufgezeigt: 
Essen, Trinken und Freude an der Arbeit haben ihren Platz, wenn sie als Gabe Gottes erkannt werden. 
Ohne Gott bleibt selbst Freude unerreichbar. Gott ist derjenige, der Weisheit, Erkenntnis und Freude 
schenkt, während der Gottlose sammelt, ohne selbst genießen zu können. Der Abschnitt zeigt, dass 
Sinn und Freude nicht aus Leistung, sondern allein aus Gottes souveräner Gabe erwachsen. 

Anwendungen:  

Weisheit hebt die Vergänglichkeit nicht auf. Der Text macht deutlich, dass Weisheit zwar Vorteile 
bringt, aber den Tod nicht verhindert. Auch der Weise bleibt Teil der gefallenen Ordnung. Diese 
Einsicht relativiert menschliche Überhöhung von Erkenntnis. 

Menschliche Arbeit garantiert keinen bleibenden Besitz. Der Ertrag eines Lebens liegt nicht in 
menschlicher Kontrolle. Weitergabe und Verlust gehören unausweichlich dazu. Diese Wahrheit entlarvt 
Leistungsdenken ohne Gott. 

Freude ist eine Gabe Gottes, kein Ergebnis von Anstrengung. Echter Genuss kommt aus Gottes 
Hand, nicht aus menschlicher Planung. Ohne Gott bleibt selbst Überfluss leer. Diese Perspektive lenkt 
den Blick auf göttliche Abhängigkeit. 

Seite  von 36 88



Teil 2: Gottes Souveränität und die Begrenztheit des Menschen 
(3,1-4,16) 

4. Gottes Souveränität und die Zeit (3,1-22) 

4.1. Alles hat seine Zeit (3,1-8) 
Gottes souveräner Plan bestimmt die Zeit aller Dinge. Der Prediger beginnt mit der grundlegenden 
Aussage, dass alles seine bestimmte Zeit hat und jedes Vorhaben unter dem Himmel eine Stunde. 
Diese Feststellung verweist auf eine göttlich geordnete Welt, in der nichts dem Zufall unterliegt. Der 
Ablauf der Ereignisse im Leben folgt einem von Gott festgelegten Zeitplan. Jede Handlung, jedes 
Ereignis hat seine von Gott bestimmte Ordnung und Dauer. Der Mensch erlebt diesen Ablauf oft 
fragmentarisch und widersprüchlich, doch aus göttlicher Perspektive ist alles sinnvoll eingeordnet. 
Diese Sichtweise hebt Gottes Vorsehung hervor, der über Zeit, Raum und Geschichte herrscht. Die Zeit 
ist nicht vom Menschen gemacht, sondern ihm gegeben. Daraus ergibt sich eine Haltung der Demut, 
weil der Mensch nicht alles kontrollieren kann. Die Ordnung der Zeit ermutigt zur Weisheit, nicht zur 
Selbstbestimmung. Gott allein setzt Anfang und Ende, auch wenn der Mensch den Sinn der Abläufe 
nicht immer erkennt. (Prediger 3,1; Psalm 31,16; Sprüche 16,9; Daniel 2,21) 

Geburt und Tod stehen unter göttlicher Aufsicht. Zu Beginn der berühmten Aufzählung nennt der 
Prediger das Geborenwerden und das Sterben. Diese beiden Eckpunkte des menschlichen Lebens 
bilden den Rahmen aller weiteren Zeiten. Beide sind dem Menschen nicht verfügbar, sondern 
Ausdruck göttlicher Bestimmung. Niemand wählt den Zeitpunkt seiner Geburt, und auch das Ende des 
Lebens liegt nicht in menschlicher Hand. Diese Einsicht soll den Menschen zur Ehrfurcht führen. 
Zwischen diesen beiden Polen entfaltet sich das ganze Leben mit seinen wechselnden Zeiten. Der 
Mensch ist hineingestellt in ein Leben, dessen Anfang und Ende von Gott festgesetzt sind. Diese 
Gewissheit schützt vor Selbstüberschätzung und lehrt, das Leben in der Abhängigkeit von Gott zu 
führen. Die Zeit zwischen Geburt und Tod ist Gelegenheit zur Gottesfurcht, nicht zur 
Selbstverwirklichung. Wer seine Endlichkeit bedenkt, wird klug und sucht den Sinn nicht in sich, 
sondern in Gott. (Prediger 3,2; Hiob 14,5; Psalm 139,16; Hebräer 9,27) 

Jede Lebensphase hat ihren Ort und Wert. Die anschließenden Gegensätze wie „pflanzen und 
ausreißen“, „töten und heilen“, „abbrechen und bauen“ zeigen die Vielfalt menschlicher Erfahrungen. 

Seite  von 37 88



Der Prediger macht deutlich, dass kein Zustand absolut ist, sondern alles seiner Zeit unterliegt. Weder 
Leid noch Freude sind ewig, weder Erfolg noch Misserfolg bleiben bestehen. Diese Gegensätze 
gehören zur Realität des Lebens und ergänzen sich in ihrer Abfolge. Der Mensch erlebt beides: 
Aufbauen und Verlieren, Weinen und Lachen, Schweigen und Reden. Diese Spannungsfelder sind 
nicht willkürlich, sondern Teil des göttlichen Plans. In der Annahme beider Seiten des Lebens zeigt 
sich geistliche Reife. Wer nur das Angenehme sucht und das Schwere ablehnt, verfehlt das Wesen der 
göttlich geordneten Zeit. Die Balance zwischen Aktivität und Passivität, zwischen Geben und Lassen, 
ist Ausdruck göttlicher Weisheit. (Prediger 3,2-4; Psalm 90,12; Jesaja 45,7; 2. Korinther 6,10) 

Menschliches Tun ist eingebettet in göttliche Ordnung. Die weiteren Gegensätze wie „Steine 
wegwerfen und sammeln“, „umarmen und sich der Umarmung enthalten“, „suchen und verlieren“ 
zeigen, dass menschliches Handeln Teil eines größeren Zusammenhangs ist. Die Handlungen des 
Alltags – Beziehungen, Entscheidungen, Besitz – unterliegen einer übergeordneten Ordnung. Der 
Mensch plant und handelt, doch der Erfolg liegt nicht allein in seiner Macht. Diese Erkenntnis schützt 
vor Stolz und Selbstüberschätzung. Wer versteht, dass alles seine Zeit hat, lebt gelassener und 
verantwortungsbewusster. Die göttliche Ordnung der Zeit lehrt, dass nicht jedes Tun zu jeder Zeit 
passt. Klug ist, wer den rechten Zeitpunkt erkennt und entsprechend handelt. Diese Weisheit ist ein 
Geschenk Gottes, nicht das Ergebnis bloßer Erfahrung. Der rechte Umgang mit Zeit ist ein Zeichen 
von geistlicher Einsicht. (Prediger 3,5-6; Sprüche 15,23; Lukas 19,44; Epheser 5,15-17) 

Die Zeit lehrt Zurückhaltung, Weisheit und Gottesfurcht. Zum Abschluss der Liste nennt der 
Prediger die Zeit zu schweigen und zu reden, zu lieben und zu hassen, für den Krieg und für den 
Frieden. Diese abschließenden Gegensätze zeigen, dass selbst moralisch bewertete Zustände wie Hass 
oder Krieg in bestimmten Zusammenhängen vorkommen können. Es geht nicht um Rechtfertigung, 
sondern um die nüchterne Feststellung, dass solche Zeiten existieren. Die Herausforderung besteht 
darin, den rechten Umgang mit diesen Zeiten zu finden. Schweigen ist manchmal weiser als Reden, 
Frieden besser als Kampf – aber nicht in jeder Situation. Der Mensch ist aufgefordert, die Zeiten zu 
unterscheiden und entsprechend zu leben. Diese Unterscheidungskraft ist ein Zeichen geistlicher Reife. 
Die Furcht Gottes beginnt dort, wo der Mensch die Zeit nicht kontrollieren will, sondern in Gottes 
Hand legt. In allem gilt: Gott steht über der Zeit, und der Mensch ist berufen, in seiner Ordnung zu 
leben. (Prediger 3,7-8; Sprüche 17,27-28; Amos 5,15; Römer 12,18) 

Seite  von 38 88



4.2. Gottes Werk bleibt ewig bestehen (3,9-15) 
Menschliche Mühe bringt keinen bleibenden Gewinn. Der Prediger stellt die Frage: „Welchen 
Gewinn hat der, welcher arbeitet, von dem, womit er sich abmüht?“ Diese Frage greift ein zentrales 
Thema des Buches auf: die Vergeblichkeit der Mühe unter der Sonne. Trotz aller Anstrengung bleibt 
das Ergebnis begrenzt und vergänglich. Die Arbeit allein gibt dem Leben keinen ewigen Wert. Auch 
wenn der Mensch viel erreicht, kann er es nicht über den Tod hinaus bewahren. Diese Sichtweise stellt 
die verbreitete Vorstellung infrage, dass Arbeit an sich erfüllend sei. Ohne göttlichen Bezug bleibt sie 
leer. Die Mühe ist zwar Teil des Lebens, aber kein Selbstzweck. Die Frage des Predigers zielt darauf 
ab, dass bleibender Gewinn nur dort existiert, wo das Handeln in Gottes Willen geschieht. Wer für das 
Irdische lebt, verliert alles; wer für Gott lebt, gewinnt alles. (Prediger 3,9; Psalm 127,1-2; Lukas 
12,20-21; 1. Korinther 15,58) 

Gott hat die Ewigkeit in das Herz des Menschen gelegt. Der Prediger erkennt, dass Gott dem 
Menschen die Aufgabe der Mühe gegeben hat und zugleich alles schön gemacht hat zu seiner Zeit. 
Besonders bedeutend ist die Aussage, dass Gott „die Ewigkeit in ihr Herz gelegt“ hat. Diese 
Formulierung beschreibt das tief verankerte Bewusstsein des Menschen, dass es mehr geben muss als 
das Sichtbare. Der Mensch trägt ein inneres Empfinden für das Ewige, obwohl er das Werk Gottes 
vom Anfang bis zum Ende nicht erfassen kann. Diese Spannung zwischen Erkenntnis und 
Begrenztheit prägt das menschliche Leben. Der Mensch ahnt, dass es einen größeren Plan gibt, doch er 
kann ihn nicht durchdringen. Diese Unvollständigkeit ist keine Schwäche, sondern ein Mittel, um zur 
Gottesfurcht zu führen. Die Sehnsucht nach Ewigkeit verweist auf den Schöpfer, nicht auf das 
Geschaffene. Nur in der Anbetung Gottes findet das Herz Ruhe. (Prediger 3,10-11; Psalm 90,2; Römer 
1,19-20; Johannes 17,3) 

Die Furcht Gottes ist die angemessene Antwort auf seine Werke. Der Prediger kommt zu dem 
Schluss, dass es nichts Besseres gibt, als sich zu freuen und Gutes zu tun in seinem Leben. Dies wird 
ergänzt durch die Aussage, dass der Mensch essen, trinken und sich an seiner Mühe erfreuen soll. 
Diese Haltung ist nicht Ausdruck von Oberflächlichkeit, sondern von Vertrauen in Gottes Fürsorge. 
Freude und Dankbarkeit sind angemessene Reaktionen auf Gottes Gaben. Doch zugleich wird betont, 
dass alles, was Gott tut, ewig bleibt. Nichts kann hinzugefügt oder weggenommen werden. Diese 
Feststellung hebt die Unveränderlichkeit göttlicher Werke hervor. Gottes Handeln ist vollkommen und 
überzeitlich. Der Mensch kann es nicht verbessern, sondern soll es anbetend anerkennen. Daraus folgt 
der zentrale Gedanke: Gott hat es so gemacht, dass man ihn fürchten soll. Die Gottesfurcht ist nicht 
aus Angst, sondern aus Ehrfurcht geboren. (Prediger 3,12-14; Psalm 33,11; Jakobus 1,17; Hebräer 
12,28) 

Seite  von 39 88



Gottes Wirken ist fest gegründet und umfassend. Der Prediger beschreibt, dass das, was ist, längst 
gewesen ist, und das, was sein wird, auch schon gewesen ist. Diese Aussage unterstreicht die 
Souveränität Gottes über Zeit und Geschichte. Was für den Menschen neu erscheint, ist im göttlichen 
Ratschluss längst bekannt. Gottes Handeln ist nicht reaktiv, sondern geplant. Diese ewige Perspektive 
entzieht sich menschlichem Zugriff, lädt aber zur Anbetung ein. Die Aussage, dass Gott das Verlorene 
wieder hervorholt, zeigt seine Macht über Vergänglichkeit und Vergessen. Nichts entgleitet seinem 
Wirken. Er hat die Macht, das zu retten, was verloren scheint, und das zu offenbaren, was verborgen 
ist. Der Mensch lebt in einem geordneten Kosmos, in dem Gottes Ratschluss alles umfasst. Diese 
Einsicht gibt dem Leben Richtung und Halt. Wer Gott vertraut, ruht in seiner Souveränität. (Prediger 
3,15; Jesaja 46,9-10; Epheser 1,11; Offenbarung 21,5) 

4.3. Gerechtigkeit auf der Erde? (3,16-22) 
Gerechtigkeit auf Erden ist durch Ungerechtigkeit verzerrt. Der Prediger beobachtet, dass am Ort 
des Rechts Gottlosigkeit ist und am Ort der Gerechtigkeit Unrecht geschieht. Diese Feststellung greift 
eine tief empfundene Realität auf: Die Welt ist moralisch aus dem Gleichgewicht geraten. Wo Recht 
gesprochen werden sollte, herrscht Ungerechtigkeit. Wo Gerechtigkeit zu erwarten wäre, regiert 
Verderbtheit. Diese Beobachtung ist nicht auf Einzelfälle beschränkt, sondern beschreibt einen 
systemischen Zustand. Der Prediger benennt das Problem nüchtern und ohne Beschönigung. Die 
Ordnung, die eigentlich durch Gerechtigkeit bewahrt werden soll, ist durch das Wirken des Menschen 
selbst entstellt. Diese Erkenntnis konfrontiert mit der Realität der Sünde, die alle Lebensbereiche 
durchdringt. Doch die Diagnose dient nicht der Resignation, sondern lenkt den Blick auf den 
kommenden göttlichen Ausgleich. Der Mensch kann Gerechtigkeit nicht sichern, aber er kann auf 
Gottes endgültiges Gericht vertrauen. (Prediger 3,16; Psalm 82,1-2; Jesaja 5,20-23; Habakuk 1,4) 

Gott wird Gerechtigkeit herstellen zur bestimmten Zeit. Angesichts der erfahrenen Ungerechtigkeit 
bekennt der Prediger: „Gott wird den Gerechten und den Gottlosen richten.“ Diese Aussage ist 
Ausdruck tiefen Vertrauens in Gottes Gerechtigkeit. Auch wenn in der gegenwärtigen Zeit das Unrecht 
überwiegt, bleibt das göttliche Gericht gewiss. Gott hat eine Zeit für jedes Vorhaben und für jedes 
Werk. Diese göttliche Ordnung umfasst nicht nur das Sichtbare, sondern auch das Unsichtbare. Sie 
reicht über das irdische Leben hinaus und garantiert einen endgültigen Ausgleich. Der Gedanke an 
Gottes Gericht tröstet die Leidenden und warnt die Schuldigen. Der Mensch soll nicht in die 
Versuchung geraten, die Ungerechtigkeit zu akzeptieren oder selbst zum Richter zu werden. Die Zeit 
des Gerichts steht in Gottes Hand. Diese Perspektive verleiht dem Leben Ernsthaftigkeit und zugleich 
Hoffnung. Gott wird alles offenbar machen und gerecht belohnen oder strafen. (Prediger 3,17; Psalm 
96,13; Matthäus 25,31-46; Römer 2,5-6) 

Seite  von 40 88



Die Vergänglichkeit des Menschen offenbart seine Begrenztheit. Der Prediger erkennt, dass Gott 
die Menschen geprüft hat, um ihnen zu zeigen, dass sie an sich wie das Vieh sind. Diese Aussage zielt 
auf die Endlichkeit und Ohnmacht des Menschen. Beide, Mensch und Tier, haben denselben Ausgang: 
Sie sterben, und ihr Leib kehrt zur Erde zurück. Diese biologische Gleichheit weist auf die Grenze 
menschlicher Größe hin. Auch wenn der Mensch mit Vernunft und Verantwortungsbewusstsein 
geschaffen ist, bleibt er sterblich. Die Erkenntnis der eigenen Vergänglichkeit soll zur Demut führen. 
Wer die eigene Begrenztheit erkennt, wird nicht hochmütig, sondern sucht Halt bei Gott. Der Tod 
relativiert jeden Anspruch auf Selbstherrschaft. Er ist der große Gleichmacher, der den Menschen seine 
Abhängigkeit von seinem Schöpfer zeigt. Diese Wahrheit soll nicht entmutigen, sondern zur Wahrheit 
führen. Der Mensch ist nicht selbst die Quelle des Lebens. (Prediger 3,18-20; Psalm 49,13-21; Römer 
8,20-21; Hebräer 9,27) 

Das Leben ist eine Gabe, nicht ein Besitz. Der Prediger schließt mit der Feststellung, dass der 
Mensch nichts Besseres hat, als sich seiner Werke zu freuen, denn das ist sein Teil. Diese Freude ist 
nicht im Besitz begründet, sondern in der Anerkennung Gottes als Geber. Die Mühe des Alltags, das 
Erleben von Arbeit, Gemeinschaft und Nahrung ist Geschenk, nicht Verdienst. Der Mensch weiß nicht, 
was nach ihm sein wird. Diese Ungewissheit soll nicht lähmen, sondern zur Dankbarkeit führen. Weil 
das Zukünftige verborgen ist, wird das Gegenwärtige kostbar. Der Ruf zur Freude ist daher kein 
oberflächlicher Trost, sondern eine geistliche Haltung. Sie richtet sich nicht auf das Irdische an sich, 
sondern auf Gott, der das Irdische in seiner Güte gegeben hat. Freude wird zum Ausdruck der 
Gottesfurcht. Wer sein Leben als Gabe Gottes versteht, lebt in der rechten Haltung. (Prediger 3,22; 
Prediger 5,17-19; Jakobus 4,14-15; 1. Timotheus 6,17) 

Seite  von 41 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 3,1-22) 

Zusammenfassung:  

Prediger 3,1-22 entfaltet die Wirklichkeit göttlicher Zeitordnung innerhalb des vergänglichen Lebens 
unter der Sonne. Der Text beginnt mit der bekannten Aussage, dass alles seine bestimmte Zeit hat und 
jedes Geschehen unter dem Himmel von Gott gesetzte Zeitpunkte besitzt. Gegensätzliche Erfahrungen 
des Lebens werden paarweise aufgeführt und machen deutlich, dass der Mensch keinen Abschnitt 
seines Daseins absolut steuern kann. Gott hat alles schön zu seiner Zeit gemacht, zugleich aber dem 
Menschen die Ewigkeit ins Herz gelegt, ohne ihm die Fähigkeit zu geben, Gottes Gesamtwerk zu 
überblicken. Daraus entsteht eine bleibende Spannung zwischen Sehnsucht nach Sinn und begrenzter 
Erkenntnis. Der Prediger erkennt, dass Freude an Arbeit, Essen und Leben ein Geschenk Gottes 
innerhalb dieser Ordnung ist. Menschliches Handeln kann Gottes Wirken weder hinzufügen noch 
wegnehmen; Gottes Tun bleibt dauerhaft und souverän. Gleichzeitig wird die Realität von 
Ungerechtigkeit und Gericht unter der Sonne nüchtern benannt. Gott wird jedoch als derjenige 
vorgestellt, der zu seiner Zeit richten wird. Der Mensch unterscheidet sich im äußeren Ende nicht vom 
Tier, da beide dem Tod verfallen sind. Ohne Offenbarung bleibt die Zukunft verborgen. Der Abschnitt 
führt zu der Erkenntnis, dass der Mensch im Rahmen seiner Begrenzung leben und Gottes Ordnung 
anerkennen muss. 

Anwendungen:  

Gott bestimmt Zeiten und Grenzen. Der Text zeigt, dass jedes Geschehen unter göttlicher Ordnung 
steht. Der Mensch lebt innerhalb festgesetzter Zeiten. Diese Einsicht fördert Demut gegenüber Gottes 
Souveränität. 

Der Mensch trägt Ewigkeit, aber nicht Überblick. Die Sehnsucht nach Sinn ist gegeben, die 
vollständige Einsicht bleibt verwehrt. Leben ist von Spannung geprägt. Diese Wahrheit erklärt innere 
Unruhe ohne Gottes Offenbarung. 

Freude im Alltag ist Gottes Gabe. Arbeit und Genuss erhalten Bedeutung durch Gott, nicht durch 
Dauer. Sinn entsteht nicht aus Kontrolle, sondern aus Annahme. Diese Perspektive ordnet das Leben 
unter der Sonne richtig. 

Seite  von 42 88



5. Ungerechtigkeit und Leid - Warum ist das Leben so schwer? 
(4,1-16) 

5.1. Die Unterdrückung in der Welt (4,1-3) 
Die Welt ist geprägt von Ungerechtigkeit und Hilflosigkeit. Der Prediger richtet seinen Blick auf 
die Unterdrückung, die unter der Sonne geschieht. Er sieht Tränen der Unterdrückten, ohne dass 
jemand sie tröstet. Die Macht liegt in den Händen der Unterdrücker, und denen, die leiden, fehlt 
jeglicher Beistand. Diese Beobachtung zeigt die soziale Wirklichkeit einer gefallenen Welt, in der 
Gerechtigkeit nicht regiert. Die strukturelle Ungleichheit wird nicht verschwiegen, sondern nüchtern 
festgestellt. Der Prediger benennt die Machtlosigkeit der Schwachen und das Schweigen der Welt 
angesichts ihrer Not. Diese Analyse beschreibt eine Welt, die unter dem Einfluss der Sünde leidet. Wo 
Gott aus dem Blick gerät, herrscht das Recht des Stärkeren. Die Tränen der Unterdrückten sind 
Ausdruck tiefster Verzweiflung. Der Prediger stellt keine Lösung vor, sondern lässt die Tragik der 
Situation stehen. In dieser Spannung wird die Notwendigkeit göttlicher Gerechtigkeit umso deutlicher. 
(Prediger 4,1; Psalm 10,8-11; Jesaja 1,23; Micha 2,1-2) 

Die Tiefe des Leidens lässt den Tod als besser erscheinen. Angesichts des Unrechts in der Welt 
kommt der Prediger zu einem drastischen Schluss: Die Toten sind glücklicher als die Lebenden, ja, 
besser als beide ist der, der noch nicht geboren wurde. Diese Bewertung spiegelt eine tief empfundene 
Verzweiflung angesichts des Ausmaßes menschlichen Leidens. Der Tod erscheint als Befreiung von 
der Härte des Lebens, das von Unterdrückung und Schmerz geprägt ist. Der Ungeborene wird als 
derjenige bezeichnet, der das Elend dieser Welt nicht gesehen hat. Diese Aussage soll nicht zur 
Lebensverachtung führen, sondern die Dramatik der Ungerechtigkeit unterstreichen. Der Prediger 
beschreibt die Realität ohne Verklärung. Die Welt ist in einem Zustand, der nach göttlichem Eingreifen 
verlangt. Die Hoffnung liegt nicht im Tod an sich, sondern in der Erkenntnis, dass ohne Gott kein 
gerechtes Leben möglich ist. Diese Sichtweise weckt die Sehnsucht nach dem kommenden Reich der 
Gerechtigkeit. (Prediger 4,2-3; Hiob 3,11-19; Lukas 18,7-8; Offenbarung 21,4) 

5.2. Konkurrenz und Neid als Antrieb des Menschen (4,4-6) 
Neid und Konkurrenz treiben das menschliche Streben an. Der Prediger beobachtet, dass alle 
Mühe und Geschicklichkeit im Tun letztlich aus dem Neid des Menschen gegen seinen Nächsten 
hervorgeht. Diese Aussage entlarvt ein zentrales Motiv menschlichen Handelns: Der Wunsch, besser 

Seite  von 43 88



zu sein als andere, wird zum Antrieb für Arbeit, Ehrgeiz und Leistung. Es ist nicht nur der Wunsch 
nach Versorgung oder Selbstverwirklichung, sondern das Streben nach Überlegenheit, das viele 
Tätigkeiten prägt. Dieses Konkurrenzdenken führt zu ständiger Unruhe und Vergleich. Es erzeugt 
keinen Frieden, sondern Eifersucht und Missgunst. Der Prediger nennt diese Lebensweise „auch das 
ist Eitelkeit und Haschen nach Wind“. Das bedeutet, dass solche Anstrengung keinen bleibenden Wert 
hat und nicht zur Erfüllung führt. Der Mensch sucht Anerkennung durch Leistung, doch sein Herz 
bleibt leer. Neid zerstört sowohl den inneren Frieden als auch zwischenmenschliche Beziehungen. Ein 
Leben, das aus Vergleichen lebt, verfehlt den wahren Sinn. (Prediger 4,4; Sprüche 14,30; Galater 5,26; 
Jakobus 3,16) 

Ausgleich zwischen Arbeit und Ruhe ist Ausdruck von Weisheit. Im Kontrast zur rastlosen Arbeit 
des Neidischen beschreibt der Prediger den Toren, der seine Hände faltet und sich selbst verzehrt. 
Doch auch der Weise erkennt: „Besser eine Hand voll mit Ruhe als beide Fäuste voll mit Mühe und 
Haschen nach Wind.“ Diese Bildsprache zeigt zwei Extreme: müßige Trägheit und ruhelose 
Überarbeitung. Beides führt ins Verderben. Der Prediger lobt den Weg der Mäßigung, bei dem Arbeit 
und Ruhe im Gleichgewicht stehen. Eine Handvoll mit Ruhe bedeutet ein Leben im Vertrauen auf 
Gottes Versorgung und in der Annahme der eigenen Grenzen. Es ist besser, weniger zu besitzen und 
innerlich zur Ruhe zu kommen, als viel zu haben und dabei das Herz zu verlieren. Diese Haltung ist 
Ausdruck wahrer Weisheit. Sie sieht das Leben als Gabe Gottes und strebt nicht nach mehr, als 
notwendig ist. (Prediger 4,5-6; Sprüche 15,16; Matthäus 6,31-33; 1. Timotheus 6,6-8) 

5.3. Die Einsamkeit des Erfolgreichen (4,7-12) 
Erfolg ohne Gemeinschaft führt zur Leere. Der Prediger beschreibt einen Menschen, der allein ist, 
weder Sohn noch Bruder hat, und dessen ganzes Streben Arbeit und Gewinn gilt. Diese Person lebt für 
sich, ohne Gemeinschaft, und fragt sich nicht: „Für wen mühe ich mich?“ Die Einsamkeit wird nicht 
als Mangel an Gesellschaft, sondern als Mangel an Beziehung beschrieben. Die unablässige Mühe, die 
keinen anderen Nutzen hat als das eigene Vorankommen, erscheint als eitel und schwer. Der Prediger 
zeigt hier die Tragik eines Lebens, das nur auf Leistung ausgerichtet ist und dabei die Gemeinschaft 
vernachlässigt. Reichtum ohne Beziehung wird zur Last. Der Mensch wurde für Beziehung 
geschaffen, nicht für isolierten Erfolg. Die Abwesenheit von zwischenmenschlicher Verbundenheit 
entlarvt den wahren Verlust eines solchen Lebens. Der Erfolgreiche erkennt zu spät, dass seine Mühe 
keinen Sinn hatte. Ohne Liebe und Gemeinschaft bleibt selbst der größte Erfolg bedeutungslos. 
(Prediger 4,7-8; Sprüche 17,17; Markus 8,36; 1. Johannes 3,17) 

Seite  von 44 88



Gemeinschaft ist eine Quelle von Kraft und Schutz. In der bekannten Weisheitsrede über die Kraft 
der Gemeinschaft stellt der Prediger fest, dass zwei besser sind als einer. Wenn einer fällt, kann der 
andere ihm aufhelfen. Diese Beobachtung zeigt, dass Gemeinschaft praktische Hilfe und gegenseitige 
Unterstützung ermöglicht. Auch im Bild der wärmenden Nähe und des Schutzes vor Überfällen wird 
der Wert von Beziehungen deutlich. Allein ist man verwundbar, doch gemeinsam ist man stärker. 
Diese Wahrheit gilt für Freundschaft, Ehe, Familie und geistliche Gemeinschaft. Sie ist nicht nur 
psychologisch, sondern geistlich begründet: Der Mensch ist auf Beziehung hin geschaffen. Die enge 
Verbindung zu anderen Menschen spiegelt Gottes Wesen als dreieiniger Gott wider. Der Text zeigt, 
dass Gemeinschaft kein Luxus ist, sondern eine Notwendigkeit. Wer sie pflegt, lebt in Weisheit. 
(Prediger 4,9-11; Sprüche 27,17; Johannes 13,34-35; Galater 6,2) 

Barry Rubin, der messianisch-jüdische Kommentator, erklärt zu Prediger 4,9–12, dass das 
Prinzip „Zwei sind besser als einer“ nicht nur auf die Ehe, sondern auf alle tragfähigen 
Beziehungen anzuwenden ist. Die Rabbiner betonen, dass gemeinsames Handeln und Lernen 
größeren Nutzen bringt als isoliertes Bemühen. So lehren die Weisen, dass zwei Menschen, die 
gemeinsam die Tora [Weisung Gottes] studieren, einander korrigieren und bewahren können 
(Talmud, Makkot 10a) und dass tiefgehende Torakenntnis grundsätzlich im Miteinander 
erworben wird (Talmud, Berakhot 63a). Rubin verweist zudem auf midraschische Beispiele, in 
denen partnerschaftliches Zusammenwirken heilsgeschichtlich wirksam wurde, etwa bei 
Mordechai und Ester, die gemeinsam zur Rettung des Volkes Gottes beitrugen, sowie bei 
Mosche und Aharon, die Israel zusammen bei der Einweihung des Mischkan [Stiftshütte] 
segneten. Damit unterstreicht der Text, dass Gott Gemeinschaft als Schutz, Stärkung und Segen 
vorgesehen hat (Rubin, 2016, S. 1217). 

Einheit verleiht Standhaftigkeit und geistliche Stärke. Der Prediger schließt diesen Abschnitt mit 
der Feststellung: „Eine dreifache Schnur wird nicht so schnell zerrissen.“ Dieses Bild betont die 
besondere Stärke einer verbundenen Gemeinschaft. Eine einzelne Schnur reißt leicht, zwei sind besser, 
drei jedoch sind stark. Die Aussage hebt hervor, dass wahre Gemeinschaft mehr ist als nur 
Zweckbündnis. Sie ist tragfähig, stabil und widerstandsfähig. Diese Wahrheit lässt sich auf Ehen, 
Freundschaften und geistliche Gemeinschaften anwenden. Wo Menschen in Liebe, Wahrheit und 
gegenseitiger Verantwortung verbunden sind, entsteht eine geistliche Kraft, die allen Angriffen 
standhält. Solche Einheit ist Frucht von Demut, Vertrauen und göttlicher Leitung. Die dreifache Schnur 
kann auch als Hinweis auf den dreieinigen Gott verstanden werden, in dessen Wesen vollkommene 
Einheit besteht. Wer in dieser Ordnung lebt, erfährt Halt und Segen. (Prediger 4,12; Psalm 133,1-3; 
Johannes 17,21; Epheser 4,3) 

Seite  von 45 88



5.4. Weisheit und Macht sind vergänglich (4,13-16) 
Weisheit ist wertvoller als königliche Macht, doch beides ist vergänglich. Der Prediger stellt die 
paradoxe Beobachtung auf, dass ein armer, aber weiser Jüngling besser ist als ein alter, törichter 
König. Der König hat verlernt, sich warnen zu lassen, während der Jüngling bereit ist zu lernen. Diese 
Gegenüberstellung zeigt, dass Weisheit nicht an Alter, Erfahrung oder gesellschaftliche Stellung 
gebunden ist. Auch ein Geringgeachteter kann wahre Einsicht besitzen, wenn er demütig bleibt. Der 
König hingegen, der sich nicht mehr belehren lässt, hat seine eigentliche Berufung verloren. Macht 
ohne Weisheit ist gefährlich und instabil. Doch selbst der Aufstieg des Jünglings ist nicht von Dauer. 
Der Prediger beschreibt, wie auch er in die Masse der Vorangegangenen eingeht. Die Vergänglichkeit 
betrifft alle – Mächtige wie Weise. Weisheit bleibt zwar wertvoll, doch auch sie bietet keine bleibende 
Sicherheit im Irdischen. Alles unter der Sonne ist dem Wechsel der Zeit unterworfen. (Prediger 
4,13-14; Sprüche 16,18; Sprüche 19,20; Jakobus 1,9-10) 

Volksgunst ist unbeständig und Erfolg schnell vergessen. Der Prediger beschreibt die Menge, die 
dem jungen König folgt, und doch zeigt sich am Ende: „Die Nachgeborenen freuen sich über ihn 
nicht.“ Diese Aussage verdeutlicht die Flüchtigkeit menschlicher Anerkennung. Heute gefeiert, 
morgen vergessen – so verläuft die Karriere selbst der Erfolgreichen. Der Mensch sehnt sich nach 
Bedeutung und Einfluss, doch die Geschichte kennt viele Namen, die nur kurz im Licht standen. 
Volksgunst ist launisch und an äußere Erfolge gebunden. Der Prediger entlarvt das Streben nach Ruhm 
als vergeblich. Auch der Weiseste und Fähigste wird irgendwann überholt und vergessen. Diese 
Realität soll nicht entmutigen, sondern zur Einsicht führen, dass wahre Erfüllung nicht im Ansehen der 
Menschen liegt, sondern in der Treue zu Gott. Der Mensch ist vergänglich, doch wer in Gottesfurcht 
lebt, bleibt in Gottes Gedenken. (Prediger 4,15-16; Psalm 90,12; Jesaja 40,6-8; Lukas 10,20) 

Seite  von 46 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 4,1-16) 

Zusammenfassung:  

Prediger 4,1-16 richtet den Blick auf soziale und zwischenmenschliche Wirklichkeiten des Lebens 
unter der Sonne. Der Prediger beobachtet Unterdrückung und Unrecht, bei denen die Unterdrückten 
keine Tröster haben, während Macht auf der Seite der Unterdrücker liegt. Angesichts dieser Realität 
erscheint selbst das Leben schwer erträglich, da Leid und Einsamkeit offen zutage treten. Auch 
menschlicher Fleiß wird kritisch betrachtet, weil er häufig aus Neid und Konkurrenz entsteht und 
damit ebenfalls zur Nichtigkeit wird. Der Text stellt zwei Extreme gegenüber: rastlose 
Selbstverwirklichung und träge Isolation, die beide als töricht entlarvt werden. Demgegenüber wird 
Gemeinschaft als weiser Weg hervorgehoben, da gegenseitige Unterstützung, Schutz und Ermutigung 
echten Nutzen bringen. Das bekannte Bild von der dreifachen Schnur unterstreicht die Stärke 
verbindlicher Gemeinschaft. Im zweiten Teil wendet sich der Prediger der politischen und 
gesellschaftlichen Dynamik zu und beschreibt den Aufstieg eines armen, aber weisen Jünglings 
gegenüber einem alten, unbelehrbaren König. Doch auch dieser Wechsel bringt keine dauerhafte 
Erfüllung, da die Gunst der Menschen vergänglich ist. Der Abschnitt endet mit der Erkenntnis, dass 
auch Macht, Anerkennung und Erfolg letztlich der Nichtigkeit unterliegen. Prediger 4 zeigt, dass 
Isolation, Konkurrenz und Machtstreben keine bleibende Antwort auf die Last des Lebens bieten. 

Anwendungen:  

Unterdrückung offenbart die Härte des Lebens unter der Sonne. Der Text macht sichtbar, dass 
Macht oft ohne Trost und Gerechtigkeit ausgeübt wird. Leid bleibt eine Realität der gefallenen Welt. 
Diese Einsicht erklärt die Tiefe menschlicher Hoffnungslosigkeit ohne Gott. 

Gemeinschaft ist ein Schutz gegen Sinnleere. Zweisamkeit wird als weiser Gegenentwurf zu 
Isolation dargestellt. Geteilte Lasten und gegenseitige Hilfe bringen realen Nutzen. Diese Wahrheit 
unterstreicht den Wert tragfähiger Beziehungen. 

Menschliche Anerkennung bleibt vergänglich. Politischer Aufstieg und öffentliche Zustimmung 
haben keinen dauerhaften Bestand. Auch Erfolg unterliegt dem Vergessen. Diese Perspektive relativiert 
Macht und Popularität. 

Seite  von 47 88



Teil 3: Der richtige Umgang mit Besitz, Weisheit und Autorität 
(5,1-8,17) 

6. Gottesfurcht und Reichtum - Der richtige Umgang mit Besitz 
(5,1 - 6,12) 

6.1. Ehrfurcht vor Gott im Gottesdienst (5,1-7) 
Gottesdienst erfordert Ehrfurcht und Achtsamkeit. Der Prediger mahnt, beim Betreten des Hauses 
Gottes vorsichtig zu sein und zu hören, statt wie die Toren zu opfern. Diese Warnung richtet sich gegen 
eine oberflächliche, ritualisierte Frömmigkeit, die keine echte Herzenshaltung vor Gott mitbringt. Der 
Weg zur Anbetung beginnt mit Hören, nicht mit Tun. Wahre Gottesfurcht zeigt sich in der Bereitschaft, 
Gottes Wort aufzunehmen und sich unter seine Wahrheit zu stellen. Das bloße Darbringen von Opfern 
ohne Einsicht ist töricht und verfehlt den Sinn des Gottesdienstes. Der Mensch tritt vor den heiligen 
Gott und darf dies nicht leichtfertig tun. Der Prediger betont, dass Gott im Himmel ist und der Mensch 
auf Erden. Diese Perspektive mahnt zur Demut und Ehrfurcht. Wer Gott dienen will, muss sich seiner 
eigenen Begrenztheit bewusst sein. Wahre Anbetung beginnt mit einem hörenden Herzen. (Prediger 
5,1; 1. Samuel 15,22; Psalm 50,7-9; Lukas 10,39) 

Worte vor Gott sollen durchdacht und wahrhaftig sein. Der Prediger warnt davor, im Gebet viele 
Worte zu machen und unbedacht zu reden. Gott ist im Himmel und hört jede Äußerung. Im Gegensatz 
zu Menschen, die sich durch viele Worte Gehör verschaffen wollen, erwartet Gott Ehrlichkeit und 
Klarheit. Viele Worte sind kein Zeichen geistlicher Reife, sondern oft Ausdruck geistlicher Leere. Der 
Prediger fordert eine Haltung der Ehrfurcht, bei der jedes Wort gewogen wird. Worte im Gebet sind 
Ausdruck des Herzens, nicht bloße religiöse Formeln. Diese Warnung richtet sich gegen religiöse 
Überheblichkeit und Selbsttäuschung. Gott kennt das Herz und lässt sich nicht durch fromme Rede 
beeindrucken. Wenige, durchdachte Worte in Aufrichtigkeit sind ihm lieber als geschwätzige Gebete. 
Gottesfurcht zeigt sich auch in der Art, wie gesprochen wird. Wer ihn kennt, redet anders. (Prediger 
5,2-3; Matthäus 6,7-8; Psalm 19,15; Jakobus 1,19) 

Gelübde vor Gott sind verbindlich und sollen ernst genommen werden. Der Prediger spricht über 
Gelübde, die leichtfertig gemacht und dann nicht gehalten werden. Wer Gott etwas verspricht, muss es 

Seite  von 48 88



auch erfüllen. Es ist besser, kein Gelübde abzulegen, als eines zu machen und es nicht einzuhalten. 
Diese Mahnung betont die Heiligkeit Gottes und die Verantwortung des Menschen vor ihm. Worte vor 
Gott haben Gewicht und sind keine leeren Versprechungen. Der Mensch ist versucht, in emotionalen 
Momenten große Zusagen zu machen, ohne deren Konsequenzen zu bedenken. Doch Gott erwartet 
Wahrhaftigkeit und Treue. Der Prediger warnt davor, sich durch eigene Worte vor Gott zu versündigen. 
Auch der Hinweis, sich nicht auf einen „Boten“ zu berufen, zeigt, dass persönliche Verantwortung 
nicht delegiert werden kann. Gottesdienst ist kein Spiel, sondern Begegnung mit dem heiligen Gott. 
Wer Gott fürchtet, redet mit Bedacht und handelt verantwortungsvoll. (Prediger 5,4-7; 4. Mose 30,3; 
Psalm 66,13-14; Jakobus 5,12) 

6.2. Die Nichtigkeit des Reichtums (5,8-17) 
Reichtum schützt nicht vor Unterdrückung und Korruption. Der Prediger beobachtet soziale 
Ungerechtigkeit und rät, sich darüber nicht zu verwundern. Wenn Arme unterdrückt und Recht und 
Gerechtigkeit verdreht werden, liegt dies an einem hierarchischen System, in dem jeder über dem 
anderen steht. Die Korruption zieht sich durch alle Ebenen. Selbst der höchste Beamte ist nicht 
unabhängig, sondern eingebunden in ein System, das sich selbst erhält. Diese Analyse zeigt, dass 
selbst politische und wirtschaftliche Strukturen vom Streben nach Gewinn geprägt sind. Reichtum ist 
dabei kein Schutzschild gegen Unrecht, sondern häufig Ursache und Verstärker davon. Der Prediger 
entlarvt die naive Vorstellung, dass Geld Stabilität und Gerechtigkeit bringt. Stattdessen regiert das 
Eigeninteresse. Diese Einsicht relativiert das Vertrauen in irdische Sicherheiten. Der Ruf nach 
Gerechtigkeit bleibt bestehen, doch wahre Gerechtigkeit kommt nicht aus dem System, sondern von 
Gott. (Prediger 5,8-9; Jesaja 10,1-2; Micha 3,11; Lukas 18,1-8) 

Geldliebe führt zu Unzufriedenheit und Leere. Wer das Geld liebt, wird des Geldes nicht satt, und 
wer den Reichtum liebt, wird keinen Nutzen davon haben. Diese Aussage des Predigers richtet sich 
gegen das unersättliche Streben nach Besitz. Je mehr der Mensch hat, desto mehr will er – doch 
Erfüllung stellt sich nicht ein. Der Reichtum verspricht Sicherheit und Freude, doch er liefert sie nicht. 
Der Prediger nennt dies „auch das ist eitel“. Die Geldliebe erzeugt einen endlosen Kreislauf der 
Begierde, der nie zur Ruhe führt. Besitz kann Freude bereiten, aber er ist kein tragfähiges Fundament 
für das Leben. Die Erfahrung zeigt, dass mit wachsendem Reichtum auch Sorgen, Verantwortung und 
Misstrauen wachsen. Wer auf das Geld vertraut, wird enttäuscht. Nur wer Gott als Quelle des Lebens 
erkennt, findet bleibenden Frieden. (Prediger 5,10; Sprüche 23,4-5; Matthäus 6,24; 1. Timotheus 
6,9-10) 

Seite  von 49 88



Reichtum bringt Verantwortung, aber keine Sicherheit. Mit dem Besitz wächst die Zahl derer, die 
davon leben. Reichtum zieht nicht nur Freunde, sondern auch Verpflichtungen an. Der Besitzer hat 
wenig Gewinn davon, außer dem Anblick dessen, was er besitzt. Auch der Schlaf wird beeinträchtigt: 
Der Arbeiter schläft ruhig, der Reiche hingegen sorgt sich um seinen Besitz. Diese Gegensätze zeigen, 
dass Reichtum nicht automatisch zur Lebensqualität beiträgt. Statt Ruhe bringt er Unruhe. Die Angst 
vor Verlust, der Druck der Verwaltung und die Verantwortung gegenüber anderen nehmen zu. Der 
Reiche verliert den inneren Frieden, den der Schlichte besitzt. Der Prediger zeigt, dass es einen Punkt 
gibt, an dem Besitz nicht mehr dient, sondern beherrscht. Die Sorge um das Haben nimmt dem Leben 
die Leichtigkeit. Wer Reichtum ohne Gottesfurcht anhäuft, trägt eine Last, die er nicht tragen kann. 
(Prediger 5,11-12; Sprüche 15,16; Lukas 12,18-20; Prediger 6,2) 

Reichtum kann schnell verloren gehen und ohne Nutzen vergehen. Der Prediger beschreibt ein 
schweres Übel: Ein Mensch hütet seinen Reichtum zu seinem Schaden oder verliert ihn durch ein 
Missgeschick. Was mit Mühe erworben wurde, geht verloren, und der Erbe sieht nichts davon. Der 
Reiche kommt nackt, wie er gekommen ist, und nimmt nichts mit. Diese Beschreibung offenbart die 
absolute Begrenztheit materiellen Besitzes. Kein Reichtum dieser Welt kann über den Tod hinaus 
bewahrt werden. Der Prediger nennt es ein schweres Übel, dass ein Mensch sein Leben in Finsternis, 
Sorgen, Krankheit und Zorn verbringt. Reichtum, der das Leben nicht erleichtert, sondern beschwert, 
ist ein Fluch, kein Segen. Diese Einsicht fordert zur Umkehr. Besitz ist nur dann ein Segen, wenn er 
aus Gottes Hand empfangen und in Verantwortung vor ihm verwaltet wird. Alles andere ist Eitelkeit. 
(Prediger 5,13-17; Hiob 1,21; Psalm 49,17-18; 1. Timotheus 6,7) 

6.3. Gottes Geschenk: Zufriedenheit trotz Vergänglichkeit (5,18-20) 
Freude an der Mühe ist ein Geschenk Gottes. Der Prediger kommt zu der Erkenntnis, dass es für 
den Menschen nichts Besseres gibt, als sich an seiner Arbeit und an dem Guten seines Lebens zu 
erfreuen. Diese Freude ist jedoch kein Verdienst, sondern ausdrücklich ein Geschenk Gottes. Inmitten 
der Vergänglichkeit und der Mühe des Lebens bleibt dem Menschen das, was Gott ihm zugeteilt hat: 
Essen, Trinken, Freude an der Arbeit. Der Prediger beschreibt hier eine Haltung der Dankbarkeit, die 
aus dem Vertrauen auf Gottes Vorsehung entsteht. Die Arbeit verliert ihren drückenden Charakter, 
wenn sie in Beziehung zu Gott steht. Die Freude ist nicht abhängig vom Ausmaß des Besitzes, sondern 
von der Fähigkeit, das Gegebene anzunehmen. Wer erkennt, dass alles aus Gottes Hand kommt, lebt 
gelassener und zufriedener. Diese Perspektive steht im Kontrast zur rastlosen Gier, die zuvor 
beschrieben wurde. Sie zeigt, dass wahres Glück in der Gottesfurcht wurzelt. (Prediger 5,18; Psalm 
128,1-2; Prediger 3,13; Philipper 4,11-13) 

Seite  von 50 88



Zufriedenheit bewahrt vor den Lasten des Lebens. Der Prediger beschreibt, dass der Mensch, dem 
Gott Freude gibt, nicht viel über die Mühe seines Lebens nachdenkt. Diese Freude ist nicht 
oberflächlich, sondern geistlich begründet. Sie entspringt der Gemeinschaft mit Gott und dem 
Bewusstsein, dass das Leben ein Geschenk ist. Wer in dieser Haltung lebt, wird von der Schwere des 
Daseins nicht erdrückt. Der Blick auf das Gegebene und die Erkenntnis der göttlichen Fürsorge 
bewahren vor Bitterkeit und Unruhe. Diese Zufriedenheit schützt auch vor der Versuchung, ständig 
mehr zu wollen. Der Mensch sieht sein Leben nicht mehr als Last, sondern als Berufung. Die Mühe 
bleibt bestehen, doch sie wird getragen von einer inneren Ruhe. Gottes Gegenwart im Alltag verleiht 
selbst der Arbeit einen Sinn. Wer so lebt, verliert sich nicht in der Vergänglichkeit, sondern bleibt im 
Frieden Gottes. (Prediger 5,19-20; Psalm 16,5-11; Sprüche 10,22; Kolosser 3,17) 

6.4. Reichtum ohne Nutzen (6,1-6) 
Reichtum ist nutzlos, wenn die Fähigkeit zur Freude fehlt. Der Prediger beschreibt ein schweres 
Übel unter der Sonne: Ein Mensch empfängt von Gott Reichtum, Ehre und Besitz, doch er hat nicht 
die Fähigkeit, es zu genießen. Stattdessen genießt es ein Fremder. Diese Situation zeigt, dass Besitz 
allein keine Garantie für Freude ist. Es ist nicht nur wichtig, was man hat, sondern ob man es aus 
Gottes Hand dankbar empfangen kann. Der Prediger betont, dass selbst Reichtum, der durch Gottes 
Zulassen gewährt wird, ohne die Gabe des Genießens wertlos bleibt. Diese Trennung zwischen Haben 
und Erleben offenbart die geistliche Dimension der Lebensfreude. Freude ist kein Automatismus, 
sondern ein Gnadengeschenk. Wer nicht aus der Beziehung zu Gott lebt, wird am Besitz keinen 
bleibenden Gewinn haben. Der Reichtum wird zum Zeichen des Gerichts, nicht des Segens. Das Leben 
wird leer, selbst in Fülle. (Prediger 6,1-2; 5. Mose 8,17-18; Psalm 127,1-2; Lukas 12,19-21) 

Viele Kinder und langes Leben garantieren keinen Sinn. Der Prediger geht weiter und beschreibt 
einen Mann, der hundert Kinder hat und lange lebt, aber seine Seele wird nicht vom Guten gesättigt 
und er hat kein Begräbnis. Diese Beschreibung steht in starkem Kontrast zu den Segensvorstellungen 
Israels: viele Nachkommen und langes Leben galten als Zeichen göttlichen Segens. Doch ohne 
geistlichen Inhalt bleibt auch dies leer. Selbst eine große Familie und langes Leben bieten keine 
Erfüllung, wenn das Herz leer bleibt. Der fehlende Genuss des Guten ist Ausdruck einer tieferen 
Leere. Der Prediger setzt sogar ein frühgeborenes Kind höher an, weil es die Mühsal des Lebens nicht 
gesehen hat. Diese Bewertung zeigt die Dramatik eines Lebens ohne Gottesfurcht. Ohne die Freude an 
Gott verliert selbst das äußere Gelingen seinen Wert. Die äußere Fülle ersetzt nicht die innere 
Zufriedenheit. (Prediger 6,3-5; Psalm 39,6-7; Jesaja 1,11-15; Johannes 10,10) 

Seite  von 51 88



Die Dauer des Lebens ändert nichts an seiner Vergänglichkeit. Abschließend stellt der Prediger die 
Frage: „Hat der Mensch nicht mehr davon, als dass er seine Seele an dem Guten sättigt?“ Selbst wenn 
einer tausend Jahre zweimal lebte, aber das Gute nicht sieht, so gehen doch alle an denselben Ort. 
Diese Aussage relativiert jede Hoffnung auf ein erfülltes Leben allein durch die Dauer. Ein langes 
Leben ohne geistliche Substanz ist keine Gnade, sondern eine Last. Der Tod macht keinen Unterschied 
zwischen dem, der viel oder wenig gelebt hat. Diese Perspektive führt zur Erkenntnis, dass allein die 
Gottesbeziehung dem Leben Sinn verleiht. Ein Leben ohne Gott bleibt unvollständig, selbst wenn es 
lang ist und äußerlich erfolgreich. Der Prediger führt zurück zur zentralen Botschaft seines Buches: 
Alles ist eitel ohne Gott. Die Länge des Lebens ersetzt nicht seinen Inhalt. (Prediger 6,6; Psalm 
90,10-12; Hiob 14,1-2; Römer 2,6-11) 

6.5. Die Grenzen menschlicher Wünsche und Erkenntnis (6,7-12) 
Menschliche Mühe vermag das Herz nicht zu sättigen. Der Prediger stellt fest, dass sich alle Mühe 
des Menschen für seinen Mund aufwendet, aber die Seele wird nicht gesättigt. Diese Beobachtung 
zeigt die Spannung zwischen äußerer Versorgung und innerer Leere. Auch wenn der Mensch durch 
Arbeit seinen Lebensunterhalt sichert, bleibt sein Herz oft ungestillt. Die Bedürfnisse des Körpers 
werden befriedigt, doch das Verlangen der Seele bleibt bestehen. Diese Unzufriedenheit ist Ausdruck 
der geistlichen Leere ohne Gottesbezug. Der Mensch lebt, um zu essen, doch das Essen füllt nicht das 
Herz. Selbst reichhaltiger Besitz oder großer Genuss können diese Leere nicht füllen. Die Mühe des 
Alltags wird zur Routine, wenn sie nicht durch geistliche Wahrheit getragen ist. Der Prediger entlarvt 
die Begrenzung irdischen Lebens ohne geistliche Orientierung. Wer nur für das Sichtbare lebt, bleibt 
innerlich hungrig. (Prediger 6,7; Jesaja 55,2; Johannes 6,27; Philipper 3,19) 

Weisheit bietet keinen dauerhaften Vorteil gegenüber Torheit. Der Prediger fragt, was der Weise 
dem Toren voraushat und was dem Armen nützt, wenn er im Leben umhergeht. Diese rhetorische 
Frage stellt den Nutzen menschlicher Weisheit infrage, wenn sie nicht in Gottesfurcht gründet. Auch 
wenn Weisheit an sich wertvoll ist, bleibt sie ohne geistlichen Bezug begrenzt. Der Weise kann 
Umstände besser beurteilen, doch das Ziel bleibt für beide gleich: das Grab. Der arme Mensch, der 
ums Überleben kämpft, hat ebenso wenig bleibenden Gewinn wie der Weise, der kluge 
Entscheidungen trifft. Diese Sichtweise relativiert menschliche Erkenntnis. Der Mensch erkennt vieles, 
aber nicht alles. Weisheit unter der Sonne reicht nicht aus, um das Leben zu durchdringen. Nur die 
Furcht des Herrn ist der Anfang wahrer Weisheit. Wer sich allein auf Verstand und Klugheit verlässt, 
verfehlt den ewigen Sinn. (Prediger 6,8; Prediger 2,13-16; Sprüche 1,7; 1. Korinther 1,20-21) 

Seite  von 52 88



Der Mensch kann sein Schicksal nicht bestimmen. Der Prediger stellt fest, dass besser ist, was man 
mit den Augen sieht, als das Umherirren der Seele. Doch auch das ist Eitelkeit und ein Haschen nach 
Wind. Der Mensch ist, was er ist, und kann mit dem, was mächtiger ist als er, nicht rechten. Diese 
Aussagen zeigen die Begrenztheit menschlichen Wollens. Wunschdenken, Fantasien und ständiges 
Streben nach Mehr führen zu Unruhe und Frustration. Statt das Gegebene dankbar anzunehmen, 
verliert sich der Mensch in unerfüllten Träumen. Der Versuch, das Leben selbst zu steuern, endet in 
Enttäuschung. Der Mensch bleibt geschaffenes Wesen und unterliegt göttlicher Vorsehung. Die Frage, 
was für den Menschen gut ist im Leben, bleibt unbeantwortet, wenn Gott aus dem Denken 
ausgeschlossen wird. Die Zukunft kennt niemand außer Gott. Diese Ungewissheit soll nicht 
entmutigen, sondern zur Demut führen. (Prediger 6,9-12; Sprüche 19,21; Jesaja 45,9; Jakobus 4,13-15) 

Seite  von 53 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 5,1 - 6,12) 

Zusammenfassung:  

Prediger 5,1-6,12 vertieft die Analyse des Lebens unter der Sonne, indem Gottesverehrung, 
Machtmissbrauch, Reichtum und menschliche Begrenztheit zusammengeführt werden. Der Prediger 
beginnt mit einer ernsten Mahnung zu ehrfürchtigem Verhalten vor Gott: Hören ist wichtiger als 
Reden, und unbedachte Gelübde führen in Schuld. Gott steht im Himmel, der Mensch auf der Erde, 
was die grundlegende Asymmetrie zwischen Schöpfer und Geschöpf unterstreicht. Danach richtet sich 
der Blick auf soziale Ungerechtigkeit und bürokratische Machtstrukturen, die den Einzelnen 
ausbeuten, ohne dass echte Abhilfe entsteht. Reichtum wird als trügerisch entlarvt: Wer Geld liebt, 
findet keine Zufriedenheit, und Besitz bringt neue Sorgen statt Ruhe. Der Mensch kann Reichtum nicht 
festhalten; Verlust, Krankheit oder Tod machen jede Sicherung zunichte. Selbst wenn Gott Besitz 
schenkt, ist die Fähigkeit zu genießen nicht selbstverständlich, sondern ebenfalls Gabe Gottes. 
Besonders tragisch ist das Bild eines Menschen, der Überfluss besitzt, aber keinen Genuss daran hat. 
In Kapitel 6 wird diese Sinnlosigkeit zugespitzt: Ein Leben voller Besitz, langer Jahre und vieler 
Kinder bleibt leer, wenn das Herz keine Freude findet. Der Tod relativiert alle Unterschiede, da 
Mensch und Fehlgeburt letztlich denselben Ort erreichen. Der Abschnitt endet mit der nüchternen 
Feststellung, dass der Mensch seinen zukünftigen Weg nicht kennt und keinen Gewinn aus bloßem 
Reden ziehen kann. So wird die innere Leere eines Lebens ohne Gottesbezug konsequent offengelegt. 

Anwendungen:  

Gottesverehrung verlangt Ehrfurcht. Der Text betont, dass Gott nicht durch viele Worte oder 
fromme Hast geehrt wird. Hören und Ehrfurcht stehen über religiöser Aktivität. Diese Einsicht 
korrigiert oberflächliche Frömmigkeit. 

Reichtum schenkt keine Sicherheit. Besitz erzeugt Sorgen, Verlustangst und innere Unruhe. Er kann 
weder bewahrt noch über den Tod hinaus gesichert werden. Diese Wahrheit entlarvt materielles 
Vertrauen als trügerisch. 

Genuss ist eine Gabe Gottes. Nicht Besitz, sondern die Fähigkeit zu genießen kommt aus Gottes 
Hand. Ohne diese Gabe bleibt selbst Überfluss leer. Diese Perspektive ordnet Wohlstand geistlich ein. 

Seite  von 54 88



7. Der Wert der Weisheit und die Grenzen menschlicher 
Erkenntnis (7,1-29) 

7.1. Lebensweisheiten über Leid und Vergänglichkeit (7,1-14) 
Ein guter Name überdauert den Tod. Der Prediger beginnt mit der Feststellung, dass ein guter Name 
besser ist als gutes Salböl. Der Name steht hier für den Ruf, die sittliche Integrität und das geistliche 
Zeugnis eines Menschen. Salböl hingegen symbolisiert äußere Schönheit, gesellschaftliche 
Anerkennung und vergänglichen Glanz. Diese Gegenüberstellung macht deutlich, dass der innere 
Charakter bleibenden Wert besitzt, während äußere Attraktivität vergänglich ist. Der Tod als letzter 
Prüfstein menschlichen Lebens offenbart, was wirklich Bestand hat. Der Tag des Todes wird als besser 
bezeichnet als der Tag der Geburt, nicht weil der Tod an sich erstrebenswert wäre, sondern weil sich 
am Ende zeigt, was ein Leben wert war. Ein Leben, das Gott ehrt, hinterlässt Spuren über den Tod 
hinaus. Der gute Name wird zum bleibenden Zeugnis in der Erinnerung der Menschen und vor Gott. 
(Prediger 7,1; Sprüche 22,1; Psalm 112,6; Offenbarung 14,13) 

Leid konfrontiert mit der Wirklichkeit des Lebens. Der Prediger erklärt, dass es besser ist, ins Haus 
der Trauer zu gehen als ins Haus des Festes. Diese Aussage kehrt weltliche Maßstäbe um. Während 
das Fest Ablenkung bietet, führt die Trauer zur Besinnung. Das Nachdenken über das Ende jedes 
Menschen bringt zur Erkenntnis, dass das Leben begrenzt ist. Freude kann oberflächlich sein, doch 
Leid schärft den Blick für das Wesentliche. Der Weise lässt sich vom Ernst des Lebens belehren, der 
Tor aber sucht den schnellen Trost im Vergnügen. Die Trauer öffnet das Herz für geistliche Wahrheit, 
das Fest hingegen kann sie verdecken. Gott gebraucht das Leid, um den Menschen zur Umkehr zu 
führen. Wer sich mit dem Tod auseinandersetzt, beginnt, weise zu leben. Die Realität des Endes wird 
zur Schule der Gottesfurcht. (Prediger 7,2-4; Psalm 90,12; Hiob 5,17-18; Hebräer 12,11) 

Oberflächliches Vergnügen führt nicht zur Weisheit. Der Prediger kritisiert das Lachen der Toren 
und vergleicht es mit dem Knistern der Dornen unter dem Topf. Dieses Bild zeigt die Lautstärke, Hitze 
und Vergänglichkeit des oberflächlichen Vergnügens. Es mag im Moment beeindrucken, hat aber 
keinen bleibenden Wert. Der Weise hingegen sucht die ernsten Worte der Zurechtweisung. Diese 
führen zur Einsicht und zur Umkehr. Das Lachen der Toren lenkt vom Eigentlichen ab und betäubt das 
Gewissen. Der Prediger warnt vor einer Lebenshaltung, die sich im Vergnügen verliert und den Ernst 
der Zeit ignoriert. Der Wert eines Wortes zeigt sich nicht an seiner Unterhaltung, sondern an seiner 
Wahrheit. Wer bereit ist, sich ermahnen zu lassen, lebt in der Furcht Gottes. Der Weg zur Weisheit 

Seite  von 55 88



führt über Selbstprüfung, nicht über Zerstreuung. (Prediger 7,5-6; Sprüche 13,14; Matthäus 5,4; 
Jakobus 4,9-10) 

Ungerechter Gewinn verdirbt das Herz. Der Prediger weist darauf hin, dass Bestechung das Herz 
verdirbt. Selbst der Weise wird durch ungerechten Gewinn verdorben. Diese Warnung macht deutlich, 
wie tief die Verderbnis des menschlichen Herzens reicht. Es genügt nicht, weise zu sein; auch die 
Weisheit kann korrumpiert werden, wenn das Herz sich dem Mammon öffnet. Die Macht des Geldes 
ist stark und verführt selbst Einsichtige zur Unwahrhaftigkeit. Der Prediger zeigt, dass nicht nur die 
Torheit eine Gefahr ist, sondern auch das Streben nach ungerechtem Vorteil. Die Integrität des Herzens 
ist wichtiger als äußerer Erfolg. Wer sich auf das Materielle verlässt, wird geistlich blind. Gottesfurcht 
zeigt sich im Widerstand gegen die Versuchung der Bestechlichkeit. Ein reines Herz wiegt schwerer 
als jede äußere Gabe. (Prediger 7,7; 5. Mose 16,19; Sprüche 17,23; Matthäus 6,24) 

Das Ende eines Weges offenbart seinen wahren Wert. Der Prediger erklärt, dass das Ende einer 
Sache besser ist als ihr Anfang und dass Geduld besser ist als Hochmut. Diese Einsicht hebt die 
Bedeutung von Ausdauer und Zielorientierung hervor. Der Anfang eines Weges kann verheißungsvoll 
sein, doch erst das Ende offenbart seine Frucht. Viele beginnen stark, doch nur wenige bleiben treu. 
Geduld zeigt geistliche Reife, Hochmut hingegen führt zur Fallhöhe. Der Mensch soll nicht auf den 
ersten Eindruck vertrauen, sondern den Ausgang betrachten. Diese Perspektive erinnert daran, dass 
Gott den Verlauf eines Lebens beurteilt, nicht nur den Beginn. Wer im Glauben ausharrt, wird 
gesegnet. Der Hochmütige lebt aus eigener Kraft, der Geduldige wartet auf Gottes Zeit. Im rechten 
Ende zeigt sich wahre Weisheit. (Prediger 7,8; Sprüche 16,32; Galater 6,9; Hebräer 10,36) 

Gottes Souveränität umfasst sowohl Glück als auch Leid. Der Prediger ruft dazu auf, am Tag des 
Glücks das Gute zu genießen, aber auch den Tag des Unglücks zu bedenken. Gott hat beides gemacht, 
damit der Mensch nicht ergründe, was nach ihm geschehen wird. Diese Erkenntnis führt zur 
Gottesfurcht. Der Mensch soll weder im Glück überheblich werden noch im Leid verzweifeln. Beide 
Zeiten sind von Gott gesetzt und dienen seiner Herrlichkeit. Der Sinn der wechselnden Zeiten bleibt 
verborgen, doch gerade darin offenbart sich Gottes Weisheit. Wer Gott vertraut, erkennt in allem 
seinen Plan, auch wenn er ihn nicht versteht. Die Unvorhersehbarkeit des Lebens schützt vor Stolz und 
zwingt zur Demut. Gott bleibt souverän, auch wenn der Mensch keine Kontrolle hat. In dieser 
Gewissheit liegt die Ruhe des Glaubens. (Prediger 7,13-14; Jesaja 45,7; Römer 8,28; Jakobus 5,11) 

Seite  von 56 88



7.2. Die menschliche Sündhaftigkeit und ihre Grenzen (7,15-29) 
Das Leben bietet keine Garantie für Gerechtigkeit auf Erden. Der Prediger berichtet von einer 
Beobachtung, dass ein Gerechter trotz seiner Gerechtigkeit zugrunde geht, während ein Gottloser trotz 
seiner Bosheit lange lebt. Diese Spannung widerspricht der Erwartung, dass Gerechtigkeit automatisch 
mit Segen und Gottlosigkeit mit Strafe verbunden ist. Die Wirklichkeit zeigt, dass Gottes Wege oft 
unverständlich bleiben. Der Prediger ruft daher zur Mäßigung auf und warnt vor übertriebener 
Gerechtigkeit ebenso wie vor vorsätzlicher Gottlosigkeit. Die Mahnung zur Weisheit bedeutet nicht, 
moralische Prinzipien aufzugeben, sondern in Demut zu leben. Ein selbstgerechtes Leben kann 
genauso in den Abgrund führen wie ein gottloses. Die Furcht Gottes ist der wahre Schutz, nicht 
äußerliche Frömmigkeit oder gesetzlose Freiheit. Nur wer in Ehrfurcht vor Gott wandelt, bleibt 
bewahrt. (Prediger 7,15-18; Hiob 21,7; Psalm 73,3-5; Römer 11,33) 

Wahre Weisheit überwindet die Kraft der Mächtigen. Der Prediger stellt fest, dass Weisheit dem 
Weisen mehr Stärke verleiht als zehn Mächtige in einer Stadt. Diese Aussage betont den geistlichen 
Wert der Weisheit gegenüber äußerer Macht. Während physische oder politische Stärke beeindruckt, 
wirkt geistliche Weisheit tiefer und nachhaltiger. Der Weise erkennt die Begrenztheit des Lebens und 
lebt entsprechend in Gottesfurcht. Er ist nicht von äußeren Umständen abhängig, sondern ruht in 
Gottes Wahrheit. Die Zahl „zehn“ steht für Vollständigkeit, doch selbst eine solche Menge vermag 
nicht, was ein weiser Mensch vermag. Der Prediger zeigt damit: Gottes Gaben übertreffen 
menschliche Mittel. Die Stärke des Weisen liegt in seiner Einsicht, seinem Verhalten und seiner 
Verbindung zu Gott. Weisheit bewährt sich in Krisen, wo Macht versagt. (Prediger 7,19; Sprüche 
2,6-7; Daniel 2,20-21; Epheser 1,17-19) 

Kein Mensch ist ohne Sünde. Der Prediger erklärt, dass kein Mensch auf Erden so gerecht ist, dass er 
Gutes tue und nicht sündige. Diese Feststellung hebt die universelle Realität der menschlichen 
Sündhaftigkeit hervor. Selbst der Gerechte bleibt fehlbar und bedarf der Gnade. Die Lehre der 
allgemeinen Sünde ist grundlegend für das rechte Menschenbild und für das Verständnis von Gottes 
Gerechtigkeit. Niemand kann sich auf seine Gerechtigkeit berufen, um vor Gott zu bestehen. Der 
Mensch ist angewiesen auf Vergebung. Der Prediger warnt davor, sich selbst zu überschätzen oder 
andere zu schnell zu verurteilen. Die Erkenntnis der eigenen Schuld führt zur Demut und zur 
Bereitschaft zur Gnade gegenüber anderen. Die Sünde ist nicht nur Tat, sondern auch Zustand. Diese 
Wahrheit bewahrt vor Selbstgerechtigkeit. (Prediger 7,20; Psalm 14,2-3; Römer 3,10-12; 1. Johannes 
1,8) 

Seite  von 57 88



Nicht jedes Urteil anderer ist von Bedeutung. Der Prediger mahnt, nicht auf alle Worte zu achten, 
die andere sprechen, damit man nicht höre, wie der eigene Knecht einen verflucht. Diese Warnung 
zeigt die Weisheit, über Kritik hinwegsehen zu können. Menschen reden unbedacht, oft auch 
verletzend, doch nicht jedes Wort verdient Beachtung. Wer alles hört und alles ernst nimmt, wird 
verbittert. Der Prediger erinnert daran, dass auch man selbst oft über andere schlecht gesprochen hat. 
Diese Einsicht führt zur Barmherzigkeit und schützt vor Überempfindlichkeit. Das menschliche Herz 
ist träge zum Guten und schnell zum Bösen. Die Fähigkeit, nicht auf jedes Wort zu achten, ist ein 
Zeichen geistlicher Reife. Gottesfurcht zeigt sich auch im Schweigen und Vergeben. (Prediger 7,21-22; 
Sprüche 10,19; Jakobus 3,8-10; Matthäus 5,44) 

Menschliche Weisheit stößt an feste Grenzen. Der Prediger berichtet, dass er sich vornahm, weise zu 
sein, doch die Weisheit blieb fern. Er suchte nach dem Grund der Dinge, doch fand ihn nicht. Diese 
Erfahrung beschreibt die Grenze menschlicher Erkenntnis. Der Mensch kann vieles beobachten und 
benennen, aber das Wesen und die Tiefe der göttlichen Ordnung bleiben verborgen. Die Suche nach 
Weisheit ist ehrenhaft, doch führt sie nicht zur völligen Erkenntnis. Der Mensch bleibt Geschöpf, auch 
im Denken. Der Prediger erkennt die Tiefe der menschlichen Verirrung: Ihr Herz ist voller Trug. Diese 
Erkenntnis führt nicht zur Verzweiflung, sondern zur Ehrfurcht vor Gott. Die wahre Weisheit besteht 
darin, die eigene Begrenztheit anzunehmen und sich auf Gottes Offenbarung zu verlassen. (Prediger 
7,23-25; Jesaja 55,8-9; Römer 11,33; 1. Korinther 3,19) 

Der Mensch wurde aufrichtig geschaffen, doch er ging eigene Wege. Der Prediger schließt mit der 
Erkenntnis: „Siehe, das habe ich gefunden: Gott hat den Menschen aufrichtig gemacht; sie aber 
suchten viele Künste.“ Diese Aussage zeigt die ursprüngliche Reinheit des Menschen bei seiner 
Schöpfung. Gott hat ihn mit Wahrheit, Gerechtigkeit und Gottesbeziehung geschaffen. Doch der 
Mensch wandte sich ab und erfand „viele Künste“, das heißt: er suchte Wege der Selbstverwirklichung, 
der Sünde, der Selbsttäuschung. Diese Aussage erinnert an den Sündenfall und die beständige Neigung 
des Menschen, sich von Gott zu entfernen. Der Mensch ist nicht Opfer, sondern Täter. Die Sünde 
entspringt dem eigenen Herzen, nicht äußeren Umständen. Der Weg zur Wiederherstellung beginnt mit 
Umkehr. Nur wer Gottes Gnade sucht, findet zur ursprünglichen Bestimmung zurück. (Prediger 7,29; 
1. Mose 1,27; 1. Mose 6,5; Römer 1,21-22) 

Seite  von 58 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 7,1-29) 

Zusammenfassung:  

Prediger 7,1-29 sammelt weisheitliche Beobachtungen, die gängige menschliche Wertmaßstäbe 
bewusst umkehren. Der Prediger zeigt, dass Leid, Trauer und Zucht dem Menschen oft mehr Einsicht 
bringen als oberflächliche Freude und Vergnügen. Das Nachdenken über Tod und Vergänglichkeit führt 
zu innerer Nüchternheit und fördert Weisheit. Geduld und Selbstbeherrschung werden höher bewertet 
als Stolz, Zorn und vorschnelle Reaktionen. Weisheit besitzt Schutzwirkung, doch sie ist kein absoluter 
Garant gegen Leid oder Ungerechtigkeit. Der Text warnt vor moralischen Extremen und ruft zu einem 
ausgewogenen Leben unter Gottes Ordnung auf. Gott hat die Welt so eingerichtet, dass der Mensch 
nicht jede Wirklichkeit kontrollieren oder vollständig durchschauen kann. Auch die Begrenztheit 
menschlicher Gerechtigkeit wird betont: Kein Mensch ist ohne Sünde. Der Prediger reflektiert die 
moralische Zerbrochenheit des Menschen und beschreibt die Schwierigkeit, echte Weisheit im 
gefallenen Zustand zu finden. Am Ende steht die ernüchternde Erkenntnis, dass Gott den Menschen 
aufrichtig geschaffen hat, dieser aber viele eigene Wege gesucht hat. Der Abschnitt verbindet 
Lebensklugheit, Selbstkritik und die Realität menschlicher Verdorbenheit. 

Anwendungen:  

Weisheit wächst oft durch ernste Erfahrungen. Der Text stellt Trauer und Nachdenken über 
Vergänglichkeit positiv dar. Schwierige Erfahrungen schärfen Einsicht und Tiefe. Diese Wahrheit 
korrigiert ein einseitiges Glücksverständnis. 

Göttliche Ordnung verlangt Maß und Demut. Extreme Frömmigkeit oder Gleichgültigkeit werden 
gleichermaßen relativiert. Weisheit lebt innerhalb der von Gott gesetzten Grenzen. Diese Perspektive 
bewahrt vor Selbstüberschätzung. 

Kein Mensch ist von Schuld ausgenommen. Der Abschnitt betont die universale Sündhaftigkeit des 
Menschen. Moralische Vollkommenheit bleibt unerreichbar. Diese Einsicht bereitet den Blick für 
Gottes Gnade und Erlösung. 

Seite  von 59 88



8. Autorität, Gehorsam und die göttliche Gerechtigkeit (8,1-17) 

8.1. Weisheit im Umgang mit Autoritäten (8,1-9) 
Weisheit verleiht Ausstrahlung und Besonnenheit. Der Prediger stellt fest, dass die Weisheit des 
Menschen sein Angesicht erleuchtet und die Härte seines Blickes verändert. Diese Beobachtung zeigt, 
dass wahre Weisheit nicht nur den Verstand betrifft, sondern auch das Wesen und Verhalten eines 
Menschen prägt. Weisheit formt das Äußere, indem sie das Innere ordnet. Ein weiser Mensch strahlt 
Ruhe, Milde und Klarheit aus. Diese Ausstrahlung ist nicht aufgesetzt, sondern Ausdruck eines durch 
Gottesfurcht geprägten Herzens. Der harte Blick des Eigenwillens wird durch Demut ersetzt. Weisheit 
ist nicht nur Wissen, sondern eine Lebenshaltung, die den Umgang mit anderen Menschen bestimmt. 
Sie wirkt sich sichtbar aus und wird zum Zeugnis in einer unruhigen Welt. Wo Weisheit regiert, weicht 
Härte, und das Miteinander gewinnt an Tiefe. (Prediger 8,1; Sprüche 3,13-17; Psalm 119,130; Jakobus 
3,17) 

Gottesfürchtige Weisheit achtet Autoritäten und lebt gehorsam. Der Prediger mahnt, das Gebot des 
Königs zu bewahren um des Eides Gottes willen. Diese Aufforderung gründet in der Überzeugung, 
dass Autoritäten letztlich von Gott eingesetzt sind. Gehorsam gegenüber der Obrigkeit ist ein Ausdruck 
von Gottesfurcht und dient der Ordnung des Gemeinwesens. Der Prediger ruft zur Besonnenheit auf: 
Der Weise überlegt, wann und wie er handelt, und weiß, dass es für alles eine rechte Zeit gibt. 
Willkürlicher Widerstand gegen die Macht führt zur Verwerfung. Der Mensch soll bedenken, dass er 
den Ausgang der Dinge nicht kennt und nicht weiß, was kommen wird. Diese Begrenztheit erfordert 
Demut. Der Prediger zeigt, dass Weisheit sich auch darin erweist, wann man schweigt, wartet oder 
handelt. Ein gottesfürchtiges Leben erkennt die Zeit und den Ort, den Gott bestimmt hat. (Prediger 
8,2-6; Römer 13,1-2; Titus 3,1; 1. Petrus 2,13-15) 

Menschliche Macht ist begrenzt – nur Gott herrscht vollkommen. Der Prediger stellt fest, dass der 
Mensch keine Macht hat über den Tag des Todes, ebenso wenig wie im Krieg Entlassung möglich ist 
oder Freilassung vom Lohn der Bosheit. Diese Vergleiche zeigen die Begrenztheit menschlicher 
Macht. Kein Mensch kann seinem Schicksal entfliehen oder sich den Konsequenzen seines Tuns 
entziehen. Der Tod entzieht sich menschlicher Kontrolle, ebenso wie moralische Verantwortung 
unausweichlich bleibt. Wer Böses tut, wird nicht ewig ungestraft bleiben. Der Prediger erkennt, dass 
alle menschliche Herrschaft unter dem Urteil Gottes steht. Selbst Könige, Fürsten und Machthaber 
sind dem Tod und dem Gericht Gottes unterworfen. Diese Erkenntnis relativiert jede irdische Autorität. 
Nur Gott besitzt wahre Souveränität. Die rechte Haltung gegenüber Autorität entsteht aus dem Wissen, 

Seite  von 60 88



dass über allem ein heiliger und gerechter Gott steht. (Prediger 8,7-9; Hiob 14,5; Psalm 75,7-8; 
Hebräer 9,27) 

8.2. Das scheinbare Unglück der Gerechten (8,10-17) 
Gottlosigkeit kann äußerlich erfolgreich wirken, bleibt aber ohne Bestand. Der Prediger 
beobachtet, dass gottlose Menschen trotz ihrer Bosheit geehrt und beerdigt werden, während Gerechte 
vergessen werden. Diese Beobachtung widerspricht dem natürlichen Gerechtigkeitsempfinden. Der 
gottlose Mensch erfährt Ansehen und Ehre, doch seine Taten bleiben dennoch böse. Diese Diskrepanz 
erzeugt Verwirrung. Der Prediger verurteilt die Vergänglichkeit menschlicher Erinnerung und die 
Verzerrung moralischer Maßstäbe. Der äußere Schein ersetzt nicht den wahren Zustand des Herzens. 
Die Ehrung des Bösen zeigt die Verkehrtheit menschlicher Gesellschaften. Doch diese Ehre ist ohne 
bleibenden Wert. Der Gottlose wird vielleicht von Menschen geehrt, aber nicht von Gott. Die 
Vergänglichkeit menschlicher Anerkennung soll den Blick auf Gottes endgültiges Urteil richten. Nur 
wer vor Gott gerecht ist, bleibt in Ewigkeit bestehen. (Prediger 8,10; Psalm 49,17-20; Jesaja 5,20; 
Lukas 16,15) 

Verzögerte Gerechtigkeit führt zu weiterem Unrecht. Der Prediger erklärt, dass weil das Urteil über 
die böse Tat nicht rasch vollstreckt wird, das Herz der Menschen ihnen Mut macht, Böses zu tun. 
Diese Feststellung zeigt die Gefahr zeitlicher Verzögerung göttlicher Gerechtigkeit. Der Mensch deutet 
Gottes Langmut fälschlich als Duldung. Die Verzögerung des Gerichts wird zum Anreiz für weiteres 
Unrecht. Doch der Prediger macht deutlich, dass das Böse letztlich nicht ungestraft bleibt. Auch wenn 
der Sünder hundertmal Böses tut und lange lebt, so wird es dem Gottesfürchtigen letztlich gut gehen. 
Diese Spannung zwischen gegenwärtiger Ungerechtigkeit und zukünftiger Gerechtigkeit fordert zum 
Glauben heraus. Die Gerechtigkeit Gottes ist sicher, auch wenn sie nicht sofort sichtbar wird. Wer Gott 
fürchtet, bleibt standhaft im Vertrauen auf seine Gerechtigkeit. (Prediger 8,11-13; Römer 2,4-6; Psalm 
37,7-10; 2. Petrus 3,9-10) 

Irdische Maßstäbe reichen nicht aus, Gottes Gerechtigkeit zu erfassen. Der Prediger stellt fest, 
dass es auf Erden Gerechte gibt, denen es ergeht, wie es den Gottlosen gebührt, und Gottlose, denen es 
ergeht, wie es den Gerechten gebührt. Diese Umkehrung zeigt die Undurchschaubarkeit der Wege 
Gottes. Die Beobachtung führt nicht zur Ablehnung göttlicher Gerechtigkeit, sondern zur Erkenntnis, 
dass menschliches Urteilsvermögen begrenzt ist. Die sichtbaren Umstände spiegeln nicht immer die 
geistliche Realität wider. Der Prediger ruft dazu auf, die Freude zu suchen, die Gott gibt, und das 
Leben zu genießen, solange es möglich ist. Diese Freude ist kein Hedonismus, sondern Ausdruck des 

Seite  von 61 88



Vertrauens, dass Gott alles zur rechten Zeit richten wird. Der Mensch soll nicht versuchen, Gottes 
Wege zu entschlüsseln, sondern in Gottesfurcht und Dankbarkeit leben. (Prediger 8,14-15; Hiob 
21,7-13; Psalm 73,16-17; Jesaja 55,8-9) 

Gottes Werke bleiben für den Menschen unergründlich. Der Prediger schließt diesen Abschnitt mit 
der Feststellung, dass kein Mensch das Werk Gottes erfassen kann, selbst wenn er sich abmüht zu 
suchen. Der Mensch erkennt, dass er nicht erkennt. Diese Einsicht führt zur Demut. Selbst der Weise 
kann die Wege Gottes nicht durchdringen. Der Prediger mahnt, sich dieser Begrenztheit bewusst zu 
sein. Der Mensch bleibt abhängig von Offenbarung, nicht von Intellekt. Gottes Handeln übersteigt 
menschliches Denken. Diese Wahrheit bewahrt vor Überheblichkeit und führt zum Vertrauen. Die 
Aufgabe des Menschen ist es nicht, alles zu verstehen, sondern Gott zu ehren. Wer sich demütig unter 
Gottes Ratschluss beugt, lebt weise. (Prediger 8,16-17; Psalm 131,1-2; Römer 11,33; 1. Korinther 
13,12) 

Seite  von 62 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 8,1-17) 

Zusammenfassung:  

Prediger 8,1-17 behandelt die Spannung zwischen göttlicher Ordnung, menschlicher Autorität und der 
oft unverständlichen Wirklichkeit des Lebens unter der Sonne. Der Prediger hebt zunächst den Wert 
der Weisheit hervor, da sie dem Menschen Einsicht, Ruhe und eine veränderte Haltung verleiht. 
Weisheit hilft, mit königlicher Autorität und bestehenden Machtverhältnissen nüchtern und besonnen 
umzugehen. Dennoch bleibt menschliche Herrschaft begrenzt und oft ungerecht, da Macht missbraucht 
und Recht verzögert werden kann. Der Text beschreibt die Erfahrung, dass Gottlose scheinbar 
erfolgreich sind und Gerechte leiden, was die Erwartung unmittelbarer Vergeltung infrage stellt. Trotz 
dieser Beobachtung hält der Prediger daran fest, dass es dem Gottesfürchtigen letztlich besser ergehen 
wird als dem Gottlosen. Die Verzögerung des Gerichts führt jedoch dazu, dass Menschen sich in 
falscher Sicherheit wiegen. Der Mensch vermag Gottes Handeln und Zeitpunkte nicht vollständig zu 
erfassen. Weisheit stößt hier an ihre Grenze, da Gottes Werk unter der Sonne nicht durchschaubar ist. 
Der Abschnitt endet mit der nüchternen Einsicht, dass der Mensch Gottes Handeln nicht ergründen 
kann, selbst wenn er es intensiv sucht. Prediger 8 zeigt die Grenzen menschlicher Erkenntnis 
angesichts göttlicher Souveränität. 

Anwendungen:  

Weisheit hilft im Umgang mit Autorität. Der Text zeigt, dass Einsicht zu Besonnenheit und innerer 
Ruhe führt. Weisheit ordnet Haltung und Reaktion gegenüber Macht. Diese Einsicht bewahrt vor 
unbedachtem Widerstand oder Anpassung. 

Göttliche Gerechtigkeit wirkt oft verzögert. Der Prediger beobachtet, dass Gericht nicht sofort 
eintritt. Diese Verzögerung führt zu falscher Sicherheit beim Gottlosen. Die Wahrheit betont Gottes 
Geduld, nicht seine Abwesenheit. 

Gottes Handeln bleibt dem Menschen verborgen. Trotz aller Weisheit bleibt Gottes Werk 
unergründlich. Menschliche Erkenntnis hat klare Grenzen. Diese Perspektive fördert Demut gegenüber 
Gottes Souveränität. 

Seite  von 63 88



Teil 4: Die Realität des Todes und die Bedeutung weiser 
Lebensführung (9,1-10,20) 

9. Der Tod als große Lebensrealität (Prediger 9,1-12) 

9.1. Der Tod trifft alle Menschen (9,1-6) 
Gottes Hand regiert über Gerechte und Gottlose. Der Prediger erkennt, dass sowohl Gerechte als 
auch Weise in der Hand Gottes sind. Diese Aussage bekräftigt die Souveränität Gottes über das 
gesamte menschliche Leben. Kein Mensch weiß, ob ihm Liebe oder Hass begegnet – alles liegt vor 
ihm. Diese Unsicherheit soll nicht zur Verzweiflung führen, sondern zur Ehrfurcht vor Gott. Der 
Mensch erkennt, dass er nicht der Herr seiner Umstände ist. Ob sich ein Leben durch Erfolg oder Leid 
auszeichnet, entzieht sich menschlicher Kontrolle. Gottes Hand wirkt über allem, auch wenn der Weg 
verborgen bleibt. Die Zugehörigkeit zu Gott schützt nicht vor Not, aber sie garantiert Sinn in allem. 
Der Glaube gründet sich nicht auf äußere Umstände, sondern auf Gottes unwandelbare Treue. Diese 
Wahrheit erzieht zur Demut und zum Vertrauen. (Prediger 9,1; Psalm 31,16; Hiob 2,10; Römer 8,28) 

Der Tod ist die große Gleichmacherin unter den Menschen. Der Prediger stellt fest, dass allen das 
gleiche Geschick begegnet: Gerechte wie Gottlose, Reine wie Unreine, Opfernde wie Nichtopfernde. 
Der Tod macht keinen Unterschied zwischen Menschen – er trifft jeden. Diese Beobachtung zeigt die 
Nichtigkeit irdischer Unterschiede angesichts der Vergänglichkeit. Ob jemand fromm oder gottlos lebt, 
verändert das irdische Ende nicht, wohl aber das ewige. Der Tod entlarvt menschlichen Hochmut und 
jede Form von Selbstsicherheit. Der Mensch kann nichts mitnehmen, weder Ehre noch Besitz noch 
Taten. Der Prediger nennt dies ein Übel, dass das gleiche allen begegnet. Diese Gleichheit des Todes 
ruft zur Buße und zur Besinnung auf das, was ewig bleibt. Die Entscheidung für oder gegen Gott hat 
bleibende Konsequenzen. (Prediger 9,2-3; Hebräer 9,27; Psalm 49,11-13; Lukas 12,20) 

Mit dem Tod endet jede irdische Möglichkeit. Der Prediger betont, dass die Lebenden noch 
Hoffnung haben, denn selbst ein lebender Hund ist besser als ein toter Löwe. Diese Redewendung 
unterstreicht, dass das Leben, selbst in geringer Stellung, mehr Potenzial bietet als Tod in Größe. Die 
Toten wissen nichts mehr, ihnen wird kein Lohn zuteil, auch ihr Andenken ist vergessen. Ihre Liebe, 
ihr Hass und ihr Eifer sind vergangen. Diese Aussage verweist auf die Endgültigkeit des Todes aus 
irdischer Perspektive. Mit dem Tod endet das Wirken unter der Sonne. Was dann bleibt, ist das, was im 

Seite  von 64 88



Glauben getan wurde. Der Prediger mahnt zur rechten Nutzung der Zeit. Die Möglichkeiten zur 
Umkehr, zur Freude, zur Tat bestehen nur im Leben. Daher ist jeder Tag Gnade. (Prediger 9,4-6; Jesaja 
38,18-19; Johannes 9,4; 2. Korinther 6,2) 

9.2. Nutze die Zeit - Freude und Arbeit als Geschenk Gottes 
(9,7-12) 

Freude am Leben ist Gottes Wille für den Menschen. Der Prediger ruft dazu auf, das Brot mit 
Freude zu essen und den Wein mit fröhlichem Herzen zu trinken, denn Gott hat das Leben bereits 
angenommen. Diese Einladung zur Freude ist keine weltliche Genusssucht, sondern Ausdruck der 
Anerkennung göttlicher Güte. Wer isst und trinkt, soll dies mit Dankbarkeit und Bewusstsein tun, dass 
das Leben aus Gottes Hand kommt. Die Freude ist nicht Zufall, sondern ein geistlicher Auftrag. Gott 
will, dass der Mensch in den Gaben, die er empfängt, seine Gnade erkennt. Auch alltägliche Dinge wie 
Mahlzeiten werden zu einem Ort der Begegnung mit Gott, wenn sie im Glauben angenommen werden. 
Der Mensch ehrt Gott, indem er das Leben bejaht, ohne es zu vergötzen. Diese Haltung schützt vor 
Bitterkeit und macht den Alltag zu einem geistlichen Raum. (Prediger 9,7; Psalm 104,14-15; 1. 
Korinther 10,31; 1. Timotheus 4,4-5) 

Reinheit, Freude und Liebe geben dem Leben Würde. Der Prediger fordert, weiße Kleider zu 
tragen und das Haupt nicht ohne Salböl zu lassen. Diese Bilder stehen für Reinheit, Würde und Freude. 
Weiß steht in der Schrift für Reinheit und Festlichkeit, Salböl für Ehre und Freude. Der Mensch soll 
nicht in Trübsinn verharren, sondern das Leben feiern, solange es in der Furcht Gottes geschieht. 
Ebenso wird zur liebevollen Gemeinschaft mit der Ehefrau ermutigt. Die Freude an der ehelichen 
Liebe ist Teil der Gnade Gottes im Leben. Der Prediger beschreibt keine Askese, sondern eine heilige 
Lebensfreude im Rahmen göttlicher Ordnung. Freude, Reinheit und Liebe sind Gaben Gottes, die im 
Alltag gelebt werden dürfen. Der Mensch soll nicht weltflüchtig, sondern gottbezogen leben – mitten 
in der Vergänglichkeit. (Prediger 9,8-9; Hohelied 1,3-4; Sprüche 5,18-19; Epheser 5,25) 

Arbeit ist ein Teil göttlicher Berufung. Der Prediger ruft dazu auf, alles, was die Hand zu tun findet, 
mit ganzer Kraft zu tun. Diese Aufforderung zeigt, dass Arbeit im biblischen Sinn kein Fluch ist, 
sondern Berufung. Der Mensch ist zur Tätigkeit geschaffen, nicht zur Passivität. Die Kraft, die Gott 
gibt, soll genutzt werden, solange sie verfügbar ist. Die Begrenztheit des Lebens ruft zur 
zielgerichteten Aktivität auf. In der Welt der Toten gibt es weder Werk noch Erkenntnis. Wer wartet, 
bis ideale Bedingungen eintreten, verpasst die Gelegenheit. Der Glaube wird nicht im Rückzug, 
sondern im Tun bewährt. Der Alltag ist das Feld des Glaubensgehorsams. Der Christ soll in seinem 

Seite  von 65 88



Werk treu sein, nicht nur im religiösen Raum, sondern in allen Lebensbereichen. (Prediger 9,10; 
Kolosser 3,23-24; Epheser 2,10; 1. Thessalonicher 4,11) 

Erfolg hängt nicht allein vom Können ab – Gottes Vorsehung bestimmt. Der Prediger beobachtet, 
dass nicht die Schnellen den Lauf gewinnen, noch die Starken den Kampf, noch die Verständigen das 
Brot – denn Zeit und Gelegenheit trifft sie alle. Diese Einsicht relativiert menschliche Selbstsicherheit. 
Geschick, Kraft und Verstand garantieren keinen Erfolg. Vieles hängt von Umständen ab, die der 
Mensch nicht beeinflussen kann. Der Zufall – im Sinne göttlicher Vorsehung – lenkt den Ausgang 
vieler Dinge. Der Mensch kennt seine Stunde nicht, wie Fische im Netz oder Vögel im Fanggerät. 
Diese Bilder zeigen die plötzliche, unerwartete Wende im Leben. Der Prediger mahnt zur Demut. Der 
kluge Mensch plant, doch er weiß, dass Gott über allem steht. Wahre Weisheit erkennt die eigene 
Begrenztheit und lebt im Vertrauen auf Gottes Führung. (Prediger 9,11-12; Sprüche 19,21; Jeremia 
10,23; Jakobus 4,13-15) 

Seite  von 66 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 9,1-12) 

Zusammenfassung:  

Prediger 9,1-12 führt die Gedanken über Gottes Souveränität und die Begrenztheit menschlicher 
Erkenntnis konsequent weiter. Der Prediger stellt fest, dass das Schicksal von Gerechten und Gottlosen 
zunächst gleich erscheint, da alle dem Tod unterworfen sind. Weder Liebe noch Hass lassen sich aus 
den äußeren Erinnerungen des Lebens ableiten, denn alles Vergangene gerät in Vergessenheit. Dennoch 
wird das Leben als gegenwärtige Möglichkeit beschrieben, solange der Mensch lebt und handelt. Der 
Tod beendet jede Aktivität, jedes Denken und jedes Wirken unter der Sonne endgültig. Vor diesem 
Hintergrund wird die Freude am gegenwärtigen Leben betont, insbesondere im Essen, Trinken, 
Arbeiten und in der Gemeinschaft, als von Gott zugemessener Lebensraum. Diese Freude ist nicht 
Ausdruck von Sinnfülle an sich, sondern ein begrenztes Gut innerhalb der Vergänglichkeit. Der 
Prediger weist darauf hin, dass Erfolg nicht allein von Stärke, Weisheit oder Fähigkeit abhängt. Zeit 
und Zufall treffen alle Menschen unvorhersehbar. Der Mensch kennt weder seine Zeit noch kann er 
sein Ende kontrollieren. Der Abschnitt zeichnet ein realistisches Bild menschlicher Ohnmacht im 
Angesicht von Tod und Unberechenbarkeit. Leben unter der Sonne bleibt endlich, abhängig und nicht 
planbar. 

Anwendungen:  

Der Tod relativiert alle Unterschiede. Der Text zeigt, dass Gerechte und Gottlose demselben Ende 
begegnen. Äußere Lebensumstände liefern keinen sicheren Maßstab für Gottes Handeln. Diese 
Einsicht zerstört falsche Sicherheit im Sichtbaren. 

Das gegenwärtige Leben ist begrenzte Gabe Gottes. Freude an Alltag, Arbeit und Gemeinschaft 
wird als zulässiger Rahmen beschrieben. Sinn entsteht nicht aus Dauer, sondern aus Annahme des 
Gegenwärtigen. Diese Perspektive ordnet Lebensfreude nüchtern ein. 

Menschlicher Erfolg ist nicht kontrollierbar. Stärke, Weisheit und Planung garantieren kein 
Gelingen. Zeit und unvorhersehbare Ereignisse bestimmen den Ausgang. Diese Wahrheit fördert 
Demut gegenüber Gottes Souveränität. 

Seite  von 67 88



10. Weisheit und Torheit im praktischen Leben (9,13 - 10,20) 

10.1. Die Bedeutung von Weisheit (9,13-18) 
Weisheit wirkt oft im Verborgenen, ist aber von großem Wert. Der Prediger berichtet von einer 
kleinen Stadt mit wenigen Männern, die von einem großen König belagert wurde, aber durch die 
Weisheit eines armen Mannes gerettet wurde. Diese Begebenheit zeigt, dass Weisheit nicht an Macht, 
Reichtum oder Ansehen gebunden ist. Der Weise war arm und wurde nach der Rettung der Stadt 
vergessen – doch sein Tun war entscheidend. Diese Vergessenheit des Weisen steht im Kontrast zu 
seinem Einfluss. Der Prediger hebt hervor, dass Weisheit große Kraft entfalten kann, auch wenn sie 
unbeachtet bleibt. In Gottes Augen zählt nicht äußere Wirkung, sondern innerer Gehorsam und 
Einsicht. Diese Perspektive ermutigt, im Verborgenen treu zu handeln. Gottes Wirken ist nicht immer 
sichtbar, aber dennoch wirksam. Der Wert der Weisheit bleibt bestehen, auch wenn Menschen ihn 
übersehen. (Prediger 9,13-15; Sprüche 2,6-7; Matthäus 5,3; 1. Korinther 1,27) 

Weisheit ist stärker als Waffen – ihr Feind ist das Vergessen. Der Prediger stellt fest, dass Weisheit 
besser ist als Macht, aber die Weisheit des Armen wird verachtet und seine Worte nicht gehört. Diese 
Aussage zeigt den Zwiespalt zwischen geistlichem Wert und gesellschaftlicher Wahrnehmung. 
Weisheit ist kraftvoller als Waffen, doch sie findet oft kein Gehör. Die Welt ehrt Macht und Einfluss, 
aber Gottes Weg ist anders. Der Prediger ruft dazu auf, den Worten der Weisen zu lauschen, auch wenn 
sie leise gesprochen werden. Ihre Wahrheit liegt nicht in der Lautstärke, sondern in der Substanz. Ein 
einziges Wort des Weisen ist mehr wert als das Geschrei des Herrschers unter den Toren. Wer geistlich 
hören will, muss lernen, auf das Leise zu achten. Gottes Weisheit zeigt sich im Stillen – und doch rettet 
sie. (Prediger 9,16-17; Jesaja 30,15; Sprüche 1,20-23; Jakobus 3,13) 

Ein wenig Torheit kann viel Weisheit verderben. Der Prediger schließt diesen Abschnitt mit der 
Feststellung: Besser ist Weisheit als Kriegswaffen, aber ein einziger Sünder kann viel Gutes verderben. 
Diese Wahrheit zeigt die zerstörerische Kraft der Sünde. Während Weisheit langsam und mühsam 
aufgebaut wird, genügt eine einzige Torheit, um vieles zunichtezumachen. Der Prediger warnt vor dem 
Leichtsinn, der mit einem Moment der Unbesonnenheit große Konsequenzen haben kann. Diese 
Aussage mahnt zu geistlicher Wachsamkeit. Ein weises Leben verlangt Konsequenz, denn Sünde wirkt 
zerstörerisch. Der Gegensatz zwischen Weisheit und Torheit zieht sich durch das ganze Buch Prediger. 
Hier wird deutlich: Ein einziger Akt des Ungehorsams kann den Segen vieler Jahre zunichtemachen. 
Umso wichtiger ist es, im Glauben standhaft zu bleiben. (Prediger 9,18; Prediger 10,1; 1. Korinther 
5,6; Galater 5,9) 

Seite  von 68 88



10.2. Die Auswirkungen der Torheit (10,1-15) 
Torheit offenbart sich im Kleinen und hat große Wirkung. Der Prediger vergleicht die Torheit mit 
toten Fliegen, die das Salböl des Salbenbereiters verderben. Dieses Bild zeigt, dass schon kleine 
Anteile von Unvernunft die Ausstrahlung eines Menschen beeinträchtigen können. Der wohlriechende 
Ruf eines Menschen kann durch eine kleine, unweise Tat verdorben werden. Die Torheit ist nicht 
immer groß oder offensichtlich, aber sie wirkt zerstörerisch. Ein weiser Mensch kann durch eine 
unüberlegte Handlung seinen Einfluss verlieren. Die Aussage erinnert daran, dass geistliche Integrität 
auch im Kleinen bewahrt werden muss. Der Prediger ruft zur Wachsamkeit gegenüber den Anfängen 
des Bösen. Der Ruf nach Weisheit bezieht sich nicht nur auf große Entscheidungen, sondern auch auf 
alltägliches Verhalten. Gottes Wort mahnt zur Heiligkeit in allen Lebensbereichen. (Prediger 10,1; 
Hohelied 1,3; Epheser 5,15-17; 1. Thessalonicher 5,22) 

Der Weg des Toren führt ins Verderben, auch wenn er ihn nicht erkennt. Der Prediger beschreibt, 
dass das Herz des Weisen zu seiner Rechten ist, das des Toren aber zu seiner Linken. Dies drückt eine 
grundsätzliche Ausrichtung aus: Der Weise lebt nach Gottes Ordnung, der Tor handelt gegen sie. Auch 
wenn der Tor umhergeht, fehlt ihm das Verständnis, und er macht seine Torheit überall sichtbar. Er 
kennt den Weg nicht, aber er glaubt, er sei auf dem richtigen Pfad. Diese Blindheit ist nicht 
intellektuell, sondern geistlich. Der Tor lebt im Selbstbetrug und erkennt seine Lage nicht. Der 
Prediger macht deutlich, dass Torheit sich nicht nur im Reden, sondern auch im Verhalten zeigt. Der 
Unterschied zwischen weisem und törichtem Leben liegt im Herzen, nicht in der äußeren Leistung. 
Wahre Weisheit beginnt mit der Furcht des Herrn. (Prediger 10,2-3; Sprüche 14,8; Jesaja 5,20-21; 
Matthäus 7,13-14) 

Weisheit zeigt sich in Besonnenheit gegenüber Autorität. Der Prediger rät, sich nicht aufzulehnen, 
wenn der Geist des Herrschers gegen einen aufsteigt. Selbst wenn eine Obrigkeit unklug handelt, soll 
der Weise Ruhe bewahren. Eine sanfte Antwort wendet Zorn ab und verhindert größere Konflikte. Der 
Aufruhr des Herzens bringt keine Gerechtigkeit hervor. Weisheit zeigt sich in der Kunst, zur rechten 
Zeit das rechte Wort zu sprechen und auf Gewalt zu verzichten. Der Prediger warnt, dass durch die 
Torheit eines Herrschers viele Fehler begangen werden können, doch Rebellion ist nicht der Weg der 
Gerechtigkeit. Der Weise lebt in der Erkenntnis, dass Gott letztlich über alle menschliche Autorität 
steht. Geduld, Klugheit und ein stilles Herz sind Zeichen echter Weisheit. Der Glaube ruht im 
Vertrauen auf Gottes Vorsehung, auch im Angesicht unvollkommener Obrigkeit. (Prediger 10,4-7; 
Sprüche 15,1; Römer 13,1-2; 1. Petrus 2,13-17) 

Seite  von 69 88



Torheit in hohen Ämtern bringt Unordnung in die Gesellschaft. Der Prediger beklagt, dass Torheit 
in hohen Stellen sitzt, während die Edlen erniedrigt sind. Knechte reiten auf Pferden, Fürsten aber 
gehen zu Fuß. Diese Umkehrung der Ordnung ist ein Zeichen gesellschaftlichen Verfalls. Wenn 
Unweise herrschen, werden Werte verdreht und Strukturen beschädigt. Die Torheit missachtet 
Erfahrung, Weisheit und Gottesfurcht und setzt stattdessen Unreife und Eigeninteresse in 
Machtpositionen. Der Prediger erkennt darin ein Übel, das durch menschliche Unvernunft verursacht 
wird. Diese Zustände zeigen, dass menschliche Ordnungen fehlbar sind. Der Glaube erwartet nicht von 
politischen Systemen die Lösung, sondern richtet sich auf Gottes Gerechtigkeit. Weisheit erkennt das 
Böse, ohne daran zu verzweifeln. Der Trost liegt in der Hoffnung auf Gottes zukünftige Ordnung, in 
der Gerechtigkeit herrschen wird. (Prediger 10,5-7; Psalm 12,8; Jesaja 3,4-5; Daniel 2,21) 

10.3. Weisheit im gesellschaftlichen Leben (10,16-20) 
Ein Volk leidet unter unreifer und genussorientierter Führung. Der Prediger beklagt das Los eines 
Landes, dessen König ein Knabe ist und dessen Fürsten schon am Morgen schlemmen. Diese 
Beschreibung weist auf eine unreife, leichtsinnige und verantwortungslose Regierung hin. Wenn die 
Obrigkeit Genuss über Pflichterfüllung stellt, leidet das ganze Volk. Die Tageszeit des Mahls – am 
Morgen – unterstreicht die Prioritätenverschiebung. Statt Arbeit und Ordnung stehen Lust und 
Selbstbedienung im Vordergrund. Eine solche Führung verkennt ihre Verantwortung vor Gott und 
gegenüber dem Volk. Der Zustand eines Landes hängt stark mit der Gesinnung seiner Leiter 
zusammen. Der Prediger beobachtet, dass moralische Schwäche in der Führung sich unweigerlich 
negativ auf das Gemeinwesen auswirkt. Der Text ruft zur Einsicht in die Notwendigkeit 
gottesfürchtiger und besonnener Leiterschaft. (Prediger 10,16; Jesaja 3,12; Hosea 4,9; Sprüche 28,2) 

Wohlstand gedeiht unter gottesfürchtiger und kluger Regierung. Im Gegensatz zur vorherigen 
Warnung preist der Prediger das Land, dessen König edel ist und dessen Fürsten zur rechten Zeit 
essen, um sich zu stärken, nicht um zu schlemmen. Diese Beschreibung steht für eine 
verantwortungsbewusste und geordnete Regierung, die im Dienst des Volkes und Gottes handelt. Essen 
zur rechten Zeit deutet auf Selbstdisziplin und Klugheit hin. Der Unterschied zwischen Stärkung und 
Genuss zeigt den Charakter einer Regierung. Wenn Verantwortung und Gottesfurcht das Handeln 
bestimmen, wird das Land gesegnet. Der Prediger hebt hervor, dass Wohlstand und Stabilität keine 
Zufallsprodukte sind, sondern von gerechter Führung abhängen. Weisheit im gesellschaftlichen Leben 
beginnt bei den Leitenden, wirkt sich aber auf das ganze Volk aus. Eine solche Ordnung ist Ausdruck 
göttlicher Segnung. (Prediger 10,17; Sprüche 29,2; 1. Timotheus 2,2; Jesaja 32,1-2) 

Seite  von 70 88



Verborgene Gedanken bleiben vor Gott nicht verborgen. Der Prediger warnt davor, selbst im 
Herzen den König zu verfluchen, denn ein Vogel des Himmels könnte das Gesagte weitertragen. Diese 
bildhafte Sprache zeigt, dass selbst geheime Gedanken und Worte nicht sicher verborgen bleiben. Der 
Mensch soll sich bewusst sein, dass jedes Wort Konsequenzen haben kann – sowohl im 
Zwischenmenschlichen als auch vor Gott. Die Fluchworte gegen Autoritäten offenbaren eine innere 
Rebellion, die Gottes Ordnung widerspricht. Weisheit lehrt Selbstbeherrschung, auch in Gedanken und 
verborgener Rede. Der Prediger erinnert daran, dass Worte Macht haben – selbst unausgesprochene 
können ans Licht kommen. Diese Warnung dient nicht der Angst, sondern der Ernsthaftigkeit im 
Umgang mit Autorität und Sprache. Wer Gott fürchtet, achtet auf sein Herz. (Prediger 10,20; Psalm 
19,15; Matthäus 12,36-37; Lukas 12,2-3) 

Seite  von 71 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 9,13 - 10,20) 

Zusammenfassung:  

Prediger 9,13-10,20 verbindet eine eindrückliche Weisheitsbeobachtung mit einer Sammlung 
nüchterner Lebensregeln über Torheit, Macht und Verantwortung. Der Abschnitt beginnt mit dem 
Beispiel eines armen, aber weisen Mannes, dessen Weisheit eine Stadt rettet, der jedoch schnell 
vergessen wird. Damit wird die begrenzte Wirkung und Anerkennung von Weisheit unter der Sonne 
aufgezeigt. Weisheit ist wirksam, aber nicht dauerhaft geehrt, während ein einziger Tor großen 
Schaden anrichten kann. In Kapitel 10 wird diese Spannung weiter entfaltet: Kleine Formen von 
Torheit können große Wirkungen entfalten und Ordnung zerstören. Der Text richtet den Blick 
besonders auf Führung und Autorität, indem unqualifizierte Herrscher, Nachlässigkeit und 
verantwortungsloses Regieren als Ursachen gesellschaftlichen Niedergangs beschrieben werden. 
Zugleich wird Weisheit als lebenspraktische Klugheit dargestellt, die Voraussicht, Maßhalten und 
umsichtiges Handeln umfasst. Arbeit, Planung und Vorbereitung werden als notwendig gezeigt, auch 
wenn sie keinen absoluten Schutz bieten. Der Abschnitt warnt vor Leichtsinn, Zügellosigkeit und 
unbedachter Rede, besonders im Blick auf Machtverhältnisse. Selbst verborgene Worte können Folgen 
haben. Insgesamt zeigt der Text, dass Weisheit im Alltag notwendig, aber im gefallenen System dieser 
Welt stets gefährdet, begrenzt und missachtet bleibt. 

Anwendungen:  

Weisheit wirkt, wird aber oft nicht geehrt. Der Text zeigt, dass Weisheit reale Rettung bringen kann. 
Dennoch bleibt Anerkennung vergänglich. Diese Einsicht erklärt die Spannung zwischen Nutzen und 
Wertschätzung von Weisheit. 

Torheit hat überproportionale Folgen. Kleine Formen von Unverstand können große Schäden 
verursachen. Besonders in Verantwortung wirkt Torheit zerstörerisch. Diese Wahrheit macht geistliche 
Nüchternheit notwendig. 

Verantwortung verlangt Umsicht und Selbstbeherrschung. Der Abschnitt betont Vorbereitung, 
Maßhalten und bedachte Rede. Unachtsamkeit und Leichtsinn untergraben Ordnung. Diese 
Perspektive unterstreicht die Bedeutung reifer Lebensführung. 

Seite  von 72 88



Teil 5: Weisheit angesichts der Vergänglichkeit des Lebens 
(11,1-12,8) 

11. Mut zum Handeln trotz Unsicherheit (11,1-6) 

11.1. Investiere trotz Risiken - Das Prinzip des Glaubens (11,1-2) 
Glaubensgehorsam handelt mutig, ohne alle Ergebnisse zu kennen. Der Prediger ruft dazu auf, das 
Brot über das Wasser zu senden, mit dem Hinweis, dass man es nach vielen Tagen wiederfinden wird. 
Dieses Bild spricht von einer Handlung des Vertrauens, deren Ergebnis nicht sofort sichtbar ist. Das 
Brot steht für eine Gabe, eine Investition oder ein Werk, das unter Umständen ohne direkte Kontrolle 
ausgesandt wird. Das Wasser symbolisiert Unsicherheit und Unüberschaubarkeit. Der Glaube handelt 
dennoch, weil er auf Gottes Treue vertraut. Der Mensch soll nicht passiv bleiben, sondern aktiv das 
Gute tun, auch wenn das Ergebnis verborgen bleibt. Diese Haltung entspricht dem Wesen des 
Glaubens: zu säen, ohne die Ernte zu kennen, zu handeln, ohne den Lohn zu berechnen. Der Prediger 
ermutigt zu mutiger, aber demütiger Initiative. Wer wartet, bis alles sicher ist, handelt nie. (Prediger 
11,1; Psalm 126,5-6; Galater 6,9; Hebräer 11,1) 

Freigiebigkeit in Weisheit schützt vor künftiger Not. Der Prediger fordert auf, Gutes zu verteilen, 
und zwar an sieben oder sogar acht – denn man weiß nicht, welches Unglück die Erde treffen wird. 
Diese Weisung ruft zur freigiebigen Großzügigkeit auf, zur Verteilung der Güter in Verantwortung und 
Voraussicht. Die Zahl „sieben“ steht für Vollständigkeit, „acht“ für darüber hinausgehende 
Großzügigkeit. Der Mensch soll nicht aus Angst zurückhalten, sondern in Weisheit und Vertrauen 
geben. Die Zukunft ist ungewiss, doch gerade deshalb ist es weise, auf Gott zu bauen und 
Mitmenschen zu unterstützen. Wer sät, wird Frucht sehen, wenn auch vielleicht auf unerwartete Weise. 
Der Prediger zeigt: Wer teilt, verliert nicht, sondern bereitet sich vor. Die rechte Nutzung des Besitzes 
liegt nicht im Horten, sondern im weisen Investieren. (Prediger 11,2; Sprüche 11,24-25; Lukas 6,38; 2. 
Korinther 9,6-8) 

Seite  von 73 88



11.2. Warte nicht auf perfekte Bedingungen (11,3-6) 
Die Bedingungen des Lebens liegen außerhalb menschlicher Kontrolle. Der Prediger stellt fest, 
dass wenn die Wolken voll Regen sind, sie ihn auf die Erde schütten, und wenn ein Baum fällt, er dort 
liegen bleibt. Diese Naturbeobachtungen illustrieren grundlegende Prinzipien der Unveränderlichkeit 
und Unverfügbarkeit. Der Mensch kann Wetter und Naturereignisse nicht kontrollieren, ebenso wenig 
das Ergebnis seiner Entscheidungen oder das Schicksal. Einmal getroffene Lebensentscheidungen oder 
Ereignisse sind oft unumkehrbar. Der Prediger mahnt damit zu weiser Vorbereitung und ruhiger 
Akzeptanz der Dinge, die sich nicht ändern lassen. Der Glaube lebt mit der Realität der Begrenztheit 
und vertraut auf Gottes Ordnung. Wer Gottes Schöpfung versteht, wird nicht in Hektik oder 
Verzweiflung verfallen, sondern in Gelassenheit das Gegebene annehmen. (Prediger 11,3; Psalm 
104,13-14; Sprüche 16,9; Jakobus 4,14-15) 

Warten auf ideale Umstände führt zu Untätigkeit. Der Prediger warnt, dass wer auf den Wind 
achtet, nicht sät, und wer auf die Wolken sieht, nicht erntet. Diese Worte richten sich gegen eine 
Haltung übervorsichtiger Zurückhaltung. Wer erst handelt, wenn alle Bedingungen günstig erscheinen, 
wird niemals handeln. Der Glaube zeigt sich darin, im Vertrauen auf Gottes Versorgung zu arbeiten, 
auch wenn äußere Umstände unsicher sind. Der Mensch soll sich nicht lähmen lassen durch das 
Streben nach Sicherheit. Die Lebensführung soll vom Gehorsam gegenüber Gottes Weisung geprägt 
sein, nicht von Angst oder Kalkül. Segen kommt nicht durch perfekte Planung, sondern durch treue 
Hingabe. Der Prediger ruft zur geistlichen Tatkraft auf: Säen, wo Möglichkeiten sind, und nicht zögern 
im Dienst. (Prediger 11,4; Sprüche 20,4; Matthäus 25,26-27; 2. Korinther 5,7) 

Gott allein kennt die Wege des Lebens – der Mensch soll handeln. Der Prediger betont, dass der 
Mensch nicht weiß, wie der Geist kommt in die Gebeine im Mutterleib, ebenso wenig kennt er das 
Werk Gottes, der alles wirkt. Diese Unwissenheit soll nicht zur Resignation führen, sondern zur Demut 
und zur Tat. Der Mensch kann Gottes Plan nicht durchdringen, doch er ist aufgerufen, im Glauben 
aktiv zu sein. Der Prediger fordert dazu auf, am Morgen zu säen und am Abend die Hand nicht ruhen 
zu lassen. Diese doppelte Aufforderung meint ein Leben in beständiger Bereitschaft und Treue. Der 
Ausgang der Dinge liegt bei Gott, doch das Handeln liegt in der Verantwortung des Menschen. Die 
Unsichtbarkeit des göttlichen Wirkens ist kein Hindernis, sondern der Rahmen für gelebten Glauben. 
(Prediger 11,5-6; Johannes 3,8; Jesaja 55,10-11; 1. Korinther 15,58) 

Seite  von 74 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 11,1-6) 

Zusammenfassung:  

Prediger 11,1-6 wendet sich der praktischen Lebensführung unter Unsicherheit und Begrenztheit zu. 
Der Prediger ruft dazu auf, freigebig und vorausschauend zu handeln, auch wenn der Ertrag nicht 
sofort sichtbar ist. Menschliches Tun bleibt von Ungewissheit geprägt, dennoch wird verantwortliches 
Handeln nicht relativiert. Wer nur auf günstige Umstände wartet, wird am Ende untätig bleiben. Die 
natürlichen Prozesse wie Wind, Wolken und das Wachsen des Lebens entziehen sich menschlicher 
Kontrolle und Erklärung. Der Mensch versteht weder Gottes verborgenes Wirken noch den 
vollständigen Ablauf seines Handelns. Gerade diese Begrenztheit macht Zurückhaltung und 
Absicherung sinnlos. Stattdessen wird beständiges, nüchternes Tun empfohlen, ohne Garantie auf 
sichtbaren Erfolg. Der Text betont, dass Gott allein das Gelingen schenkt und dass menschliches 
Wissen lückenhaft bleibt. Arbeit und Einsatz erfolgen im Vertrauen, nicht in Kontrolle. Der Abschnitt 
verbindet Verantwortung mit Demut angesichts göttlicher Souveränität. 

Anwendungen:  

Verantwortliches Handeln trotz Unsicherheit. Der Text zeigt, dass fehlende Gewissheit kein Grund 
zur Untätigkeit ist. Weisheit handelt auch ohne volle Übersicht. Diese Einsicht fördert geistliche 
Entschlossenheit. 

Abwarten blockiert Lebensgestaltung. Wer nur auf ideale Bedingungen schaut, bleibt 
handlungsunfähig. Vollständige Sicherheit ist nicht erreichbar. Diese Wahrheit entlarvt übermäßige 
Vorsicht. 

Gottes Wirken bleibt verborgen. Der Mensch erkennt weder Anfang noch Ausgang göttlichen 
Handelns. Gelingen liegt nicht in menschlicher Kontrolle. Diese Perspektive stärkt Demut und 
Vertrauen. 

Seite  von 75 88



12. Die Freude der Jugend und die Verantwortung vor Gott 
(11,7-10) 

12.1. Die Schönheit und Vergänglichkeit der Jugend (11,7-8) 
Das Leben ist ein Geschenk Gottes – es soll mit Freude angenommen werden. Der Prediger 
bekennt, dass das Licht süß ist und es den Augen wohl tut, die Sonne zu sehen. Diese Aussage ist ein 
Lob auf das Leben selbst, auf die Erfahrung des Daseins, das Gott dem Menschen gewährt. Licht steht 
für Lebenskraft, Klarheit, Hoffnung und Freude. Wer lebt, sieht das Licht, und dieses Sehen ist ein 
Ausdruck der Gnade Gottes. Die Schönheit des Lebens liegt nicht nur in großen Ereignissen, sondern 
auch in der Alltäglichkeit des Daseins. Der Prediger ruft zur Dankbarkeit gegenüber dem Schöpfer auf, 
der jedem Tag Sinn verleiht. Die Lebensfreude ist kein Selbstzweck, sondern ein Lob auf den Geber 
des Lebens. Das Licht erinnert auch an geistliche Wahrheit, die durch Gottes Wort in das Herz des 
Menschen dringt. Das Leben unter der Sonne ist kostbar, weil es von oben kommt. (Prediger 11,7; 
Psalm 36,10; Johannes 8,12; Jakobus 1,17) 

Die Freude am Leben soll bewusst in die Begrenztheit eingebettet werden. Der Prediger mahnt, 
dass der Mensch sich über alle Tage seines Lebens freuen soll, doch auch bedenken, dass die Tage der 
Finsternis viele sein werden. Diese Spannung zwischen Freude und Vergänglichkeit ist kennzeichnend 
für biblische Weisheit. Der Mensch soll sich der Gegenwart erfreuen, sie aber nicht als 
selbstverständlich betrachten. Die Zukunft bringt Dunkelheit, Leid und letztlich den Tod. Das Leben 
ist begrenzt, und gerade deshalb ist es wertvoll. Der Prediger betont, dass alles, was kommt, Eitelkeit 
ist – nicht im Sinn von Sinnlosigkeit, sondern im Blick auf Vergänglichkeit. Die Freude muss 
verantwortungsvoll gelebt werden, im Wissen um das kommende Gericht und die zerbrechliche Natur 
des Daseins. So wird sie zur geistlichen Haltung und nicht zur weltlichen Flucht. (Prediger 11,8; Psalm 
90,12; 1. Petrus 1,24-25; Prediger 3,1-2) 

12.2. Freude mit Verantwortung verbinden (11,9-10) 
Jugendliche Freude soll in Verantwortung vor Gott gelebt werden. Der Prediger fordert den jungen 
Menschen auf, sich in seiner Jugend zu freuen und sein Herz in den Tagen seiner Jugend guter Dinge 
sein zu lassen. Dabei betont er, dass der junge Mensch in seinen Wegen gehen darf, doch stets im 
Bewusstsein, dass Gott über all dies ein Urteil sprechen wird. Diese Aussage verbindet Lebensfreude 
mit Ernsthaftigkeit und Verantwortung. Die Jugend ist eine Zeit der Kraft, der Entfaltung und der 

Seite  von 76 88



Möglichkeiten, doch sie steht nicht außerhalb göttlicher Ordnung. Die Freude soll nicht zügellos, 
sondern gottesfürchtig sein. Gott schenkt Leben, um es zu gestalten – aber auch, um dafür 
Rechenschaft zu geben. Wer im Licht der Ewigkeit lebt, gestaltet seine Gegenwart bewusst. Freude 
und Verantwortung schließen sich nicht aus, sondern gehören in der Schrift untrennbar zusammen. 
(Prediger 11,9; Psalm 119,9; Matthäus 12,36; Römer 14,12) 

Vergängliches muss früh erkannt werden, damit das Herz bewahrt bleibt. Der Prediger ruft dazu 
auf, den Ärger aus dem Herzen zu entfernen und das Böse vom Leib fernzuhalten, denn Jugend und 
Frische sind Eitelkeit. Diese Mahnung zeigt, dass Selbstbeherrschung und geistliche Klarheit bereits in 
jungen Jahren notwendig sind. Die Kraft des Leibes und der Überschwang des Herzens dürfen nicht 
zur Verführung führen. Die Jugend ist nicht frei von Versuchung, sondern besonders gefährdet, falsche 
Wege zu gehen. Der Prediger ruft zur inneren Reinigung auf – nicht nur vom Äußeren, sondern vom 
Zorn, von Unzufriedenheit und von moralischer Schwäche. Die Erkenntnis der Vergänglichkeit soll zur 
Nüchternheit führen. Wer früh lernt, was bleibt und was vergeht, bewahrt sich vor spätem Schaden. 
Die Frische der Jugend ist ein Geschenk, aber kein bleibender Besitz. (Prediger 11,10; Sprüche 4,23; 2. 
Timotheus 2,22; 1. Johannes 2,17) 

Seite  von 77 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 11,7-10) 

Zusammenfassung:  

Prediger 11,7-10 richtet den Blick auf die Freude am Leben im Spannungsfeld von Vergänglichkeit 
und Verantwortung. Das Licht des Lebens wird als gut beschrieben, und das Sehen der Sonne als etwas 
Wertvolles, das Dankbarkeit hervorruft. Zugleich wird betont, dass auch ein langes Leben 
unweigerlich von vielen Tagen der Finsternis begleitet ist, wodurch jede irdische Freude relativiert 
wird. Der Prediger ruft dazu auf, die Zeit der Jugend und Kraft bewusst zu genießen, ohne die Realität 
des kommenden Gerichts auszublenden. Freude und Lebenslust werden nicht verurteilt, sondern in den 
Rahmen göttlicher Verantwortung gestellt. Das Herz und die Augen sollen nicht maßlos, sondern 
geordnet Freude suchen. Schmerz, Kummer und sündige Begierden werden als vergänglich 
beschrieben und sollen bewusst zurückgewiesen werden. Der Abschnitt macht deutlich, dass Jugend 
und Lebenskraft selbst flüchtig sind. Freude ohne Gottesbezug bleibt leer, Freude unter Gottes Blick 
steht unter Verantwortung. Prediger 11 verbindet Lebensbejahung mit ernster Nüchternheit. 

Anwendungen:  

Leben ist eine gute Gabe Gottes. Der Text beschreibt das Licht und das Leben als wertvoll. Freude 
wird nicht abgewertet, sondern anerkannt. Diese Einsicht schützt vor lebensfeindlicher Frömmigkeit. 

Freude steht unter göttlicher Verantwortung. Lebenslust wird nicht von Rechenschaft gelöst. Gott 
bleibt der Maßstab allen Handelns. Diese Wahrheit verbindet Genuss und Gottesfurcht. 

Vergänglichkeit relativiert jede Lebensphase. Jugend, Kraft und Freude sind zeitlich begrenzt. 
Nüchterner Umgang mit dem Leben ist notwendig. Diese Perspektive bewahrt vor Selbsttäuschung. 

Seite  von 78 88



13. Die Vergänglichkeit des Alters und der letzte 
Lebensabschnitt (12,1-7) 

13.1. Die unausweichlichen Veränderungen des Alters (12,1-5) 
Gottesfurcht muss früh beginnen, ehe das Alter alle Kraft nimmt. Der Prediger mahnt, an den 
Schöpfer in den Tagen der Jugend zu denken, ehe die bösen Tage kommen und die Jahre nahen, von 
denen man sagt, sie gefallen nicht mehr. Diese Aussage betont die geistliche Dringlichkeit, den 
Glauben nicht aufzuschieben. Das Alter bringt Einschränkungen, Schwäche und Unlust mit sich. Wer 
Gott erst sucht, wenn die Kräfte schwinden, versäumt die beste Zeit, ihn zu ehren. Die Jugend ist der 
geeignete Abschnitt für eine klare Entscheidung und ein Leben in Hingabe. Der Prediger zeigt, dass 
der Mensch nicht ewig Zeit hat. Die Entwicklung des Lebens ist unausweichlich, und geistliche Reife 
muss bewusst gewählt werden. Gottesfurcht beginnt im Herzen, aber sie zeigt sich darin, wie die Zeit 
genutzt wird. Wer Gott in der Jugend dient, wird auch im Alter bewahrt bleiben. (Prediger 12,1; Psalm 
71,17-18; Sprüche 3,5-6; 2. Timotheus 3,15) 

Das Alter bringt den Zerfall der natürlichen Kräfte mit sich. In eindrucksvollen Bildern beschreibt 
der Prediger die körperlichen und seelischen Veränderungen des Alters: die Sonne und das Licht 
verfinstern sich, die Wächter des Hauses zittern, die Mahlmägde hören auf, das Tor schließt sich. Diese 
Bildsprache verweist auf die Augen, die Arme, die Zähne, die Ohren, das Gehen und den Appetit – 
alles wird schwächer und gebrechlich. Der Mensch erlebt sich zunehmend als eingeschränkt und fremd 
in der eigenen Welt. Die äußere Kraft weicht, die Freude schwindet, die Geräusche wirken bedrohlich. 
Der Prediger malt kein hoffnungsloses Bild, aber ein realistisches. Das Alter ist nicht romantisch, 
sondern geprägt von Verfall. Diese Erkenntnis soll den Menschen zur Demut und zur Vorbereitung auf 
die Ewigkeit führen. Wer den Zerfall des Körpers erkennt, wird auf das Bleibende hoffen. (Prediger 
12,2-4; Hiob 14,1-2; Psalm 90,10; 2. Korinther 4,16) 

Der Weg des Alters endet unausweichlich im Tod. Der Prediger beschreibt, wie der Mensch sich 
auch vor der Höhe fürchtet und Schrecken auf dem Weg sind, der Mandelbaum blüht, die Heuschrecke 
sich schleppt und die Kaper aufgibt. Diese Bilder verdeutlichen die letzte Phase des Lebens: Ängste 
nehmen zu, Kräfte nehmen ab, selbst die Freude verliert ihre Wirkung. Die Blüte des Mandelbaums 
steht für das Ergrauen des Haares, die Heuschrecke für Mühsal im Gehen, die Kaper für nachlassendes 
Verlangen. Schließlich wird der Mensch zum ewigen Haus gehen, und die Klagenden werden auf der 
Straße umherziehen. Der Tod wird unausweichlich, und das öffentliche Leben wird vom Sterben 

Seite  von 79 88



überschattet. Der Prediger lenkt den Blick weg vom äußeren Glanz und hin zur geistlichen Realität. 
Die Vorbereitung auf den Tod ist kein Ausdruck von Pessimismus, sondern von Weisheit. (Prediger 
12,5; Jesaja 40,6-7; Hebräer 9,27; Psalm 39,5-6) 

13.2. Der unausweichliche Tod (12,6-7) 
Der Tod bringt die endgültige Trennung von Leib und Geist. Der Prediger beschreibt das 
Herannahen des Todes in poetischen Bildern: die silberne Schnur wird gelöst, die goldene Schale 
zerbrochen, der Krug zerschellt an der Quelle, das Rad zerbricht am Brunnen. Diese Metaphern 
veranschaulichen die Zerbrechlichkeit des Lebens und die Unumkehrbarkeit des Todes. Die silberne 
Schnur steht für das Lebensband, die goldene Schale für das Bewusstsein oder den Geist, Krug und 
Rad für die Lebensfunktionen. Wenn der Tod eintritt, ist das Leben zerbrochen, der Zugang zur Quelle 
versiegt, die Bewegung endet. Der Prediger betont die Endgültigkeit dieses Vorgangs. Der Mensch hat 
keine Macht, diesen Prozess aufzuhalten. Der Tod ist nicht nur biologisch, sondern theologisch 
bedeutsam: Er ist die Folge des Sündenfalls und erinnert an die Notwendigkeit der Erlösung. (Prediger 
12,6; Hiob 14,10–12; Psalm 146,4; Römer 5,12) 

Nach dem Tod kehrt der Mensch in seine ursprüngliche Bestimmung zurück. Der Prediger 
erklärt, dass der Staub zur Erde zurückkehrt, wie er gewesen ist, und der Geist zurückkehrt zu Gott, 
der ihn gegeben hat. Diese Aussage greift die Schöpfung des Menschen aus 1. Mose 2,7 auf und bringt 
die Rückkehr des Menschen in seine Elemente zum Ausdruck. Der Leib zerfällt zur Erde, der Geist 
geht in die Ewigkeit zurück. Der Tod bedeutet keine Auflösung des Seins, sondern eine Scheidung von 
Leib und Geist. Gott bleibt der Herr über beide. Diese Erkenntnis stellt den Menschen in die 
Verantwortung vor seinem Schöpfer. Der Geist kehrt zu Gott zurück – nicht in einem pantheistischen 
Sinn, sondern zur Rechenschaft. Die Rückkehr des Geistes ist ein Hinweis auf das kommende Gericht. 
Das Leben endet nicht im Nichts, sondern führt in die Gegenwart Gottes. (Prediger 12,7; 1. Mose 2,7; 
Psalm 104,29-30; Hebräer 9,27) 

Seite  von 80 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 12,1-7) 

Zusammenfassung:  

Prediger 12,1-7 bildet den ernsten Höhepunkt des Buches und ruft zur bewussten Ausrichtung des 
Lebens angesichts unausweichlicher Vergänglichkeit auf. Der Prediger fordert dazu auf, den Schöpfer 
in den Tagen der Jugend zu bedenken, bevor die Zeit der Schwäche, des Verlustes und der Mühsal 
eintritt. In dichter Bildsprache wird der körperliche und geistige Abbau des Alters beschrieben, wobei 
Licht, Kraft und Lebensfreude allmählich schwinden. Die Metaphern von zerfallenden Häusern, 
verdunkeltem Licht und verstummenden Geräuschen verdeutlichen den fortschreitenden Verfall des 
menschlichen Lebens. Der Tod erscheint nicht abrupt, sondern als langsamer Auflösungsprozess. Am 
Ende kehrt der Staub zur Erde zurück, wie er war, während der Geist zu Gott zurückkehrt, der ihn 
gegeben hat. Damit wird der Mensch klar als Geschöpf beschrieben, dessen Leben von Gott abhängt 
und zu ihm zurückführt. Die Vergänglichkeit des Leibes steht im Kontrast zur Verantwortung vor dem 
Schöpfer. Der Abschnitt macht deutlich, dass das Leben unter der Sonne nicht autonom ist, sondern 
auf Gott hin ausgerichtet bleibt. Prediger 12,1-7 verbindet eindringliche Vergänglichkeitsrealität mit 
theologischer Verantwortung. 

Anwendungen:  

Das Leben steht unter der Verantwortung vor dem Schöpfer. Der Text macht deutlich, dass der 
Mensch sein Leben Gott verdankt. Erinnerung an den Schöpfer ist keine Frage des Alters, sondern der 
Ausrichtung. Diese Einsicht ordnet das gesamte Leben theologisch ein. 

Vergänglichkeit ist unausweichlich. Die bildhafte Beschreibung des Alterns zeigt den 
fortschreitenden Zerfall menschlicher Kraft. Kein Lebensabschnitt entzieht sich dieser Realität. Diese 
Wahrheit fördert geistliche Nüchternheit. 

Der Mensch kehrt zu Gott zurück. Am Ende trennt sich Leib und Geist, wobei Gott als Ursprung 
und Ziel genannt wird. Das Leben bleibt rechenschaftspflichtig vor seinem Schöpfer. Diese 
Perspektive verleiht dem Dasein bleibende Ernsthaftigkeit. 

Seite  von 81 88



Teil 6: Der abschließende Ruf zur Gottesfurcht (12,8-14) 

14. Die wahre Bestimmung des Menschen: Gott fürchten und 
ihm gehorchen (12,8-14) 

14.1. „Alles ist eitel“ - Die abschließende Erkenntnis (12,8) 
Alle Mühe des Lebens bleibt ohne bleibenden Ertrag unter der Sonne. Der Prediger wiederholt am 
Ende seines Buches die zentrale Feststellung: „Eitelkeit der Eitelkeiten, spricht der Prediger, alles ist 
eitel!“ Diese Wiederholung zeigt, dass sich seine Sichtweise über den Lauf des Lebens unter der Sonne 
nicht verändert hat. Alles, was sich allein auf das Irdische richtet, erweist sich als vergänglich, leer und 
unbefriedigend. Der Ausdruck „Eitelkeit“ meint nicht nur Sinnlosigkeit, sondern die Flüchtigkeit und 
Instabilität des Daseins. Der Mensch kann noch so sehr arbeiten, planen, genießen oder forschen – am 
Ende bleibt nichts in seiner Hand. Diese Erkenntnis zieht sich wie ein roter Faden durch das gesamte 
Buch Prediger. Sie ruft dazu auf, das Leben nicht im Irdischen zu verankern, sondern in der 
Gottesfurcht. Nur wer über die Sonne hinausblickt, findet wahren Sinn. (Prediger 12,8; Prediger 1,2; 
Psalm 39,6; Lukas 12,20-21) 

Die letzte Analyse zeigt die Begrenztheit menschlicher Weisheit. Indem der Prediger sein Werk mit 
der gleichen Formel abschließt, mit der er es begonnen hat, betont er die Unzulänglichkeit 
menschlicher Erkenntnis, wenn sie von Gott getrennt bleibt. Die Suche nach Sinn im Irdischen führt in 
die Sackgasse. Auch Weisheit, Erkenntnis und Tugend reichen nicht aus, das wahre Ziel des Menschen 
zu erfassen, solange sie auf das Diesseitige beschränkt bleiben. Der Mensch kann die Fragen des 
Lebens nicht lösen, wenn er nur „unter der Sonne“ sucht. Die abschließende Erkenntnis des Predigers 
ist eine Einladung zur Umkehr, nicht zur Verzweiflung. Wer erkennt, dass alles Irdische eitel ist, wird 
auf das Ewige ausgerichtet. Die Begrenztheit des Menschen wird zur Vorbereitung auf die 
Gottesfurcht. Nur in Gott erhält das Leben seine wahre Bedeutung. (Prediger 12,8; Prediger 7,23-24; 
Römer 1,21-23; 1. Korinther 3,19) 

Seite  von 82 88



14.2. Die Weisheit des Predigers und seine Lehre (12,9-12) 
Der Prediger forschte sorgfältig, um durch göttliche Weisheit zu lehren. Der Text betont, dass der 
Prediger nicht nur weise war, sondern auch das Volk Erkenntnis lehrte, forschte, prüfte und viele 
Sprüche verfasste. Diese Beschreibung zeigt die Sorgfalt und Hingabe, mit der er seine Lehre 
gestaltete. Weisheit ist nicht bloß eine abstrakte Qualität, sondern eine göttlich verliehene Fähigkeit zur 
lebenspraktischen und geistlichen Unterweisung. Der Prediger war ein Lehrer, der nicht nur wusste, 
sondern auch verständlich und nützlich lehrte. Seine Arbeit war geprägt von intensiver 
Auseinandersetzung mit dem Leben und den göttlichen Wahrheiten. Er sammelte und ordnete 
Gedanken, die Orientierung geben sollten. Seine Weisheit war keine spekulative Philosophie, sondern 
eine geistliche Einsicht, die zum Gottesfurcht führen sollte. Die Lehre des Predigers hat bleibenden 
Wert, weil sie aus der Furcht Gottes geboren ist. (Prediger 12,9; Sprüche 1,1-7; 1. Könige 4,29-34; 2. 
Timotheus 2,15) 

Worte göttlicher Weisheit sind zuverlässig, aber erfordern Demut. Die Worte der Weisen werden 
mit Stacheln verglichen und ihre gesammelten Sprüche mit eingeschlagenen Nägeln, die von einem 
Hirten gegeben sind. Diese Bilder zeigen die Wirkung und den Ursprung wahrer Weisheit. Stacheln 
treiben an, sie fordern zur Bewegung und Umkehr. Eingeschlagene Nägel geben Halt und Stabilität. 
Die Weisheit des Predigers ist also nicht bequem, sondern herausfordernd und richtend. Der Hinweis 
auf den Hirten deutet auf Gott als den eigentlichen Urheber der wahren Weisheit hin. Der Mensch 
empfängt Weisung nicht aus sich selbst, sondern aus göttlicher Offenbarung. Der Prediger warnt vor 
der endlosen Anhäufung von Büchern und menschlichem Wissen, das über das hinausgeht, was Gott 
geoffenbart hat. Wahre Erkenntnis bleibt in der Gottesfurcht verwurzelt und überschreitet nicht die von 
Gott gesetzten Grenzen. (Prediger 12,10-12; Psalm 23,1; 1. Korinther 2,12-13; Jakobus 3,17) 

14.3. Gottes letzte Forderung: Fürchte ihn und halte seine Gebote 
(12,13-14) 

Gottesfurcht und Gehorsam sind das Ziel und der Maßstab allen Lebens. Der Prediger kommt am 
Ende seines Buches zu einer klaren und abschließenden Feststellung: „Das Endergebnis des ganzen 
Wortes: Fürchte Gott und halte seine Gebote! Denn das gilt für alle Menschen.“ Diese Aussage fasst 
die zentrale Botschaft zusammen. Nach aller Suche, Beobachtung und Reflexion bleibt ein einziger 
Auftrag: den Schöpfer ernst nehmen und ihm gehorchen. Gottesfurcht ist keine bloße Angst, sondern 
tiefste Ehrfurcht, Vertrauen und Hingabe. Sie ist die Wurzel aller wahren Weisheit und Lebensführung. 
Die Gebote Gottes sind Ausdruck seines Willens, sie sind der Weg zur Wahrheit und zum Leben. Der 
Prediger betont, dass diese Weisung nicht optional, sondern universal gilt. Jeder Mensch ist 

Seite  von 83 88



verantwortlich vor Gott, unabhängig von seiner Herkunft, seinem Wissen oder seinem Stand. In der 
Gottesfurcht findet das Leben seinen Sinn. (Prediger 12,13; 5. Mose 10,12-13; Psalm 111,10; Sprüche 
3,7) 

Gott wird jedes Werk richten – nichts bleibt ihm verborgen. Der Prediger schließt mit der ernsten 
Erinnerung, dass Gott jedes Werk vor Gericht bringen wird, einschließlich allem Verborgenen, es sei 
gut oder böse. Diese Aussage unterstreicht den Ernst des Lebens und die Notwendigkeit moralischer 
Rechenschaft. Kein Gedanke, kein Wort, keine Tat entgeht dem Blick des allwissenden Gottes. Der 
Mensch lebt nicht in einem moralisch neutralen Raum, sondern unter den Augen des heiligen Richters. 
Der Gedanke an das Gericht ist kein Widerspruch zur Gnade, sondern Ausdruck göttlicher 
Gerechtigkeit. Das Wissen um das kommende Gericht ruft zu einem Leben in Heiligkeit, Wahrheit und 
Gehorsam. Es gibt keine verborgenen Zonen vor Gott. Alles wird offenbar, und jeder wird nach seinem 
Tun gerichtet. Diese Perspektive führt zur Demut und zur Umkehr. (Prediger 12,14; Matthäus 12,36; 
Römer 2,16; Offenbarung 20,12) 

Seite  von 84 88



Zusammenfassung und Anwendungen (Prediger 12,8-14) 

Zusammenfassung:  

Prediger 12,8-14 bildet das abschließende Fazit des Buches und fasst die gesamte Weisheitsreflexion 
zusammen. Der Prediger kehrt zum Leitmotiv der Nichtigkeit zurück und bekräftigt, dass alles unter 
der Sonne vergänglich und begrenzt ist. Zugleich wird die Aufgabe des Weisen gewürdigt: Er lehrt 
Erkenntnis, ordnet Wahrheit und gibt wohlüberlegte, zuverlässige Worte weiter. Wahre Weisheit 
stammt letztlich von Gott, der als Hirte hinter den Worten der Weisen steht. Vor übermäßiger 
menschlicher Schriftgelehrsamkeit wird gewarnt, da sie Ermüdung bringt, ohne letzte Antworten zu 
liefern. Das eigentliche Ergebnis aller Überlegungen wird klar benannt: Gott zu fürchten und seine 
Gebote zu halten ist die ganze Aufgabe des Menschen. Diese Gottesfurcht verleiht dem Leben unter 
der Sonne Orientierung und Ziel. Abschließend wird die universale Rechenschaft betont, da Gott jedes 
Werk ins Gericht bringen wird, einschließlich des Verborgenen. Damit wird das Leben endgültig aus 
der Perspektive göttlicher Verantwortung gedeutet. Der Schluss verbindet Vergänglichkeit, Weisheit 
und Gericht zu einer klaren theologischen Zusammenfassung. 

Anwendungen:  

Ohne Gott bleibt alles vergänglich. Der Text bekräftigt erneut die Nichtigkeit allen Lebens unter der 
Sonne. Dauerhafter Sinn entsteht nicht aus menschlicher Leistung. Diese Einsicht schließt die 
Argumentation des Buches konsequent ab. 

Gottesfurcht ist die zentrale Lebensaufgabe. Am Ende aller Beobachtungen steht kein 
philosophisches System, sondern eine klare Ausrichtung auf Gott. Gehorsam und Ehrfurcht fassen 
menschliche Verantwortung zusammen. Diese Wahrheit verleiht dem Leben Richtung. 

Gott richtet auch das Verborgene. Der Text betont die umfassende Rechenschaft vor Gott. Kein Tun 
bleibt letztlich unbeachtet. Diese Perspektive verleiht dem gegenwärtigen Leben bleibenden Ernst. 

Seite  von 85 88



In diesem Sinne,  

Soli Deo Gloria,  

allein GOTT die Ehre. 

Seite  von 86 88



Quellen 
• Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany: 

Deutsche Bibelgesellschaft. (UBS5) 

• Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)  

• Brannan, R. und Loken, I. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA: 
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB) 

• CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)  

• Constable, T. (2003) Tom Constable’s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software. 

• Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN) 

• Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext übersetzt. Elberfelder Übersetzung. Edition CSV 
Hückeswagen. 7. Auflage (2015). Hückeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV) 

• Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft. 
(ELB 2006) 

• Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed. 
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)  

• Holmes, M.W. (2011–2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of 
Biblical Literature. (SBLGNT) 

• Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen: 
FriedensBote. (BidF) 

• Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life. 
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic 
Commentary). 

• Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI: 
Zondervan Publishing House. 

• MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth. 
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT) 

• MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN: 
W Pub. Group. 

• MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers. 

• MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)  

• McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson. 

Seite  von 87 88



• Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament, 
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev. 
ed.). London; New York: United Bible Societies. 

• Mounce, W.D. (2006) Mounce’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words. 
Grand Rapids, MI: Zondervan.  

• Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an 
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft. 

• Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson 
Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources. 

• Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth. 
Chicago, IL: Moody Press. (RBT) 

• Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed. 
Chicago: Moody Press, S. 1863–1864.  

• Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Dübendorf: SCM 
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield) 

• Schlachter, F.E. (Übers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva; 
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)  

• Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New 
Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications. 

• Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung 
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3) 

• The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB) 

• The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006). 
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz) 

• Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged 
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan. 

• Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge 
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)  

• Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books. 

• Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele. 
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite  von 88 88


	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Die vergebliche Suche nach Sinn im irdischen Leben (1,1-2,26)
	1. Die Sinnfrage des Lebens (1,1-11)
	1.1. Autor und Thema des Buches (1,1-3)
	1.2. Die Vergänglichkeit des Lebens (1,4-7)
	1.3. Nichts Neues unter der Sonne (1,8-11)

	2. Die vergebliche Suche nach Sinn (1,12 - 2,11)
	2.1. Die Weisheit als Quelle des Sinns? (1,12-18)
	2.2. Vergnügen als Sinnquelle? (2,1-11)

	3. Weisheit und Torheit - Ein gleicher Ausgang? (2,12-26)
	3.1. Der Vorteil der Weisheit über die Torheit (2,12-17)
	3.2. Arbeit als Lebenszweck? (2,18-26)

	Teil 2: Gottes Souveränität und die Begrenztheit des Menschen (3,1-4,16)
	4. Gottes Souveränität und die Zeit (3,1-22)
	4.1. Alles hat seine Zeit (3,1-8)
	4.2. Gottes Werk bleibt ewig bestehen (3,9-15)
	4.3. Gerechtigkeit auf der Erde? (3,16-22)

	5. Ungerechtigkeit und Leid - Warum ist das Leben so schwer? (4,1-16)
	5.1. Die Unterdrückung in der Welt (4,1-3)
	5.2. Konkurrenz und Neid als Antrieb des Menschen (4,4-6)
	5.3. Die Einsamkeit des Erfolgreichen (4,7-12)
	5.4. Weisheit und Macht sind vergänglich (4,13-16)

	Teil 3: Der richtige Umgang mit Besitz, Weisheit und Autorität (5,1-8,17)
	6. Gottesfurcht und Reichtum - Der richtige Umgang mit Besitz (5,1 - 6,12)
	6.1. Ehrfurcht vor Gott im Gottesdienst (5,1-7)
	6.2. Die Nichtigkeit des Reichtums (5,8-17)
	6.3. Gottes Geschenk: Zufriedenheit trotz Vergänglichkeit (5,18-20)
	6.4. Reichtum ohne Nutzen (6,1-6)
	6.5. Die Grenzen menschlicher Wünsche und Erkenntnis (6,7-12)

	7. Der Wert der Weisheit und die Grenzen menschlicher Erkenntnis (7,1-29)
	7.1. Lebensweisheiten über Leid und Vergänglichkeit (7,1-14)
	7.2. Die menschliche Sündhaftigkeit und ihre Grenzen (7,15-29)

	8. Autorität, Gehorsam und die göttliche Gerechtigkeit (8,1-17)
	8.1. Weisheit im Umgang mit Autoritäten (8,1-9)
	8.2. Das scheinbare Unglück der Gerechten (8,10-17)

	Teil 4: Die Realität des Todes und die Bedeutung weiser Lebensführung (9,1-10,20)
	9. Der Tod als große Lebensrealität (Prediger 9,1-12)
	9.1. Der Tod trifft alle Menschen (9,1-6)
	9.2. Nutze die Zeit - Freude und Arbeit als Geschenk Gottes (9,7-12)

	10. Weisheit und Torheit im praktischen Leben (9,13 - 10,20)
	10.1. Die Bedeutung von Weisheit (9,13-18)
	10.2. Die Auswirkungen der Torheit (10,1-15)
	10.3. Weisheit im gesellschaftlichen Leben (10,16-20)

	Teil 5: Weisheit angesichts der Vergänglichkeit des Lebens (11,1-12,8)
	11. Mut zum Handeln trotz Unsicherheit (11,1-6)
	11.1. Investiere trotz Risiken - Das Prinzip des Glaubens (11,1-2)
	11.2. Warte nicht auf perfekte Bedingungen (11,3-6)

	12. Die Freude der Jugend und die Verantwortung vor Gott (11,7-10)
	12.1. Die Schönheit und Vergänglichkeit der Jugend (11,7-8)
	12.2. Freude mit Verantwortung verbinden (11,9-10)

	13. Die Vergänglichkeit des Alters und der letzte Lebensabschnitt (12,1-7)
	13.1. Die unausweichlichen Veränderungen des Alters (12,1-5)
	13.2. Der unausweichliche Tod (12,6-7)

	Teil 6: Der abschließende Ruf zur Gottesfurcht (12,8-14)
	14. Die wahre Bestimmung des Menschen: Gott fürchten und ihm gehorchen (12,8-14)
	14.1. „Alles ist eitel“ - Die abschließende Erkenntnis (12,8)
	14.2. Die Weisheit des Predigers und seine Lehre (12,9-12)
	14.3. Gottes letzte Forderung: Fürchte ihn und halte seine Gebote (12,13-14)

	Quellen

