Hohelied

Die Liebe zwischen dem Brdutigam und der Braut

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 68



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 68



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 7
1. Titel und Art des Buches 7
2. Autor, Zeit und Abfassung 8
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 9
4. Historische und theologische Themen 10
4.1. Historische Themen 10
4.2. Theologische Themen 10
5. Biblische Lehre des Buches 12
5.1. Die Schrift 12
5.2. Gott der Vater 12
5.3. Gott der Sohn 13
5.4. Gott der Heilige Geist 13
5.5. Der Mensch und die Siinde 14
5.6. Die Erlosung 14
5.7. Das Volk Israel und die Nationen 15
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 15
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 16
6. Grobgliederung 17
7. Zusammenfassung und Anwendungen 20
7.1. Zusammenfassung 20
7.2. Anwendungen 20
8. Studienfragen zum Weiterdenken 21
Kommentierung 23
Teil 1: Sehnsucht und Verlobung - Die Liebe beginnt (Hohelied 1,1-2,7) 23
1. Sehnsucht nach der Néihe des Geliebten (1,1-8) 23
1.1. Die Braut begehrt die Nahe des Konigs (1,1-4) 23

Seite 4 von 68



1.2. Selbsteinschdtzung und Suche nach seinem Ort (1,5-8) 24

2. Liebeserklirung und Bewunderung (1,9-2,7) 27
2.1. Gegenseitiges Lob - Schonheit und Wiirde (1,9-17) 27
2.2. Bild der Liebe als Lilie unter Dornen und Apfelbaum (2,1-7) 28
Teil 2: Aufbruch und Trennung - Die Liebe wird gepriift (Hohelied 2,8-3,5) 31
3. Ruf zur Gemeinschaft - Friihling der Liebe (2,8-17) 31
3.1. Der Bréautigam ruft seine Geliebte heraus (2,8-13) 31
3.2. Bitte: ,,Fanget uns die Fiichse* - Schutz der Beziehung (2,14-17) 32
4. Die Suche nach dem Geliebten (3,1-5) 34
4.1. Die Braut sucht ihn in der Nacht - innere Unruhe (3,1-3) 34
4.2. Wiedervereinigung und Warnung vor zu friiher Erfiillung (3,4-5) 34
Teil 3: Hochzeit und innige Vereinigung (Hohelied 3,6-5,1) 37
5. Der Konig kommt in Pracht - der Hochzeitstag (3,6-11) 37
5.1. Prozession Salomos - Lob seiner Herrlichkeit (3,6-8) 37
5.2. Die Kréonung am Tag der Freude (3,9-11) 37
6. Lob der Schonheit der Braut (4,1-15) 40
6.1. Der Brautigam beschreibt ihre Schonheit im Detail (4,1-7) 40
6.2. Einladung in den ,,verschlossenen Garten* - Bild der Reinheit (4,8-15) 41
7. Erfiillung der Liebe - innigste Vereinigung (4,16-5,1) 44
7.1. Die Braut ladt ein - Bild der Hingabe (4,16) 44
7.2. Der Briutigam nimmt an - Freude an der Liebe (5,1) 44
Teil 4: Entfernung und Wiederfinden - Die Liebe wird vertieft (Hohelied 5,2-6,13)
47
8. Der Geliebte klopft - sie zogert (5,2-8) 47
8.1. Die Braut verpasst die Begegnung (5,2-6) 47
8.2. Trauer, Suche und der Schmerz der Trennung (5,7-8) 47
9. Beschreibung des Geliebten - tieferes Verstandnis (5,9-6,3) 50
9.1. Die Braut preist seinen Charakter und seine Schonheit (5,9-16) 50

9.2. Gewissheit der Zugehorigkeit - ,,Ich bin meines Geliebten® (6,1-3) 51

Seite 5 von 68



10. Wiedervereinigung und Lob der Braut (6,4-13) 53

10.1. Schonheit der Braut und ihre Unvergleichlichkeit (6,4-10) 53
10.2. Riickkehr zum Garten - Erneuerung der Gemeinschaft (6,11-13) 54
Teil 5: Reife Liebe und bleibende Sehnsucht (Hohelied 7,1-8,14) 56
11. Lobpreis der reifen Liebe - ganzheitliche Freude (7,1-10) 56
11.1. Korperliche und emotionale Wertschiatzung (7,1-6) 56
11.2. Gegenseitige Hingabe und Begehren (7,7-10) 57
12. Sehnsucht nach Nihe und Verlangen nach Vertrautheit (7,11-8,4) 59
12.1. Wunsch nach vertrauter Beziehung auch in der Offentlichkeit (7,11-8,2)59
12.2. Bitte, die Liebe nicht zu wecken, bevor sie bereit ist (8,3-4) 59
13. Die Uniiberwindbarkeit der wahren Liebe (8,5-14) 62
13.1. Liebe ist starker als der Tod - ihr Wert ist unbezahlbar (8,5-7) 62

13.2. Schutz der Liebe in der Jugend - Reinheit und Entscheidung (8,8-12) 63

13.3. Ruf der Braut und Antwort des Brautigams - Erwartung der Wiederkunft
(8,13-14) 63

Quellen 67

Seite 6 von 68



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

Das Hohelied Salomos preist die Schonheit der gottlich geschaffenen Liebe. Das Buch ,,Hohelied*
wird als das hochste und erhabenste aller Lieder bezeichnet, das die tiefe, reine und freudige Liebe
zwischen einem Mann und einer Frau besingt. Es gehort zur Weisheitsliteratur und driickt durch
poetische Sprache grofle geistliche Wahrheiten aus. Die Beziehung zwischen Briautigam und Braut
wird in jiidischer und christlicher Tradition oft als Sinnbild fiir Gottes Liebe zu seinem Volk bzw. fiir
Christi Liebe zu seiner Gemeinde verstanden. Das Hohelied feiert die innige Verbindung, die Gott in
der Schopfungsordnung vorgesehen hat, und leitet so zu einem heiligen Verstindnis von Liebe und Ehe
an. (Hohelied 1,1; Hohelied 8,6-7)

Das Hohelied offenbart durch Poesie geistliche Tiefenwahrheiten. Der Text verwendet Bilder aus
Natur, Festen und koniglicher Kultur, um Aspekte der Liebe darzustellen, die iiber menschliche
Beziehungen hinaus auch auf die Beziehung zwischen Gott und seinem Volk hindeuten. Obwohl
Gottes Name im Hohelied nicht ausdriicklich erwdhnt wird, sind seine Schopfungsordnung und seine
Absicht fiir Beziehungen allgegenwiértig. Das Lied ermutigt zu einer reinen, treuen und hingegebenen
Liebe und betont, dass wahre Liebe stark, geduldig und uniiberwindlich ist. (Hohelied 2,4; Hohelied
8,7)

Seite 7 von 68



2. Autor, Zeit und Abfassung

Salomo wird als Verfasser des Hohelieds genannt. Das Hohelied beginnt mit der Aussage, dass es
von Salomo stammt, dem weisen Konig Israels. Seine Autorenschaft wird durch den Stil, die Sprache
und die Themen des Buches unterstiitzt, die gut zu Salomos Zeit passen. Die reiche Bildsprache und
die tiefe Weisheit des Werkes spiegeln den kulturellen und spirituellen Héhepunkt Israels unter seiner
Herrschaft wider. Salomos Fahigkeit, poetische und geistliche Wahrheiten kunstvoll zu verbinden,
zeigt sich in der erhabenen Darstellung von Liebe und Beziehung. Auch wenn spétere Bearbeitungen
nicht ausgeschlossen sind, bleibt Salomo der anerkannte Hauptverfasser. (Hohelied 1,1; 1. Konige
4,32)

Das Hohelied entstand vermutlich im 10. Jahrhundert v. Chr. Die Sprache, die sozialen
Rahmenbedingungen und die Hinweise auf konigliche Pracht deuten auf die Zeit Salomos hin. Die
Entstehung fallt in Israels goldene Epoche, in der Weisheit, Kunst und Dichtung besonders gefordert
wurden. Das Buch wurde friih in den Weisheitstraditionen Israels aufgenommen und galt als Ausdruck
gottlich inspirierter Wahrheit tiber Liebe und Treue. Auch spitere Generationen sahen im Hohelied ein
zeitloses Zeugnis iiber den Ursprung und das Ziel menschlicher Beziehungen unter Gottes Ordnung.
(1. Konige 10,23-24; Hohelied 3,6-11)

Seite 8 von 68



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

Das Hohelied richtet sich an das Volk Israel. Das Buch sollte dem Volk Israel eine gottliche
Sichtweise auf Liebe, Ehe und Leidenschaft vermitteln. In einer Kultur, die von politischen
Biindnissen und materiellen Ehen gepriagt war, stellt das Hohelied die wahre, reine und
hingebungsvolle Liebe in den Mittelpunkt. Die Darstellung der Liebe wird nicht als blof3 kdrperliches
oder gesellschaftliches Gut verstanden, sondern als heilige Gabe Gottes. Dadurch wird das Hohelied
ein korrigierender und inspirierender Text fiir ein Volk, das zur Heiligkeit in allen Lebensbereichen
berufen war. Seine Aufnahme in den Kanon zeigt die hohe Bedeutung, die das Thema fiir das
geistliche Leben Israels hatte. (Hohelied 2,16; 8,6)

Das Buch entstand in einer Zeit geistlichen und kulturellen Hohepunkts. Salomos Regentschaft
war geprdgt von Frieden, Wohlstand und kultureller Bliite, was ideale Voraussetzungen fiir die
Entstehung eines poetischen Werkes wie das Hohelied bot. Der gesellschaftliche Rahmen erlaubte es,
Themen wie Liebe, Beziehung und Sehnsucht ohne die unmittelbare Bedrohung durch Krieg oder Not
zu entfalten. In dieser Phase reflektierte Israel tiefer iiber die Schonheit der Schépfung und die
Bedeutung von Beziehung, nicht zuletzt als Spiegel der Beziehung zu Gott. Das Hohelied passt in
dieses Bild eines Volkes, das sowohl geistlich als auch kulturell auf einer Hochstufe stand. (1. Konige
4,20-34)

Seite 9 von 68



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Die Liebe zwischen Konig Salomo und der Sulamitin wird dargestellt. Das Hohelied beschreibt die
Liebesbeziehung zwischen einem Konig - moglicherweise Salomo - und einer einfachen Frau, der
Sulamitin. Diese Verbindung wird nicht politisch oder strategisch verstanden, sondern ist geprigt von
gegenseitiger Hingabe, Freude und Wertschitzung. Die Darstellung bricht mit typischen Erwartungen
an konigliche Hochzeiten und stellt die personliche Liebe ins Zentrum. Dabei wird Liebe nicht
idealisiert, sondern realistisch und leidenschaftlich beschrieben. Diese Beziehung wird zu einem Bild
fiir die Wiirde und Schonheit menschlicher Liebe unter Gottes Ordnung. (Hohelied 6,13)

Orientalische Hochzeitsbriuche prigen die Sprache und Bilder des Buches. Das Hohelied
verwendet eine Vielzahl von Metaphern, die aus der orientalischen Hochzeitskultur stammen.
Beschreibungen von Schonheit, Sehnsucht, Festfreude und Gartenbildern spiegeln die damaligen
Ausdrucksformen fiir Liebe wider. Diese kulturelle Bildsprache verleiht dem Text eine sinnliche, aber
dennoch reine Atmosphére. Die Hochzeitsbrauche des Orients halfen, tiefe geistliche Wahrheiten durch
bekannte Symbole zu vermitteln. Sie machen das Hohelied auch heute noch lebendig und versténdlich.
(Hohelied 4,12-16)

Giirten und Weinberge als Orte der Begegnung werden bildhaft hervorgehoben. Immer wieder
werden Gérten, Weinberge und duftende Landschaften als Kulissen der Liebe beschrieben. Diese Orte
stehen fiir Fruchtbarkeit, Freude, Wachstum und intimes Zusammensein. Der Garten als Symbol
verweist auch auf den urspriinglichen Garten Eden - Ort der ungetriibten Gemeinschaft zwischen Gott
und Mensch. Die Naturbilder dienen nicht nur der Romantik, sondern vertiefen die geistliche
Dimension des Textes. Sie erinnern an Gottes urspriingliche Absicht fiir Liebe und Beziehung.
(Hohelied 7,12-13)

4.2. Theologische Themen

Die eheliche Liebe wird als heilig und gottgewollt dargestellt. Das Hohelied feiert die Liebe in der
Ehe als etwas Gutes, Reines und von Gott Geschenktes. Liebe wird nicht beschdmt oder entwertet,
sondern in ihrer Leidenschaft, Treue und AusschlieBlichkeit geehrt. Die Sprache des Buches zeigt, dass

korperliche Liebe im rechten Rahmen eine Gabe Gottes ist. Das Band der Liebe wird als stark und

Seite 10 von 68



uniiberwindlich beschrieben, vergleichbar mit dem Tod. Diese Sichtweise schiitzt vor Entstellungen
der Liebe durch Unmoral oder Missbrauch. (Hohelied 8,6-7)

Die Liebe zwischen Braut und Briutigam spiegelt geistliche Wahrheiten iiber Christus und die
Gemeinde wider. Viele Ausleger deuten das Hohelied typologisch als Bild fiir die Beziehung
zwischen Christus und seiner Gemeinde. Die innige Gemeinschaft, das Verlangen nach Nihe und die
Freude aneinander spiegeln die geistliche Verbindung wider, die Christus zu den Seinen hat. So wird
die menschliche Liebe zum Fenster fiir hohere geistliche Wahrheiten. Der Brautigam liebt die Braut
mit aufopfernder Treue, ebenso wie Christus seine Gemeinde liebt und sich fiir sie hingibt. (Epheser
5,25-27)

Das Buch mahnt zur Bewahrung der Reinheit bis zur rechten Zeit. Dreimal wird im Hohelied die
Bitte ausgesprochen, die Liebe nicht vor der rechten Zeit zu wecken. Diese Ermahnung zur Geduld
unterstreicht die Bedeutung der Reinheit vor der Ehe. Liebe soll nicht durch Ungeduld oder
Unordnung entheiligt werden. Echte Liebe respektiert Gottes Zeiten und Ordnungen. Die
Aufforderung zur Geduld schiitzt die Tiefe, Kraft und Schonheit der ehelichen Liebe, die Gott
verheiflen hat. (Hohelied 2,7; 3,5; 8,4)

Das Verlangen nach Nihe und Einheit spiegelt geistliche Sehnsucht wider. Das bestindige Suchen,
Rufen und Sehnen der Braut nach ihrem Geliebten wird als Sinnbild fiir die geistliche Sehnsucht nach
Gott gedeutet. Die Beziehung zwischen Gldubigen und Christus ist von Liebe, Néhe und Vereinigung
gepragt. Diese Sehnsucht ist nicht oberflachlich, sondern Ausdruck echter Hingabe und Treue. Das
Erleben von Trennung und Wiederfinden weist auf die lebendige Beziehung zu Gott hin, die Erfiillung
in inniger Gemeinschaft findet. (Hohelied 3,1-4)

Seite 11 von 68



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Das Hohelied vermittelt gottliche Prinzipien durch poetische Sprache. Die bildhafte und lyrische
Sprache des Hohelieds bringt zentrale goéttliche Wahrheiten zum Ausdruck, ohne moralisch belehrend
zu wirken. Statt Geboten oder Gesetzen wird die Schonheit gelebter Liebe beschrieben, die Gottes gute
Ordnung widerspiegelt. Die Dichtung erhebt die Liebe zur Ehre Gottes und zeigt ihren heiligen
Charakter. Dadurch wird deutlich, dass Liebe in Gottes Schopfungsordnung nicht beschdmt, sondern
geachtet wird. Die poetische Form macht die Tiefe und Kraft echter Liebe erfahrbar. (Hohelied 1,1;
2,4)

Die Schrift offenbart im Hohelied die Reinheit und Tiefe gottlicher Liebe. Das Hohelied offenbart
durch seine Bilder und Dialoge die Tiefe, Exklusivitdt und Reinheit wahrer Liebe. Es zeigt, dass Liebe
nicht zufillig oder willkiirlich ist, sondern Teil von Gottes gutem Plan fiir die Menschheit. Der
poetische Stil schafft Raum fiir personliches Nachdenken und geistliches Erleben. Gerade die
kunstvolle Sprache schiitzt die Wiirde der Thematik und weist auf die Heiligkeit der Liebe hin. Die
Schrift lehrt, dass wahre Liebe ihren Ursprung und ihre Erfiillung in Gott findet. (Hohelied 8,6-7)

5.2. Gott der Vater

Gott ist der Schopfer von Liebe, Ehe und Verbindlichkeit. Das Hohelied stellt Gott als denjenigen
dar, der die Liebe zwischen Mann und Frau gestiftet hat. Diese Liebe wurzelt in der
Schopfungsordnung, wie sie bereits in der Verbindung von Adam und Eva grundgelegt wurde. Gott
mochte, dass Liebe treu, exklusiv und lebenslang ist. Die Freude aneinander ist eine Gabe seines
Segens und Ausdruck seines Wesens. Der Vater hat die menschliche Liebe geschaffen, um etwas von

seiner eigenen Treue und Hingabe widerzuspiegeln. (1. Mose 2,24; Hohelied 8,6)

Gottes Charakter spiegelt sich in der Treue und Stirke der Liebe wider. Im Hohelied wird Liebe
als etwas Unzerstorbares beschrieben, das selbst den Tod iiberdauert. Diese Bestindigkeit ist ein
Abbild der Treue Gottes zu seinem Volk. Gottes Liebe weicht nicht angesichts von Widrigkeiten,
sondern bleibt bestindig und verldsslich. Er selbst ist das Urbild fiir wahre, unverdnderliche Liebe.
Durch diese gottliche Treue wird auch menschliche Liebe zu einer heiligen Verpflichtung. (Hohelied
8,7; 5. Mose 7,9)

Seite 12 von 68



5.3. Gott der Sohn

Christus ist der himmlische Briutigam, der seine Gemeinde liebt. Das Hohelied wird vielfach als
ein Bild auf Christus und seine Gemeinde gedeutet. Christus ist der Brautigam, der seine Braut liebt,
reinigt und zu sich nimmt. Die Beziehung ist geprédgt von selbstloser Hingabe, unendlicher Treue und
heiliger Freude. Die Sehnsucht der Braut nach ihrem Geliebten spiegelt die Sehnsucht der Gemeinde
nach Christus wider. Die Hochzeit des Lammes erfiillt letztlich, was das Hohelied andeutet. (Johannes
3,29; Offenbarung 19,7-9)

Die opferbereite Liebe Christi wird im Hohelied vorgebildet. Die leidenschaftliche, ausschlieliche
Liebe im Hohelied ist ein Hinweis auf die Liebe Jesu, der sein Leben fiir seine Gemeinde hingibt. Wie
der Briutigam seine Braut begehrt und schiitzt, so umgibt Christus seine Gemeinde mit
hingebungsvoller Liebe. Seine Liebe ist stirker als der Tod und fiihrt zu ewiger Gemeinschaft. Diese
geistliche Wahrheit durchdringt die bildhafte Sprache des Liedes und weist auf das Evangelium hin.
(Epheser 5,25-27; Hohelied 8,6)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Heilige Geist bewirkt die Sehnsucht nach geistlicher Gemeinschaft. Die innere Sehnsucht
nach Nihe und echter Beziehung, die das Hohelied ausdriickt, ist ein Werk des Heiligen Geistes im
Herzen der Gldaubigen. Der Geist entfacht die Liebe zu Gott und die Freude an der Gemeinschaft mit
ithm. Diese geistliche Sehnsucht geht iiber menschliche Emotionen hinaus und ist Ausdruck einer
gottlichen Wirklichkeit. Die Beziehung zu Christus wird durch das Wirken des Geistes lebendig und
personlich. Ohne das Wirken des Geistes wire geistliche Liebe kalt und leblos. (Romer 5,5; Galater
5,22)

Die Friichte des Geistes spiegeln sich in der Reinheit und Freude des Hohelieds. Liebe, Freude,
Treue und Sanftmut, die in der Beziehung zwischen Braut und Brautigam beschrieben werden, sind
Ausdruck der Frucht des Heiligen Geistes. Diese geistlichen Eigenschaften prigen echte
Liebesbeziehungen im Sinne Gottes. Der Geist formt Charaktere, die auf Treue, Reinheit und echte
Hingabe ausgerichtet sind. So wird die goéttliche Dimension der Liebe sichtbar und erfahrbar. Das
Hohelied spiegelt diese geistlichen Friichte auf poetische Weise wider. (Galater 5,22; Johannes
15,9-10)

Seite 13 von 68



5.5. Der Mensch und die Siinde

Der Mensch ist berufen, Liebe innerhalb gottlicher Ordnungen zu leben. Das Hohelied beschreibt
die Liebe in einer reinen, verbindlichen und treuen Form, wie Gott sie geschaffen hat. Es zeigt, dass
menschliche Liebe in den Rahmen gottlicher Ordnungen gehort, um ihre wahre Schonheit und Kraft zu
entfalten. Der Mensch ist versucht, Liebe selbstsiichtig oder zerstorerisch zu leben, was auBBerhalb von
Gottes Ordnung ins Ungliick fiihrt. Das Buch bewahrt die hohe Wiirde der ehelichen Liebe und mahnt
zur Reinheit und Treue. Nur in der Bindung an Gottes Willen findet Liebe ihre Erfiillung. (Hebrier
13,4; 1. Thessalonicher 4,3-5)

Siinde zerstort die Reinheit und Schonheit echter Liebe. Wiahrend das Hohelied die Schonheit
gottlicher Liebe darstellt, wird im Gegensatz dazu deutlich, wie Siinde diese Liebe verfilscht.
Selbstsucht, Untreue und Begierde entstellen, was Gott als gut geschaffen hat. Die menschliche
Neigung zur Siinde gefdhrdet die Reinheit von Beziehungen und fiihrt zu Entfremdung statt zu
Gemeinschaft. Das Hohelied ruft dazu auf, die Liebe im Rahmen gottlicher Gebote zu bewahren.
Wahre Liebe bleibt nur durch Gottes Gnade und Kraft rein und lebendig. (Galater 5,19-21; Spriiche
5,18-23)

5.6. Die Erlosung

Die leidenschaftliche Liebe im Hohelied deutet auf die erlosende Liebe Christi hin. Die starke,
alles liberwindende Liebe im Hohelied spiegelt die Liebe Christi wider, der seine Gemeinde erldst und
sich selbst fiir sie hingibt. Diese Liebe ist nicht theoretisch, sondern tief, opferbereit und siegreich.
Christus kommt seinem Volk entgegen, sucht es heim und vereint es auf ewig mit sich. So wird die
romantische Liebeserfahrung zu einem Bild der endgiiltigen Erlosung und vollkommenen
Gemeinschaft mit Christus. Die Erlosung ist das Ziel aller géttlichen Liebesbemiihung. (Johannes
15,13; Hohelied 8,6-7)

Erlosung bedeutet Vereinigung mit Christus in ewiger Liebe. Das Hohelied deutet an, dass wahre
Erfiillung in einer unauflslichen, von Liebe getragenen Verbindung mit dem Geliebten besteht. Im
Neuen Testament wird deutlich, dass Christus selbst diese Rolle des Erlosers und Bréutigams
ibernimmt. Seine Liebe erlost von Siinde, Schuld und Einsamkeit und fiihrt zu untrennbarer

Gemeinschaft. Die Gldubigen diirfen die vollkommene Freude der ewigen Vereinigung mit Christus

Seite 14 von 68



erwarten. Diese Perspektive verleiht dem Hohelied seine tiefe geistliche Bedeutung. (Offenbarung
19,7-9; Johannes 17,24)

5.7. Das Volk Israel und die Nationen

Das Hohelied stellt die Berufung Israels zur Treue und Reinheit dar. Das Bild der Braut, die sich
treu und sehnsuchtsvoll dem Briautigam zuwendet, spiegelt die Berufung Israels wider, dem HERRN in
Liebe und Gehorsam zu dienen. Israel sollte Gott allein lieben, ihm anhangen und keine anderen
Gotter oder weltlichen Bindungen zulassen. Die innige Beziehung zwischen Braut und Bréautigam
mahnt das Volk zur exklusiven Hingabe an seinen Gott. Durch die Geschichte hindurch ruft Gott sein
Volk immer wieder zur ersten Liebe zuriick. Das Hohelied erinnert Israel an diese heilige Bestimmung.
(Jeremia 2,2; Hosea 2,19-20)

Die Nationen sind eingeladen, an der Liebe Gottes teilzuhaben. Obwohl sich das Hohelied in erster
Linie auf Israel bezieht, 6ffnet die spitere Offenbarung die Liebesgemeinschaft Gottes auch fiir die
Nationen. Christus als Brautigam ruft nicht nur Israel, sondern auch Menschen aus allen Volkern in die
Gemeinschaft seiner Liebe. Die Einheit von Brautigam und Braut weist prophetisch auf die weltweite
Versammlung der Gldubigen hin. Alle Nationen sind eingeladen, Teil der groen Liebesgeschichte
Gottes zu werden. Diese Hoffnung erfiillt sich im Neuen Bund in Christus. (Offenbarung 7,9; Jesaja
49,6)

5.8. Engel, Satan und Damonen

Engel, Satan und Dimonen treten im Hohelied nicht ausdriicklich auf. Das Hohelied konzentriert
sich ganz auf die innere Welt der Liebe zwischen Briautigam und Braut. Geistliche Wesen wie Engel
oder Ddmonen werden nicht erwihnt. Der Fokus liegt auf der Beziehung zwischen den Liebenden und
auf der Darstellung von Reinheit, Sehnsucht und Freude. Dennoch bleibt im Hintergrund die geistliche
Dimension sichtbar, dass echte Liebe in einer gefallenen Welt bewahrt werden muss. (Hohelied 2,7;
Hohelied 3,5)

Der geistliche Kampf zeigt sich im Schutz der Reinheit. Obwohl Satan und Ddmonen nicht genannt
werden, ist der Kampf um die Reinheit der Liebe ein geistlicher Kampf. Versuchung, Ablenkung und
Unreinheit bedrohen die tiefe Gemeinschaft zwischen Braut und Bréautigam. Die wiederholte Mahnung

zur Geduld und Bewahrung deutet auf eine geistliche Auseinandersetzung hin, die Treue und

Seite 15 von 68



Selbstbeherrschung erfordert. So wird das Hohelied auch ein Zeugnis fiir den Kampf um heilige Liebe.
(Epheser 6,12; 2. Korinther 11,2)

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Das Hohelied weist auf die endgiiltige Vereinigung von Christus und seiner Braut hin. Die
leidenschaftliche und unauflosliche Liebe zwischen Brautigam und Braut im Hohelied ist ein Bild fiir
die ewige Vereinigung Christi mit seiner Gemeinde. Diese vollkommene Gemeinschaft wird im Neuen
Testament als das Hochzeitsfest des Lammes beschrieben. Die Liebe Gottes wird endgiiltig und
unverginglich offenbar werden. Das Hohelied dient somit als prophetisches Bild fiir die endzeitliche
Erfiillung gottlicher VerheiBBung. (Offenbarung 19,7-9; Johannes 14,3)

Die endzeitliche Hoffnung stirkt die gegenwiirtige Treue. Die Aussicht auf die ewige Gemeinschaft
mit Christus ermutigt Gldubige, jetzt in Reinheit, Sehnsucht und Treue zu leben. Die geistliche
Liebesbeziehung, die hier auf Erden in Schwachheit erlebt wird, wird eines Tages in vollkommener
Freude erfiillt werden. Diese Hoffnung gibt Kraft, Versuchungen zu widerstehen und das Herz auf den
kommenden Brautigam auszurichten. So wird das Hohelied zur geistlichen Ermutigung auf dem Weg
der Heiligung. (Offenbarung 21,2; 1. Johannes 3,2-3)

Seite 16 von 68



6. Grobgliederung

Hohelied - Die Liebe zwischen dem Briutigam und der Braut

Teil 1: Sehnsucht und Verlobung - Die Liebe beginnt (Hohelied 1,1-2,7)
1. Sehnsucht nach der Nihe des Geliebten (1,1-8)
1.1. Die Braut begehrt die Nihe des Konigs (1,1-4)

1.2. Selbsteinschitzung und Suche nach seinem Ort (1,5-8)

2. Liebeserklirung und Bewunderung (1,9-2,7)
2.1. Gegenseitiges Lob - Schonheit und Wiirde (1,9-17)
2.2. Bild der Liebe als Lilie unter Dornen und Apfelbaum (2,1-7)

Teil 2: Aufbruch und Trennung - Die Liebe wird gepriift (Hohelied 2,8-3,5)
3. Ruf zur Gemeinschaft - Friihling der Liebe (2,8-17)
3.1. Der Brautigam ruft seine Geliebte heraus (2,8-13)

3.2. Bitte: ,,Fanget uns die Fiichse* - Schutz der Beziehung (2,14-17)

4. Die Suche nach dem Geliebten (3,1-5)
4.1. Die Braut sucht ihn in der Nacht - innere Unruhe (3,1-3)

4.2. Wiedervereinigung und Warnung vor zu frither Erfiillung (3,4-5)

Teil 3: Hochzeit und innige Vereinigung (Hohelied 3,6-5,1)
5. Der Konig kommt in Pracht - der Hochzeitstag (3,6-11)
5.1. Prozession Salomos - Lob seiner Herrlichkeit (3,6-8)

5.2. Die Kronung am Tag der Freude (3,9-11)

6. Lob der Schonheit der Braut (4,1-15)

Seite 17 von 68



6.1. Der Brautigam beschreibt ihre Schonheit im Detail (4,1-7)

6.2. Einladung in den ,,verschlossenen Garten* - Bild der Reinheit (4,8-15)

7. Erfiillung der Liebe - innigste Vereinigung (4,16-5,1)
7.1. Die Braut 14dt ein - Bild der Hingabe (4,16)

7.2. Der Brautigam nimmt an - Freude an der Liebe (5,1)

Teil 4: Entfernung und Wiederfinden - Die Liebe wird vertieft (Hohelied 5,2-6,13)
8. Der Geliebte klopft - sie zogert (5,2-8)
8.1. Die Braut verpasst die Begegnung (5,2-6)

8.2. Trauer, Suche und der Schmerz der Trennung (5,7-8)

9. Beschreibung des Geliebten - tieferes Verstindnis (5,9-6,3)
9.1. Die Braut preist seinen Charakter und seine Schonheit (5,9-16)

9.2. Gewissheit der Zugehorigkeit - ,,/ch bin meines Geliebten* (6,1-3)

10. Wiedervereinigung und Lob der Braut (6,4-13)
10.1. Schonheit der Braut und ihre Unvergleichlichkeit (6,4-10)
10.2. Riickkehr zum Garten - Erneuerung der Gemeinschaft (6,11-13)

Teil 5: Reife Liebe und bleibende Sehnsucht (Hohelied 7,1-8,14)
11. Lobpreis der reifen Liebe - ganzheitliche Freude (7,1-10)
11.1. Korperliche und emotionale Wertschitzung (7,1-6)

11.2. Gegenseitige Hingabe und Begehren (7,7-10)

12. Sehnsucht nach Nihe und Verlangen nach Vertrautheit (7,11-8,4)
12.1. Wunsch nach vertrauter Beziehung auch in der Offentlichkeit (7,11-8,2)

12.2. Bitte, die Liebe nicht zu wecken, bevor sie bereit ist (8,3-4)

Seite 18 von 68



13. Die Uniiberwindbarkeit der wahren Liebe (8,5-14)
13.1. Liebe ist stirker als der Tod - ihr Wert ist unbezahlbar (8,5-7)
13.2. Schutz der Liebe in der Jugend - Reinheit und Entscheidung (8,8-12)
13.3. Ruf der Braut und Antwort des Brautigams - Erwartung der Wiederkunft (8,13-14)

Seite 19 von 68



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

Das Hohelied Salomos feiert die von Gott geschaffene Liebe in ihrer Reinheit, Tiefe und Freude.
Durch poetische Bilder wird die Liebe zwischen einem Mann und einer Frau als etwas Heiliges
dargestellt, das Treue, Hingabe und Sehnsucht ausdriickt. Gleichzeitig eroftnet das Buch eine
geistliche Dimension, indem es die Liebesbeziehung zwischen Gott und seinem Volk sowie zwischen
Christus und seiner Gemeinde widerspiegelt. Die Themen Reinheit, Geduld, Sehnsucht und die Kraft
der Liebe ziehen sich wie ein roter Faden durch das gesamte Werk. Das Hohelied 1ddt dazu ein, die
gottliche Perspektive auf Liebe und Beziehung zu bewahren und zu ehren. In seiner Tiefe weist es auf

die endgiiltige Vereinigung von Christus und der Gemeinde in der Ewigkeit hin.

7.2. Anwendungen

Wahre Liebe griindet in gottlicher Ordnung. Das Hohelied zeigt, dass echte Liebe Reinheit,
Exklusivitdt und Treue voraussetzt. Beziehungen sollen im Einklang mit Gottes Ordnung gestaltet
werden, um ihre wahre Kraft und Schonheit zu entfalten. Geistliche und emotionale Reinheit schiitzt

die Liebe und verankert sie im Willen Gottes.

Die geistliche Gemeinschaft mit Christus ist lebendig. Die tiefe Sehnsucht der Braut nach dem
Brautigam spiegelt die Sehnsucht der Glaubigen nach Christus wider. Geistliche Ndhe zu Christus ist
eine lebendige, erfahrbare Realitit, die Freude, Trost und Erfiillung schenkt. Diese Beziehung sollte

taglich gepflegt und vertieft werden.

Reinheit ist der Schutz der Liebe. Geduld und Selbstbeherrschung bewahren die Liebe vor
Entweihung und Zerbruch. Das Hohelied mahnt dazu, die Liebe erst zur rechten Zeit zu erwecken und
nicht voreilig oder leichtfertig mit der heiligen Gabe der Liebe umzugehen. Reinheit schiitzt sowohl

vor als auch in der Ehe die gottliche Schonheit der Liebe.

Seite 20 von 68



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Was ist das Hauptthema des Hohelieds?

Antwort: Die heilige und reine Liebe zwischen Mann und Frau als Spiegelbild der geistlichen

Beziehung zwischen Christus und seiner Gemeinde.

2. Wer ist der Autor des Hohelieds?

Antwort: Konig Salomo wird als Verfasser des Hohelieds genannt (Hohelied 1,1).

3. In welcher literarischen Form ist das Hohelied geschrieben?

Antwort: Es ist ein lyrisch-poetisches Werk, das in Form von Liebesdialogen und Bildern

gestaltet ist.

4. Welche historische Zeit spiegelt das Hohelied wider?

Antwort: Die Zeit der Herrschaft Salomos im 10. Jahrhundert v. Chr., eine Zeit kulturellen und

wirtschaftlichen Aufschwungs in Israel.

5. Welche geistliche Bedeutung wird dem Hohelied hiiufig zugeschrieben?

Antwort: Es wird typologisch als Bild fiir die Liebe Christi zu seiner Gemeinde gedeutet.

6. Welche zentrale Eigenschaft der Liebe wird im Hohelied betont?

Antwort: Die Liebe wird als stark, bestéindig und uniiberwindbar dargestellt (Hohelied 8,6-7).

7. Welche Rolle spielt Reinheit im Hohelied?

Antwort: Reinheit und Geduld werden betont als Schutz und Voraussetzung fiir echte und

heilige Liebe.

8. Wie wird die Freude an der Gemeinschaft im Hohelied dargestellt?

Antwort: Durch Bilder von Gérten, Festen und inniger Begegnung wird die Freude an echter

Gemeinschaft gefeiert.

Seite 21 von 68



9. Welche Bedeutung hat das Hohelied fiir heutige Glaubige?

Antwort: Es ermutigt zu reiner Liebe in Beziehungen und vertieft das Verstindnis fiir die

lebendige Beziehung zu Christus.

10. Auf welches zukiinftige Ereignis weist das Hohelied typologisch hin?

Antwort: Auf die vollkommene Vereinigung von Christus und seiner Gemeinde im ewigen
Hochzeitsmahl (Oftenbarung 19,7-9).

Seite 22 von 68



Kommentierung

Teil 1: Sehnsucht und Verlobung - Die Liebe beginnt (Hohelied
1,1-2,7)

1. Sehnsucht nach der Niahe des Geliebten (1,1-8)

1.1. Die Braut begehrt die Nihe des Konigs (1,1-4)

Die Liebe beginnt mit dem sehnsiichtigen Verlangen nach Nihe. Das Hohelied erdffnet mit dem
Wunsch der Braut: ,.Er kiisse mich mit den Kiissen seines Mundes.* Diese poetische Bitte driickt das
tiefe Verlangen nach der Liebe und Zuwendung des Bréiutigams aus. Die Liebe ist von Anfang an
personlich, intensiv und unmittelbar. Die Worte der Braut zeigen, dass wahre Liebe nicht in Distanz
oder Formalitét besteht, sondern im Verlangen nach Gemeinschaft. Der Vergleich mit Wein betont die
Freude und Erfiillung, die von der Nidhe des Geliebten ausgeht. Diese Einleitung setzt den Ton des
ganzen Buches: Es geht um die Schonheit und Intensitdt der Beziehung. Geistlich gesehen spiegelt
sich hier auch das Verlangen der Seele nach der Gegenwart Gottes. Der Glaube bleibt nicht
theoretisch, sondern sucht das lebendige Erleben seiner Liebe. (Hohelied 1,1-2; Psalm 42,2-3;
Johannes 14,21; Philipper 3,10)

Die Liebe des Briutigams ist von unvergleichlichem Wohlgeruch und Anziehung. Die Braut
beschreibt die Salben des Geliebten als lieblich duftend, sein Name sei wie ausgegossenes Salbol.
Dieses Bild verweist auf Wiirde, Reinheit und Anziehungskraft. Der Name des Brautigams ist nicht
nur ein Titel, sondern Ausdruck seines Wesens. Das ausgegossene Salbdl deutet auf eine liebevolle,
heilige und wohlwollende Personlichkeit hin, die andere anzieht. Darum lieben ihn die Jungfrauen —
seine Anziehungskraft ist nicht nur duBerlich, sondern tiefgehend. Die Liebe ruht auf Charakter, nicht
auf bloBer Erscheinung. Geistlich betrachtet wird hier die Herrlichkeit des Messias vorgebildet, dessen
Name tber alle Namen ist. Der Name Jesu ist voller Anmut, Trost und Kraft. Wer ihn erkennt, wird
von Liebe erfasst. Die Braut sehnt sich nicht nach Beliebigem, sondern nach dem Einen, der wirklich
wiirdig ist. (Hohelied 1,3; Psalm 45,8; Jesaja 9,5; Philipper 2,9-11)

Seite 23 von 68



Die Liebe wird durch Gemeinschaft erwidert — der Konig zieht sie zu sich. Die Braut ruft: ,,Zieh
mich dir nach, so laufen wir!/* und bekennt, dass der Konig sie in seine Gemécher gefiihrt hat. Diese
Worte zeigen, dass wahre Liebe von Initiative und Erwiderung geprégt ist. Der Konig handelt zuerst,
aber die Braut antwortet mit freudiger Hingabe. Die Gemeinschaft ist nicht aufgezwungen, sondern
gewollt. Die Gemicher symbolisieren Nihe, Vertrautheit und Geborgenheit. Die Freude an der Liebe
wird offentlich bekannt, indem ,,wir jubeln und uns an dir freuen*. Die Liebe ist nicht heimlich,
sondern etwas, das gefeiert wird. Geistlich verweist dies auf die Gemeinschaft der Glaubigen mit
Christus. Der Konig zieht die Seele zu sich, und sie lduft ihm nach — nicht aus Zwang, sondern aus
Liebe. Wer in seine Ndhe kommt, erkennt: ,,Deine Liebe ist besser als Wein.“ (Hohelied 1,4; Psalm
73,28; Johannes 6,44; Offenbarung 3,20)

1.2. Selbsteinschiatzung und Suche nach seinem Ort (1,5-8)

Trotz duBlerer Unsicherheit erkennt die Braut ihren inneren Wert. Die Braut beschreibt sich als
schwarz, aber lieblich — wie die Zelte Kedars und die Decken Salomos. Diese Aussage zeigt die
Spannung zwischen duBerer Erscheinung und innerem Wert. Die dunkle Haut weist auf die Arbeit in
der Sonne hin, auf Miihsal und Belastung. Dennoch erkennt sie ihre Wiirde. Sie ist nicht durch &dullere
Umstdnde entwertet. Die Gesellschaft ihrer Zeit mag sie verachtet haben, aber in den Augen des
Geliebten ist sie anziehend. Die Verbindung mit den Zelten Kedars und den koniglichen Decken
Salomos unterstreicht zugleich Einfachheit und Wiirde. Geistlich gesehen erinnert dies daran, dass
wahre Schonheit nicht im AuBeren liegt, sondern in der Gnade Gottes. Die Braut Christi ist nicht
perfekt in sich selbst, aber geliebt und herrlich gemacht in seinem Blick. (Hohelied 1,5; Psalm 45,11;
Jesaja 61,10; Epheser 5,27)

Die Braut erlebt Zuriickweisung durch Menschen, aber bleibt auf den Geliebten ausgerichtet.
Sie erklart, dass sie von den S6hnen ihrer Mutter zornig behandelt wurde und den Weinberg anderer
hiiten musste, wihrend sie den eigenen vernachldssigte. Diese Worte beschreiben das Gefiihl der
Fremdbestimmung und des Verlustes der eigenen Identitdt. Die Briider stehen hier fiir &ueren Druck,
soziale Erwartungen oder religiose Systeme, die den inneren Weg behindern. Die Braut hat unter
Lasten gelitten, die nicht ihre eigenen waren. Dennoch bleibt ihre Sehnsucht nach dem Geliebten
ungebrochen. Thre Beziehung ist nicht durch &uBlere Umstinde definierbar, sondern durch innere
Ausrichtung. Der Ruf nach dem Geliebten bleibt bestehen, auch wenn das eigene Leben ungeordnet
erscheint. Diese Erfahrung teilt jede Seele, die nach geistlicher Tiefe strebt inmitten weltlicher
Anforderungen. (Hohelied 1,6; Psalm 27,10; Matthéus 11,28; Galater 1,10)

Seite 24 von 68



Die Suche nach dem Geliebten fiihrt zur Bitte um klare Wegweisung. Die Braut fragt: ,,.Sage mir,
du, den meine Seele liebt, wo du weidest, wo du lagern ldsst am Mittag.* Sie will wissen, wo er ist,
damit sie nicht umherirrt wie eine, die sich unter den Herden verstellt. Diese Frage ist Ausdruck
geistlicher Sehnsucht nach Orientierung. Sie sucht nicht irgendeinen Ort, sondern den Ort der
Gegenwart des Geliebten. Die Mittagshitze steht fiir die Not des Lebens, die Klarheit und Ruhe
verlangt. Die Bitte zeigt, dass wahre Gemeinschaft nicht auf Gefiihl, sondern auf Offenbarung
gegriindet ist. Der Geliebte antwortet indirekt durch den Hinweis auf die Spur der Herde — also auf das
Zeugnis der Gemeinschaft. Wer Christus liebt, folgt den FuBlspuren seiner Gemeinde, in der er
gegenwartig ist. Die Seele findet ihn, wenn sie seinen Spuren in Wahrheit und Demut folgt. (Hohelied
1,7-8; Psalm 23,1-3; Johannes 10,27; Hebréer 13,7)

Seite 25 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 1.1-8)

Zusammenfassung:

Hohelied 1,1-8 eroffnet das Buch als ein Lied der Liebe und stellt zugleich den Grundton der gesamten
Dichtung vor. Das Lied wird Salomo zugeschrieben und verbindet koniglichen Rahmen mit
personlicher Liebesbeziehung. Die Stimme der Frau dominiert den Abschnitt und bringt eine tiefe
Sehnsucht nach der Nihe des Geliebten zum Ausdruck. Seine Liebe wird als kostbarer und
begliickender beschrieben als Wein, sein Name als wohlriechender Duft, der Anziehungskraft besitzt.
Die Liebe des Geliebten wirkt nicht isoliert, sondern zieht andere mit hinein, was seine Ausstrahlung
und Wiirde unterstreicht. Die Frau beschreibt sich selbst als dunkel, aber begehrenswert, gepriagt von
harter Arbeit und duBlerer Geringschitzung, ohne ihren inneren Wert zu verlieren. Sie sehnt sich nach
Gemeinschaft, Orientierung und Nidhe zu dem Geliebten, besonders dort, wo er seine Herde weidet.
Der Geliebte antwortet nicht mit Zuriickweisung, sondern mit Wertschiatzung und Einladung. Der
Abschnitt legt damit die Grundlage fiir das Hohelied als Darstellung legitimer, intensiver Liebe

innerhalb von Bindung und gegenseitiger Anerkennung.

Anwendungen:

Liebe darf leidenschaftlich und offen sein. Der Text zeigt eine Liebe, die sich nicht schimt, Néhe zu
suchen. Zuneigung wird nicht unterdriickt, sondern ehrlich ausgesprochen. Diese Einsicht rehabilitiert

biblisch geordnete Leidenschaft.

Wert entsteht nicht aus dullerem Ansehen. Die Frau wird trotz duBerer Geringschidtzung als
licbenswert beschrieben. AuBere Umstidnde definieren nicht den wahren Wert. Diese Wahrheit

korrigiert oberflachliche Maf3stibe.

Wahre Liebe sucht Gemeinschaft und Richtung. Die Sehnsucht richtet sich auf Nihe und
gemeinsame Wege. Liebe bleibt nicht selbstbezogen, sondern verbindlich. Diese Perspektive zeigt

Liebe als Beziehung mit Ziel.

Seite 26 von 68



2. Liebeserklarung und Bewunderung (1,9-2,7)

2.1. Gegenseitiges Lob - Schonheit und Wiirde (1,9-17)

Der Briutigam sieht die Braut mit Augen der Ehre und Schonheit. Der Geliebte vergleicht seine
Braut mit einer Stute vor dem Wagen des Pharao. Dieses Bild spricht von Stirke, Wiirde und
einzigartiger Anziehungskraft. Eine Stute in solcher Stellung war kostbar, sorgféltig gepflegt und Teil
koniglicher Pracht. Die Braut wird also nicht als gewohnlich, sondern als auBlergew6hnlich und
herrlich angesehen. Die Beschreibung weist auf Wertschitzung hin, nicht auf Oberflichlichkeit. Der
Geliebte ehrt sie mit koniglichen Bildern, die ihre Wiirde betonen. Geistlich gesehen spiegelt sich hier
die Sichtweise Christi auf seine Gemeinde. Sie wird nicht durch Leistung schon, sondern durch seine
Zuwendung und Gnade. Der Blick des Brautigams bestimmt die Identitdt der Braut. Aus der gottlichen
Liebe erwidchst die wahre Schonheit. (Hohelied 1,9; Jesaja 62,3-5; Epheser 5,25-27; Offenbarung
19,7-8)

Die Schonheit der Braut wird durch ihren Schmuck unterstrichen. Der Geliebte lobt die Wangen
und den Hals der Braut, die mit Schmuck und Ketten geschmiickt sind. Diese Details heben nicht nur
dullere Schonheit hervor, sondern sprechen von Ordnung, Ehre und vorbereiteter Anmut. Der Schmuck
ist nicht zufillig, sondern gezielt gestaltet — ein Hinweis auf geformte Personlichkeit und gereiftes
Wesen. Der Geliebte sieht nicht nur das Gesicht, sondern auch den Charakter. Die Erwdhnung von
Gold und Silber steht fiir Wert und Besténdigkeit. Die Schonheit ist nicht fliichtig, sondern dauerhaft.
Geistlich deutet dieser Schmuck auf das Wirken des Heiligen Geistes hin, der die Braut Christi mit
Tugenden, Gaben und geistlicher Anziehung ausstattet. Die Schonheit kommt nicht aus ihr selbst,
sondern ist ihr geschenkt. (Hohelied 1,10-11; Jesaja 61,10; Galater 5,22-23; 1. Petrus 3,3-4)

Die Braut erkennt die Lieblichkeit des Geliebten in seiner Gegenwart. Die Braut spricht von der
Liebreiz ihres Geliebten: ,,Mein Geliebter ist mir ein Biischel Myrrhe.* Dieses Bild zeigt, wie seine
Néhe Trost, Freude und tiefen Frieden schenkt. Myrrhe ist ein duftendes Harz, das in der Bibel fiir
Anbetung, Heilung und Hingabe steht. Die Braut trégt diesen Duft bei sich — er ruht zwischen ihren
Briisten, also nahe am Herzen. Der Geliebte ist nicht fern, sondern gegenwirtig und wirkt wohltuend.
In seiner Néhe findet die Seele Ruhe. Sie vergleicht ihn auch mit einem Hennastraul in den
Weinbergen — ein Bild fiir Schonheit, Lebenskraft und Bliite. Der Geliebte ist fiir sie Quelle aller
Freude. Geistlich zeigt sich hier die tdgliche Gemeinschaft mit Christus, die das Leben heiligt und
erfreut. (Hohelied 1,12-14; Psalm 16,11; Johannes 14,23; 2. Korinther 2,15)

Seite 27 von 68



In der beidseitigen Wertschitzung wird Liebe geniihrt und vertieft. Der Geliebte nennt seine Braut
schon und erklart, dass ithre Augen wie Tauben sind. Die Taube steht fiir Reinheit, Sanftmut und Treue.
Der Blick der Braut ist klar, ungeteilt und aufrichtig. Sie sieht nicht zweifelnd oder berechnend,
sondern mit Liebe und Hingabe. Die Braut antwortet, dass auch der Geliebte schon ist, ja lieblich, und
dass ihr Lager griin ist. Damit wird ein Ort beschrieben, an dem die Liebe wohnt — von Natur, Frische
und Leben umgeben. Thre Beziehung ist nicht oberflichlich, sondern von gegenseitiger Achtung
gepragt. Sie loben sich nicht aus Eitelkeit, sondern aus echter Freude aneinander. Geistlich gesehen
beschreibt diese Szene die intensive Gemeinschaft zwischen Christus und den Glaubigen, in der Lob,
Vertrauen und Ruhe Raum finden. (Hohelied 1,15-17; Psalm 84,2; Johannes 15,9; Epheser 3,17-19)

2.2. Bild der Liebe als Lilie unter Dornen und Apfelbaum (2,1-7)

Die Braut erkennt ihre besondere Stellung inmitten einer feindlichen Umgebung. Sie bezeichnet
sich selbst als ,,eine Blume in Scharon, eine Lilie in den Tdlern*. Diese Aussage ist nicht Ausdruck von
Stolz, sondern von schlichter Schonheit im Bewusstsein der eigenen Berufung. Die Lilie gilt in der
biblischen Symbolik als Zeichen fiir Reinheit, Zartheit und gottliche Erwdhlung. Sie wéchst nicht auf
edlen Hohen, sondern in den Télern — dort, wo Schwachheit und Demut herrschen. Der Bréautigam
bestitigt diese Einschidtzung und hebt hervor, dass sie wie eine Lilie unter Dornen ist. Diese
Gegeniiberstellung zeigt die Einzigartigkeit der Braut inmitten einer gefallenen Welt. Ihre Schonheit ist
nicht kulturell oder moralisch bedingt, sondern Ausdruck goéttlicher Gnade. Geistlich wird deutlich,
dass die Gemeinde eine Berufene ist — rein, bewahrt und von Christus geliebt, obwohl sie in einer
feindlichen Welt lebt. (Hohelied 2,1-2; Matthdus 5,14; Johannes 15,19; 2. Korinther 11,2)

Die Liebe des Briutigams ist Schutz, Nahrung und Freude zugleich. Die Braut beschreibt ihren
Geliebten als Apfelbaum unter den Bdumen des Waldes. Dieser Vergleich zeigt, dass er nicht nur
einzigartig ist, sondern auch Quelle der Erquickung. Wéhrend andere Bdume nur Schatten geben,
spendet der Apfelbaum auch Frucht. Der Schatten des Geliebten ist angenehm — ein Bild fiir Schutz,
Geborgenheit und geistliche Ruhe. Seine Frucht ist siil — ein Ausdruck fiir das, was aus seiner Liebe
hervorgeht: Leben, Freude, Kraft. Die Braut setzt sich bewusst in diesen Schatten und genieBt seine
Gegenwart. Dies ist ein Bild innigster Gemeinschaft. Geistlich betrachtet offenbart sich hier die
Zufriedenheit der Seele in der Gegenwart Christi. In ihm findet sie alles, was sie braucht — nicht nur
Schutz, sondern auch Speise. (Hohelied 2,3; Psalm 36,8-9; Johannes 6,35; Kolosser 3,3)

Der Konig fiihrt die Braut in die Freude seiner Liebe. Die Braut bekennt, dass der Geliebte sie in

das Weinhaus gefiihrt hat und dass tiber ihr das Banner der Liebe war. Das Weinhaus steht fiir

Seite 28 von 68



Festlichkeit, Gemeinschaft und Offentliche Freude. Die Liebe ist nicht versteckt, sondern wird offen
bekannt. Das Banner weist auf Zugehorigkeit und Schutz hin — ein Zeichen, dass sie unter seinem
Namen steht. Der Ausdruck seiner Liebe ist 6ffentlich, festlich und verldsslich. Die Braut wird gestérkt
mit Rosinenkuchen und erquickt mit Apfeln — Zeichen der Wiederherstellung, Lebensfreude und
Sinnlichkeit. Sie ist krank vor Liebe — eine poetische Weise, das tiefe, fast liberwiltigende Verlangen
nach dem Geliebten auszudriicken. Diese Liebe ist nicht rein geistig oder abstrakt, sondern durchdringt
das ganze Wesen. (Hohelied 2,4-5; Psalm 60,6; Johannes 17,24-26; Romer 8,35-39)

Wahre Liebe kennt Mall und wartet auf den rechten Zeitpunkt. Die Braut ruft die Tochter
Jerusalems auf, die Liebe nicht zu wecken, bevor es ihr gefillt. Diese eindringliche Warnung zeigt,
dass die Liebe ihrer Natur nach méchtig, aber auch gefahrlich ist, wenn sie zu friih entfacht wird. Die
Liebe ist kein Spiel, sondern eine ernste Kraft, die zur rechten Zeit entfaltet werden muss. Unreife
Leidenschaft fiihrt zu Schaden, aber gereifte Liebe bringt Segen. Der Schwur bei den Gazellen oder
Hinden des Feldes deutet auf Zartlichkeit und Reinheit hin. Die Liebe soll nicht gewaltsam oder aus
Eigeninteresse geweckt werden, sondern aus echter Hingabe. Geistlich ist dies ein Aufruf zur
Heiligkeit in Erwartung der Vereinigung mit Christus. Die Seele soll wachsam bleiben und nicht durch
fleischliche Ungeduld das Werk Gottes storen. (Hohelied 2,7; 1. Korinther 13,4-7; 2. Timotheus 2,22;
Jakobus 1,4)

Seite 29 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 1.9-2.7)

Zusammenfassung:

Hohelied 1,9-2,7 entfaltet die wechselseitige Wertschitzung und die wachsende Intimitdt zwischen
Braut und Briutigam. Der Geliebte beschreibt die Frau mit koniglichen Bildern und hebt ihre
Schonheit, Wiirde und Einzigartigkeit hervor. Seine Worte verleihen ihr Sicherheit und bestéitigen ihren
Wert innerhalb der Beziehung. Die Frau antwortet mit Zuneigung und beschreibt die Néhe des
Geliebten als Quelle von Ruhe, Schutz und Freude. Die Beziehung wird in Bildern von Duft,
Fruchtbarkeit und Geborgenheit dargestellt, die Liebe als lebensspendend und stirkend kennzeichnen.
In poetischer Sprache wird die gegenseitige Zugehorigkeit betont: Der Geliebte gehort der Frau und
sie ihm. Liebe wird nicht als fliichtiges Gefiihl, sondern als geschiitzte Beziehung dargestellt, die
Raum fiir Wachstum braucht. Der Abschnitt endet mit einer eindringlichen Mahnung, die Liebe nicht
vorzeitig zu wecken oder zu erzwingen. Damit wird deutlich, dass echte Liebe Zeit, Reife und den
richtigen Rahmen benoétigt. Hohelied 1,9-2,7 verbindet Leidenschaft mit Ordnung und gegenseitiger
Bestétigung.

Anwendungen:

Liebe bestiitigt und stiirkt den Anderen. Der Text zeigt, wie wertschdtzende Worte Sicherheit und
Wiirde verleihen. Liebe baut auf und gibt Halt. Diese Einsicht unterstreicht die Kraft gegenseitiger

Anerkennung.

Geborgenheit ist ein Kennzeichen reifer Liebe. Die Nihe des Geliebten wird als Schutz und Ruhe
beschrieben. Liebe schafft einen sicheren Raum. Diese Wahrheit zeigt die stabilisierende Wirkung

verbindlicher Beziehung.

Liebe braucht Zeit und Ordnung. Der Abschnitt warnt vor vorschneller oder erzwungener Intimitét.
Reife Liebe wichst im richtigen Rahmen. Diese Perspektive bewahrt vor Uberforderung und

Missbrauch von Nihe.

Seite 30 von 68



Teil 2: Aufbruch und Trennung - Die Liebe wird gepriift
(Hohelied 2,8-3,5)

3. Ruf zur Gemeinschaft - Friihling der Liebe (2,8-17)

3.1. Der Briutigam ruft seine Geliebte heraus (2,8-13)

Der Ruf des Geliebten kiindigt eine Zeit des Aufbruchs an. Die Braut hort die Stimme ihres
Geliebten und sieht ihn herannahen, springend iiber die Berge, hiipfend {iber die Hiigel. Dieses Bild
vermittelt Lebendigkeit, Freude und Entschlossenheit. Der Geliebte kommt mit Eile und Kraft, um die
Braut zu sich zu rufen. Nichts kann ihn aufhalten — weder Distanz noch Hindernisse. Seine
Erscheinung gleicht einem Gazellen- oder Hirschbock, was fiir Schonheit, Anmut und Schnelligkeit
steht. Der Geliebte bleibt nicht fern, sondern ndhert sich und zeigt sich. Dies ist ein Bild der gottlichen
Initiative: Gott kommt dem Menschen entgegen. Die Liebe Christi ist nicht passiv, sondern handelnd.
Wer seine Stimme hort, erkennt: Die Zeit des Zogerns ist vorbei. Der Aufbruch ist angesagt, weil der
Bréiutigam ruft. (Hohelied 2,8-9; Lukas 19,10; Johannes 10,27-28; Offenbarung 3,20)

Der Briutigam ladt die Braut zum Hinausgehen in eine neue Lebensphase. Er spricht: ,,Steh auf,
meine Freundin, meine Schone, und komm!*“ Diese Aufforderung wiederholt er mehrfach und macht
deutlich: Es ist Zeit, den geschiitzten Raum zu verlassen. Der Friihling ist gekommen, der Winter ist
vorbei, die Blumen erscheinen, die Vogel singen. Die gesamte Schopfung stimmt in den Ruf des
Geliebten ein. Die Einladung ist nicht nur zu duBlerlicher Bewegung, sondern zur inneren Hingabe. Der
Brautigam ruft aus der Vergangenheit in eine neue Zeit — voller Hoffnung, Wachstum und Schonheit.
Die Liebe kennt Zeiten des Wartens, aber auch des Handelns. Geistlich ruft Christus seine Gemeinde
zu neuer Nihe und Bereitschaft. Die Seele darf nicht in der Stagnation verweilen, wenn der Herr zu
sich zieht. (Hohelied 2,10-12; Jesaja 55,6; Johannes 15,16; Romer 13,11-12)

Die Stimme des Geliebten ruft zur Gemeinschaft und Vertrautheit. Der Briutigam lddt seine
Freundin aus der ,,Felsspalte und dem ,,Versteck der Felsen* zu sich. Diese Bilder sprechen von
Zuriickgezogenheit, Angst oder innerem Zogern. Der Geliebte mochte ihr Angesicht sehen und ihre
Stimme horen — beides Ausdruck fiir Beziehung und Offenheit. Die Liebe strebt nicht nur nach
Anwesenheit, sondern nach Austausch und Begegnung. Der Brdautigam begehrt nicht Leistung,

sondern das Herz der Braut. Geistlich gesehen ruft Christus seine Gemeinde aus jeder Form von

Seite 31 von 68



Riickzug und Selbstschutz in die volle Gemeinschaft. Der Glaube darf nicht in Isolation verharren,
sondern ist zur lebendigen Beziehung mit dem Herrn berufen. Die Stimme der Gemeinde wird gehort,
wenn sie in Ehrfurcht und Liebe antwortet. (Hohelied 2,13-14; Psalm 27,8; Hebréer 4,16; Offenbarung
3,20)

3.2. Bitte: ,,Fanget uns die Fiichse* - Schutz der Beziehung
(2,14-17)

Die kleinen Gefahren bedrohen die Reinheit der Liebe. Die Braut bittet: ,,Fanget uns die Fiichse,
die kleinen Fiichse, die die Weinberge verderben.* Diese Worte zeigen, dass es nicht nur grof3e, offene
Bedrohungen fiir die Beziehung gibt, sondern auch kleine, unscheinbare Gefahren. Die Fiichse stehen
symbolisch fiir alles, was sich heimlich einschleicht, Beziechungen untergribt und Frucht zerstort. Die
Weinberge sind ein Bild fiir das sich entfaltende Liebesverhiltnis — zart, empfindlich, aber voller
VerheiBung. Unachtsamkeit gegeniiber kleinen Nachldssigkeiten, Missverstidndnissen oder falschen
Einfliissen kann groB3en Schaden anrichten. Die Bitte ist nicht nur ein poetischer Ausdruck, sondern ein
ernsthaftes Gebet um Schutz. Geistlich ruft diese Aussage dazu auf, das geistliche Leben zu bewahren,
wachsam zu sein und frithzeitig gegenzusteuern, bevor geistliche Schidden entstehen. (Hohelied 2,15;
Spriiche 4,23; Matthius 26,41; Hebréder 12,15)

Die Gegenwart des Geliebten wird gesucht, bis der Tag anbricht. Die Braut bekennt, dass ihr
Geliebter ihr gehort und sie ihm, dass er unter den Lilien weidet, bis der Tag kiihl wird und die
Schatten flichen. Diese Worte beschreiben die tiefe Zugehorigkeit und die innige Gemeinschaft
zwischen Braut und Briutigam. Die Lilien stehen fiir Reinheit und Schonheit; dort verweilt der
Geliebte. Doch zugleich wird die Zeit benannt — es ist noch nicht der volle Tag, die Schatten sind noch
da. Der Briautigam wird gebeten, gleich einem Gazellenbock iiber die Berge der Trennung zu kommen.
Die Liebe kennt bereits die Néhe, sehnt sich aber nach volliger Vereinigung. Es ist ein Ruf nach dem
Kommen des Geliebten in voller Herrlichkeit. Geistlich verweist dies auf das Warten der Gemeinde
auf die Wiederkunft Christi — in Liebe, Treue und Hoffnung. (Hohelied 2,16-17; Psalm 130,5-6;
Johannes 14,3; Offenbarung 22,17)

Seite 32 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 2.8-17)

Zusammenfassung:

Hohelied 2,8-17 beschreibt das freudige Kommen des Geliebten und die erwachende Dynamik einer
reifen Liebesbeziehung. Die Stimme des Geliebten wird als kraftvoll und lebendig wahrgenommen,
der Hindernisse iiberwindet und sich der Geliebten ndhert. Die Bilder von Friihling, Bliite und neuem
Leben unterstreichen den Ubergang von Erwartung zu erfiillter Begegnung. Der Geliebte ruft die Frau
aus Zuriickhaltung und Schutz heraus in eine gemeinsame Bewegung und sichtbare Beziehung.
Gleichzeitig wird Zértlichkeit mit Achtsamkeit verbunden, da die kleinen Fiichse, die Weinberge
verderben, als Bedrohung der Beziehung benannt werden. Liebe erfordert Schutz vor scheinbar
geringfligigen Storungen, die groen Schaden anrichten konnen. Die gegenseitige Zugehdrigkeit wird
erneut bekréftigt, eingebettet in Ruhe und Vertrauen. Der Abschnitt endet mit der Bitte um Néhe,
jedoch ohne Auflosung der Spannung, da die Liebe ihren eigenen Rhythmus behélt. Hohelied 2,8-17

verbindet Aufbruch, Wachstumszeit und verantwortete Nihe.

Anwendungen:

Liebe lebt von Bewegung und Begegnung. Der Text zeigt einen Geliebten, der aktiv Ndhe sucht und
Hindernisse iiberwindet. Beziehung wichst nicht im Stillstand. Diese Einsicht betont Initiative in
Liebe.

Reife Liebe schiitzt das Gewachsene. Die kleinen Fiichse stehen flir unscheinbare Stérungen mit
groBer Wirkung. Aufmerksamkeit bewahrt Beziechung vor Schaden. Diese Wahrheit unterstreicht

verantwortete Pflege.

Liebe braucht Ndhe und MaB} zugleich. Zugehorigkeit wird bejaht, ohne die Spannung vorschnell
aufzulosen. Nidhe und Zuriickhaltung gehoren zusammen. Diese Perspektive zeigt ausgewogene

Liebesreife.

Seite 33 von 68



4. Die Suche nach dem Geliebten (3,1-5)

4.1. Die Braut sucht ihn in der Nacht - innere Unruhe (3,1-3)

Die Abwesenheit des Geliebten fiihrt zu tiefer innerer Unruhe. Die Braut schildert, wie sie nachts
auf ihrem Lager liegt und ihren Geliebten sucht, ihn aber nicht findet. Die Nacht steht symbolisch fiir
Zeiten der Dunkelheit, Unsicherheit und Priifung. Inmitten dieser Erfahrung entsteht ein tiefes Sehnen
nach Néhe, das durch seine scheinbare Abwesenheit noch verstirkt wird. Der Schlafplatz — eigentlich
Ort der Ruhe — wird zum Ort der Unruhe. Die Suche beginnt im Herzen, noch bevor sie du8erlich aktiv
wird. Diese innere Leere ldsst keine Ruhe zu. Geistlich spiegelt sich hier das Erleben einer Seele
wider, die die Gemeinschaft mit dem Herrn verloren hat. Wenn Christus nicht gegenwiértig erscheint,
bleibt das Herz unruhig. Die Liebe ldsst sich nicht mit bloBen Erinnerungen oder Ritualen begniigen,
sondern verlangt nach lebendiger Gegenwart. (Hohelied 3,1; Psalm 42,2-4; Jesaja 26,9; Johannes
20,13-16)

Die Suche nach dem Geliebten wird zur aktiven Bewegung. Die Braut steht auf, verlésst ihr Lager
und durchstreift die Stadt, um den Geliebten zu suchen. Diese Handlung zeigt die Entschlossenheit
und das Ausmal ihres Verlangens. Die Suche geschieht nicht willkiirlich, sondern gezielt — durch die
Strafen, iiber die Plétze, dorthin, wo er sein konnte. Doch auch dort findet sie ihn nicht. Sogar die
Waichter, die liber die Stadt wachen, helfen ihr nicht weiter. Die Erfahrung zeigt: Wahre Liebe lésst
sich nicht durch duflere Autoritit oder Kontrolle erzwingen. Der Geliebte ist nicht verfligbar wie ein
Besitz, sondern offenbart sich nur in echter Hingabe. Geistlich gesehen ist dies das Ringen einer Seele,
die den Herrn sucht, ihn aber nicht sofort findet — ein Weg, der durch Priifung zur Reife fiihrt.
(Hohelied 3,2-3; Psalm 63,2; Klagelieder 3,25-26; Matthéus 7,7-8)

4.2. Wiedervereinigung und Warnung vor zu frither Erfiillung
(3,4-5)

Die gefundene Liebe wird festgehalten und nicht mehr losgelassen. Nachdem die Braut ihren
Geliebten gefunden hat, heil3t es: ,,/ch hielt ihn und lief3 ihn nicht mehr los.” Diese Aussage zeigt die
Tiefe der Freude und den Entschluss, die wiedergefundene Nihe nicht zu verlieren. Die Suche war
voller Mithe und Schmerz, doch das Wiederfinden bringt Erfiillung. Sie fithrt ihn ins Haus ihrer
Mutter, in das Gemach derer, die sie geboren hat — ein Ort der Vertrautheit und Herkunft. Die Liebe
findet ihre Ruhe in der Ndhe des Ursprungs. Geistlich deutet dieses Bild auf die innige Gemeinschaft

Seite 34 von 68



der Seele mit Christus hin. Wer ihn in der Tiefe sucht und findet, wird ihn festhalten und die
Beziehung pflegen. Die Erfahrung des Verlustes macht die Ndhe umso kostbarer. Es ist die Haltung
eines reifen Glaubens, der um den Wert der Gegenwart Gottes weil. (Hohelied 3,4; Psalm 27.4;
Johannes 20,17; Kolosser 2,6-7)

Wahre Liebe wartet geduldig auf den gottlich bestimmten Zeitpunkt. Wie bereits zuvor, schlief3t
auch dieser Abschnitt mit der dringenden Ermahnung: ,,Erweckt nicht die Liebe, bevor es ihr gefdllt.*
Dieser wiederholte Schwur betont, dass Liebe nicht erzwungen oder beschleunigt werden darf. Sie
entfaltet sich zu ihrer Zeit, in ihrem eigenen Rhythmus. Jede vorzeitige Erfiillung raubt ihr Tiefe und
Reinheit. Die Liebe lebt von Hingabe, nicht von Drang. Der Schwur bei den Gazellen des Feldes
mahnt zur Zartheit, zum Respekt vor der inneren Ordnung Gottes. Geistlich gesehen ist dies ein
Aufruf, nicht vorschnell geistliche Erlebnisse zu suchen, sondern in Treue, Geduld und Hingabe auf
das Wirken Gottes zu warten. Der Herr offenbart sich zu seiner Zeit — in Liebe, nicht in Eile. (Hohelied
3,5; Psalm 130,5; Jesaja 30,18; Jakobus 5,7-8)

Seite 35 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 3.1-5)

Zusammenfassung:

Hohelied 3,1-5 schildert eine nédchtliche Suche der Frau nach dem Geliebten und beschreibt die innere
Spannung zwischen Sehnsucht und Erfiillung in der Liebesbeziehung. In der Nacht, auf dem Lager,
erwacht das Verlangen nach dem Geliebten, der jedoch zunidchst nicht zu finden ist. Die Suche fiihrt
hinaus in die Stadt, auf Stralen und Pldtze, was die innere Unruhe und Entschlossenheit der Liebenden
widerspiegelt. Wiachter begegnen ihr, konnen ihr Ziel jedoch nicht ersetzen oder vermitteln. Erst
nachdem sie an ihnen voriibergeht, findet sie den Geliebten selbst. Die Begegnung ist von Festhalten
und Nihe geprigt, ohne Hast oder Offentlichkeit. Die Frau bringt den Geliebten an den Ort der
Geborgenheit und Intimitét, was Vertrauen und Bindung ausdriickt. Der Abschnitt endet erneut mit der
feierlichen Mahnung, die Liebe nicht vorzeitig zu wecken oder zu stéren. Damit wird Liebe als etwas
dargestellt, das Sehnsucht kennt, aber auch Schutz und Ordnung braucht. Hohelied 3,1-5 verbindet

innere Bewegung, Suche und bewahrte Intimitat.

Anwendungen:

Sehnsucht gehort zur Liebe. Der Text zeigt eine Liebe, die nicht gleichgiiltig, sondern suchend ist.

Innere Unruhe weist auf Bindung hin. Diese Einsicht beschreibt Liebe als lebendige Beziehung.

Nihe lisst sich nicht ersetzen. Wichter und duflere Strukturen kdnnen den Geliebten nicht ersetzen.
Beziehung bleibt personlich und unvermittelbar. Diese Wahrheit betont die Einzigartigkeit echter

Gemeinschaft.

Liebe braucht Schutz und rechten Zeitpunkt. Die abschlieBende Mahnung bewahrt vor
Uberforderung und Entwertung von Nihe. Intimitit verlangt Ordnung. Diese Perspektive schiitzt die
Tiefe der Liebe.

Seite 36 von 68



Teil 3: Hochzeit und innige Vereinigung (Hohelied 3,6-5,1)

5. Der Konig kommt in Pracht - der Hochzeitstag (3,6-11)

5.1. Prozession Salomos - Lob seiner Herrlichkeit (3,6-8)

Die Erscheinung des Konigs offenbart Macht, Wiirde und Erhabenheit. Die Frage ,,Wer ist sie, die
da heraufkommt aus der Wiiste?* lenkt den Blick auf ein majestitisches Ereignis. Die Beschreibung
von Rauch, Myrrhe und Weihrauch sowie den Duft von Héndlergewiirzen spricht von koniglicher
Prozession, feierlicher Atmosphidre und heiliger Symbolik. Die Wiiste steht fiir Leere und
Priifungszeit, doch aus ihr steigt die Geliebte empor — erhoben in Ehre und begleitet von duftender
Herrlichkeit. Die Darstellung erinnert an die Herrlichkeit Gottes im Alten Testament, die sich im
Rauch der Opfer und der Wolke offenbarte. Auch Salomos Auftritt ist geprdgt von koniglicher
Autoritit und heiliger Wiirde. Geistlich verweist diese Szene auf die herrliche Erscheinung Christi und
seine Gemeinde, die aus Bedrdngnis zur Ehre gefiihrt wird — begleitet von Anbetung, Opfer und
geistlicher Kraft. (Hohelied 3,6; 2. Mose 40,34-35; Psalm 45,8; Oftenbarung 19,6-8)

Der Konig erscheint als méchtiger Beschiitzer seiner Geliebten. Salomo wird beschrieben als der,
der auf seiner Sénfte sitzt, umgeben von sechzig Helden mit geziickten Schwertern, geiibt im Krieg.
Diese Bildsprache unterstreicht nicht nur seine konigliche Wiirde, sondern auch seine Schutzmacht.
Die Sinfte steht fiir Ehre und Erhohung, die Krieger fiir Wachsamkeit und Sicherheit. Der Konig
erscheint nicht schwach, sondern stark, nicht passiv, sondern wachsam. Der Schutz, den er bietet, ist
aktiv und umfassend. Geistlich zeigt sich hier Christus als der Brautigam, der seine Gemeinde umgibt,
bewahrt und beschiitzt. Seine Liebe ist nicht nur sanft, sondern auch stark — ein Schutz gegen alle
Angriffe. Die Gemeinde ruht in der Gewissheit seiner Macht. (Hohelied 3,7-8; Psalm 121,4-5; Jesaja
9,6; Johannes 10,28-29)

5.2. Die Kronung am Tag der Freude (3,9-11)

Die konigliche Ausstattung spricht von Ehre, Wert und gottlicher Ordnung. Der Konig Salomo
lasst sich eine Tragbahre machen aus edelstem Holz des Libanon, versehen mit silbernen Siulen, einer
goldenen Lehne und einem purpurnen Sitz. Die Beschreibung dieser koniglichen Sénfte ist reich an
Symbolik: Silber steht fiir Erlosung, Gold fiir Herrlichkeit, Purpur fiir kdnigliche Wiirde. Der Boden

Seite 37 von 68



ist mit Liebe gepolstert — Ausdruck tiefster Hingabe. Alles ist kostbar, geordnet und auf den Konig
zugeschnitten. Diese Szene vermittelt eine Atmosphére festlicher Erhabenheit. Geistlich gesehen
spiegelt sich hier die Vorbereitung der himmlischen Hochzeit zwischen Christus und seiner Gemeinde
wider. Die Liebe des Konigs ist nicht nur sichtbar, sondern trigt, umgibt und schiitzt die Braut. Seine
Herrschaft ist herrlich und liebevoll zugleich — stark im Ausdruck, zart im Wesen. (Hohelied 3,9-10;
Psalm 45,14-16; Jesaja 61,10; Offenbarung 21,2)

Der Tag der Hochzeit ist Ausdruck o6ffentlicher Freude und ewiger Verbundenheit. Die Tochter
Zions werden aufgerufen, den Konig Salomo zu betrachten mit der Krone, die seine Mutter ihm
gegeben hat am Tag seiner Hochzeit, am Tag der Freude seines Herzens. Der Hochzeitstag ist nicht nur
ein privates Ereignis, sondern ein 6ffentlicher Tag der Ehre und der Freude. Die Krone ist Zeichen der
Konigswiirde und der Freude an der Liebe. Die Mutter, als Symbol fiir Ursprung und Volk, ehrt den
Konig in seinem Bund mit der Braut. Der Tag der Hochzeit ist Hohepunkt und Bestédtigung der Liebe.
Geistlich verweist diese Szene auf das Hochzeitsmahl des Lammes — wenn Christus seine Gemeinde
offentlich zu sich nimmt in Herrlichkeit und Freude. Es ist ein Tag, der in der Ewigkeit Bedeutung
behilt. (Hohelied 3,11; Jesaja 62,5; Matthdus 25,6; Offenbarung 19,7-9)

Seite 38 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 3.6-11)

Zusammenfassung:

Hohelied 3,6-11 beschreibt einen feierlichen Hochzeitszug und riickt die konigliche Wiirde des
Brautigams in den Mittelpunkt. Der Zug kommt aus der Wiiste herauf, umgeben von Duftstoffen, die
Reichtum, Festlichkeit und Vorbereitung anzeigen. Salomo wird als Brautigam vorgestellt, begleitet
von Kriegern, die Schutz, Ordnung und Sicherheit symbolisieren. Die Sinfte des Konigs ist kunstvoll
gefertigt und weist auf Wert, Bestdndigkeit und konigliche Autoritdt hin. Alles ist auf Wiirde,
Schonheit und o6ffentliche Anerkennung ausgerichtet. Der Fokus liegt nicht auf privater Intimitit,
sondern auf der offiziellen, sichtbaren Bestdtigung der Verbindung. Die Mutter Salomos spielt eine
Rolle bei der Kronung, was den festlichen und rechtméfigen Charakter des Ereignisses unterstreicht.
Der Hochzeitstag wird als Tag der Freude seines Herzens bezeichnet und markiert einen Hohepunkt
der Beziehung. Liebe erscheint hier nicht nur als personliches Gefiihl, sondern als 6ffentlich bestétigte

und geschiitzte Ordnung. Der Abschnitt verbindet Liebe, Bund und konigliche Herrlichkeit.

Anwendungen:

Liebe sucht verbindliche Ordnung. Der Text zeigt Liebe nicht nur privat, sondern offentlich
bestitigt. Bindung gewinnt Stabilitét durch Ordnung und Anerkennung. Diese Einsicht betont den Wert

verbindlicher Beziehung.

Liebe braucht Schutz und Verantwortung. Die bewaftnete Begleitung unterstreicht Sicherheit und
Fiirsorge. Liebe ist nicht schutzlos, sondern verantwortet. Diese Wahrheit zeigt Liebe als bewahrte

Beziehung.

Freude entfaltet sich im rechten Rahmen. Der Hochzeitstag wird als Hohepunkt der Freude
beschrieben. Freude wichst aus geordneter, bestitigter Bindung. Diese Perspektive verbindet Liebe

und Bestéindigkeit.

Seite 39 von 68



6. Lob der Schonheit der Braut (4,1-15)

6.1. Der Briutigam beschreibt ihre Schonheit im Detail (4,1-7)

Die Liebe erkennt und benennt die Schonheit der Braut in jedem Detail. Der Brautigam beginnt
sein Lob mit den Worten: ,,Siehe, du bist schon, meine Freundin!* und beschreibt einzelne Ziige der
Braut in poetischen Bildern: ihre Augen wie Tauben hinter dem Schleier, ihr Haar wie eine
Ziegenherde, die vom Gebirge herabkommt. Diese Bilder entstammen der Natur und vermitteln
Lebendigkeit, Reinheit und Anmut. Der Schleier betont zugleich Wiirde und Geheimnis. Die Liebe
sieht nicht nur das AuBere, sondern dringt durch die Hiille hindurch zur wahren Schénheit. Die
detaillierte Beschreibung zeigt: Fiir den Brautigam ist jedes einzelne Merkmal wertvoll. Nichts ist
zufdllig oder beliebig. Geistlich betrachtet spiegelt sich in diesem Lobpreis die Sicht Christi auf seine
Gemeinde wider. Jede Seele, die thm gehort, ist einzigartig und schon in seinen Augen — nicht wegen

eigener Leistung, sondern weil er sie liebt. (Hohelied 4,1; Psalm 45,12; Jesaja 62,3; Epheser 1,4-6)

Die Beschreibung der Braut offenbart Reinheit, Sanftheit und Fruchtbarkeit. Der Briutigam
beschreibt weiterhin die Zihne, Lippen, Schlidfen und den Hals der Braut. Die Zéhne sind wie frisch
geschorene Schafe, die alle doppelt tragen — ein Bild fiir Reinheit, Symmetrie und Gesundheit. Die
Lippen sind rot wie eine Purpurschnur — ein Ausdruck fiir Anmut und liebevolle Rede. Die Schlédfen
hinter dem Schleier gleichen einem Granatapfel — Symbol fiir Fruchtbarkeit und verborgene Fiille. Der
Hals wird mit dem Turm Davids verglichen, an dem Schilde hdngen — ein Bild fiir Wiirde, Stirke und
Schutz. Die Liebe erkennt Schonheit nicht nur im Zarten, sondern auch im Festen und Starken. Diese
ausgewogene Beschreibung zeigt das ganzheitliche Lob der Braut. Geistlich zeigt sich hier die
harmonische Entfaltung der Gemeinde: rein, gesegnet, standhaft und herrlich. (Hohelied 4,2-4; Psalm
93,5; Matthaus 5,8; 1. Petrus 3,4)

Die Liebe betrachtet das Verborgene mit Ehrfurcht und Respekt. Die Briiste der Braut werden mit
zwei Kitzen, den Zwillingen einer Gazelle verglichen, die unter Lilien weiden. Dieses Bild spricht von
Zirtlichkeit, Schonheit und dem Erwachen der Liebe. Der Brautigam beschreibt mit Wiirde, nicht mit
Begierde. Die Lilien symbolisieren Reinheit, und der Morgennebel verweist auf die Verhiillung und
das Geheimnis der Liebe. Der Brautigam will sich zur ,,Myrrhenhohe* und zum ,,Weihrauchhiigel
begeben — Bilder fiir Anbetung, Hingabe und Vereinigung. Am Ende erklért er: ,,Du bist ganz schon,
meine Freundin, und kein Makel ist an dir* Diese Aussage bringt die volle Annahme und die

vollkommene Wertschitzung zum Ausdruck. Geistlich offenbart sich hier das Bild der Gemeinde, wie

Seite 40 von 68



Christus sie sieht — makellos in seiner Gnade. (Hohelied 4,5-7; 2. Korinther 11,2; Epheser 5,27;
Kolosser 1,22)

6.2. Einladung in den ,,verschlossenen Garten* - Bild der Reinheit
(4,8-15)

Der Briutigam ruft die Braut heraus aus der Hohe ihrer Sicherheit in die Gemeinschaft mit ihm.
Er 14dt sie ein, mit ihm zu kommen ,,vom Libanon herab, vom Gipfel Amana, vom Gipfel Senir und
Hermon*. Diese Orte stehen fiir Hohe, Erhabenheit, aber auch fiir Absonderung. Der Ruf geschieht
nicht aus Zwang, sondern aus Liebe. Der Brautigam mochte, dass sie ihre sichere Hohe verldsst, um
sich mit ihm in tiefere Gemeinschaft zu begeben. Die Orte sind zugleich von Léwen und Leoparden
bewohnt — ein Hinweis auf Gefahren und die Notwendigkeit des Vertrauens. Die Liebe fordert Mut.
Der Geliebte mochte nicht nur bewundern, sondern Gemeinschaft in Nihe und Bewegung. Geistlich
zeigt sich hier der Ruf Christi an die Gemeinde, ihre Zuriickhaltung aufzugeben und sich seiner
Fithrung ganz zu 6ffnen — selbst wenn dies mit Unsicherheit oder Verzicht verbunden ist. (Hohelied
4,8; Jesaja 51,7; Matthdus 10,39; Hebréer 13,13)

Die Liebe erfreut sich an einem einzigen Blick — der Wert der Braut ist unermesslich. Der
Bréautigam erklért, dass ein Blick der Braut sein Herz erobert habe, und ein Halsband ihrer Kette
geniige, um ihn gefangen zu nehmen. Diese Worte zeigen die Intensitdt und Tiefe seiner Liebe. Sie
braucht nicht viele Werke oder Worte — schon ein einziger Blick gentigt. Der Halsschmuck steht fiir die
Wiirde und Schonheit, die sie empfangt, nicht verdient. Der Brautigam preist ihre Liebe als ,,siifer als
Wein* und ihren Duft als ,,besser als alle Wohlgeriiche*. Die Liebe der Braut ist nicht nur begehrt,
sondern kostbar. Geistlich gesehen zeigt sich hier die Tiefe der Freude Christi an seiner Gemeinde. Die
Liebe des Glaubigen, aus echtem Glauben geboren, ist fiir den Herrn iiberaus wertvoll. Sie beriihrt sein
Herz und erfreut seine Gegenwart. (Hohelied 4,9-10; Psalm 45,12; Spriiche 27,9; Johannes 14,23)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldrt zu Hoheslied 4,9,
dass die Anrede , Schwester* ein zdrtlicher Ausdruck ist. Sie betont nicht Verwandtschaft,
sondern die vollige Reinheit und Lauterkeit einer starken, leidenschaftlichen und zugleich

heiligen Liebe. Damit wird eine Empfindung beschrieben, die zwar brennend ist, aber in
moralischer und geistlicher Reinheit bewahrt bleibt (Scofield, 2015, S. §32).

Die Braut ist ein verschlossener Garten — ein heiliger, bewahrter Ort. Der Brautigam beschreibt

die Braut als ,,verschlossenen Garten, versiegelte Quelle®. Diese Bilder sprechen von Reinheit, Schutz

Seite 41 von 68



und exklusiver Zugehorigkeit. Der Garten gehort allein dem Brautigam, er ist nicht 6ffentlich, sondern
heilig. Die Quelle ist versiegelt — rein, unberiihrt und voller Leben. Die anschlieBende Beschreibung
der inneren Fiille — Granatipfel, kostliche Friichte, Narde, Safran, Zimt und allerlei Balsam — zeigt den
geistlichen Reichtum und die Segnungen, die in ihr verborgen liegen. Die Braut ist nicht leer, sondern
reich beschenkt. Geistlich spiegelt sich hier die Stellung der Gemeinde als geheiligte, bewahrte und
fruchtbare Gemeinschaft wider. Christus sieht nicht nur Reinheit, sondern geistliche Fiille in seiner
Braut. (Hohelied 4,11-15; Jesaja 58,11; Johannes 4,14; Epheser 5,27)

Seite 42 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 4.1-15)

Zusammenfassung:

Hohelied 4,1-15 enthélt ein ausfiihrliches Liebeslob des Brautigams auf die Braut und beschreibt ihre
Schonheit, Wiirde und Einzigartigkeit in dichter poetischer Sprache. Der Brautigam betrachtet die
Braut nicht oberflichlich, sondern nimmt jedes Detail wahr und wiirdigt sie ganzheitlich. Thre
Schonheit wird mit Bildern aus der Schopfung, aus Fruchtbarkeit, Ordnung und Harmonie
beschrieben. Dabei liegt der Akzent nicht auf sinnlicher Ausschweifung, sondern auf Reinheit,
Ganzheit und Wert. Die Braut wird als abgesondert und geschiitzt dargestellt, wie ein verschlossener
Garten und eine versiegelte Quelle. Diese Bilder betonen Exklusivitit, Treue und bewahrte Intimitét.
Zugleich wird ihre Anziehungskraft hervorgehoben, die nicht fordernd, sondern einladend wirkt. Die
Liebe des Briutigams ist bewundernd, bestdtigend und ehrend. Der Abschnitt verbindet Schonheit mit
moralischer Integritdit und Ndhe mit Ordnung. Liebe erscheint hier als wertschitzende Hingabe
innerhalb klarer Bindung. Hohelied 4,1-15 zeigt Liebe als etwas Kostbares, das gesehen, benannt und

geschiitzt wird.

Anwendungen:

Liebe sieht und wiirdigt den ganzen Menschen. Der Text zeigt eine Liebe, die aufmerksam und
wertschitzend ist. Schonheit wird nicht reduziert, sondern umfassend wahrgenommen. Diese Einsicht

betont die Tiefe echter Liebe.

Reife Liebe achtet Reinheit und Exklusivitit. Die Bilder vom verschlossenen Garten unterstreichen
bewahrte Intimitdt. Ndhe ist gebunden an Treue und Schutz. Diese Wahrheit bewahrt den Wert von

Beziehung.

Wahre Liebe ehrt statt zu benutzen. Der Briutigam spricht bestitigend und aufbauend tiber die

Braut. Liebe stéirkt Identitdt und Wiirde. Diese Perspektive zeigt Liebe als verantwortete Hingabe.

Seite 43 von 68



7. Erfiillung der Liebe - innigste Vereinigung (4,16-5,1)

7.1. Die Braut ladt ein - Bild der Hingabe (4,16)

Die Braut 6ffnet sich bewusst dem Wirken des Geliebten. Die Braut ruft die Winde, Nordwind und
Siidwind, dass sie in ihren Garten kommen und dessen Duft verstromen. Diese Bitte ist ein Bild
bewusster Hingabe. Der Garten ist nicht mehr nur verschlossen, sondern bereit, seine Frucht zu
entfalten. Die Braut 14dt den Geliebten ein, in seinen Garten zu kommen und von dessen Frucht zu
genieBen. Thre Liebe ist nicht mehr nur empfangend, sondern auch gebend. Die Beziehung erreicht
einen neuen Hohepunkt: aus Sehnsucht wird Erfiillung, aus Zuriickhaltung wird Hingabe. Der Garten,
der dem Brautigam gehort, steht nun offen. Geistlich zeigt sich hierin die Bereitschaft des Glaubigen,
das eigene Leben ganz dem Herrn zu iiberlassen. Die Seele ruft: Komm, Herr — tu, was dir wohlgefallt.
(Hohelied 4,16; Psalm 143,10; Romer 12,1; Offenbarung 22,17)

Die Hingabe geschieht in heiliger Erwartung und innerer Bereitschaft. Die Braut spricht nicht aus
Zwang, sondern aus Liebe. Die Winde stehen symbolisch fiir das Wirken Gottes — manchmal stark wie
der Nordwind, manchmal mild wie der Stidwind. Beide sollen den Garten durchwehen, damit der Duft
freigesetzt wird. Die Frucht des Gartens wird nicht zur eigenen Ehre hervorgebracht, sondern damit
der Geliebte Freude daran hat. Die Einladung geschieht im Wissen, dass der Garten ihm gehort. In
dieser Haltung liegt das Wesen wahrer geistlicher Reife: Hingabe ohne Selbstbehauptung. Geistlich
bedeutet dies, dass der Glaubige Gott nicht nur dient, sondern sich ihm o6ffnet — fiir Reinigung,
Verdnderung und Frucht. Alles ist bereit, damit Christus in seinem Volk wohnt und wirkt. (Hohelied
4,16; Johannes 14,21; Galater 2,20; Philipper 2,13)

7.2. Der Brautigam nimmt an - Freude an der Liebe (5,1)

Der Briutigam nimmt die Hingabe der Braut mit Freude an. Der Briutigam antwortet auf die
Einladung der Braut mit dem Bekenntnis: ,,/ch bin in meinen Garten gekommen, meine Schwester,
meine Braut.“ Diese Worte driicken tiefe Freude, Besitz und Gemeinschaft aus. Der Garten ist nicht
fremd, sondern sein Eigentum. Die Braut wird nicht nur Geliebte, sondern Schwester genannt — ein
Ausdruck fiir Vertrautheit, Reinheit und geistliche Néhe. Der Briutigam genief3t von allem, was der
Garten hervorbringt: Honig, Milch, Wein — Bilder fiir Nahrung, Freude und Fiille. Die Liebe wird nicht
nur vollzogen, sondern gefeiert. Geistlich offenbart sich hier das tiefe Einssein zwischen Christus und

der Gemeinde. Wo Hingabe mit Reinheit geschieht, antwortet Christus mit Gegenwart und Annahme.

Seite 44 von 68



Die Seele, die sich ihm 6ffnet, erfihrt seine Freude. (Hohelied 5,1a; Jesaja 62,5; Johannes 14,23;
Oftenbarung 3,20)

Die Gemeinschaft mit dem Geliebten wird zum Segen fiir andere. Der Brautigam richtet sich auch
an die Freunde: ,.Esst, Freunde, trinkt und berauscht euch an der Liebe!* Die Liebe ist nicht exklusiv
versteckt, sondern iiberflieBend, ausstrahlend, segnend. Die Freunde diirfen teilhaben an der Freude
des Briutigams. Diese Einladung ist ein Bild fiir die geistliche Gemeinschaft, die aus echter
Gottesbeziehung erwichst. Wenn die Seele mit Christus vereint ist, hat dies Ausstrahlung auf andere.
Die Liebe Christi ist liberflieBend, nicht begrenzt. Sie ruft andere in die Freude hinein. Geistlich wird
hier deutlich: Wahre Anbetung und Hingabe fiihren nicht zur Isolation, sondern zur Ausstrahlung. Die
Gegenwart Christi in der Gemeinde ist ein Fest, das zur Beteiligung einlddt. (Hohelied 5,1b; Psalm
34,9; Johannes 15,11; 1. Johannes 1,3-4)

Seite 45 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 4.16-5.1)

Zusammenfassung:

Hohelied 4,16-5,1 stellt den Hohepunkt der gegenseitigen Hingabe zwischen Braut und Brautigam dar.
Die Braut 14dt den Geliebten bewusst ein, in ihren Garten zu kommen und dessen Friichte zu genief3en,
was freiwillige, reife Hingabe ausdriickt. Diese Einladung ist nicht fordernd, sondern entspringt
Vertrauen und gewachsener Bezichung. Der Briutigam antwortet unmittelbar und bestétigt die
Annahme dieser Hingabe, indem er den Garten betritt und die Gemeinschaft vollzieht. Die Sprache
betont Freude, Fiille und gegenseitige Zustimmung. Liebe erscheint hier nicht einseitig, sondern als
wechselseitige Gabe, die empfangen und erwidert wird. Zugleich wird die Beziehung in einen
geordneten, legitimen Rahmen gestellt. Die abschlieBende Aufforderung an die Freunde, zu essen und
zu trinken, verleiht dem Geschehen einen offentlichen und bestitigenden Charakter. Intimitdt wird
nicht verborgen beschdmt, sondern als Teil gottlicher Ordnung dargestellt. Der Abschnitt verbindet

Hingabe, Freude und Bestitigung zu einem harmonischen Hohepunkt der Liebesdichtung.

Anwendungen:

Hingabe geschieht freiwillig. Der Text zeigt eine Einladung, die aus Vertrauen erwéchst. Ndhe wird

nicht erzwungen, sondern geschenkt. Diese Einsicht beschreibt reife Liebe.

Liebe ist gegenseitige Antwort. Der Brautigam nimmt die Hingabe an und erwidert sie. Beziehung

lebt von Geben und Empfangen. Diese Wahrheit betont Ausgewogenheit in Liebe.

Intimitiit gehort in geordnete Gemeinschaft. Die Freude wird bestétigt und nicht isoliert dargestellt.
Liebe steht im Rahmen von Ordnung und Anerkennung. Diese Perspektive verbindet Ndhe und

Verantwortung.

Seite 46 von 68



Teil 4: Entfernung und Wiederfinden - Die Liebe wird vertieft
(Hohelied 5,2-6,13)

8. Der Geliebte klopft - sie zogert (5,2-8)

8.1. Die Braut verpasst die Begegnung (5,2-6)

Die Liebe wird gepriift durch das Zogern in einem entscheidenden Moment. Die Braut liegt im
Bett, als der Geliebte an die Tiir klopft. Seine Worte sind liebevoll, eindringlich, werbend. Doch die
Braut zogert — aus Bequemlichkeit, Unsicherheit oder Trigheit. Ihre Antwort klingt zuriickhaltend:
»lch habe mein Kleid ausgezogen, wie sollte ich es wieder anziehen?* Dieses Zogern ldsst die
Gelegenheit zur Begegnung verstreichen. Obwohl der Geliebte durch das Tiirloch seine Hand
hineinstreckt, wird die Tir zu spit gedffnet. Der Geliebte hat sich zuriickgezogen. Diese Szene
beschreibt die schmerzliche Erfahrung verpasster Gemeinschaft. Geistlich zeigt sich hier, dass Christus
oft leise, liebevoll anklopft — aber nicht wartet, wenn sein Werben unbeantwortet bleibt. Wer geistlich
schlaft, verpasst den Augenblick der Gnade. (Hohelied 5,2-6; Jesaja 55,6; Matthaus 25,10-12;
Offenbarung 3,20)

Die spite Reaktion fiihrt zu schmerzlichem Verlust. Als die Braut schlieBlich aufsteht, ist der
Geliebte fort. Thre innere Bewegung war stark — ihr Herz wallte wegen seiner Worte, und ihre Hénde
tropften von Myrrhe. Doch die Tiir6ffnung bringt keine Begegnung mehr. Die Niahe ist gewichen, der
Geliebte hat sich zuriickgezogen. Die Freude wird zur Trauer. Diese Erfahrung spiegelt die Tragik
einer zu spdt erwiderten Liebe. Der Wunsch nach Nihe ist zwar vorhanden, aber der Moment ist
verstrichen. Geistlich zeigt sich hier das ernste Prinzip, dass die Gegenwart Gottes nicht beliebig
abrufbar ist. Gnade will ergriffen, nicht aufgeschoben werden. Wer den Herrn sucht, muss ihn suchen,
solange er zu finden ist. Die Liebe bleibt, aber sie priift. (Hohelied 5,4—6; Spriiche 1,28-30; Matthius
23,37-38; Hebréer 3,15)

8.2. Trauer, Suche und der Schmerz der Trennung (5,7-8)

Die Suche nach dem Geliebten wird zur Erfahrung von Schmerz und Ablehnung. Die Braut

beschreibt, wie sie in der Nacht umbherirrt, auf der Suche nach dem Geliebten. Doch statt Trost oder

Seite 47 von 68



Hilfe wird sie von den Wichtern der Stadt geschlagen und verwundet. Die Schleier, Zeichen ihrer
Wiirde, werden ihr genommen. Diese Szene offenbart die tiefen Schmerzen einer Seele, die die Ndhe
des Geliebten verloren hat und nun auf Unverstdndnis und Hérte trifft. Die Wachen stehen hier
symbolisch fiir das System der Welt, das die Liebesbeziehung nicht versteht und sogar verletzt. Die
Konsequenz der verspéteten Reaktion ist nicht Gleichgiiltigkeit, sondern Leid. Geistlich verdeutlicht
sich hier, dass der Weg der Wiederanndherung an Christus durch Priifungen, Ablehnung und
zerbrochenes Herz fiihrt. Doch selbst im Schmerz bleibt die Liebe lebendig. (Hohelied 5,7;
Klagelieder 3,1-3; Johannes 16,20; Hebréer 12,11)

Die Liebe bleibt bestehen, auch wenn die Néihe verloren scheint. Die Braut richtet einen dringenden
Appell an die Tochter Jerusalems: Wenn sie ihren Geliebten finden, sollen sie ihm sagen, dass sie
krank vor Liebe ist. Trotz aller Zuriickweisung, Trennung und Verletzung bleibt ihre Liebe
ungebrochen. Sie begehrt nicht einen Ersatz, sondern allein den Geliebten. Diese Festigkeit zeigt:
Wabhre Liebe ist nicht von dufleren Umstinden abhingig. Sie bleibt, selbst wenn sie schmerzt. Geistlich
offenbart sich hierin das Bild der leidenden, aber treuen Seele, die in der Priifung nicht den Glauben
verliert. Sie bekennt thre Sehnsucht 6ffentlich, bleibt ausgerichtet auf den Einen. Dies ist die Haltung,
die Christus ehrt — eine Liebe, die nicht nachldsst, auch wenn sie nicht sofort gestillt wird. (Hohelied
5,8; Psalm 42,2—4; Matthius 26,75; Offenbarung 2,4)

Seite 48 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 5.2-8)

Zusammenfassung:

Hohelied 5,2-8 beschreibt eine Phase der Distanz und der gestdrten Gemeinschaft innerhalb der
Liebesbeziehung. Die Frau hort die Stimme des Geliebten, der um Einlass bittet, zdgert jedoch aus
Bequemlichkeit und innerer Zuriickhaltung. Als sie sich schlieBlich entschlieft zu 6ffnen, ist der
Geliebte bereits fortgegangen. Dieses Verpassen 10st tiefe Sehnsucht und innere Unruhe aus. Die Frau
begibt sich erneut auf die Suche, diesmal geprigt von Schmerz und Verletzlichkeit. In der Stadt
begegnet sie den Wéchtern, die sie missverstehen, misshandeln und ihrer Wiirde berauben. Liebe wird
hier nicht romantisiert, sondern in ihrer Zerbrechlichkeit gezeigt. Ndhe kann durch Zdgern gestort
werden, und Wiederherstellung ist nicht ohne Leid. Dennoch bleibt die Sehnsucht nach dem Geliebten
bestehen und wird sogar vertieft. Der Abschnitt macht deutlich, dass Liebe Priifungen kennt und dass
Versdaumnisse reale Konsequenzen haben. Hohelied 5,2-8 zeigt Liebe im Spannungsfeld von

Einladung, Verzogerung, Verlust und erneuter Suche.

Anwendungen:

Zogern kann Gemeinschaft kosten. Der Text zeigt, dass Bequemlichkeit Nidhe unterbrechen kann.
Verpasste Gelegenheiten hinterlassen Leere. Diese Einsicht macht Wachsamkeit in Beziehungen

notwendig.

Liebe kennt Phasen der Verletzung. Die Suche der Frau ist von Schmerz und Ablehnung begleitet.

Beziehung verlduft nicht konfliktfrei. Diese Wahrheit bewahrt vor idealisierten Erwartungen.

Sehnsucht vertieft sich durch Verlust. Das Fernbleiben des Geliebten verstirkt die innere Bindung.

Liebe wird durch Priifung gereift. Diese Perspektive zeigt Wachstum durch Krise.

Seite 49 von 68



9. Beschreibung des Geliebten - tieferes Verstindnis (5,9-6,3)

9.1. Die Braut preist seinen Charakter und seine Schonheit (5,9-16)

Die Braut wird durch die Frage nach dem Geliebten zur bewussten Liebeserklirung
herausgefordert. Die Tochter Jerusalems fragen die Braut, was ihr Geliebter anderen voraus habe.
Diese Frage ist nicht feindlich, sondern fordernd und weckt in der Braut die Bereitschaft, iiber die
Einzigartigkeit ihrer Liebe zu sprechen. lhre Antwort ist keine oberflachliche Beschreibung, sondern
ein Bekenntnis voller Tiefe. Der Geliebte wird als weill und rot, als hervorragend unter Zehntausenden
beschrieben. Weil} steht fiir Reinheit und Erhabenheit, Rot fiir Leben, Kraft und Leidenschaft. Die
Kombination beider Farben zeigt eine ausgewogene, vollkommene Personlichkeit. Das Wort
»hervorragend‘ betont seine Einzigartigkeit und Unvergleichlichkeit. Kein anderer kann ihn ersetzen,
niemand ist ihm gleich. Geistlich ist dies ein Bild fiir Christus, dessen Wesen vollkommen ist. Er allein
ist der Geliebte der Gemeinde — rein, médchtig, liebend und koniglich zugleich. (Hohelied 5,9-10;
Psalm 45,3; Jesaja 9,5; Offenbarung 1,13-15)

Die Beschreibung des Geliebten ist Ausdruck tiefer Bewunderung und geistlicher Erkenntnis.
Die Braut beschreibt die dulleren Merkmale ihres Geliebten: sein Haupt ist feinstes Gold, seine Locken
sind gewellt, schwarz wie ein Rabe. Seine Augen sind wie Tauben an Wasserbéchen, seine Wangen wie
Balsambeete, seine Lippen wie Lilien, seine Hinde wie goldene Rollen mit Chrysolithen besetzt.
Diese Bilder sprechen von Majestit, Reinheit, Sanftheit, Fruchtbarkeit und Kraft. Die &uBere
Erscheinung des Brautigams ist Ausdruck seines inneren Wesens. Seine Augen zeigen Klarheit und
Frieden, seine Wangen duften nach Heilung, seine Lippen reden mit Gnade, seine Héinde handeln mit
Wiirde. Diese Betrachtung ist nicht oberfldchlich, sondern durchdrungen von Liebe und Erkenntnis.
Die Braut hat ihren Geliebten betrachtet, nicht nur gesehen. Geistlich spiegelt sich hierin die vertiefte
Erkenntnis Christi — nicht nur als Retter, sondern als der Geliebte der Seele. (Hohelied 5,11-14; Jesaja
33,17; Lukas 4,22; Johannes 1,14)

Der Geliebte wird in seiner ganzen Gestalt als begehrenswert und vollkommen erkannt. Die
Braut schlieit ihre Beschreibung mit den Worten: ,,Sein ganzer Leib ist wie funkelnder Marmor,
bedeckt mit Saphiren. Seine Beine sind Sdulen aus Alabaster, auf Sockeln von feinem Gold.“ Diese
Aussage betont Standhaftigkeit, Reinheit und konigliche Wiirde. Sein Gang ist herrlich, seine
Erscheinung wie der Libanon — edel, majestétisch und stark. Sein Mund ist siill — das, was er spricht,
ist voller Gnade und Leben. Schlielich bekennt sie: ,,Er ist ganz lieblich. Das ist mein Geliebter, das

ist mein Freund.*“ Dieses abschlieende Bekenntnis zeigt, dass ihre Liebe nicht nur von Bewunderung,

Seite 50 von 68



sondern von inniger Beziehung geprdgt ist. Der Geliebte ist nicht nur schon, sondern
vertrauenswiirdig, verldsslich und nahe. Geistlich ist dies das vollendete Zeugnis der Gemeinde iiber
Christus — in Liebe, Erkenntnis und ungeteiltem Bekenntnis. (Hohelied 5,14-16; Psalm 16,11;
Johannes 6,68; Philipper 3,8)

9.2. Gewissheit der Zugehorigkeit - ,,/ch bin meines Geliebten*
(6,1-3)

Die Suche nach dem Geliebten fiihrt zur erneuerten Gewissheit seiner Gegenwart. Die Tochter
Jerusalems fragen nun selbst nach dem Aufenthaltsort des Geliebten. IThre Haltung hat sich durch das
Zeugnis der Braut verdndert: aus skeptischen Zuhdrerinnen sind suchende Fragende geworden. Die
Braut antwortet mit einer neuen Gewissheit: ,,Mein Geliebter ist hinabgegangen in seinen Garten.
Die Trennung ist iiberwunden, der Geliebte ist nicht fern, sondern gegenwirtig. Er ist dort, wo Frucht
wichst, wo Lilien blithen, wo gepflegt und bewahrt wird. Die Braut erkennt, dass er sich nicht
willkiirlich entfernt hat, sondern dass seine Gegenwart an einem bestimmten geistlichen Ort zu finden
ist. Der Garten ist Symbol fiir Beziehung, Intimitit, geordnete Liebe. Wer Christus sucht, findet ihn in
der Gemeinschaft, in der Stille, im Wort, im Gehorsam. Die erneute Antwort der Braut zeigt, dass sie
gewachsen ist — aus der Erfahrung der Trennung ist neue Reife entstanden. (Hohelied 6,1-2; Psalm
63,2-3; Johannes 20,16; Kolosser 3,1-2)

Die Zugehorigkeit zur Liebe ist beidseitig und unerschiitterlich geworden. Die Braut bekennt:
,Ich bin meines Geliebten, und mein Geliebter ist mein.* Diese Aussage markiert einen Hohepunkt des
Vertrauens und der inneren Gewissheit. Die gegenseitige Zugehorigkeit ist nicht theoretisch, sondern
tief erfahren. Was vorher durch Sehnsucht, Suche und Schmerz erarbeitet wurde, wird nun im
Bekenntnis festgehalten. Die Liebe ist nicht mehr nur Wunsch, sondern Identitét. Der Geliebte ist nicht
nur bewundert, sondern zugehorig. Der Garten, in dem er weidet, ist auch der Ort der Braut — denn wo
er ist, da gehort auch sie hin. Geistlich spiegelt sich hier die vollkommene Beziehung zwischen
Christus und seiner Gemeinde wider. Die Seele, die ihn sucht und findet, erkennt: Alle Sicherheit liegt
in dieser Liebe. Sie ist nicht verloren, sondern gefunden, nicht zweifelnd, sondern gewiss. (Hohelied
6,3; Psalm 73,25-26; Johannes 10,28-29; Romer 8,38-39)

Seite 51 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 5.9-6.3)

Zusammenfassung:

Hohelied 5,9-6,3 zeigt, wie Liebe durch Erinnerung, Bekenntnis und erneute Ausrichtung vertieft wird.
Die Tochter Jerusalems fordern die Frau heraus, den Geliebten ndher zu beschreiben und seine
Besonderheit zu begriinden. Daraufhin entfaltet sie ein ausfiihrliches Liebeslob, das den Geliebten als
einzigartig, wiirdevoll und unvergleichlich schildert. Seine Erscheinung wird in koniglichen und
schopfungshaften Bildern beschrieben, die Stirke, Schonheit und Verlésslichkeit ausdriicken. Die
Beschreibung ist nicht distanziert, sondern von persdnlicher Bindung und innerer Uberzeugung
gepréagt. Durch dieses bewusste Erinnern wird ihre Liebe geklart und gefestigt. Die Suche nach dem
Geliebten erhdlt eine neue Richtung und Zielstrebigkeit. Am Ende wird die gegenseitige Zugehorigkeit
erneut bekannt: Der Geliebte gehort der Frau, und sie gehdrt ihm. Die Beziehung findet damit wieder
Ruhe und Ordnung. Der Abschnitt verbindet Liebeszeugnis, Identitdtsklirung und erneuerte

Gemeinschalft.

Anwendungen:

Liebe wird durch bewusstes Erinnern gestirkt. Der Text zeigt, wie das Aussprechen der Qualititen
des Geliebten innere Klarheit schafft. Erinnerung ordnet Gefiihle und vertieft Bindung. Diese Einsicht

unterstreicht die Kraft bewusster Wertschiatzung.

Wahre Liebe erkennt Einzigartigkeit. Die Frau beschreibt den Geliebten als unvergleichlich unter

vielen. Liebe lebt nicht vom Vergleich, sondern von Uberzeugung. Diese Wahrheit zeigt reife Bindung.

Zugehorigkeit schenkt neue Orientierung. Die erncute Bekennung gegenseitiger Zugehorigkeit
beendet Unruhe und Suche. Beziehung gewinnt Stabilitdt durch klare Bindung. Diese Perspektive
verbindet Liebe und Sicherheit.

Seite 52 von 68



10. Wiedervereinigung und Lob der Braut (6,4-13)

10.1. Schonheit der Braut und ihre Unvergleichlichkeit (6,4-10)

Der Briutigam beschreibt die Braut als schon, ehrfurchtgebietend und herrlich. Die Braut wird
mit der Stadt Tirza und mit Jerusalem verglichen — beides bedeutende Orte in Israel, Zeichen von
Schonheit, Ordnung und Stirke. Tirza war bekannt fiir ihre Anmut, Jerusalem fiir ihre geistliche
Bedeutung und Majestit. Der Brautigam sagt, die Braut sei ,,schon wie Tirza, lieblich wie Jerusalem,
furchtgebietend wie Heerschaaren mit Bannern.“ Diese Beschreibung vereint Anziehungskraft und
Ehrfurcht. Thre Schonheit ist nicht oberflachlich, sondern gepriagt von Wiirde und geistlicher Autoritit.
Sie ist nicht nur begehrenswert, sondern auch ehrfurchtgebietend. Thre Erscheinung hat eine geistliche
Wirkung — wie ein Heer unter gottlichem Banner. Der Brautigam ist nicht nur von Liebe ergriffen,
sondern auch von Achtung. Geistlich zeigt sich hier das Bild der Gemeinde in ihrer himmlischen
Bestimmung: herrlich, geordnet, ehrfurchtgebietend — nicht wegen eigener Kraft, sondern wegen ihrer
Stellung in Christus. (Hohelied 6,4; Psalm 48,3; Jesaja 60,1-3; Epheser 5,27)

Die Wirkung der Braut auf den Briutigam ist tief und iiberwiltigend. Der Brautigam ruft: ,,Wende
deine Augen von mir, denn sie verwirren mich.” Dies ist keine Zuriickweisung, sondern ein Ausdruck
der tiefen Ergriffenheit durch ihre Néhe. Ihre Augen sind voller Kraft, Reinheit und Liebe — sie binden
sein Herz. Dann wiederholt der Briutigam Details ihrer Schonheit: Haare wie Ziegen, Zéhne wie
Schafe, Schldfen wie ein Granatapfel. Diese Wiederholung zeigt, dass seine Liebe nicht nachlésst,
sondern erneuert wird. Jede Einzelheit der Braut ist dem Briutigam vertraut und kostbar. Sie ist keine
Fremde, sondern eine Vertraute. Die Beschreibung verbindet Natiirlichkeit mit Schonheit, Einfachheit
mit Tiefe. Geistlich zeigt sich hierin die bleibende Freude Christi an seiner Gemeinde. Auch nach
Zeiten der Trennung bleibt seine Liebe unversehrt. (Hohelied 6,5-7; Jesaja 49,16; Johannes 17,24;
Hebrier 13,8)

Die Braut wird unter allen Frauen als einzigartig hervorgehoben. Der Brautigam vergleicht seine
Braut mit sechzig Koniginnen, achtzig Nebenfrauen und Jungfrauen ohne Zahl — doch sie ist ,,eine
Einzige®. Sie ist ,,die Reine ihrer Mutter, die Auserwdhlte ihrer Gebdrerin®. Selbst andere Frauen
preisen sie: ,,Wer ist sie, die hervorblickt wie die Morgenrote?* Diese Aussagen betonen die
Einzigartigkeit, Unverwechselbarkeit und geistliche Ausstrahlung der Braut. Sie ist nicht nur geliebt,
sondern auserwéhlt. Thre Erscheinung ist wie die Morgenrdte — Licht nach der Dunkelheit, Hoffnung
nach der Nacht. Sie gleicht dem Mond in seiner Reinheit, der Sonne in seiner Klarheit, und

Heerscharen mit Bannern in ihrer Kraft. Geistlich offenbart sich hier das Bild der Gemeinde als Braut

Seite 53 von 68



Christi — ausgezeichnet, einzigartig, rein, strahlend. In ihr wird Gottes Herrlichkeit sichtbar. (Hohelied
6,8-10; 2. Mose 19,5-6; Matthdus 5,14-16; Offenbarung 21,2)

10.2. Riickkehr zum Garten - Erneuerung der Gemeinschaft
(6,11-13)

Die Braut begibt sich in den Garten, um neues Leben und Frucht zu suchen. Die Braut spricht
davon, wie sie in den Nussgarten hinabstieg, um das Erwachen des Friihlings zu betrachten — um zu
sehen, ob der Weinstock bliihe, ob die Granatbdume sprossten. Diese Bewegung ist ein Ausdruck
geistlicher Wachsamkeit und sehnsiichtiger Erwartung. Der Garten steht fiir den Ort der Gemeinschatft,
der Fruchtbarkeit, der Intimitdt mit dem Geliebten. Die Braut sucht nicht mehr nur den Bréutigam
selbst, sondern auch die Zeichen seines Wirkens. Sie will erkennen, ob die Liebe wichst, ob Frucht
entsteht, ob geistliches Leben sichtbar wird. Thre Bewegung ist bewusst, nicht zufillig. Sie zeigt, dass
echte Liebe wach bleibt und Ausschau hélt nach geistlicher Entwicklung. Geistlich verweist dies auf
die Haltung des Gldubigen, der nicht nur Beziehung sucht, sondern auch Frucht — zur Ehre Gottes.
(Hohelied 6,11; Johannes 15,4-5; Galater 5,22-23; Philipper 1,9-11)

Die Wiedervereinigung mit dem Geliebten bringt Bewegung und Anziehung mit sich. Noch ehe
die Braut es erkennt, wird sie von Sehnsucht ergriften und findet sich im ,,Wagen eines Edlen‘ wieder.
Dies ist ein Bild plotzlicher Ndhe, gottlicher Begegnung, tiberwaltigender Liebe. Die Beziehung ist
nicht mehr nur Suche, sondern wiederhergestellte Gemeinschaft. Die Tochter Zions rufen: ,,Kehre um,
kehre um, du Schulamit!* und bitten sie, dass sie sich ihnen zeige. Der Name ,,Schulamit™ verweist auf
Frieden, Vollendung, Gemeinschaft. Die Braut wird nun bewundert — sie ist nicht mehr nur Suchende,
sondern eine Offenbarung der Liebe. Doch der Text fragt zurtick: ,,Was wollt ihr an der Schulamit
sehen? — ein Hinweis, dass diese Liebe nicht zur Schau, sondern zur Tiefe bestimmt ist. Geistlich
zeigt sich hier die Berufung der Gemeinde, Licht in der Welt zu sein, aber nicht durch dueren Glanz,
sondern durch innere Gemeinschaft mit Christus. (Hohelied 6,12-13; Jesaja 60,1-2; Matthdus 5,16;
Offenbarung 21,11)

Seite 54 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 6.4-13)

Zusammenfassung:

Hohelied 6,4-13 beschreibt die erneuerte und gefestigte Liebe zwischen Brautigam und Braut nach der
Phase der Distanz. Der Bréautigam spricht ein weiteres Liebeslob aus und stellt die Schonheit der Braut
in koniglichen und erhabenen Bildern dar. Thre Anmut wird mit berithmten Stadten verglichen und als
zugleich sanft und tiberwaltigend beschrieben. Dabei wird betont, dass sie einzigartig ist,
hervorgehoben aus vielen anderen. Die Liebe des Brautigams ist nicht geschwicht, sondern vertieft
und bestétigt. Die Braut wird als begehrenswert und bewundert dargestellt, nicht nur vom Brautigam,
sondern auch von anderen. Dennoch bleibt die Beziehung exklusiv und klar ausgerichtet. In der Mitte
des Abschnitts wird Bewegung sichtbar: Die Braut geht in den Garten, was Wachstum, Reife und
Fruchtbarkeit andeutet. Am Ende steht die Offentliche Wahrnehmung der Beziehung, die
Bewunderung, aber auch Spannung auslost. Der Abschnitt zeigt Liebe als gereift, gefestigt und

sichtbar bestétigt. Ndhe ist wiederhergestellt, ohne die gewachsene Reife zu verlieren.

Anwendungen:

Liebe vertieft sich durch Bewihrung. Der Text zeigt eine Beziehung, die nach Distanz nicht
zerbricht, sondern gefestigt hervorgeht. Priifung fiihrt zu Reife. Diese Einsicht beschreibt gewachsene
Liebe.

Einzigartigkeit stirkt Bindung. Die Braut wird als eine unter vielen hervorgehoben. Liebe lebt von

bewusster Erwdhlung. Diese Wahrheit unterstreicht exklusive Hingabe.

Reife Liebe bleibt sichtbar und geordnet. Die Bezichung wird offentlich wahrgenommen und

bestitigt. Nahe schlie3t Verantwortung nicht aus. Diese Perspektive zeigt Liebe als gereifte Bindung.

Seite 55 von 68



Teil 5: Reife Liebe und bleibende Sehnsucht (Hohelied 7,1-8,14)

11. Lobpreis der reifen Liebe - ganzheitliche Freude (7,1-10)

11.1. Korperliche und emotionale Wertschatzung (7,1-6)

Der Briautigam beginnt mit einem liebevollen Lob, das in Wertschitzung und Anbetung
iibergeht. Die Beschreibung der Braut beginnt mit ihren Fiilen in den Sandalen — ein Zeichen fiir
Schonheit in Bewegung. Thre Haltung ist edel, sie gleicht einer Fiirstentochter. Der Aufbau ihres
Leibes wird mit einem kunstvoll geformten Schmuckstiick verglichen, mit edler Handarbeit. Die Liebe
des Briutigams betrachtet nicht nur duflere Formen, sondern erkennt Wiirde, Wert und gottliche
Ordnung. Die bildhafte Sprache entfaltet keine Begierde, sondern Ehrfurcht vor dem Geschenk der
Schonheit. Selbst der Nabel wird als ,,runde Schale beschrieben, in der Wiirzwein nicht fehlt — ein
Bild fiir Fiille und Fruchtbarkeit. Die Leibesfiille wird nicht herabgewiirdigt, sondern gepriesen als
Ausdruck von Leben, Stirke und Anmut. Die Wertschdtzung beginnt unten und steigt auf — ein
Zeichen fiir Achtung und nicht fiir Besitzdenken. Geistlich zeigt sich hier, dass die Gemeinde in allen
Teilen und Ordnungen schon ist, wenn sie in Christus lebt. (Hohelied 7,1-3; Psalm 90,17; Romer
12,4-5; 1. Korinther 12,18)

Die Beschreibung offenbart eine Liebe, die das Ganze der Person in Wiirde umfasst. Die Briiste
der Braut werden erneut erwéhnt — diesmal als ,,zwei junge Rehkitze, Zwillinge einer Gazelle*. Diese
Bilder sprechen von Zartheit, Lebendigkeit und Gleichklang. Der Brautigam spricht nicht von Besitz,
sondern von Betrachtung. Danach beschreibt er ihren Hals wie einen Turm aus Elfenbein — Zeichen
von Stérke, Reinheit und edler Erscheinung. Thre Augen gleichen den Teichen zu Hesbon — tief, klar
und bewegend. Das Tor von Bat-Rabbim steht fiir Schutz und Herrschaft. Die Nase wie der Libanon —
stark, majestétisch — weist auf Erhabenheit und geistliche Unterscheidung. Die Liebe des Brautigams
ist ganzheitlich: Sie umfasst Schonheit, Wiirde, Stirke und Reinheit. Geistlich zeigt sich in dieser
Beschreibung die Vielfalt der Gemeinde, in der jedes Teil seine geistliche Bedeutung und Schonheit
hat. (Hohelied 7,3-5; Psalm 133,1; Hohelied 4,4; Epheser 4,16)

Die Kronung der Beschreibung liegt in der freudigen Anziehungskraft der Braut. Der Brautigam
schlieBt mit einem Lobpreis der Gesamterscheinung der Braut: ,,Dein Haupt ist dir wie der Karmel,

und das Haar deines Hauptes wie Purpur.* Der Karmel ist ein Berg der Schonheit, Fruchtbarkeit und

Seite 56 von 68



gottlichen Begegnung. Purpur steht fiir konigliche Wiirde. Das Bild driickt aus, dass die Braut sowohl
koniglich als auch geweiht ist. Die Liebe ist nicht fliichtig, sondern von Ehrfurcht geprigt. Der
Bréautigam erklért: ,,Ein Konig ist gefangen in deinen Locken.® Diese Aussage bringt die Macht der
Liebe zum Ausdruck, die nicht unterwirft, sondern durch Schonheit bindet. Die Locken symbolisieren
das Geheimnisvolle, das Anziehende, das Geistliche. Die wahre Liebe wirkt durch das Wesen, nicht
durch Zwang. Geistlich spiegelt sich hier Christus, der seine Gemeinde liebt und sich an ihr erfreut,
wie ein Konig an seiner Braut. (Hohelied 7,5-6; Psalm 45,12-14; Jesaja 62,3-5; Offenbarung 21,9)

11.2. Gegenseitige Hingabe und Begehren (7,7-10)

Die Liebe wird zur gegenseitigen Einladung, einander zu genieflen und sich zu schenken. Der
Bréutigam spricht in Bildern des Weinstocks und der Palmen: ,,Dein Wuchs ist hoch wie eine Palme,
und deine Briiste gleichen Trauben.* Diese Worte verbinden Aufrichtigkeit, Starke und Fruchtbarkeit.
Die Palme steht flir aufrechte Gestalt, Standhaftigkeit und gesegnete Fiille, wihrend die Trauben
Sinnbild fiir Frucht und Freude sind. Der Wunsch, an der Palme zu greifen und ihre Friichte zu
genieen, ist Ausdruck einer reifen, ehrfiirchtigen Liebe. Es geht nicht um Besitz oder Ausbeutung,
sondern um Begegnung, Hingabe und Freude in gegenseitigem Vertrauen. Die Liebe ist korperlich,
aber nicht triebhaft — sie ist geistlich durchdrungen. Der Geliebte vergleicht den Atem der Braut mit
Apfeln und ihren Mund mit bestem Wein — beides Zeichen von Erfrischung, SiiBe und Genuss.
Geistlich offenbart sich hier die Freude des Herrn an der Hingabe seines Volkes, das in Reinheit und
Liebe mit ihm verbunden ist. (Hohelied 7,7-9a; Psalm 36,9; Johannes 15,9-11; Philipper 1,11)

Die Braut antwortet mit freier und selbstbewusster Hingabe. Auf die Worte des Bréautigams folgt
die klare und freudige Antwort der Braut: ,,/ch gehére meinem Geliebten, und nach mir steht sein
Verlangen.* Dieses Bekenntnis ist Ausdruck volliger Zugehorigkeit, aber auch von Sicherheit und
Freude. Die Liebe ist nicht einseitig, sondern gegenseitig. Die Braut weil3, dass der Briutigam sie
begehrt — nicht aus Not, sondern aus Liebe. Sie kennt seine Zuneigung und antwortet mit Hingabe.
Dies ist keine bedingungslose Selbstaufgabe, sondern freiwillige Gemeinschaft. Die Beziehung ist reif,
klar, erfiillt. Geistlich gesehen zeigt sich hier das vollkommene Verhéltnis zwischen Christus und der
Gemeinde: Er liebt, sie erwidert; er begehrt, sie gehort ihm. Die Hingabe des Gldubigen ist getragen
von der Gewissheit, geliebt, gewollt und geborgen zu sein. (Hohelied 7,9b-10; Jesaja 43,1; Johannes
10,14-15; Romer 8,16-17)

Seite 57 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 7.1-10)

Zusammenfassung:

Hohelied 7,1-10 entfaltet die reife, unbefangene Bewunderung des Brautigams fiir die Braut und zeigt
die Tiefe ihrer gegenseitigen Verbundenheit. Der Brautigam beschreibt die Schonheit der Braut von
den Fiilen bis zum Haupt und wiirdigt sie in einer ganzheitlichen, ehrenden Weise. Seine Worte sind
nicht herabsetzend oder begehrlich, sondern anerkennend und schiitzend. Die Bilder sprechen von
Harmonie, Fruchtbarkeit und koniglicher Wiirde und unterstreichen die Einzigartigkeit der Braut. Die
Liebe ist nicht mehr von Unsicherheit geprigt, sondern von Ruhe und Klarheit. Zugleich antwortet die
Braut mit einer bewussten Selbstzuordnung: Sie gehort dem Geliebten, und sein Verlangen gilt ihr.
Diese Aussage markiert eine gereifte Beziehung, in der Nédhe und Identitdt geklirt sind. Intimitat
erscheint nicht als Verlust des Selbst, sondern als bewusste Hingabe. Der Abschnitt zeigt Liebe auf
dem Hoéhepunkt gegenseitiger Wertschdtzung und Sicherheit. Hohelied 7,1-10 verbindet korperliche

Néhe mit innerer Stabilitét und geordneter Bindung.

Anwendungen:

Reife Liebe ehrt den ganzen Menschen. Der Text zeigt eine Bewunderung, die umfassend und

respektvoll ist. Ndhe geht mit Achtung einher. Diese Einsicht beschreibt gesunde Intimitét.

Liebe schenkt Sicherheit und Identitit. Die Braut weill, wem sie gehort, ohne sich zu verlieren.

Bindung stirkt Selbstgewissheit. Diese Wahrheit kennzeichnet gereifte Beziehung.

Gegenseitiges Verlangen ist geordnet und erwidert. Das Begehren des Geliebten ist klar
ausgerichtet und beantwortet. Intimitét geschieht in Zustimmung. Diese Perspektive verbindet Néhe

und Verantwortung.

Seite 58 von 68



12. Sehnsucht nach Nihe und Verlangen nach Vertrautheit
(7,11-8,4)

12.1. Wunsch nach vertrauter Beziehung auch in der Offentlichkeit
(7,11-8,2)

Die Braut sehnt sich nach ungehinderter Nihe und offentlicher Gemeinschaft mit dem
Geliebten. Die Braut duflert den Wunsch: ,,0O dass du wie ein Bruder wdrest, der an meiner Mutter
Brust gesogen hat!*“ In der damaligen Kultur war nur zwischen Geschwistern 6ffentliche Zartlichkeit
erlaubt. Der Wunsch driickt nicht sexuelle Begierde aus, sondern das tiefe Verlangen nach sichtbarer,
gesellschaftlich akzeptierter Ndhe. Die Braut mochte dem Geliebten 6ffentlich begegnen, ihn kiissen
und umarmen, ohne Scham oder Einschrinkung. Diese Offenheit steht fiir eine Liebe, die sich nicht
versteckt. Die intime Beziehung soll sich auch im Alltag zeigen diirfen. Geistlich gesehen spiegelt sich
darin die Sehnsucht der Gldubigen, Christus nicht nur im Verborgenen, sondern auch im Leben vor
anderen zu bekennen und mit ihm verbunden zu sein. Die Liebe soll nicht nur privat, sondern auch
offentlich gelebt werden — frei von Angst und Menschenfurcht. (Hohelied 7,11; Matthdus 10,32;
Romer 1,16; 2. Timotheus 1,7-8)

Die intime Nihe zum Geliebten wird als Quelle von Freude, Fithrung und Geborgenheit gesehen.
Die Braut spricht weiter: ,,Ich wiirde dich fiihren und in das Haus meiner Mutter bringen; du wiirdest
mich unterweisen. Die Beziehung ist nicht nur emotional, sondern auch lehrend und geistlich geprégt.
Der Geliebte ist nicht nur Ziel, sondern auch Quelle von Weisheit. Im Bild der Mutter steckt das Motiv
von Ursprung und vertrautem Raum. Dort mochte die Braut Wein mit Wiirzwein reichen — ein Zeichen
von Gastfreundschaft, Lebensfreude und tiefer Gemeinschaft. Die Liebe wird geteilt, nicht besessen.
Die Braut denkt in Kategorien von Hingabe, nicht von Anspruch. Sie will geben, nicht nur empfangen.
Geistlich betrachtet offenbart sich hier das Bild einer geistlich reifen Beziehung zu Christus: Er fiihrt,
belehrt, erfreut, und der Glaubige dient in Liebe. (Hohelied 8,1-2; Johannes 14,21; Rémer 12,1;
Kolosser 3,16)

12.2. Bitte, die Liebe nicht zu wecken, bevor sie bereit ist (8,3-4)

Die Liebe erreicht einen Zustand der Ruhe, Nihe und Geborgenheit. Die Braut beschreibt, wie der
Geliebte seine linke Hand unter ihren Kopf legt und sie mit der rechten umarmt. Dieses Bild zeigt die

Vollendung der Liebe in Schutz, Nidhe und Intimitdt. Es ist keine hastige, fliichtige Begegnung,

Seite 59 von 68



sondern ein Zustand der Vertrautheit und Ruhe. Die Liebe hat ein Ziel erreicht, in dem sich beide
gefunden haben. Es ist ein Zustand des Friedens, in dem keine Worte mehr nétig sind. Diese Haltung
spricht von Vertrauen und der Gewissheit, angekommen zu sein. Es ist ein Bild fiir die geistliche Ruhe,
die aus echter Beziehung zu Christus hervorgeht. Wer in ihm geborgen ist, ruht sicher, findet Trost und
Bestiandigkeit. Diese Néhe ist nicht aufdringlich, sondern schiitzend. Geistlich wird hier die Tiefe der
Gemeinschaft mit dem Herrn sichtbar, in der der Glaubige zur Ruhe kommt. (Hohelied 8,3; Psalm
23,1-3; Jesaja 26,3; Matthdus 11,28-29)

Die Liebe soll nicht durch dufleren Druck oder innere Ungeduld iiberstiirzt werden. Die Braut
wiederholt die feierliche Bitte an die Tochter Jerusalems: ,,Erweckt nicht die Liebe und weckt sie nicht
auf, bis es ihr gefdllt!* Diese Aussage ist ein Grundsatz des gesamten Hohelieds. Wahre Liebe kann
nicht erzwungen werden. Sie muss wachsen, reifen und zur rechten Zeit sich offenbaren. Ungeduld,
sozialer Druck oder emotionale Manipulation zerstoren den heiligen Raum, in dem Liebe sich
entfaltet. Die Liebe hat ihr eigenes MaB, ihren eigenen Rhythmus, ihre eigene Zeit. Der Befehlston
»lch beschwore euch® zeigt die Tiefe dieser Einsicht. Geistlich verweist dies auf die Gefahr, geistliche
Wahrheiten und Erfahrungen vorzeitig zu erzwingen. Auch in der Beziehung zu Christus gilt: nicht
driangen, sondern wachsen. Alles hat seine Zeit, auch die Offenbarung der Liebe. (Hohelied 8.,4;
Prediger 3,11; Jakobus 5,7-8; 1. Korinther 13,4)

Seite 60 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 7.11-8.4)

Zusammenfassung:

Hohelied 7,11-8,4 beschreibt die bewusste, gereifte Hingabe der Braut und die vertiefte Gemeinschaft
zwischen ihr und dem Bréutigam. Die Braut bekennt offen ihre Zugehdrigkeit und 14dt den Geliebten
zu gemeinsamer Nidhe und Bewegung ein. Liebe bleibt hier nicht statisch, sondern sucht gemeinsames
Unterwegssein, Wachstum und Erneuerung. Die Bilder von Feld, Weinbergen und Friichten betonen
Fruchtbarkeit, Reife und Zukunftsausrichtung der Beziehung. Zugleich wird Nihe mit Offentlichkeit
verbunden, ohne Scham oder Verheimlichung. Die Braut &uBlert den Wunsch nach freier,
selbstverstdndlicher Zuneigung, die nicht verborgen werden muss. Liebe erscheint als natiirlich,
geordnet und bekenntnisfahig. Der Abschnitt endet erneut mit der Mahnung, die Liebe nicht vorzeitig
zu wecken oder zu storen. Damit wird betont, dass auch gereifte Liebe Schutz, Mal3 und den richtigen

Zeitpunkt bendtigt. Hohelied 7,11-8,4 verbindet innige Néhe, Freiheit und verantwortete Ordnung.

Anwendungen:

Reife Liebe sucht gemeinsames Wachstum. Der Text zeigt eine Beziehung, die sich gemeinsam
bewegt und entwickelt. Ndhe bleibt lebendig und zukunftsorientiert. Diese Einsicht beschreibt Liebe

als dynamisch.

Liebe darf offen und bekenntnishaft sein. Die Braut wiinscht sich sichtbare, ungezwungene
Zuneigung. Reife Bindung braucht keine Verbergung. Diese Wahrheit unterstreicht die Natiirlichkeit

geordneter Liebe.

Auch gereifte Liebe braucht Schutz und MaB. Die wiederholte Mahnung bewahrt Nédhe vor
Uberforderung. Liebe bleibt wertvoll durch Ordnung. Diese Perspektive schiitzt Intimitit und Tiefe.

Seite 61 von 68



13. Die Uniiberwindbarkeit der wahren Liebe (8,5-14)

13.1. Liebe ist stiarker als der Tod - ihr Wert ist unbezahlbar (8,5-7)

Die Liebe hat eine Geschichte, die mit Erinnerung und Gnade verbunden ist. Die Szene beginnt
mit der Frage: ,,Wer ist sie, die da heraufkommt von der Wiiste, an ihren Geliebten gelehnt?* Die Braut
erscheint nicht allein, sondern gestiitzt, geborgen und verbunden. Die Wiiste steht fiir Priifungen,
Einsamkeit, geistliche Kdmpfe. Der Aufstieg aus der Wiiste ist ein Bild fiir Erlosung, fiir den Weg von
der Not in die Ruhe. Der Geliebte war bei ihr, nicht fern. Die Erinnerung an den ,,Apfelbaum*, unter
dem die Mutter sie gebar, ruft das Bild von Ursprung, Erwdhlung und VerheiBung hervor. Es ist der
Ort, wo das Leben begann — geistlich wie korperlich. Die Liebe hat eine Wurzel, sie ist nicht zufillig
entstanden. In dieser Erinnerung wird deutlich: Die Liebe ist Teil der gottlichen Geschichte. Der
Geliebte war nicht nur Zeuge, sondern Quelle und Begleiter ihres Lebensweges. (Hohelied 8,5; 5.
Mose 8,2; Jesaja 43,1; Hosea 2,16)

Die Liebe fordert vollige Hingabe — sie gehort nicht dem Belieben, sondern dem Bund. Die Braut
spricht: ,,Lege mich wie ein Siegel auf dein Herz, wie ein Siegel auf deinen Arm.* Das Siegel war
Zeichen des Eigentums, der Unverdnderlichkeit und des personlichen Rechts. Die Braut verlangt nicht
nur Néhe, sondern Untrennbarkeit. Sie will im Herzen — dem Sitz der Zuneigung — und auf dem Arm —
dem Ort der Kraft — gegenwirtig sein. Diese Worte zeigen, dass wahre Liebe nicht nur emotionale
Wirme, sondern verbindliche Zugehorigkeit bedeutet. Sie fordert nicht gelegentliche Begegnung,
sondern dauerhafte Gemeinschaft. Die Liebe ist nicht nur Gefiihl, sondern Entscheidung und Bund.
Geistlich betrachtet offenbart sich hierin die tiefe Wahrheit der Beziehung zwischen Christus und
seinem Volk: Sie ist nicht wechselhaft, sondern durch den Heiligen Geist versiegelt. (Hohelied 8,6a;
Jesaja 49,16; Johannes 10,28; Epheser 1,13)

Die wahre Liebe ist uniiberwindlich, unverkiuflich und unausléschlich. Die Braut bekennt: ,,Denn
die Liebe ist stark wie der Tod, die Eifersucht ist hart wie das Totenreich.“ Diese Aussagen zeigen die
Unumkehrbarkeit und Macht der wahren Liebe. Der Tod ldsst sich nicht aufhalten — ebenso wenig
wahre Liebe. Die Eifersucht hier ist nicht negativ gemeint, sondern steht fiir den absoluten Anspruch
der Liebe. Thre Gluten sind Feuergluten, eine Flamme des HERRN. Die Liebe, die von Gott kommt, ist
kein menschliches Produkt, sondern gottlich. Sie iibersteigt jedes MaB, jede Berechnung. ,Viele
Wasser kénnen die Liebe nicht ausloschen, Strome konnen sie nicht ertrdnken.” Selbst groBe dulere
Bedringnis kann sie nicht zerstéren. Und wer alles Gut seines Hauses fiir die Liebe geben wollte,

bekdme nur Verachtung — denn Liebe ist unbezahlbar. Geistlich ist dies die Liebe Christi, die den Tod

Seite 62 von 68



tiberwand, die ewig bleibt und die kein Preis je verdienen kann. (Hohelied 8,6b—7; Romer 8,38-39;
Johannes 15,13; 1. Johannes 4,10)

13.2. Schutz der Liebe in der Jugend - Reinheit und Entscheidung
(8,8-12)

Die Sorge um Reinheit und Schutz der Liebe beginnt schon in jungen Jahren. Die Briider der
Braut sprechen von einer kleinen Schwester, die noch keine Briiste hat — ein Bild fiir Unreife, Kindheit
und beginnende Entwicklung. Sie stellen die Frage: ,,Was sollen wir mit unserer Schwester tun, wenn
man um sie wirbt?* Diese Frage zeigt Verantwortung, Flirsorge und geistliche Weitsicht. Es geht
darum, wie junge Méadchen auf das Leben, auf Liebe und Ehe vorbereitet werden sollen. Zwei Bilder
folgen: Wenn sie eine Mauer ist, will man auf ihr einen silbernen Zinnenbau errichten; wenn sie aber
eine Tiir ist, will man sie mit Zedernbrettern verschlieBen. Die Mauer steht fiir Festigkeit, Abgrenzung
und Schutz — die Tiir fiir Offenheit und Verletzlichkeit. Die Briider wollen nicht kontrollieren, sondern
bewahren. Geistlich zeigt sich hier die Notwendigkeit, Reinheit und Unversehrtheit in jungen Jahren
durch geistliche Fiirsorge zu schiitzen. (Hohelied 8,8-9; Psalm 119,9; Spriiche 4,23; 1. Thessalonicher
4,3-4)

Die gereifte Liebe ist bewahrt, gefestigt und mit Frieden belohnt. Die Braut antwortet
selbstbewusst: ,,Ich bin eine Mauer, und meine Briiste sind wie Tiirme.* Damit bekennt sie, dass ihre
Liebe nicht wahllos war, sondern gefestigt und gewachsen ist. Sie hat sich selbst bewahrt und ist nun
zur Ruhe gekommen. In diesem Zustand ist sie ,,in seinen Augen wie eine, die Frieden findet“. Frieden
ist hier mehr als Abwesenheit von Streit — es ist die erfiillte Ruhe einer reinen, reifen Liebe. Danach
wird vom Weinberg Salomos in Baal-Hamon gesprochen, der verpachtet wurde und viel Frucht bringt.
Die Braut besitzt ihren eigenen Weinberg — ein Bild fiir ihre eigene Fruchtbarkeit, Reife und
Verantwortung. Sie unterscheidet klar zwischen dem, was dem Konig gehort, und dem, was sie selbst
verwaltet. Geistlich zeigt sich hier die Reife eines Lebens, das Christus gehort, Frucht bringt und in
Frieden mit Gott lebt. (Hohelied 8,10-12; Johannes 14,27; Galater 5,22; Romer 6,22)

13.3. Ruf der Braut und Antwort des Briutigams - Erwartung der
Wiederkunft (8,13-14)

Die Braut ruft nach der Stimme des Geliebten und sehnt sich nach seiner Nihe. Der Briautigam
wird direkt angesprochen: ,,Du, der du in den Gdrten weilst, Freunde lauschen deiner Stimme — lass

sie mich horen!* Die Braut weil}, wo der Geliebte ist: Er ist in den Gérten, im Ort der Gemeinschaft

Seite 63 von 68



und Fruchtbarkeit. Andere horen ihn, doch sie selbst sehnt sich nach seiner Stimme. Dies ist ein Ruf
nach personlicher Offenbarung, nach direkter Begegnung. Die Liebe ist nicht gesittigt, sie bleibt
suchend und erwartungsvoll. Geistlich zeigt sich hier das Bild der Gemeinde, die sich nach der Stimme
ihres Herrn sehnt — nach seiner Leitung, seiner Gegenwart, seinem Reden. Die Liebe ist wach,
horbereit, empfénglich. Der Ruf zeigt keine Ungewissheit, sondern tiefe Verbundenheit. Sie weiB,
wem sie ruft — und erwartet Antwort. Die Stimme des Herrn ist Leben, Trost und Freude. (Hohelied
8,13; Psalm 85,9; Johannes 10,27; Offenbarung 3,20)

Die Liebe miindet in das sehnsiichtige Verlangen nach der baldigen Wiederkunft. Die letzten
Worte der Braut lauten: ,,Flieh, mein Geliebter, und sei gleich einer Gazelle oder einem jungen Hirsch
auf den Balsambergen!* Dieser Ruf ist kein Riickzugsbefehl, sondern ein Aufruf zum Kommen —
schnell, unaufhaltsam, voller Leben. Die Braut ruft nach seiner baldigen Riickkehr, nach dem letzten,
endgiiltigen Zusammensein. Die Gazelle ist ein Bild fiir Anmut, Kraft und Schnelligkeit. Die
Balsamberge verweisen auf den Ort der Liebe, des Wohlgeruchs und der Freude. Die Liebe will erfiillt
werden, nicht ewig warten. Geistlich ist dies der Schlusspunkt des Hohelieds und zugleich ein
prophetischer Ausblick. Die Gemeinde ruft Christus: ,,Komm bald!*“ Diese Erwartung prigt das Leben
im Glauben — nicht im Stillstand, sondern in der Hoffnung auf die baldige Vereinigung mit dem Herrn.
(Hohelied 8,14; Jesaja 62,11; Johannes 14,3; Offenbarung 22,17.20)

Seite 64 von 68



Zusammenfassung und Anwendungen (Hohelied 8.5-14)

Zusammenfassung:

Hohelied 8,5-14 bildet den abschlieBenden Hohepunkt und das Fazit des Buches, indem Liebe in ihrer
ganzen Tiefe, Stirke und Bestindigkeit beschrieben wird. Die Beziehung zwischen Braut und
Briutigam wird als gewachsen und getragen dargestellt, hervorgegangen aus gemeinsamer Geschichte
und bewihrter Nahe. Liebe wird als stark wie der Tod beschrieben, leidenschaftlich und unaufhaltsam,
nicht kduflich und nicht ersetzbar. Ihre Kraft iibersteigt Besitz, Reichtum und duflere Sicherheiten. Die
Liebe verlangt Exklusivitit und Treue, da sie sich nicht teilen oder austauschen ldsst. Zugleich wird
Verantwortung betont: Reife Liebe schiitzt und bewahrt, statt zu vereinnahmen oder zu missbrauchen.
Die Braut tritt selbstbewusst und gereift auf und kennt ihren Wert sowie den Platz ihrer Liebe. Die
Beziehung ist nicht mehr von Unsicherheit geprégt, sondern von Klarheit, Freiheit und gegenseitigem
Begehren. Der abschlieBende Ruf nach der Nédhe des Geliebten fasst Sehnsucht und Gewissheit
zusammen. Das Hohelied endet nicht mit Auflésung, sondern mit bleibender Erwartung und

lebendiger Beziehung. Liebe erscheint als starke, bewahrte und von Gott geordnete Bindung.

Anwendungen:

Liebe ist stark und unverkiauflich. Der Text beschreibt Liebe als Macht, die nicht ersetzt oder erkauft
werden kann. Thr Wert iibersteigt dulleren Besitz. Diese Einsicht zeigt die Einzigartigkeit echter

Bindung.

Reife Liebe kennt Verantwortung. Liebe verlangt Schutz, Treue und Bewahrung. Nihe ohne

Verantwortung widerspricht ihrem Wesen. Diese Wahrheit bewahrt Liebe vor Entwertung.

Wahre Liebe bleibt lebendig und ausgerichtet. Die abschlieBende Sehnsucht zeigt Liebe als
bleibende Beziehung. Nihe und Erwartung gehoren zusammen. Diese Perspektive schlieft das
Hohelied mit Hoffnung und Besténdigkeit ab.

Seite 65 von 68



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 66 von 68



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Seite 67 von 68



Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounces Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament. an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—-1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922—-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 68 von 68



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Sehnsucht und Verlobung - Die Liebe beginnt (Hohelied 1,1-2,7)
	1. Sehnsucht nach der Nähe des Geliebten (1,1-8)
	1.1. Die Braut begehrt die Nähe des Königs (1,1-4)
	1.2. Selbsteinschätzung und Suche nach seinem Ort (1,5-8)

	2. Liebeserklärung und Bewunderung (1,9-2,7)
	2.1. Gegenseitiges Lob - Schönheit und Würde (1,9-17)
	2.2. Bild der Liebe als Lilie unter Dornen und Apfelbaum (2,1-7)

	Teil 2: Aufbruch und Trennung - Die Liebe wird geprüft (Hohelied 2,8-3,5)
	3. Ruf zur Gemeinschaft - Frühling der Liebe (2,8-17)
	3.1. Der Bräutigam ruft seine Geliebte heraus (2,8-13)
	3.2. Bitte: „Fanget uns die Füchse“ - Schutz der Beziehung (2,14-17)

	4. Die Suche nach dem Geliebten (3,1-5)
	4.1. Die Braut sucht ihn in der Nacht - innere Unruhe (3,1-3)
	4.2. Wiedervereinigung und Warnung vor zu früher Erfüllung (3,4-5)

	Teil 3: Hochzeit und innige Vereinigung (Hohelied 3,6-5,1)
	5. Der König kommt in Pracht - der Hochzeitstag (3,6-11)
	5.1. Prozession Salomos - Lob seiner Herrlichkeit (3,6-8)
	5.2. Die Krönung am Tag der Freude (3,9-11)

	6. Lob der Schönheit der Braut (4,1-15)
	6.1. Der Bräutigam beschreibt ihre Schönheit im Detail (4,1-7)
	6.2. Einladung in den „verschlossenen Garten“ - Bild der Reinheit (4,8-15)

	7. Erfüllung der Liebe - innigste Vereinigung (4,16-5,1)
	7.1. Die Braut lädt ein - Bild der Hingabe (4,16)
	7.2. Der Bräutigam nimmt an - Freude an der Liebe (5,1)

	Teil 4: Entfernung und Wiederfinden - Die Liebe wird vertieft (Hohelied 5,2-6,13)
	8. Der Geliebte klopft - sie zögert (5,2-8)
	8.1. Die Braut verpasst die Begegnung (5,2-6)
	8.2. Trauer, Suche und der Schmerz der Trennung (5,7-8)

	9. Beschreibung des Geliebten - tieferes Verständnis (5,9-6,3)
	9.1. Die Braut preist seinen Charakter und seine Schönheit (5,9-16)
	9.2. Gewissheit der Zugehörigkeit - „Ich bin meines Geliebten“ (6,1-3)

	10. Wiedervereinigung und Lob der Braut (6,4-13)
	10.1. Schönheit der Braut und ihre Unvergleichlichkeit (6,4-10)
	10.2. Rückkehr zum Garten - Erneuerung der Gemeinschaft (6,11-13)

	Teil 5: Reife Liebe und bleibende Sehnsucht (Hohelied 7,1-8,14)
	11. Lobpreis der reifen Liebe - ganzheitliche Freude (7,1-10)
	11.1. Körperliche und emotionale Wertschätzung (7,1-6)
	11.2. Gegenseitige Hingabe und Begehren (7,7-10)

	12. Sehnsucht nach Nähe und Verlangen nach Vertrautheit (7,11-8,4)
	12.1. Wunsch nach vertrauter Beziehung auch in der Öffentlichkeit (7,11-8,2)
	12.2. Bitte, die Liebe nicht zu wecken, bevor sie bereit ist (8,3-4)

	13. Die Unüberwindbarkeit der wahren Liebe (8,5-14)
	13.1. Liebe ist stärker als der Tod - ihr Wert ist unbezahlbar (8,5-7)
	13.2. Schutz der Liebe in der Jugend - Reinheit und Entscheidung (8,8-12)
	13.3. Ruf der Braut und Antwort des Bräutigams - Erwartung der Wiederkunft (8,13-14)

	Quellen

