Jesaja

Gottes Gericht und Verheifsung des messianischen Reiches

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 160



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 160



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 9
1. Titel und Art des Buches 9
2. Autor, Zeit und Abfassung 10
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 11
4. Historische und theologische Themen 12
4.1. Historische Themen 12
4.2. Theologische Themen 12
5. Biblische Lehre des Buches 14
5.1. Die Schrift 14
5.2. Gott der Vater 14
5.3. Gott der Sohn 15
5.4. Gott der Heilige Geist 16
5.5. Der Mensch und die Siinde 16
5.6. Die Erlosung 17
5.7. Das Volk Israel und die Nationen 17
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 18
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 18
6. Grobgliederung 20
7. Zusammenfassung und Anwendungen 23
7.1. Zusammenfassung 23
7.2. Anwendungen 23
8. Studienfragen zum Weiterdenken 24
Kommentierung 26
Teil 1: Gerichtsworte gegen Juda und die Volker (Jesaja 1-39) 26
1. Einleitung und erste Gerichtsrede gegen Juda (1,1-31) 26

1.1. Anklage gegen Juda - Rebellion und falscher Gottesdienst (1,1-20) 26

Seite 4 von 160



1.2. Lauterung Jerusalems - VerheilBung fiir die Zukunft (1,21-31) 28

2. Zukunft Jerusalems und der Tag des HERRN (2,1-4,6) 31
2.1. Das kommende Friedensreich auf Zion (2,1-5) 31
2.2. Stolz der Menschen wird erniedrigt - Gericht (2,6-22) 33
2.3. Anklage gegen die fithrenden Ménner und Frauen (3,1-26) 35
2.4. Der Uberrest und die Herrlichkeit Zions (4,1-6) 37
3. Das Gleichnis vom unfruchtbaren Weinberg (5,1-30) 41
3.1. Der Weinberg Gottes - Israels Unfruchtbarkeit (5,1-7) 41
3.2. Weherufe iiber Siinde und Ungerechtigkeit (5,8-30) 41
4. Jesajas Berufung - Gottes Heiligkeit und Auftrag (6,1-13) 45
4.1. Vision des Throns Gottes (6,1-7) 45
4.2. Berufung und Sendung zum verstockten Volk (6,8-13) 47
5. Die Immanuel-Verheilung und kommende Rettung (7,1-12,6) 50
5.1. Ahaz’ Unglaube und das Zeichen Immanuel (7,1-25) 50
5.2. Gericht liber Assyrien und Hoffnung fiir das Volk (8,1-10,34) 52

5.2.1. Maher-Schalal-Hasch-Bas und Gottes Zeichen fiir Juda (8,1-10) 52
5.2.2. Warnung vor falscher Furcht und Hoffnung auf den HERRN

(8,11-22) 54
5.2.3. Die Geburt des messianischen Konigs (9,1-6) 55
5.2.4. Gericht tiber Israel durch Assyrien (9,7-10,4) 56

5.2.5. Stolz Assyriens und Gericht tiber den Weltherrscher (10,5-19) 58
5.2.6. Der Uberrest Israels und die Wiederherstellung (10,20-27) 59
5.2.7. Der Zug Assyriens gegen Jerusalem und sein Ende (10,28-34) 60

5.3. VerheiBBung des messianischen Friedensreiches (11,1-16) 61
5.4. Lobpreis fiir Gottes Heil (12,1-6) 62
6. Gerichtsworte iiber die Nationen (13,1-23,18) 65
6.1. Babylon, Assyrien und Philistda (13,1-14,32) 65
6.1.1. Gericht iiber Babylon — Tag des HERRN gegen die Weltmacht
(13,1-22) 65

6.1.2. Wiederherstellung Israels und Untergang Babylons (14,1-23) 66

Seite 5 von 160



6.1.3. Gericht tiber Assyrien (14,24-27) 67

6.1.4. Gericht iiber Philistda (14,28-32) 68
6.2. Moab, Damaskus, Kusch und Agypten (15,1-20,6) 69
6.2.1. Gericht tiber Moab (15,1-16,14) 69
6.2.2. Gericht iiber Damaskus (17,1-14) 70
6.2.3. Gericht tiber Kusch (18,1-7) 71
6.2.4. Gericht iiber Agypten (19,1-20,6) 72
6.3. Babels Fall, Edom, Arabien, Tyrus (21,1-23,18) 73
6.3.1. Fall Babylons (21,1-10) 73
6.3.2. Gericht tiber Edom und Arabien (21,11-17) 75
6.3.3. Gericht tiber Tyrus (23,1-18) 76

7. Die ,,Kleine Apokalypse“ - Endzeitliche Gerichte und Herrlichkeit (24,1-27,13)
80

7.1. Weltgericht - die Erde wird erschiittert (24,1-23) 80
7.2. Lobpreis fiir Gottes Rettung der Treuen (25,1-26,21) 81
7.3. Vernichtung der Feinde und Sammlung Israels (27,1-13) 83
8. Weherufe und endzeitliche Perspektiven (28,1-35,10) 86
8.1. Weherufe iiber Ephraim und Jerusalem (28,1-29) 86
8.2. Gericht und Hoffnung - der zukiinftige Konig regiert (29,1-32,20) 87

8.3. Gericht liber die Volker - zukiinftige Erlosung Israels (33,1-35,10) 90
8.3.1. Gericht iiber die Bedriicker und Rettung Jerusalems (33,1-24) 90
8.3.2. Gottes Zorn iiber die Vilker — Gericht iiber Edom (34,1-17) 91
8.3.3. Die Herrlichkeit des messianischen Friedensreiches (35,1-10) 93

9. Historische Zwischenabschnitt: Hiskias Bewihrung (36,1-39,8) 96
9.1. Bedrohung durch Sanherib und Hiskias Gebet (36,1-37,38) 96

9.1.1. Sanheribs Drohung und Hiskias Vertrauen (36,1-22) 96

9.1.2. Hiskias Gebet und Gottes Rettung (37,1-38) 97

9.2. Hiskias Krankheit, Heilung und Fehler (38,1-39,8) 98

9.2.1. Hiskias Krankheit und Heilung (38,1-22) 98

Seite 6 von 160



9.2.2. Hiskias Fehlentscheidung mit Babel (39,1-8) 100

Teil 2: Trost und Verheiflung - Der kommende Messias und das Reich (Jesaja

40-66) 102
10. Trost fiir das Volk - der kommende Hirte und Retter (40,1-48,22) 102
10.1. ,, Trostet, trostet mein Volk* - Gottes Treue trotz des Exils (40,1-31) 102
10.2. Der einzigartige Gott im Vergleich zu Gétzen (41,1-29) 104
10.3. Der Knecht des HERRN - erste Berufung (42,1-25) 106
10.4. Riickkehr und Erlésung - Gott handelt méchtig (43,1-48,22) 108

10.4.1. Der HERR erlost Israel — Trost und Berufung (43,1-28) 108
10.4.2. Gottes Exklusivitdt und die Torheit der Gotzen (44,1-28) 110
10.4.3. Kores als Werkzeug des HERRN — Gottes souverdner Heilsplan

(45,1-25) 111

10.4.4. Gericht iiber Babels Gotter — der HERR trigt sein Volk (46,1-13)

113

10.4.5. Gericht iiber Babylon — Stolz und Fall (47,1-15) 114

10.4.6. Gottes Mahnung an Israel — Ruf zur Umkehr (48,1-22) 115
11. Das Knechtslied und der leidende Messias (49,1-57,21) 119

11.1. Zweites Knechtslied — Berufung zur Rettung der Nationen (49,1-13) 119

11.2. Gottes Liebe zu Zion und Heilsverheiung trotz gegenwirtiger Verwerfung

(49,14-26) 120
11.3. Trost in Jerusalem — Gottes Anklage und Einladung (50,1-3) 121
11.4. Drittes Knechtslied — Gehorsam im Leiden (50,4-11) 122

11.5. Trost fiir Zion — Aufruf zum Vertrauen und zur Hoffnung (51,1-23) 123

11.6. Aufruf zur Umkehr und Auszug aus Babel — Vorbereitung auf das Heil
(52,1-12) 125

11.7. Das vierte Knechtslied — das stellvertretende Leiden (52,13-53,12) 126
11.7.1. Die Erhohung und Verwunderung iiber den Knecht (52,13-15)127
11.7.2. Verachtung und Ablehnung des Knechtes (53,1-3) 127
11.7.3. Stellvertretendes Leiden und Tragen der Schuld (53,4-6) 129
11.7.4. Die freiwillige Hingabe und das Schweigen im Leiden (53,7-9)130
11.7.5. Der Sieg durch das stellvertretende Opfer (53,10-12) 132

Seite 7 von 160



11.8. Israels zukiinftige Wiederherstellung und weltweite Erlosung (54,1-57,21)

133
11.8.1. Israels Wiederherstellung durch den ewigen Bund des Friedens
(54,1-17) 133
11.8.2. Gottes Ruf zur Bule und das kostenlose Heil fiir alle (55,1-13)135
11.8.3. Gnade fiir Fremde und Treue fiir Ausgestof3ene (56,1-8) 136
11.8.4. Warnung vor geistlicher Gleichgiiltigkeit und falschen Hirten
(56,9-57,13) 137
11.8.5. Trost fiir die Zerbrochenen und die verheilene Wiederherstellung
(57,14-21) 139

12. Der kommende Glanz Zions und die neue Schopfung (58,1-66,24) 142

12.1. Wahre Buf3e und Erneuerung (58,1-59,21) 142

12.1.1. Echte Bu3e und gerechtes Handeln vor Gott (58,1-14) 142

12.1.2. Die Trennung durch Siinde und die VerheiBung gottlicher Rettung
(59,1-21) 143

12.2. Das Licht Zions und die Ankiindigung des messianischen Reiches (60,1-22)

145

12.3. Salbung des Messias und Wiederherstellung des Volkes (61,1-11) 146
12.4. Rettung und Heil fiir Zion - der Messias als Retter (62,1-63,6) 148

12.4.1. Verheillene Herrlichkeit Zions und sein neuer Name (62,1-12)148
12.4.2. Der Messias richtet die Volker in Gerechtigkeit (63,1-6) 149

12.5. Gebet um Erneuerung und Gottes Eingreifen (63,7-64,12) 150
12.6. Gottes Antwort - neues Jerusalem und neues Reich (65,1-66,24) 151

Quellen

12.6.1. Gericht iiber die Abgefallenen — Rettung fiir den treuen Uberrest
(65,1-16) 151

12.6.2. VerheiBung des neuen Himmels und der neuen Erde (65,17-25)153

12.6.3. Zions Wiedergeburt und Gottes Gericht iiber die Feinde (66,1-17)
153

12.6.4. Anbetung aller Volker und das bleibende Zeugnis Gottes (66,18-24)
155

159

Seite 8 von 160



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

Gottes Gericht und Gnade prigen das Buch Jesaja. Das Buch Jesaja verkiindet eindriicklich Gottes
Heiligkeit, sein Gericht iiber die Siinde und zugleich seine wunderbare Gnade, die Rettung verheif3t. In
dichter, poetischer Sprache wird sowohl das kommende Unheil als auch das Heil fiir Israel und die
Nationen angekiindigt. Jesaja schildert Gottes Plan zur Erneuerung durch den verheilenen Messias.
Das Buch wird deshalb oft als ,,Evangelium des Alten Testaments* bezeichnet. Gericht und Gnade sind
nicht Gegensitze, sondern Ausdruck von Gottes Wesen und Absicht. (Jesaja 6,3; Jesaja 40,1-2; Jesaja
53,4-6)

Martin Luther betonte, dass das zentrale und leitende Thema aller Propheten darin bestehe,
das Volk in gespannter Erwartung auf das Kommen Christi zu halten. Dieses Anliegen wird im
Buch Jesaja in besonderer Weise sichtbar. Zwar ist der hdufig gezogene Vergleich zwischen den
66 Kapiteln Jesajas und den 66 Biichern der Bibel gelegentlich iiberstrapaziert worden, doch
weist Jesaja aufgrund seines umfassenden theologischen und heilsgeschichtlichen Inhalts
tatsdchlich eine herausragende Stellung unter den alttestamentlichen Schriften auf. Aus diesem
Grund bezeichneten die Kirchenvdter Jesaja oft als das ,, fiinfte Evangelium . Augustinus ging
sogar so weit zu sagen, Jesaja solle eher Evangelist als Prophet genannt werden, da seine

Botschaft in einzigartiger Weise auf Christus hin ausgerichtet ist (Crossway, 2023, S. 992).

Jesaja verbindet Prophetie mit messianischer Hoffnung. Das Buch ist eine tiefgreifende
Verbindung von aktuellen Warnungen fiir Juda und ewigen Zusagen durch den Messias. Es ruft zur
Umkehr und zum Glauben an Gottes kommenden Konig. Die groBBe Perspektive umfasst sowohl die
Zeit des Exils als auch die kommende Herrschaft Christi. Gerade die Verheilungen des leidenden
Gottesknechts und des zukiinftigen Friedensreiches zeigen, dass Gott sein Volk nicht verwirft, sondern
zum Heil fiihrt. (Jesaja 9,5-6; Jesaja 11,1-10; Jesaja 53)

Seite 9 von 160



2. Autor, Zeit und Abfassung

Jesaja war ein historisch greifbarer Prophet im Siidreich Juda. Jesaja wird als Sohn des Amoz
vorgestellt und diente wihrend der Regierungszeit mehrerer juddischer Konige. Sein Wirken begann
im Jahr der Todes des Konigs Usija und erstreckte sich iiber Jahrzehnte politischer Umbriiche. Jesaja
war nicht nur Prophet, sondern auch Chronist und Berater im koniglichen Umfeld. Seine Botschaft
verband unmittelbare Warnungen mit weitreichender Zukunftsschau. Die historische Einbettung macht

deutlich, dass Prophetie konkret in Zeit und Geschichte spricht. (Jesaja 1,1; 2. Konige 19,2; Jesaja 6,1)

Das Buch Jesaja entstand iiber einen lingeren Zeitraum mit moglicher redaktioneller
Erginzung. Obwohl Jesaja als Hauptautor gilt, zeigen manche Abschnitte stilistische Unterschiede,
die auf spitere Ergdnzungen durch Schiiler oder einen prophetischen Kreis hinweisen konnten. Die
ibergreifende Struktur ldsst jedoch eine einheitliche Theologie erkennen: von Gericht zur Gnade, von
Nabherfiillung zur messianischen Hoffnung. Die Glaubwiirdigkeit des Textes bleibt dabei erhalten - als
inspiriertes Wort Gottes. Die Botschaft entfaltet sich iiber Jahrzehnte, bleibt aber thematisch
geschlossen. (Jesaja 8,16; Jesaja 30,8)

Seite 10 von 160



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

Jesajas Botschaft richtet sich in erster Linie an das Volk Juda in einer Zeit politischer
Bedrohung. Wihrend seiner prophetischen Tatigkeit wurde Juda durch die wachsende Macht
Assyriens unter Druck gesetzt. Inmitten dieser Bedrohung ruft Jesaja das Volk zu Umkehr, Vertrauen
auf den HERRN und Abkehr von politischem Opportunismus. Seine Warnungen gelten einer
Gesellschaft, die sich durch religiose Heuchelei, soziale Ungerechtigkeit und geistlichen Abfall
auszeichnet. Der Prophet mahnt, dass duere Frommigkeit ohne Herzumkehr wertlos ist. Doch Gottes

Gnade bleibt auch in der Ankiindigung des Gerichts prisent. (Jesaja 1,2-4; Jesaja 30,1-3; Jesaja 31,1)

Jesaja richtet sich auch an kommende Generationen mit der Botschaft von Gericht und Heil.
Durch die schriftliche Fixierung seiner Botschaft wird deutlich, dass Jesaja auch spitere Leser
ansprechen wollte. Besonders in den Trostkapiteln (Jesaja 40-66) richtet sich das Wort an das
nachexilische Volk, das Trost, Hoffnung und Orientierung braucht. Die prophetische Perspektive reicht
tiber die Gegenwart hinaus bis zur messianischen Zukunft und zur Neuschopfung. So wird Jesajas

Botschaft zu einer zeitlosen Einladung zur Umkehr und zum Glauben. (Jesaja 8,16-17; Jesaja 40,1-5)

Seite 11 von 160



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Die assyrische Bedrohung war Anlass fiir Jesajas Aufruf zum Vertrauen auf Gott. Wihrend der
Dienstzeit Jesajas bedrohte das assyrische Weltreich das Siidreich Juda. Konig Ahas suchte Hilfe bei
fremden Maichten, statt auf den HERRN zu vertrauen. Jesaja trat entschieden gegen solche politischen
Allianzen auf und rief zur volligen Abhédngigkeit von Gott. Er warnte, dass menschliche Biindnisse das
Volk nicht retten wiirden. Die Assyrer dienten letztlich als Werkzeug géttlichen Gerichts, aber auch als
Priifstein fiir den Glauben Israels. (Jesaja 7,1-17; Jesaja 30,1-5; Jesaja 31,1-3)

Der geistliche und moralische Verfall Judas rief Gottes Gericht hervor. Jesaja beschreibt
eindriicklich den inneren Zustand des Volkes: Go6tzendienst, soziale Ungerechtigkeit und religiose
Heuchelei pragten Juda. Der Prophet klagt Anbetung ohne Herz an und ruft zur Bulle. Das Gericht
wird nicht nur als politische Niederlage angekiindigt, sondern als gottliche Reaktion auf andauernden
Ungehorsam. Trotzdem bleibt Gottes Bereitschaft zur Vergebung sichtbar, wenn das Volk umkehrt.
(Jesaja 1,10-20; Jesaja 5,8-24)

Die Rettung Jerusalems unter Hiskia offenbarte Gottes Eingreifen in der Geschichte. Zur Zeit
Hiskias stand Jerusalem vor der Zerstdrung durch die Assyrer. Jesaja forderte den Konig auf, nicht auf
Agypten oder militirische Stirke zu vertrauen, sondern allein auf den HERRN. Als Hiskia betete,
erhorte Gott sein Flehen und sandte einen Engel, der das Heer der Assyrer schlug. Dieses historische

Eingreifen wurde zum Zeugnis fiir Gottes Macht, Treue und Schutz fiir sein Volk. (Jesaja 36-37)

4.2. Theologische Themen

Gott ist heilig, gerecht und zugleich gnidig. Jesaja offenbart wie kein anderer Prophet die Heiligkeit
Gottes, besonders in seiner Berufung, wo die Serafim rufen: , Heilig, heilig, heilig ist der HERR
Zebaoth.* Diese Heiligkeit ist nicht nur moralische Reinheit, sondern absolute Andersartigkeit und
Majestit. Gottes Heiligkeit erfordert Gericht iiber Siinde, doch gleichzeitig offenbart Jesaja Gottes
Geduld und Bereitschaft zur Vergebung. Er ruft zur Umkehr, verheifit aber auch Gnade und
Erneuerung. (Jesaja 6,3; Jesaja 30,18)

Seite 12 von 160



Der Messias ist der leidende Gottesknecht und der kommende Konig. Jesaja kiindigt den Messias
in vielfdltigen Bildern an - als wunderbares Kind, gerechten Konig, gottlichen Knecht und siegreichen
Erloser. Besonders die Gottesknechtlieder beschreiben sein Leiden und seinen stellvertretenden Tod
fiir die Schuld vieler. Dieser Messias wird Frieden bringen, Israel retten und die Volker segnen. Die
Tiefe und Genauigkeit der Prophetiec machen Jesaja zu einem der deutlichsten Vorboten des

Evangeliums. (Jesaja 7,14; Jesaja 9,5; Jesaja 53,4-6)

Gottes Gericht ist real - doch sein Trost ist grofler. Das Buch Jesaja beginnt mit einer Anklage
gegen Juda und endet mit Hoffnung auf neue Schopfung. Gott kiindigt Gericht iiber Gotzendienst,
Ungerechtigkeit und Verstockung an - doch gleichzeitig schenkt er Trost, neue Hoffnung und Zukunft.
Der Ubergang von Gericht zu Heil ist ein zentrales Motiv: Troste mein Volk, spricht der HERR. Das
Ziel ist nicht die Zerstorung, sondern Wiederherstellung durch Lauterung. (Jesaja 1,4-9; Jesaja 40,1-2)

Rettung ist nicht nur fiir Israel bestimmt, sondern fiir alle Nationen. Jesaja weitet den Blick iiber
Israel hinaus. Er zeigt, dass Gottes Erlosung auch die Heiden einschlief3t - ein revolutionidrer Gedanke
im Alten Testament. Zion wird als Zentrum des Friedens gezeigt, von dem Gottes Wort zu den Vilkern
ausgeht. Der Messias wird zum Licht flir die Nationen und zur Hoffnhung fiir die ganze Erde. Damit

legt Jesaja die Grundlage fiir das universale Evangelium. (Jesaja 2,2-4; Jesaja 49,6)

Seite 13 von 160



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Gottes Wort ist ewig, kraftvoll und zuverlissig. Der Prophet Jesaja beschreibt das Wort Gottes als
eine unerschiitterliche und wirksame Kraft. Es vergeht nicht wie Gras, sondern bleibt in Ewigkeit
bestehen. Dieses Wort fiihrt aus, was Gott beschlossen hat, und kehrt nicht leer zuriick. In einer Welt
voller Unsicherheit gibt Gottes Wort Orientierung, Trost und Hoffnung. Es ist das Fundament fiir
Glauben, Umkehr und Erwartung des Messias. (Jesaja 40,8; Jesaja 55,10-11)

Prophetie ist Gottes verbindliches Reden in die Geschichte. Jesaja zeigt, dass prophetisches Reden
nicht menschliche Deutung, sondern gottliche Offenbarung ist. Die Propheten sprechen im Namen
Gottes und legen den Willen Gottes fiir ihre Zeit und kommende Ereignisse offen. Die Erfiillung vieler
VerheiBBungen - etwa iiber den Messias - bezeugt die Autoritdt der Schrift. Das Wort der Propheten

dient zur Warnung, zum Trost und zur Vorbereitung auf Gottes Heilshandeln. (Jesaja 8,20; Jesaja 42,9)

5.2. Gott der Vater

Gott ist der heilige und gerechte Herr iiber Israel. Jesaja beschreibt Gott als den ,,Heiligen Israels®,
eine Bezeichnung, die einzigartig fiir dieses Buch ist. Seine Heiligkeit ist Grundlage fiir sein Gericht
tiber Siinde und Heuchelei im Volk. Er duldet keine religiose Form ohne echte Herzenshingabe.
Gleichzeitig bleibt er treu in seinen VerheiBungen und ruft sein Volk unermiidlich zur Umkehr. Sein
Zorn ist Ausdruck seiner Gerechtigkeit, doch sein Herz ist voller Erbarmen fiir den, der Buf3e tut.
Inmitten von Gericht bleibt Gottes Wesen gerecht und gut. Diese Spannung aus Heiligkeit und Geduld

macht Gottes Vatersein in Jesaja besonders sichtbar. (Jesaja 1,4; Jesaja 6,3; Jesaja 30,18)

Gott trostet, stirkt und trigt sein Volk durch jede Zeit. Gott offenbart sich in Jesaja nicht nur als
Richter, sondern auch als der Troster und Helfer Israels. Er spricht zu seinem Volk mit Worten des
Trostes, besonders in der zweiten Hélfte des Buches. Seine Treue zeigt sich darin, dass er auch den
Schwachen neue Kraft gibt und den Verzagten Hoffnung schenkt. Als Schopfer kennt er die Grenzen
des Menschen - doch seine Kraft ist unerschopflich. Der Vater trigt die Seinen wie ein Hirte seine
Lammer - liebevoll und bestindig. Diese Dimension gottlicher Filirsorge ermutigt zur Anbetung und
zum Vertrauen auf Gottes Néhe. (Jesaja 40,1-2; Jesaja 40,28-31; Jesaja 41,10)

Seite 14 von 160



5.3. Gott der Sohn

Der Messias wird als gottlicher Retter, Konig und Kind angekiindigt. Jesaja beschreibt den
kommenden Messias auf einzigartige Weise: als wunderbaren Ratgeber, starken Gott, Vater der
Ewigkeit und Friedefiirsten. Diese Titel betonen sowohl seine gottliche Herkunft als auch seine
rettende Mission. Das verheiflene Kind wird auf dem Thron Davids sitzen und sein Reich wird ewig
bestehen. Bereits Jahrhunderte vor der Geburt Jesu wird seine Menschwerdung und Herrschaft
angekiindigt. Die Verbindung von Kindheit und géttlicher Macht offenbart die Tiefe des Evangeliums.
Der Sohn wird nicht nur iiber Israel, sondern iiber alle Nationen herrschen. Jesaja gibt damit einen
Ausblick auf die Inkarnation und die weltweite Konigsherrschaft Christi. (Jesaja 7,14; Jesaja 9,5-6;
Jesaja 11,1-10)

John F. Walvoord, der Bibellehrer und Prophetie-Experte, fasst die messianischen
Weissagungen im Buch Jesaja zusammen und betont, dass die Prophetie von der jungfrdulichen
Geburt des Messias im Zusammenhang der gesamten messianischen Offenbarung Jesajas
verstanden werden muss. Jesaja beschreibt den Messias als den zukiinftigen Konig, dessen
Reich von Gerechtigkeit, Freude und weltweitem Frieden geprdgt ist (Jesaja 2,3-5; 9,2.7;
11,10). Zugleich kiindigt er den Messias als Nachkommen Davids an, der vom Geist des
HERRN erfiillt ist und gerecht richtet (Jesaja 11,1-5; 42,1.4). Walvoord hebt hervor, dass der
Messias sowohl sanft gegeniiber den Schwachen als auch Herrscher tiber die Nationen sein
wird (Jesaja 42,3, 11,10). Dariiber hinaus wird er den Neuen Bund erméglichen, Licht fiir die
Heiden sein und von ihnen angebetet werden (Jesaja 42,6, 49,6-8; 52,15). Gleichzeitig sagt
Jesaja voraus, dass der Messias von Israel verworfen, leidend gehorsam sein und schlieflich
erhoht werden wird (Jesaja 49,7, 50,6, 52,13; 53,1-12). Abschliefsend betont Walvoord, dass
der Messias Israel wiederherstellen und die Gottlosen richten wird, womit sich die

prophetische Linie bis zur endzeitlichen Vollendung spannt (Walvoord, 1990, S. 94).

Der leidende Gottesknecht trigt stellvertretend die Schuld der Welt. Jesaja 53 ist eine der
zentralsten messianischen Prophezeiungen im Alten Testament. Der Gottesknecht wird beschrieben als
verachtet, verwundet, geschlagen - und doch unschuldig. Er tragt freiwillig die Schuld anderer, um
Vers6hnung zwischen Gott und Mensch zu ermdglichen. Sein Leiden ist nicht sinnlos, sondern der
Weg zur Erlosung. Diese stellvertretende Sithne weist unmissverstindlich auf das Kreuz Christi hin.
Jesaja zeigt damit: Der Messias kommt nicht zuerst als Konig im Triumph, sondern als Opferlamm fiir
die Stinde der Welt. Seine Erniedrigung ist der Weg zur Erhohung. (Jesaja 52,13-15; Jesaja 53,1-12)

Seite 15 von 160



5.4. Gott der Heilige Geist

Der Geist des HERRN ruht auf dem Messias und befihigt ihn zum vollkommenen Dienst. Jesaja
beschreibt den kommenden Messias als einen, auf dem der Geist des HERRN ruht - mit Geist der
Weisheit, Einsicht, Rat, Stiarke, Erkenntnis und Furcht des HERRN. Der Dienst des Messias wird nicht
in menschlicher Kraft, sondern durch gottliche Erfiillung und Fiihrung geschehen. Die siebenfiltige
Wirksamkeit des Geistes betont seine umfassende Ausriistung zur gerechten und gnidigen Herrschaft.
In der Erfiillung durch Jesus Christus erfiillt sich diese Prophetie sichtbar im Dienst des Herrn. Die
Verbindung zwischen Geist und Messias zeigt, dass geistliche Wirksamkeit immer aus gottlicher
Salbung hervorgeht. Der Geist wird somit als handelndes Subjekt in Gottes Heilsplan offenbart. (Jesaja
11,2-5)

Der Geist bringt Erneuerung und neue Schopfung. Jesaja kiindigt an, dass der Geist Gottes
ausgegossen werden wird und so geistliche Wiederherstellung geschieht. Diese VerheiBung ist eng mit
dem Kommen des Reiches Gottes und der Wiederherstellung Israels verbunden. Wenn der Geist
ausgegossen wird, verwandelt sich Wiiste in fruchtbares Land - ein Bild fiir das neue Leben in der
Kraft Gottes. Der Geist bewirkt nicht nur prophetische Inspiration, sondern tiefgreifende Verdnderung
im Volk Gottes. Dieses Wirken schliefit Trost, Erneuerung und geistliche Fruchtbarkeit mit ein. In der
neutestamentlichen Erfiillung wird diese Prophetie durch Pfingsten weitergefiihrt. (Jesaja 32,15-18;
Jesaja 44,3)

5.5. Der Mensch und die Siinde

Der Mensch ist durch Siinde verdorben und braucht Reinigung. Jesaja beginnt sein Buch mit einer
eindringlichen Anklage gegen das Volk: Es ist von Gott abgefallen, korrupt und krank in seinem
Innersten. AuBere Frommigkeit kann die Herzensferne nicht iiberdecken. Gottes Ruf zur Umkehr ist
zugleich ein Angebot zur Reinigung - ,,wenn eure Siinde wie Scharlach ist, soll sie weifs wie Schnee
werden*. Die Diagnose ist ernst, aber nicht hoffnungslos. Der Mensch wird als hilflos, aber zugleich
als Empfanger gottlicher Gnade gezeichnet. Erlosung beginnt mit der Einsicht in die eigene Schuld.
(Jesaja 1,2-18)

Selbst der Gerechte erkennt seine Unreinheit vor Gott. In der Berufungsvision Jesajas wird
deutlich, dass auch der Prophet selbst vor Gottes Heiligkeit nicht bestehen kann. Jesaja bekennt: ,,Weh
mir! Ich bin verloren®, denn er ist ein Mensch mit unreinen Lippen. Diese Erfahrung zeigt, dass kein

Mensch - auch nicht der Fromme - aus sich heraus gerecht ist. Erst die gottliche Reinigung durch das

Seite 16 von 160



glithende Kohlenstiick vom Altar macht ihn bereit zum Dienst. Damit wird ein tiefer theologischer
Grundsatz offenbar: Reinheit kommt von Gott, nicht vom Menschen. BuBle und Gnade gehdren

untrennbar zusammen. (Jesaja 6,1-7)

5.6. Die Erlosung

Erlosung kommt allein durch den leidenden Gottesknecht. Jesaja beschreibt in Kapitel 53 in
einzigartiger Tiefe die stellvertretende Siihne durch den Gottesknecht. Er wird verwundet um der
Ubertretungen willen und zerschlagen wegen der Missetaten - zur Heilung der Vielen. Diese Erlosung
geschieht nicht durch menschliche Leistung, sondern durch gottliches Erbarmen. Die Initiative liegt
ganz bei Gott, der seinen Knecht sendet, um die Strafe zu tragen. Diese prophetische Vorschau auf das
Kreuz Christi zeigt das Zentrum des Evangeliums im Alten Testament. Die Rettung kommt durch

Leiden - freiwillig, stellvertretend und wirksam. (Jesaja 53,4-6)

Gottes Heil umspannt auch die Nationen. Jesaja verkiindet, dass das Heil nicht auf Israel begrenzt
bleibt, sondern sich zu den Enden der Erde erstreckt. Der Gottesknecht wird ein Licht fiir die Nationen
- Gottes Rettung soll weltweit bekannt werden. Diese Perspektive sprengt die damalige Vorstellung
eines exklusiven Bundesvolkes. Gott offenbart sich als der Retter aller Menschen, der auch die Heiden
in seinen Heilsplan einbezieht. Diese weite Vision wird im Neuen Testament durch die Ausbreitung
des Evangeliums bestétigt. Erlosung ist universal - sie gilt allen, die an den Knecht glauben. (Jesaja
42,6; Jesaja 49,6)

5.7. Das Volk Israel und die Nationen

Israel ist berufen, ein Licht fiir die Volker zu sein. Jesaja beschreibt die herausragende Berufung
Israels, Gottes Gnade und Wahrheit nicht nur fiir sich zu empfangen, sondern sie allen Nationen
zugénglich zu machen. Das Volk soll durch seine Heiligkeit, Anbetung und Gerechtigkeit ein Zeugnis
fiir die Welt sein. Besonders in den messianischen VerheiBungen wird deutlich, dass Israel eine
zentrale Rolle im Heilsplan Gottes spielt. Doch nicht nur Israel, auch die Nationen werden eingeladen,
Teil dieses Heils zu werden. Diese universale Perspektive spiegelt Gottes Herz fiir alle Menschen
wider. (Jesaja 2,2-3; 49,6)

Gottes Heil gilt sowohl Israel als auch den Vélkern. Die Prophetie bei Jesaja zeigt, dass Gottes

Rettung nicht auf Israel beschrinkt bleibt, sondern die Heidenvolker mit einbezieht. Der Messias wird

Seite 17 von 160



nicht nur als Konig Israels dargestellt, sondern als Licht fiir die Nationen, das bis an die Enden der
Erde reicht. Diese Einbindung aller Volker in Gottes Heilsplan offenbart die Weite gottlicher Gnade.
Jesaja betont, dass letztlich alle Menschen zur Anbetung des HERRN in Jerusalem kommen werden.

Gottes Plan umschlieft alle Nationen - ohne Israels einzigartige Berufung aufzugeben. (Jesaja 11,10;
Jesaja 56,6-8)

5.8. Engel, Satan und Damonen

Engel dienen vor dem Thron Gottes und fiihren seinen Auftrag aus. Im Berufungsbericht Jesajas
erscheinen seraphische Engel, die vor dem Thron Gottes stehen und seine Heiligkeit verkiinden. Thre
Erscheinung zeigt die Ehrfurcht, Reinheit und Macht der himmlischen Welt. Engel handeln als Mittler
in der Offenbarung Gottes und fiihren seinen Willen aus, besonders im Gericht und in der Heiligung.
Die Begegnung Jesajas mit ihnen offenbart die Distanz zwischen gottlicher Heiligkeit und
menschlicher Unreinheit. Gleichzeitig verkorpern sie die Nidhe und das Wirken Gottes im Irdischen.
(Jesaja 6,2-7)

Der Fall des Morgensterns verweist auf geistlichen Hochmut und Gericht. In Jesaja 14 wird vom
»Glanzstern, Sohn der Morgenrdte berichtet, der aus dem Himmel gestiirzt wird - ein Bild, das
vielfach auf den Fall Satans gedeutet wird. Dieser Sturz steht exemplarisch fiir Hochmut und den
Versuch, Gottes Thron gleichzukommen. Auch wenn die Stelle historisch auf den Konig von Babel
bezogen ist, trigt sie eine tiefere symbolische Bedeutung. Die Darstellung zeigt, dass kein Geschopf

sich Gott gleichstellen kann und dass Uberhebung unweigerlich zum Gericht fiihrt. (Jesaja 14,12-15)

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Jesaja kiindigt ein kommendes Friedensreich unter dem Messias an. Zahlreiche VerheiBungen bei
Jesaja sprechen von einer zukiinftigen Herrschaft des Messias, in der Gerechtigkeit, Friede und
Erkenntnis des HERRN die Erde erfiillen werden. Dieses messianische Reich umfasst die Erneuerung
der Schopfung, die Wiederherstellung Israels und die Einbeziehung der Voélker. Es ist gekennzeichnet
durch Gottes unmittelbare Gegenwart und die Umkehr des Weltzustandes. Diese Vision gibt Hoffnung
iiber jedes gegenwirtige Leid hinaus. (Jesaja 11,1-10; 65,17-25)

Die neue Schopfung wird Gottes endgiiltiges Heil offenbaren. Jesaja spricht von einem neuen

Himmel und einer neuen Erde, in denen kein Leid, kein Tod und keine Ungerechtigkeit mehr

Seite 18 von 160



herrschen. Diese Vision weist iiber die Geschichte hinaus auf die endgiiltige Vollendung des gottlichen
Plans. Gottes Gerechtigkeit wird 6ffentlich sichtbar, und alle Nationen werden ihn anbeten. Das Buch
Jesaja endet mit dieser herrlichen Aussicht, die im Neuen Testament in der Offenbarung ihre Erfiillung
findet. (Jesaja 66,22-24)

Seite 19 von 160



6. Grobgliederung

Jesaja - Gottes Gericht und Verheilung des messianischen Reiches

Teil 1: Gerichtsworte gegen Juda und die Volker (Jesaja 1-39)

1. Einleitung und erste Gerichtsrede gegen Juda (1,1-31)
1.1. Anklage gegen Juda - Rebellion und falscher Gottesdienst (1,1-20)
1.2. Lauterung Jerusalems - VerheiBung fiir die Zukunft (1,21-31)

2. Zukunft Jerusalems und der Tag des HERRN (2,1-4,6)
2.1. Das kommende Friedensreich auf Zion (2,1-5)
2.2. Stolz der Menschen wird erniedrigt - Gericht (2,6-22)
2.3. Anklage gegen die fiihrenden Méanner und Frauen (3,1-26)
2.4. Der Uberrest und die Herrlichkeit Zions (4,1-6)

3. Das Gleichnis vom unfruchtbaren Weinberg (5,1-30)
3.1. Der Weinberg Gottes - Israels Unfruchtbarkeit (5,1-7)
3.2. Weherufe iiber Siinde und Ungerechtigkeit (5,8-30)

4. Jesajas Berufung - Gottes Heiligkeit und Auftrag (6,1-13)
4.1. Vision des Throns Gottes (6,1-7)

4.2. Berufung und Sendung zum verstockten Volk (6,8-13)

5. Die Immanuel-Verheiung und kommende Rettung (7,1-12,6)
5.1. Ahaz’ Unglaube und das Zeichen Immanuel (7,1-25)
5.2. Gericht iiber Assyrien und Hoffnung fiir das Volk (8,1-10,34)
5.3. VerheiBung des messianischen Friedensreiches (11,1-16)

5.4. Lobpreis fiir Gottes Heil (12,1-6)
6. Gerichtsworte iiber die Nationen (13,1-23,18)

Seite 20 von 160



6.1. Babylon, Assyrien und Philistda (13,1-14,32)
6.2. Moab, Damaskus, Kusch und Agypten (15,1-20,6)
6.3. Babels Fall, Edom, Arabien, Tyrus (21,1-23,18)

7. Die ,,Kleine Apokalypse* - Endzeitliche Gerichte und Herrlichkeit (24,1-27,13)
7.1. Weltgericht - die Erde wird erschiittert (24,1-23)
7.2. Lobpreis fiir Gottes Rettung der Treuen (25,1-26,21)

7.3. Vernichtung der Feinde und Sammlung Israels (27,1-13)

8. Weherufe und endzeitliche Perspektiven (28,1-35,10)
8.1. Weherufe iiber Ephraim und Jerusalem (28,1-29)
8.2. Gericht und Hoffnung - der zukiinftige Konig regiert (29,1-32,20)
8.3. Gericht iiber die Volker - zukiinftige Erlosung Israels (33,1-35,10)

9. Historische Zwischenabschnitt: Hiskias Bewihrung (36,1-39,8)
9.1. Bedrohung durch Sanherib und Hiskias Gebet (36,1-37,38)
9.2. Hiskias Krankheit, Heilung und Fehler (38,1-39,8)

Teil 2: Trost und Verheilung - Der kommende Messias und das Reich (Jesaja 40-66)
10. Trost fiir das Volk - der kommende Hirte und Retter (40,1-48,22)

10.1. ,,Trostet, trostet mein Volk* - Gottes Treue trotz des Exils (40,1-31)

10.2. Der einzigartige Gott im Vergleich zu Gotzen (41,1-29)

10.3. Der Knecht des HERRN - erste Berufung (42,1-25)

10.4. Riickkehr und Erl6ésung - Gott handelt méchtig (43,1-48,22)

11. Das Knechtslied und der leidende Messias (49,1-57,21)
11.1. Zweites Knechtslied — Berufung zur Rettung der Nationen (49,1-13)
11.2. Gottes Liebe zu Zion und HeilsverheiBung trotz gegenwirtiger Verwerfung (49,14-26)

11.3. Trost in Jerusalem — Gottes Anklage und Einladung (50,1-3)

Seite 21 von 160



11.4. Drittes Knechtslied — Gehorsam im Leiden (50,4-11)

11.5. Trost fiir Zion — Aufruf zum Vertrauen und zur Hoffnung (51,1-23)

11.6. Aufruf zur Umkehr und Auszug aus Babel — Vorbereitung auf das Heil (52,1-12)
11.7. Das vierte Knechtslied — das stellvertretende Leiden (52,13-53,12)

11.8. Israels zukiinftige Wiederherstellung und weltweite Erlosung (54,1-57,21)

12. Der kommende Glanz Zions und die neue Schopfung (58,1-66,24)
12.1. Wahre Bufle und Erneuerung (58,1-59,21)
12.2. Das Licht Zions und die Ankiindigung des messianischen Reiches (60,1-22)
12.3. Salbung des Messias und Wiederherstellung des Volkes (61,1-11)
12.4. Rettung und Heil fiir Zion - der Messias als Retter (62,1-63,6)
12.5. Gebet um Erneuerung und Gottes Eingreifen (63,7-64,12)

12.6. Gottes Antwort - neues Jerusalem und neues Reich (65,1-66,24)

Seite 22 von 160



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

Das Buch Jesaja ist eine einzigartige Verbindung aus Gericht und Gnade, Warnung und Trost,
VerheiBung und Erfiillung. Es stellt die Heiligkeit Gottes ins Zentrum und zeigt, wie Siinde und
Gotzendienst unweigerlich zum Gericht fiihren. Gleichzeitig 6ffnet es die Tiir zu Gottes umfassendem
Heil, das sich durch den verheilenen Messias offenbart. Jesaja spricht sowohl Israel als auch die
Nationen an und entfaltet Gottes Plan fiir die ganze Welt. Der leidende Gottesknecht, der gerechte
Ko6nig und der kommende Herrscher stehen im Mittelpunkt des Trostes fiir ein reumiitiges Volk. Das
Buch endet mit der Vision einer neuen Schopfung und dem ewigen Heil fiir die, die sich Gott

zuwenden.

7.2. Anwendungen

Gott ist heilig und gerecht - und gnidig. Jesajas Botschaft zeigt, dass Gott kein Unrecht duldet, aber
jederzeit zur Umkehr ruft. Seine Heiligkeit fordert Verdnderung, seine Gnade schenkt Vergebung.

Echte Gottesbeziehung beginnt mit Ehrfurcht und fiihrt in eine neue Lebensausrichtung.

Der Messias ist das Zentrum der Hoffnung. Jesaja offenbart den kommenden Erldser als leidenden
Knecht und ewigen Konig. Diese prophetischen Worte finden ihre Erfiillung in Jesus Christus - wer

ithm vertraut, hat Anteil am ewigen Heil. Glaube an Christus gibt Halt im Gericht und Trost im Leiden.

Gottes Wort ist verlisslich und kraftvoll. Die VerheiBungen Gottes erfiillen sich unfehlbar - im
Gericht wie im Heil. Das Wort des HERRN bleibt bestehen, auch wenn menschliche Sicherheiten

zerbrechen. Wer auf Gottes Zusagen baut, steht fest in allen Lebenslagen.

Seite 23 von 160



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Wer war Jesaja und wann wirkte er?

Antwort: Jesaja war ein Prophet im Siidreich Juda, der etwa von 740-700 v. Chr. wirkte und

sowohl Gericht als auch Heil verkiindigte.

2. Was ist das zentrale Thema des Buches Jesaja?

Antwort: Die Heiligkeit Gottes und seine rettende Gnade durch den verheilenen Messias,

besonders inmitten von Gericht und Umkehr.

3. Welche historischen Ereignisse prigten Jesajas Dienstzeit?

Antwort: Die assyrische Bedrohung, die politische Unsicherheit Judas und die Rettung

Jerusalems unter Konig Hiskia.

4. Was ist die Bedeutung der Gottesknechtlieder in Jesaja?

Antwort: Sie beschreiben den kommenden leidenden Messias, der stellvertretend fiir die

Stinde stirbt und Rettung bringt.

5. Wie stellt Jesaja den Messias dar?

Antwort: Als Kind, Konig, leidenden Knecht und kommenden Herrscher - erfiillt in Jesus
Christus.

6. Welche Botschaft hat Jesaja fiir die Volker der Welt?

Antwort: Gottes Heil gilt nicht nur Israel, sondern auch den Nationen - sie werden Anteil an

seinem ewigen Reich haben.

7. Wie ist Gottes Wort im Buch Jesaja charakterisiert?

Antwort: Als kraftvoll, zuverldssig und ewig giiltig - es erfiillt sich vollkommen (Jesaja 40,8;
55,11).

8. Was fordert Jesaja vom Volk Gottes?

Antwort: Umkehr, Vertrauen auf den HERRN und wahre Anbetung aus reinem Herzen.

Seite 24 von 160



9. Welche Rolle spielt der Heilige Geist in Jesaja?

Antwort: Der Geist ruht auf dem Messias und wirkt in Erneuerung, Leitung und Trost.

10. Was ist die Endvision des Buches Jesaja?

Antwort: Das kommende Friedensreich des Messias, eine neue Schopfung und das Heil fiir
alle, die dem HERRN vertrauen.

Seite 25 von 160



Kommentierung

Teil 1: Gerichtsworte gegen Juda und die Volker (Jesaja 1-39)

1. Einleitung und erste Gerichtsrede gegen Juda (1,1-31)

1.1. Anklage gegen Juda - Rebellion und falscher Gottesdienst
(1,1-20)

Gottes Gericht beginnt mit einer klaren Benennung des Zustandes seines Volkes. Jesaja stellt sich
als Prophet vor, der unter vier Konigen in Juda diente, und verankert damit seine Botschaft
geschichtlich. Der Blick richtet sich sofort auf die erschiitternde Realitdt: Das auserwihlte Volk hat
sich vom HERRN abgewandt. Obwohl Gott sie als Kinder aufgezogen hat, haben sie sich rebellisch
verhalten. Die Sprache des Textes ist bewusst scharf, um den geistlichen Verrat zu verdeutlichen. Das
Bild des Ochsen und Esels, die ihren Besitzer kennen, stellt das Unverstdndnis Isracls blof3. Diese
Unkenntnis ist kein Mangel an Information, sondern Ausdruck bewusster Ablehnung. Siinde, Missetat,
Bosheit und Verderbtheit bilden ein vierfaches Zeugnis der Schuld. Die Identitdt als ,,volles Maf3 der
Bosheit macht deutlich, dass das Gericht gerecht ist. Die gottliche Anklage richtet sich nicht gegen
Unwissende, sondern gegen ein treuloses Volk. (Jesaja 1,1-4; 5. Mose 32,5; Amos 3,2; Micha 6,2)

Siinde zerstort nicht nur die Beziehung zu Gott, sondern auch das eigene Wesen des Volkes.
Jesaja beschreibt Juda als von Kopf bis FuB3 geschlagen, krank und verwundet. Dieses Bild ist nicht
medizinisch, sondern geistlich zu verstehen. Die Wunden des Volkes sind Zeichen der Siinde und des
gottlichen Gerichts. Es liegt keine Heilung vor, weil keine Bufle vorhanden ist. Der dulere Zustand des
Landes — verwiistete Stiddte, verbranntes Land, fremde Besatzung — spiegelt die innere Zerriittung
wider. Die Formulierung ,,wie ein Garten, den Fremde zertreten® macht deutlich, wie sehr das Land
seiner Bestimmung beraubt wurde. Die einzig verbliebene Rettung ist der HERR selbst, der einen
Uberrest bewahrt hat. Ohne diesen Uberrest wire Juda wie Sodom gleich geworden. Die Rettung der
wenigen ist ein Akt reiner Gnade, nicht menschlicher Leistung. (Jesaja 1,5-9; Klagelieder 1,4-6;
Romer 9,27-29; 5. Mose 28,45-52)

Seite 26 von 160



Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Herausgeber der Ryrie Study Bible, erklirt zu Jesaja 1,7,
dass Juda bereits zu Lebzeiten Jesajas schweren militdrischen Bedrohungen ausgesetzt war.
Das Stiidreich wurde wiederholt von benachbarten Mdchten wie Israel, Aram, Edom, Philistda
und schlieflich auch von Assyrien angegriffen. Diese fortwdihrenden Angriffe bildeten den
historischen Hintergrund fiir Jesajas Gerichtsbotschaften. Ryrie weist zudem darauf hin, dass
diese Entwicklung ihren vorldufigen Hohepunkt in der babylonischen Eroberung Jerusalems
unter Nebukadnezar fand, die sich iiber die Jahre 605-586 v. Chr. erstreckte und zur
Wegfiihrung Judas in die Gefangenschaft fiihrte (Ryrie, 19935, S. 1049).

Religiose Formen ohne echtes Herz sind Gott ein Griuel. Obwohl Juda weiterhin opferte, Feste
feierte und Gebete darbrachte, war dies Gott zuwider. Der Text entlarvt eine Frommigkeit, die
duBerlich aktiv, aber innerlich tot ist. Die Vielzahl an Opfern bedeutet nichts, wenn das Herz nicht Gott
gehort. Die Ablehnung durch Gott ist umfassend: Er verabscheut die Festzeiten, er verbirgt sein
Angesicht beim Gebet, er hort nicht. Dies zeigt, dass selbst die religiosen Mittel kein Ersatz fiir
Gehorsam und wahre Beziehung sind. Der Verweis auf Sodom und Gomorra im Anredevers
unterstreicht die Ernsthaftigkeit. Die liturgische Praxis wird durch Heuchelei entwertet. Die Botschaft
ist klar: Gott will keine duBleren Handlungen, sondern aufrichtige Umkehr. (Jesaja 1,10-15; Spriiche
15,8; Matthius 15,8-9; Micha 6,6-8)

John Owen, der puritanische Theologe, erkldrt zu Jesaja 1,13-17, dass Gott keinerlei
Wohlgefallen an religiosen Ordnungen und dufferen Riten hat, wenn zugleich Heiligkeit,
Gerechtigkeit und Liebe im Leben fehlen. Auferliche Frommigkeit ohne inneren Gehorsam
verfehlt nach Owen den eigentlichen Willen Gottes. Wo religiose Pflichten nicht von einem
gerechten und liebevollen Wandel begleitet werden, werden sie fiir Gott bedeutungslos. Damit
macht Owen deutlich, dass wahre Gottesverehrung immer ein Leben einschliefit, das sich
praktisch in Gerechtigkeit und Barmherzigkeit ausdriickt (Owen, An Exposition of the Epistle
to the Hebrews, zitiert nach Crossway, 2023, S. 993).

Gottes Ruf zur Umkehr ist ein Aufruf zur radikalen inneren und 4ufleren Erneuerung. Der
HERR fordert sein Volk auf, sich zu waschen, das Bose zu lassen, Gutes zu tun und Recht zu schaffen.
Es geht nicht nur um duBlere Moral, sondern um eine umfassende Neuausrichtung. Die Tatkraft,
Waisen zu helfen und Witwen zu schiitzen, ist Ausdruck echter Frommigkeit. Der Appell gipfelt in der
Einladung zum Gesprich: ,,Kommt denn, wir wollen miteinander rechten. Dabei geht es nicht um
Verhandlung, sondern um das Offenlegen der Schuld und das Angebot der Reinigung. Die Gnade
Gottes zeigt sich darin, dass selbst scharlachrote Siinde weill wie Schnee werden kann. Die Reinigung

geschieht allein durch gottliches Eingreifen, nicht durch menschliche Werke. Dieser Vers ist eine der

Seite 27 von 160



klarsten Ankiindigungen von Gnade im Alten Testament. (Jesaja 1,16-18; Psalm 51,9; Johannes 1,29;
1. Johannes 1,7)

Segen und Gericht stehen als Folge der Entscheidung vor dem Volk. Der Abschnitt endet mit einer
klaren Wahl: Wer bereit ist zu horen, wird das Gute des Landes genieflen; wer sich aber widersetzt,
wird durch das Schwert fallen. Die doppelte Perspektive stellt die Verantwortung des Menschen unter
die Souverinitit Gottes. Der Ausdruck ,der Mund des HERRN hat es geredet betont die
Unverriickbarkeit dieses Wortes. Es gibt keinen Mittelweg zwischen Gehorsam und Rebellion. Der
Gehorsam fiihrt zu Segen, die Widerspenstigkeit zu Gericht. Diese Zuspitzung ist typisch fiir die
prophetische Rede, die den Ernst der Lage in den Mittelpunkt riickt. Dennoch bleibt die Einladung
bestehen, sich fiir den Weg des Lebens zu entscheiden. (Jesaja 1,19-20; 5. Mose 30,15-20; Jeremia
21,8; Lukas 13,3)

1.2. Lauterung Jerusalems - Verheiflung fiir die Zukunft (1,21-31)

Trotz glanzvoller Vergangenheit ist Jerusalem durch Siinde tief gefallen. Die Anklage beginnt mit
dem Bild der einst treuen Stadt, die zur Hure geworden ist. Dieser dramatische Sprachwechsel zeigt
die Tiefe des geistlichen Abfalls. Was einst als gerecht und treu galt, ist nun von Mord und
Ungerechtigkeit durchdrungen. Der Wandel betrifft nicht nur die Gesellschaftsstruktur, sondern
insbesondere die moralisch-geistliche Substanz. Treue ist durch Untreue ersetzt, Rechtschaffenheit
durch BlutvergieBen. Die Fiirsten sind Rebellen, die sich mit Dieben einlassen und sich durch
Bestechung leiten lassen. Gerechtigkeit hat keinen Raum, die Schwachen werden {ibersehen. Die
Situation erinnert an die Zustdnde vor dem babylonischen Gericht, weist aber auch typologisch auf das
Verhalten Jerusalems in spiteren Zeiten hin. Die Verbindung zu Sodom wird implizit weitergefiihrt.
Gott sieht hinter die religiose Fassade und richtet {iber das, was im Herzen geschieht. (Jesaja 1,21-23;
Hosea 4,1-2; Micha 3,9-11; Matthéus 23,37)

Die Heiligkeit Gottes verlangt Reinigung durch Gericht. Der HERR stellt sich in Vers 24 als der
wtarke Israels* vor, um sein Gericht souverin zu begriinden. Seine Entriistung richtet sich nicht gegen
duBere Feinde, sondern gegen sein eigenes untreues Volk. Der angekiindigte Zorn ist reinigend, nicht
vernichtend. Gottes Ziichtigung ist Teil seines Lauterungsplans. Wie mit Lauge und Feuer will er die
Schlacken entfernen und die Unreinheit beseitigen. Diese Reinigung betrifft insbesondere die Richter,
also die Triger der gesellschaftlichen Verantwortung. Die Sprache erinnert an die Prozesse der
Metallveredelung, bei denen das Unedle durch Hitze ausgeschieden wird. Das Ziel ist

Wiederherstellung durch Liuterung, nicht bloBe Strafe. Das Gericht ist Ausdruck von Gnade und

Seite 28 von 160



Zielgerichtetheit. Die Lauterung Jerusalems dient der Riickfiihrung zur Gerechtigkeit. (Jesaja 1,24-25;
Maleachi 3,2-3; Hesekiel 22,17-22; Hebréer 12,6)

Gott verheifit eine Wiederherstellung auf der Grundlage von Gerechtigkeit. Die Riickfiihrung
Jerusalems erfolgt nicht auf Kosten der Wahrheit, sondern gerade durch Recht und Gericht. Zion wird
durch Gerechtigkeit erlost, nicht durch Toleranz oder Kompromiss. Die Riickkehr zur Treue geschieht
durch das Eingreifen Gottes, nicht durch menschliche Reformen. Die Betonung liegt auf der Umkehr
der BuBfertigen, nicht auf einer allgemeinen nationalen Wiederherstellung. Die Struktur der Aussage
verdeutlicht: Gericht und Gnade gehdren untrennbar zusammen. Gerechtigkeit ist nicht nur Ziel,
sondern auch Mittel der Erlosung. Der HERR zeigt sich dabei sowohl als Richter als auch als Erloser.
Diese Verbindung weist prophetisch auf das kommende Heil im Messias hin, der durch sein gerechtes
Werk Erlosung bewirkt. (Jesaja 1,26-27; Jesaja 11,4-5; Psalm 85,11; Romer 3,26)

C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldirt zu Jesaja 1,26, dass
im zukiinftigen Konigreich die friihere Art der Verwaltung wiederhergestellt wird, wie sie in der
theokratischen Herrschaft Israels bestand. Diese Ordnung kniipft an die Zeit der Richter an, in
der Gott selbst als Konig regierte und von ihm berufene Mdnner das Volk fiihrten. In den
Fufsnoten zu Richter 2,18 wird hervorgehoben, dass die Richter von Gott eingesetzt waren, um
ihn innerhalb der Nation zu vertreten, wobei nationale Sicherheit und Wohlstand untrennbar
mit Treue und Gehorsam gegeniiber dem HERRN verbunden waren. Scofield sieht darin ein

Vorausbild der erneuerten, gerechten Regierung im messianischen Reich, wie sie auch im
Neuen Testament angekiindigt wird (vgl. Matthdus 19,28) (Scofield, 2015, S. 843).

Wer sich Gottes Reinigung verweigert, hat keine Zukunft. Die UnbuBfertigen und Ubertreter
werden nicht an der Wiederherstellung teilhaben, sondern vernichtet werden. Vers 28 spricht ein
entschiedenes Urteil tliber alle aus, die sich gegen den HERRN stellen. Die Verwendung von Begriffen
wie ,,Verderben und ,,Verzehrung* signalisiert endgiiltiges Gericht. Die Erwidhnung der G6tzenbaume
und Garten deutet auf heidnische Kulte, die mit falscher Sicherheit verbunden waren. Doch die
Starken werden wie Flachs werden, das Feuer wird ihre Werke verzehren. Der Mensch, der sich auf
das eigene Werk oder Gotzendienst stiitzt, endet im Gericht. Die Bildsprache vom verdorrten Baum
und dem unauthaltsamen Feuer greift biblische Gerichtssymbole auf. Diese Verse erinnern eindringlich
daran, dass es kein Heil auBlerhalb der gottlichen Ordnung gibt. (Jesaja 1,28-31; 2. Mose 20,5; Jesaja
33,14; Offenbarung 21,8)

Seite 29 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 1.1-31)

Zusammenfassung:

Jesaja 1 eroffnet das Buch mit einer umfassenden Anklage Gottes gegen Juda und Jerusalem und stellt
zugleich den theologischen Grundton der gesamten Prophetie vor. Trotz groBBer Vorrechte hat das Volk
den HERRN verlassen und lebt in offener Rebellion gegen seinen Bundesgott. Religiose Aktivititen
bestehen weiterhin, werden jedoch als leer und verwerflich entlarvt, da sie nicht von Gehorsam und
Gerechtigkeit begleitet sind. Opfer, Feste und Gebete verlieren ihren Wert, weil sie ein siindiges Leben
verdecken sollen. Gott ruft nicht zu mehr Kult, sondern zu Umkehr, Reinigung und sozialer
Gerechtigkeit auf. Besonders die Unterdriickung der Schwachen und das Versagen der
Fiihrungsschicht stehen im Fokus der Anklage. Gleichzeitig wird Gottes Bereitschaft zur Vergebung
betont, wenn echte Umkehr erfolgt. Der Text stellt eine klare Alternative vor Augen: Gehorsam fiihrt
zu Segen, Verweigerung zu Gericht. Jerusalem wird zugleich als einst treue Stadt und als abgefallene
Hure beschrieben, was den moralischen Verfall verdeutlicht. Dennoch bleibt ein heilsgeschichtlicher
Hoffnungsschimmer bestehen, da Gott Reinigung durch Gericht ankiindigt. Am Ende steht die

Gewissheit, dass Gott das Bdse nicht dauerhaft duldet und sein Volk entweder lautert oder richtet.

Anwendungen:

Religiose Formen ersetzen keinen Gehorsam. Der Text zeigt, dass duBerer Gottesdienst ohne innere
Umkehr wertlos ist. Frommigkeit ohne Gerechtigkeit wird von Gott verworfen. Diese Einsicht entlarvt

formale Religiositit.

Gott verbindet Gericht mit dem Ruf zur Umkehr. Die scharfe Anklage dient nicht Selbstzweck,
sondern der Wiederherstellung. Vergebung wird real angeboten, nicht theoretisch. Diese Wahrheit zeigt
Gottes Gnade im Gericht.

Siinde hat heilsgeschichtliche Konsequenzen. Ungehorsam fiihrt nicht nur zu persénlichem, sondern
auch zu nationalem Niedergang. Gottes Mal3stibe gelten fiir Volk und Fiihrung gleichermallen. Diese

Perspektive ordnet Geschichte unter Gottes Handeln ein.

Seite 30 von 160



2. Zukunft Jerusalems und der Tag des HERRN (2,1-4,6)

2.1. Das kommende Friedensreich auf Zion (2,1-5)

Gott verheifit eine zukiinftige Erhohung Zions als Zentrum weltweiter Anbetung. Jesaja sieht in
prophetischer Schau den Berg des Hauses des HERRN als iiberragend iiber alle anderen Berge. Diese
bildhafte Sprache beschreibt die zukiinftige Vorrangstellung Jerusalems im messianischen Reich. Es
handelt sich nicht um eine geographische, sondern um eine geistliche Erhohung. Zion wird
Mittelpunkt gottlicher Offenbarung und Anbetung. Die Volker stromen dorthin, getrieben von dem
Wunsch, den HERRN zu erkennen. Diese universale Bewegung geschieht nicht durch Zwang, sondern
durch geistliches Verlangen. Die prophetische Vision sprengt den nationalen Rahmen und zeigt Gottes
weltumspannenden Heilsplan. Die Erh6hung Zions verweist zugleich auf die zukiinftige Herrschaft
des Messias. Der Ort des Gerichts wird zum Ort des Segens, die Stadt des Gerichtes zur Stadt des
Friedens. (Jesaja 2,1-2; Micha 4,1; Sacharja 8,22-23; Offenbarung 21,10)

John F. Walvoord, der Bibellehrer und Prophetie-Experte, erklirt zu Jesaja 2,1-11, dass der
Prophet die zukiinftige Herrschaft des Messias vor Augen stellt. Jesaja kiindigt an, dass in den
letzten Tagen der Berg des Hauses des HERRN iiber alle anderen erhoben wird und alle
Nationen zu ihm strémen (Vers 2; vgl. Sacharja 14,16). Jerusalem erscheint dabei nicht mehr
als Schauplatz von Kriegen, sondern als geistliches Zentrum der Welt, von dem gottliche
Weisung ausgeht und in dem der HERR seine Wege lehrt (Jesaja 2,3—-5). Walvoord betont, dass
diese Beschreibung weder symbolisch noch rein geistlich zu verstehen ist, sondern eine reale,
weltweite Friedensordnung meint. Diese Prophetie findet ihre Erfiillung im Millennium, dem
zuktinftigen messianischen Friedensreich auf Erden (Walvoord, 1990, S. 92).

Das Wort des HERRN wird zur Quelle geistlicher Erkenntnis und weltweiter Ordnung. Die
Volker kommen nicht nur, um zu opfern, sondern um sich belehren zu lassen. Das Gesetz geht von
Zion aus, das Wort des HERRN von Jerusalem. Diese Aussagen verdeutlichen, dass im messianischen
Reich gottliche Wahrheit nicht verborgen, sondern offenbart und verbreitet wird. Gottes Wort ist nicht
statisch, sondern wirkt lehrend, ordnend und heilend. Es geht nicht um menschliche Philosophie,
sondern um goéttliche Unterweisung. Der universale Lehrauftrag Israels wird hier angedeutet. Die
Volker erkennen in Gottes Weisung den Weg des Lebens. Diese prophetische Aussage korrespondiert
mit dem neutestamentlichen Auftrag, alle Nationen zu Jingern zu machen. Das kommende
Friedensreich ist auch ein Reich der Wahrheit und der geistlichen Klarheit. (Jesaja 2,3; Psalm 119,105;
Johannes 17,17; Matthdus 28,19-20)

Seite 31 von 160



Die Herrschaft Gottes bringt umfassenden Frieden und geistliche Ermahnung. Der Messias
richtet unter den Nationen mit Gerechtigkeit, sodass Waffen iiberfliissig werden. Schwerter werden zu
Pflugscharen, Speere zu Winzermessern — Symbole der vélligen Umwandlung von Kriegsgerit in
Werkzeuge des Lebens. Dieser Friede ist nicht das Ergebnis politischer Diplomatie, sondern géttlicher
Herrschaft. Krieg als Mittel menschlicher Auseinandersetzung wird abgeschafft. Das Gericht des
Messias ist gerecht, durchdringend und unumstoBlich. Am Ende des Abschnitts steht eine Mahnung an
das Haus Jakob: im Licht des HERRN zu wandeln. Diese Ermahnung betont, dass die zukiinftige
Herrlichkeit bereits jetzt Auswirkungen auf das Leben der Gldubigen haben soll. Die prophetische
Hoffnung miindet in einen ethischen Appell zur Umkehr und Heiligung. (Jesaja 2,4-5; Psalm 72,6-7;
Micha 4,3-5; Romer 13,12)

C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldrt zu Jesaja 2,5, dass
die Verse Jesaja 2,2-5 eine enge Parallele zu Micha 4,1-3.5 aufweisen. Diese Ubereinstimmung
hat zu der Annahme gefiihrt, einer der beiden Propheten habe vom anderen abgeschrieben.
Scofield weist jedoch darauf hin, dass Gott beiden Propheten dieselbe Vision gegeben hat.
Micha beschreibt diese Offenbarung ausfiihrlicher, indem er einen zusdtzlichen Vers (Micha
4,4) einfiigt, wihrend Jesaja den Schwerpunkt darauf legt, dass er die Vision personlich
empfangen hat (Jesaja 2,1). Damit wird deutlich, dass trotz gleicher Wortwahl unterschiedliche
prophetische Akzente gesetzt werden (Scofield, 2015, S. 843).

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erldutert zu Jesaja 2,4, dass der
Millennialismus die Erwartung eines kommenden messianischen Zeitalters beschreibt, in dem
der Messias eine erneuerte Herrschaft auf der Evde aufrichtet, die tausend Jahre umfasst. In
der jiidischen Uberlieferung wird die Geschichte der Menschheit in Jahrtausende gegliedert,
die den Tagen der Schopfung entsprechen, wobei die Riickkehr des Messias vor dem Jahr 6000
n. Chr. erwartet wird und das messianische Zeitalter als ein ewiger Schabbat [Zeit der Ruhe
und Erneuerung] verstanden wird. Dieses Zeitalter wird hdufig als olam haba [,, die kommende
Welt“] bezeichnet, im Gegensatz zu olam hazeh [,, die gegenwdrtige Welt*], und auch mit dem
Ausdruck acharit ha-jamim [, Ende der Tage“] umschrieben. Rubin betont, dass dieses
zukiinftige Reich durch weltweiten Frieden gekennzeichnet sein wird, wie Jesaja beschreibt,
dass Walffen zu Werkzeugen umgeschmiedet werden und Krieg nicht mehr gelernt wird.
Kennzeichnend fiir dieses messianische Zeitalter ist die endgiiltige Durchsetzung von Gottes
Heilsplan: die Erlosung der Treuen, die Riickkehr Israels in das verheiffene Land, Jerusalem
als Zentrum der gottlichen Regierung und die Anbetung ADONAls durch die Nationen,
insbesondere im Zusammenhang mit dem Laubhiittenfest (vgl. Sacharja 14,9-17). Damit

Seite 32 von 160



erscheint Jerusalem, die Stadt des Friedens, am Ende tatsdchlich als Ort des universalen
Friedens unter der Herrschaft Gottes (Rubin, 2016, S. 487).

2.2. Stolz der Menschen wird erniedrigt - Gericht (2,6-22)

Gottes Gericht beginnt mit der Verwerfung fremder Einfliisse und geistlicher Vermischung. Der
Prophet beschreibt Juda als von Gott verlassen, nicht weil Gott sich zuriickzieht, sondern weil das Volk
ihn verlassen hat. Der Einfluss des Ostens, voll von Aberglauben und Zauberei, hat sich breitgemacht.
Die Allianz mit fremden Kulturen flihrte zu einer geistlichen Korruption. Die Verbindung mit den
Kindern der Fremden verweist nicht nur auf soziale Vermischung, sondern auch auf religios-
moralische Kompromisse. Statt sich auf den HERRN zu stiitzen, sucht Juda Hilfe und Inspiration bei
den Volkern. Diese Vermischung ist der Ausgangspunkt des kommenden Gerichts. Die goéttliche
Absage an diese Haltung macht deutlich: Gottes Volk ist zum Absonderung und nicht zur Anpassung
berufen. Der geistliche Weg Israels soll sich durch Unterscheidung, nicht durch Assimilation
auszeichnen. (Jesaja 2,6; 2. Mose 34,12-16; 5. Mose 18,9-14; Esra 9,1-2)

Materieller Wohlstand und militidrische Macht ersetzen das Vertrauen auf Gott. Juda wird nicht
nur fiir seine geistliche Abkehr getadelt, sondern auch fiir seine selbstsichere Fiille. Das Land ist voll
Silber, Gold, Pferde und Streitwagen — Zeichen von Reichtum, Unabhéngigkeit und militirischer
Starke. Diese Selbstversorgung wird nicht als Segen gedeutet, sondern als Stolz. Die Anhdufung von
Besitz wurde zur Ersatzreligion. Statt sich auf Gott zu verlassen, baut das Volk auf seine
wirtschaftliche und militirische Potenz. Der Text beschreibt damit eine Gesellschaft, die sich selbst
geniigt und ihre Sicherheit aus weltlichen Mitteln schopft. Diese Haltung widerspricht dem
Bundescharakter des Volkes, das seine Abhéingigkeit vom HERRN bekennen sollte. Der materielle
Reichtum wird zum Stolperstein und bringt Gottes Gericht mit sich. (Jesaja 2,7; 5. Mose 17,16-17;
Hosea 10,13; Lukas 12,19-21)

Gotzendienst ist Ausdruck menschlicher Selbstverherrlichung und wird gottlich geahndet. Juda
hat nicht nur fremde Einfliisse angenommen und Reichtum angehauft, sondern sich auch der Anbetung
von Werken eigener Hinde hingegeben. Der Mensch verneigt sich vor dem, was er selbst gemacht hat.
Dieser Gotzendienst ist mehr als religioser Irrtum — er ist Ausdruck tiefster Rebellion gegen den
Schopfer. Die Eigenmacht des Menschen wird vergétzt, der wahre Gott verdriangt. Der Text macht
deutlich, dass dieser Zustand alle Menschen erfasst hat: sowohl der Gemeine als auch der Grof3e. Es
gibt keinen Unterschied — alle sind gefallen. Das Gericht Gottes trifft daher die ganze Gesellschaft. Die

Seite 33 von 160



erniedrigende Folge ist unausweichlich. Der Hochmut wird nicht iiberleben, wenn Gott sich erhebt.
(Jesaja 2,8-9; Psalm 115,4-8; Jesaja 44,9-20; Romer 1,22-25)

Am Tag des HERRN wird alle menschliche Grofle vergehen. Der kommende Tag des HERRN wird
als Tag gottlicher Erschiitterung beschrieben. Nicht politische Umwélzungen oder Naturkatastrophen
stehen im Zentrum, sondern die offenbarte Majestit Gottes. Diese Offenbarung fiihrt zur Demiitigung
alles Menschlichen. Hohe Tiirme, erhabene Berge, stolze Schiffe und kostbare Schitze stehen als
Symbole menschlicher Erhohung — sie alle werden erniedrigt. Die Aufzdhlung zeigt, wie umfassend
das Gericht ist: keine Festung, kein Handelsgut, keine Kulturleistung wird bestehen. Der Mensch in
seiner Selbstverherrlichung steht dem heiligen Gott gegeniiber — und wird entbl66t. Der Text offenbart,
dass keine weltliche Macht vor dem Gericht des HERRN sicher ist. Was Menschen verehren, wird von
Gott zu Fall gebracht. (Jesaja 2,10-16; Obadja 3-4; Sacharja 14,9-11; Offenbarung 6,15-17)

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu Jesaja 2,12, dass der
Ausdruck ,,Tag des HERRN“ eine feststehende biblische Bezeichnung fiir Zeiten
aufserordentlichen gottlichen Gerichts ist. Dieser Ausdruck erscheint neunzehnmal im Alten
Testament und viermal im Neuen Testament und beschreibt jeweils den machtvollen Eingriff
Gottes in die Geschichte zum Gericht iiber Stinde und Hochmut (z. B. Joel 1,15; Amos 5,18-20;
Zefanja 1,7.14; Apostelgeschichte 2,20; 1. Thessalonicher 5,2). MacArthur unterscheidet
zwischen nahen Erfiillungen, etwa historischen Gerichten iiber Nationen (Hesekiel 13,5; 30,3),
und fernen, endzeitlichen Erfiillungen, die das weltweite Gericht Gottes betreffen (Sacharja
14,1; 2. Thessalonicher 2,2). Dabei konnen nahe Gerichte zugleich als Vorausbilder
zukiinftiger endzeitlicher Gerichte dienen (Joel 1,15 im Blick auf Joel 3,14), oder beide Aspekte
in einem Text miteinander verbunden sein (Jesaja 13,6.9; Zefanja 1,7.14). Nach MacArthur
stehen noch zwei besondere ,,Tage des HERRN“ aus: erstens das Gericht am Ende der
siebzigsten Jahrwoche Daniels (Joel 3,14, Maleachi 4,5; 1. Thessalonicher 5,2) und zweitens
das endgiiltige Gericht am Ende des Millenniums (2. Petrus 3,10). In Jesaja 2,12 richtet sich
der prophetische Blick ausdriicklich auf diese ferne, endzeitliche Erfiillung, die mit der ,, Zeit
der Drangsal fiir Jakob “ verbunden ist (Jeremia 30,7) (MacArthur, 2005, S. Jes 2,12).

Gottes Erscheinen bewirkt tiefe Furcht und véllige Flucht aus der Offentlichkeit. Wenn der
HERR sich erhebt, suchen die Menschen Zuflucht in Hohlen und Felsspalten. Es ist nicht das Licht
seiner Herrlichkeit, das sie suchen, sondern der Schutz vor seiner Heiligkeit. Die Konfrontation mit
Gottes Gegenwart ist fiir die Gottlosen unertraglich. Der Text zeigt, dass die Anbetung von Go6tzen
endgiiltig als toricht entlarvt wird. In jener Stunde wird man seine selbstgemachten Gotter den

Flederméausen uberlassen. Die Lacherlichkeit des Gotzendienstes wird in der Stunde des Gerichts

Seite 34 von 160



offenbar. Der Mensch erkennt, dass das, worauf er vertraut hat, ihn nicht retten kann. Die Flucht vor
Gott ist jedoch zwecklos, denn seine Gegenwart erfiillt den ganzen Raum. (Jesaja 2,17-20; 2. Mose
33,20; Hiob 23,15-16; Hebréer 10,31)

Die zentrale Botschaft des Gerichts ist: Der Mensch ist vergiinglich — nur Gott ist ewig. Der letzte
Vers ruft zum Nachdenken auf: ,,Hort auf, euch auf Menschen zu verlassen*. Der Mensch ist wie ein
Hauch — ohne bleibende Kraft, ohne gottliche Autoritit. Diese Aussage ist nicht philosophisch,
sondern theologisch begriindet. Wer auf Menschen vertraut, stellt sie iiber den HERRN und féllt unter
sein Gericht. Die Erschiitterung der Weltreiche, die Entlarvung der Gotzen und die Flucht vor dem
lebendigen Gott miinden in diese eine Schlussfolgerung. Alle menschliche GroB3e ist nichtig, wenn der
HERR sich offenbart. Der Text fordert zu einer Umkehr der Orientierung: weg von menschlichem
Vertrauen hin zum Vertrauen auf den ewigen Gott. (Jesaja 2,21-22; Psalm 146,3-4; Jeremia 17,5-7; 1.
Petrus 1,24-25)

2.3. Anklage gegen die fiilhrenden Miinner und Frauen (3,1-26)

Gott nimmt seiner Nation die Stiitzen des offentlichen Lebens und der Grundversorgung. Der
Abschnitt beginnt mit einer umfassenden Gerichtsankiindigung, die sich nicht zuerst auf dufere
Feinde, sondern auf den Entzug innerer Stabilitdt richtet. Der HERR entfernt Brot und Wasser —
Grundbediirfnisse des tdglichen Lebens — aber auch Fiihrer, Helden, Richter und Ratgeber. Dies
bedeutet eine vollstindige Destabilisierung der sozialen Ordnung. Gott selbst ist es, der diese
Entmachtung bewirkt, nicht politische Umsténde allein. Die Berufenen und Féahigen werden entfernt,
sodass die Verantwortungstriger ausbleiben. Die Gesellschaft wird orientierungslos, weil die gottlich
gesetzten Ordnungen aufgehoben werden. Auch religidse Fiihrer und geachtete Alteste sind betroffen,
was die Tiefe des Gerichts unterstreicht. Ohne gottgewollte Leitung verfallen Gerechtigkeit, Weisheit
und Schutz. Die Zivilisation wird innerlich zerbrochen. Dieser Entzug aller Stiitzen offenbart, wie sehr
jede Struktur letztlich auf Gottes Gnade beruht. (Jesaja 3,1-3; Klagelieder 4,1-2; Amos 2,14-16; Micha
3,9-12)

Die Herrschaft Unfihiger ist Ausdruck gottlichen Gerichts und kein Zufall. Gott kiindigt an,
Knaben und Launenhafte als Herrscher einzusetzen, was nicht nur eine altersbezogene, sondern vor
allem eine charakterliche Aussage ist. Es handelt sich um eine Regierung durch Unreife, Willkiir und
Unverstand. Die Folge ist soziale Anarchie: Die Unterdriickten stehen auf, und die Ordnungen
verkehren sich. Alte werden verachtet, Edle verspottet. Die Hierarchien der Weisheit und Erfahrung

werden aufgehoben, sodass Unordnung regiert. Der Text zeigt, dass Unfdhigkeit in der Fiihrung nicht

Seite 35 von 160



einfach menschliches Versagen ist, sondern ein Gericht Gottes iiber eine verstockte Gesellschaft. Wenn
Gottesfurcht und Gerechtigkeit nicht mehr gewiirdigt werden, zieht Gott seine Hand zuriick. Der
dadurch entstehende Machtvakuum fordert die Selbstiiberhebung der Unreifen. In dieser Umkehrung
der Ordnung offenbart sich, wie sehr Gott selbst liber das Gelingen menschlicher Fiihrung entscheidet.
(Jesaja 3,4-5; Prediger 10,5-7; Jesaja 19,11-14; Hosea 13,11)

Selbst die Schwichsten erkennen das Elend der Situation — doch niemand ist bereit zu fiihren.
Die Darstellung der Bruderansprache offenbart die vollige Fiihrungslosigkeit: Ein Mann wird gebeten,
Verantwortung zu iibernehmen, doch er lehnt ab. Der Grund dafiir liegt nicht nur im Mangel an
Ressourcen, sondern in der Erkenntnis, dass kein echter Ausweg vorhanden ist. Die Ablehnung der
Fiihrung zeigt, dass selbst die Bevolkerung die Aussichtslosigkeit erkennt. Es gibt keinen Willen zur
Wiederherstellung, weil keine Grundlage geistlicher Ordnung vorhanden ist. Die Gesellschaft ist
innerlich zerbrochen, die Ruinen sind sichtbar, aber niemand will sie aufbauen. Das Bild spiegelt das
Ende der Selbstverwaltung wider: Wenn der HERR nicht mehr regiert, kann auch kein Mensch
wirksam herrschen. Die Filihrungskrise ist Ausdruck einer tieferen, geistlichen Krise. Ohne gottliche
Leitung bleibt jedes Streben nach Ordnung leer. (Jesaja 3,6-7; Richter 21,25; Psalm 127,1; Jesaja
1,5-6)

Die Ursache des Gerichts liegt im siindhaften Lebensstil und der Verantwortungslosigkeit der
Leiter. Jerusalem und Juda sind nicht unschuldig, sondern offen schuldig gesprochen. Thre Worte und
Taten sind gegen den HERRN gerichtet. Die Siinde wird nicht mehr verborgen, sondern 6ffentlich zur
Schau gestellt, wie in Sodom. Diese Offenheit der Bosheit ist Ausdruck einer verstockten Haltung. Die
Elite des Landes verhohnt Gottes Gebote, statt sie zu ehren. Die Verkiindigung des Gerichts wird mit
einer VerheiBung fiir die Gerechten kontrastiert: Sie werden belohnt fiir ihre Treue. Doch die Gottlosen
erwartet Unheil, weil ihre Taten auf sie zuriickfallen. Besonders die Leiter des Volkes werden fiir ihre
Misswirtschaft verantwortlich gemacht. Sie haben den Weinberg Gottes gepliindert und das Elend der
Armen verscharft. Die geistliche Verantwortung wird nicht ignoriert — Gott ruft zur Rechenschaft.
(Jesaja 3,8-15; Psalm 12,8; Jesaja 5,8; Jeremia 5,28-31)

Der Hochmut der Frauen Jerusalems steht sinnbildlich fiir die Oberflichlichkeit der
Gesellschaft. Die Tochter Zions werden fiir ihre Eitelkeit, ithren Stolz und ihren Lebensstil kritisiert.
Ihre aufwendige Kleidung, ihre Schminke, ihr Gepridnge und ihre betonte Weiblichkeit stehen
stellvertretend fiir ein Volk, das Schonheit tiber Heiligkeit stellt. Die duBerliche Zurschaustellung wird
von Gott mit Schande beantwortet: Krankheit, Kahlheit, Brandmale und Elend. Was zur Schau gestellt
wurde, wird erniedrigt. Die Symbolik offenbart, dass der duBlere Glanz kein Schutz gegen gottliches

Gericht ist. Die gesellschaftliche Elite wird gedemiitigt, ihre Attraktivitit wird in Geringschitzung

Seite 36 von 160



verwandelt. Die Ménner fallen im Krieg, die Frauen bleiben verwitwet, trauernd und entehrt zurtick.
Das Bild einer einst stolzen, jetzt verlassenen Stadt rundet das Gerichtskapitel ab. Der letzte Vers zeigt
Zion sitzend auf der Erde — ein Zeichen vollstindiger Erniedrigung. (Jesaja 3,16-26; Klagelieder 1,1;
Hesekiel 16,15-23; 1. Timotheus 2,9-10)

2.4. Der Uberrest und die Herrlichkeit Zions (4,1-6)

Die entwiirdigte Lage der Frauen Jerusalems zeigt die Tiefe des Gerichtes. Der Abschnitt beginnt
mit einem eindriicklichen Bild: sieben Frauen suchen sich einen einzigen Mann, nur um den
gesellschaftlichen Makel der Schande zu iiberwinden. Diese Aussage verweist auf die verheerenden
Folgen des vorangegangenen Gerichts, das die Ménner Jerusalems in den Krieg riss. Der Wunsch der
Frauen, lediglich den Namen eines Mannes zu tragen, unterstreicht die vollstindige Umkehr sozialer
Normen. Es geht nicht mehr um Versorgung oder Ehe, sondern um das Abwenden von offentlicher
Schmach. Die Zerriittung gesellschaftlicher Strukturen ist ein Spiegelbild der geistlichen Katastrophe.
Der Wunsch nach Rehabilitierung wird nicht durch wahre Umkehr, sondern durch &ullere Mittel
gesucht. Diese Szene dient als Ubergang zwischen Gericht und Gnade, als Kontrast zu dem, was Gott

nun durch seinen Uberrest bewirken wird. (Jesaja 4,1; Jesaja 3,25-26; Klagelieder 1,1; Amos 8,10)

Gottes Herrlichkeit wird iiber dem gereinigten Uberrest wohnen. Der HERR verheiBt eine
Zukunft, in der der Uberrest des Volkes geheiligt und fruchtbar sein wird. Der Begriff ,.Spross des
HERRN* verweist sowohl auf das gesegnete Land als auch typologisch auf den kommenden Messias.
Diese Wendung vom Gericht zur Herrlichkeit geschieht nicht durch menschliche Leistung, sondern
durch Gottes Reinigung. Wer in Jerusalem bleibt, wird heilig genannt werden — nicht durch Herkunft,
sondern durch géttliche Auserwihlung. Die Reinigung geschieht durch Geist des Gerichts und des
Vertilgens, was auf einen gottlichen Lauterungsprozess hinweist. Die zukiinftige Gemeinschaft ist
nicht durch Masse, sondern durch Qualitit gekennzeichnet. Die neue Stadt ist gekennzeichnet durch
Gerechtigkeit, Heiligkeit und die Gegenwart Gottes. Die Lauterung fiihrt nicht zur Vernichtung,
sondern zur Wiederherstellung in Reinheit. (Jesaja 4,2-4; Jesaja 11,1-2; Maleachi 3,2-4; Romer 9,27)

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklirt zu Jesaja 4,2, dass
der Titel ,,Spross‘“ eine messianische Bezeichnung ist, die in der Schrift vierfach auf Christus
angewendet wird. Erstens erscheint Christus als ,,der Spross des HERRN®, womit sein
Immanuel-Charakter betont wird, der nach seiner Wiederkunft in Herrlichkeit dem
wiederhergestellten und bekehrten Israel voll offenbart werden wird (vgl. Jesaja 7,14,

Matthdus 25,31). Zweitens ist er ,,der Spross Davids“, der verheifsene Messias aus der Linie

Seite 37 von 160



Davids, der als Konig aller Konige seine irdische Herrschaft antreten wird (vgl. Jesaja 11,1;
Jeremia 23,5, Romer 1,3). Drittens wird er als der ,, Knecht, Spross genannt‘“ beschrieben, was
seine Erniedrigung und seinen gehorsamen Leidensweg bis zum Tod hervorhebt (vgl. Sacharja
3,8; Jesaja 52,13-15; Philipper 2,5-8). Viertens erscheint er als der ,,Mann, Spross ist sein
Name*“, womit sein Charakter als Sohn des Menschen, der letzte Adam, betont wird, der als
Priester-Konig die verlorene Herrschaft wiederherstellt (vgl. Sacharja 6,12; 1. Korinther
15,45-47). Scofield zeigt abschlieflend, dass diese vier Aspekte sich auch in den Evangelien
widerspiegeln: Matthdus betont den Spross Davids, Markus den Spross als Knecht, Lukas den
Spross als Sohn des Menschen und Johannes den Spross des HERRN (Scofield, 2015, S. §43).

Gottes Gegenwart wird in Herrlichkeit und Schutz iiber Zion sichtbar wohnen. Die Verheilung
gipfelt in einer erneuerten, sichtbaren Gegenwart Gottes iiber Zion. Uber jeder Wohnstitte wird eine
Wolke bei Tag und ein Feuer bei Nacht sein — Symbole der gottlichen Gegenwart wie einst in der
Wiiste. Diese Erscheinung ist nicht abstrakt, sondern konkret: Gottes Herrlichkeit wird die Gemeinde
umgeben. Die Herrlichkeit ist Schutz vor Bedrdngnis, Deckung vor Hitze, Zuflucht vor Sturm. Diese
Beschreibung verbindet kultische, historische und eschatologische Bilder. Zion wird zur Wohnstitte
des HERRN, zur heiligen Stitte, zur geschiitzten Versammlung der Erlosten. Der Ort des Gerichts wird
zum Ort der Herrlichkeit, die von Gott selbst ausgeht. Die Struktur des Textes verweist auf das
zukiinftige messianische Reich, in dem Gott mitten unter seinem Volk wohnt. (Jesaja 4,5-6; 2. Mose
13,21-22; Sacharja 2,9-10; Offenbarung 21,3)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erklirt zu Jesaja 4,5, dass die
Beschreibung einer rauchenden Wolke am Tag und eines leuchtenden, flammenden Feuers in
der Nacht auf die Schechina [sichtbare Gegenwart und Herrlichkeit Gottes] im Heiligtum
verweist. Unter Berufung auf die jiidischen Gelehrten Adele Berlin und Marc Zvi Brettler wird
diese Erscheinung als bewusste Ankniipfung an die Wiistenwanderung Israels verstanden, als
die Schechina die Stiftshiitte erfiillte und das Volk leitete (vgl. 2. Mose 40,34-38; 4. Mose
9,15-23). Damit wird zugesagt, dass Gottes schiitzende und leitende Gegenwart auch im

zukiinftigen, erneuerten Zion bestindig iiber seinem Volk ruht (Rubin, 2016, S. 490).

Matthew Henry, der Bibelausleger, erklirt zu Jesaja 4,6, dass das Leben in dieser Welt von
wechselhaften Umstdinden geprdgt ist, vergleichbar mit Sturm, Regen und der driickenden
Hitze des Tages. Diese Belastungen gehoren zum irdischen Dasein und lassen sich nicht
vermeiden. Zugleich betont Henry, dass Gott seinem Volk in allen Lebenslagen ein sicherer

Zufluchtsort ist. Unabhdngig von dufseren Umstdnden bleibt Gott bestindig Schutz und

Seite 38 von 160



Bewahrung fiir die Seinen (Henry, Commentary on the Whole Bible; zitiert nach Crossway,
2023, S. 998).

Seite 39 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 2.1-4.6)

Zusammenfassung:

Jesaja 2,1-4,6 entfaltet einen grofBlen heilsgeschichtlichen Bogen, der zukiinftige Herrlichkeit,
gegenwirtigen Abfall und notwendiges Gericht miteinander verbindet. Der Abschnitt beginnt mit einer
prophetischen Vision der endzeitlichen Erh6hung Zions, wenn der HERR von Jerusalem aus herrscht
und die Nationen zur Belehrung stromen. Frieden, Gerechtigkeit und géttliche Ordnung kennzeichnen
dieses messianische Reich, in dem Krieg iiberwunden ist und Gottes Wort weltweite Autoritit besitzt.
Demgegeniiber steht die gegenwirtige Realitdt Judas: religiose Vermischung, Hochmut, Gétzendienst
und selbstsichere Unabhingigkeit von Gott. Der Mensch erhebt sich selbst, vertraut auf Macht, Besitz
und Biindnisse, wéhrend die Ehrfurcht vor dem HERRN verloren geht. Deshalb kiindigt Jesaja den
»lag des HERRN* an, an dem aller menschliche Stolz erniedrigt und allein der HERR erh6ht wird.
Dieses Gericht betrifft Menschen, Strukturen und falsche Sicherheiten gleichermallen. In Kapitel 3
konkretisiert sich das Gericht in sozialem und politischem Zerfall, besonders durch das Versagen der
Fithrung und die Ausbeutung der Schwachen. Gottes Gericht ist dabei nicht willkiirlich, sondern eine
gerechte Antwort auf anhaltende Schuld. Kapitel 4 schlidgt schlielich einen hoffnungsvollen Ton an:
Ein gereinigter Uberrest bleibt bestehen, iiber dem die Herrlichkeit des HERRN ruht. Reinigung durch
Gericht bereitet den Weg flir Wiederherstellung und zukiinftigen Segen. Der Abschnitt macht deutlich,

dass die VerheiBung des Reiches nur iiber den Weg gottlicher Lauterung verwirklicht wird.

Anwendungen:

Gottes Zukunft bestimmt die Gegenwart. Die Vision des messianischen Reiches zeigt Gottes
endgiiltiges Ziel mit Zion und den Nationen. Gegenwirtige Geschichte steht im Licht dieser

kommenden Herrlichkeit. Diese Einsicht ordnet Zeit und Hoffnung heilsgeschichtlich ein.

Hochmut fithrt unausweichlich ins Gericht. Der Text macht deutlich, dass menschliche
Selbstiiberhebung Gottes Eingreifen herausfordert. Alle falschen Sicherheiten werden im Tag des
HERRN entlarvt. Diese Wahrheit zeigt die Ernsthaftigkeit gottlicher Heiligkeit.

Gericht dient der Reinigung des Uberrests. Gottes Zorn hat nicht Vernichtung, sondern Liuterung
zum Ziel. Am Ende bleibt ein geheiligtes Volk unter Gottes Schutz. Diese Perspektive verbindet

Gericht und Hoffnung untrennbar miteinander.

Seite 40 von 160



3. Das Gleichnis vom unfruchtbaren Weinberg (5,1-30)

3.1. Der Weinberg Gottes - Israels Unfruchtbarkeit (5,1-7)

Gottes sorgfiltige Fiirsorge fiir sein Volk macht seine Enttiuschung iiber die Unfruchtbarkeit
umso schwerwiegender. Jesaja eroffnet mit einem Gleichnis, das als Lied iiber den geliebten
Weinberg formuliert ist. Der Weinbergbesitzer steht fiir Gott, der Weinberg fiir Israel. Die
Beschreibung zeigt, wie sorgfiltig Gott alles fiir das Gedeihen vorbereitet hat: der fruchtbare Boden,
die Umziunung, der Turm und die Kelter. Es fehlt an nichts, was Wachstum und Fruchtbarkeit
ermdglichen wiirde. Die Erwartung war eindeutig: gute Trauben sollten entstehen. Doch das Ergebnis
sind stinkende Beeren — Symbol fiir moralisches Versagen, geistlichen Abfall und soziale
Ungerechtigkeit. Der Kontrast zwischen Fiirsorge und Ertrag macht die Enttduschung uniibersehbar.
Das Gleichnis miindet in eine rhetorische Frage: Was hétte noch getan werden sollen? Gottes Gnade
wurde missachtet, seine Liebe zuriickgewiesen. Die Anklage ist damit begriindet: Unfruchtbarkeit trotz
voller Versorgung durch den HERRN ist schuldhaft. (Jesaja 5,1-4; 5. Mose 32,9-14; Psalm 80,9-17;
Matthaus 21,33-41)

Die Konsequenz der Unfruchtbarkeit ist das gerechte Gericht iiber ein Volk, das Gottes Gnade
verachtet hat. Gott selbst kiindigt an, den Schutz iiber dem Weinberg aufzuheben: die Mauer wird
niedergerissen, der Regen wird ausbleiben, Dornen und Disteln werden wachsen. Dies ist nicht nur
eine Aufkiindigung des Segens, sondern eine aktive Zuwendung zum Gericht. Die Verwiistung des
Weinbergs steht sinnbildlich fiir die kommende Verwiistung Jerusalems und Judas. Dabei ist Gott nicht
willkiirlich, sondern gerecht. Die letzte Verszeile enthilt ein Wortspiel: Er wartete auf Recht, doch
siche da: Rechtsbruch; auf Gerechtigkeit, aber siehe da: Geschrei. Diese sprachliche Zuspitzung
betont, wie weit das Volk vom gottlichen Mal3stab abgewichen ist. Es geht nicht nur um moralisches
Versagen, sondern um die bewusste Verdrehung géttlicher Ordnungen. Das Gleichnis endet nicht mit
Hoffnung, sondern mit klarer Urteilsverkiindigung. Die Heiligkeit Gottes verlangt Frucht, und wo sie
ausbleibt, folgt das Gericht. (Jesaja 5,5-7; Hosea 10,1-4; Micha 3,9-12; Lukas 13,6-9)

3.2. Weherufe uiber Siinde und Ungerechtigkeit (5,8-30)

Gier nach Besitz und Missachtung sozialer Gerechtigkeit ziehen Gottes Gericht nach sich. Der
erste Weheruf richtet sich gegen die Anhdufung von Hiusern und Feldern, wodurch kleine Besitzer

verdrangt und soziale Strukturen zerstdrt werden. Diese Praxis offenbart nicht nur wirtschaftliche

Seite 41 von 160



Ungerechtigkeit, sondern auch eine Missachtung des gottlich gegebenen Erbteils, das gleichmifBig
unter den Stdmmen verteilt war. Wer alles an sich reift, lebt scheinbar unabhédngig, schafft aber
gleichzeitig gesellschaftliche Not. Der HERR spricht dagegen das Urteil: Einsamkeit, Ode und
Unfruchtbarkeit sollen die Folge sein. Die Hauser, obwohl grof3 und prachtvoll, werden leer stehen.
Der Reichtum, der ohne Riicksicht auf Mitmenschen angehduft wurde, wird zum Anlass gottlichen
Gerichts. Diese Warnung ist mehr als eine wirtschaftsethische Kritik — sie ist Ausdruck des
Bundesbruchs gegeniiber dem HERRN. Die soziale Siinde ist ein Symptom der geistlichen
Entfremdung. (Jesaja 5,8-10; 3. Mose 25,23-24; Micha 2,1-3; Amos 5,11-12)

Vergniigungssucht und Trunkenheit fithren zur Verblendung gegeniiber Gottes Wirken. Der
nidchste Weheruf richtet sich gegen ein Leben in Rausch, Musik und Zeitvertreib, das Gottes Werke
ignoriert. Die Menschen feiern Feste, spielen Harfe und Flote, trinken Wein — doch das Wirken des
HERRN bleibt unbeachtet. Diese Haltung zeigt eine Gesellschaft, die sich betdubt, statt sich zu
besinnen. Der Verlust an geistlichem Wahrnehmen fiihrt zur Verwerfung. Das Gericht folgt in Form
von Gefangenschaft, Hunger und Demiitigung. Selbst die Edlen sind betroffen, die Massen darben.
Der HERR offenbart seine Heiligkeit durch Gericht, nicht durch Zustimmung. Die Verachtung seiner
GroBe zieht Konsequenzen nach sich. Der Mensch, der Gott vergisst, verliert auch seinen inneren Halt.
Die Uberhéhung des Vergniigens bei gleichzeitiger Missachtung des Schépfers wird zur Grundlage des
gottlichen Eingreifens. (Jesaja 5,11-17; Psalm 10,4; Lukas 17,27-30; Romer 1,28-32)

Gottlose ziehen das Gericht bewusst herbei, indem sie Boses gut nennen und Gottes Malstibe
verdrehen. Der nichste Weheruf wendet sich gegen moralische Verkehrung: Licht wird Finsternis
genannt, Bitteres sii3, Gutes bose. Diese Haltung beschreibt nicht bloe Gleichgiiltigkeit, sondern
aktiven Widerstand gegen die gottliche Ordnung. Die Menschen verhdhnen Gottes Gesetz, indem sie
ihr eigenes Denken iiber seine Wahrheit stellen. Hochmut, Selbstgerechtigkeit und intellektuelle
Uberheblichkeit stehen im Zentrum dieser Anklage. Diejenigen, die sich selbst fiir klug halten, zeigen
in Wirklichkeit geistliche Blindheit. Die Folge ist nicht nur individuelles Scheitern, sondern kollektive
Verwerfung. Wer Gottes MaBstab auflost, verliert den Boden unter den Fiilen. Die moralische
Umkehrung wird zum Anlass fiir Gottes Gericht, weil sie seinen Charakter direkt angreift. Der HERR
lasst diese Verdrehung nicht ungestraft. (Jesaja 5,18-21; Spriiche 17,15; Jesaja 29,15-16; Romer
1,21-25)

Korruption, Bestechung und Unterdriickung der Gerechten zerstoren die Grundlage jeder
Gemeinschaft. Ein weiterer Weheruf trifft jene, die gegen Recht und Gerechtigkeit handeln: die
Helden im Weintrinken, aber schwach im Urteil. Der Text spielt auf verantwortliche Ménner an, die

statt der Wahrheit dem Gewinn folgen. Gerechtigkeit wird verkauft, Schuldige freigesprochen,

Seite 42 von 160



Unschuldige beraubt. Diese Verkehrung der Gerechtigkeit zerstort das Fundament eines jeden Volkes.
Die Trunkenheit steht sinnbildlich fiir moralische Benommenheit und Gewissenlosigkeit. Gott aber
bleibt der gerechte Richter. Seine Antwort ist klar: wie Feuer Stoppeln frisst, so wird ihre Wurzel
verfaulen und ihre Bliite verwehen. Das Gericht ist nicht zufdllig, sondern notwendig. Der HERR
handelt, weil sein Gesetz verachtet und seine Ordnungen verworfen wurden. Die Auflésung des Rechts
zieht gottliches Handeln nach sich. (Jesaja 5,22-24; Amos 5,7; Jesaja 10,1-2; Habakuk 1,4)

Gottes endzeitliches Gericht wird umfassend, schrecklich und unwiderstehlich sein. Der
Abschnitt endet mit einer gro3 angelegten Gerichtsvision: der HERR erhebt sein Banner fiir ein fernes
Volk, das er zum Gericht ruft. Die Sprache beschreibt eine unaufhaltsame, gut vorbereitete
Streitmacht, die Tag und Nacht unermiidlich vorriickt. Keiner stolpert, keiner schlift, alle sind
kampfbereit. Die Bilder von Pfeilen, Bogen, Pferdehufen und Sturmen zeigen eine gottlich gelenkte
Katastrophe. Selbst das Briillen erinnert an einen reilenden Lowen. Diese Armee ist nicht zufallig,
sondern Teil des gottlichen Planes. Juda wird angesichts dieser Macht wie gelahmt sein — dunkel wird
es, selbst das Licht wird sich verfinstern. Der Tag des HERRN ist schrecklich fiir die Gottlosen,
unausweichlich fiir alle, die ihn ablehnen. Das Gericht betrifft alle Lebensbereiche — politisch, sozial
und kosmisch. (Jesaja 5,25-30; Joel 2,1-11; Matthius 24,29-31; Offenbarung 19,11-16)

Seite 43 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 5.1-30)

Zusammenfassung:

Jesaja 5,1-30 entfaltet Gottes Anklage gegen Juda in der Form eines prophetischen Weinbergliedes und
macht die moralische und geistliche Verdorbenheit des Volkes unmissverstdandlich deutlich. Gott wird
als treusorgender Besitzer dargestellt, der alles getan hat, um Frucht hervorzubringen, jedoch nur
wertlose Trauben vorfindet. Diese enttduschende Frucht steht fiir Ungerechtigkeit, Gewalttat und das
Fehlen von Recht und Gerechtigkeit im Volk. In einer Reihe von Weherufen konkretisiert Jesaja die
Schuld: Habgier, soziale Ausbeutung, ziligelloser Genuss, moralische Verdrehung, selbstgerechte
Weisheit und korrupte Rechtsprechung prigen die Gesellschaft. Besonders schwer wiegt die
Verkehrung von Gut und Bose, durch die gottliche MaBstabe bewusst umgekehrt werden. Das Gericht
Gottes wird als gerecht und unausweichlich beschrieben, da das Volk jede Warnung ignoriert hat. Gott
zieht seinen schiitzenden Zaun zuriick, sodass Verwiistung, Fremdherrschaft und nationale
Demiitigung folgen. Die Ziichtigung ist dabei Ausdruck seiner Heiligkeit und seiner Treue zum Bund,
nicht eines willkiirlichen Zorns. Der Abschnitt endet mit dem Bild einer heranriickenden, von Gott
gerufenen Macht, die als Werkzeug des Gerichts dient. Dunkelheit ersetzt Licht, Orientierung geht
verloren, und das Volk erntet die Folgen seines Abfalls. Jesaja 5 zeigt, dass anhaltende Bundesuntreue

zwangsldufig in heilsgeschichtliches Gericht miindet.

Anwendungen:

Gott erwartet Frucht, nicht nur Vorrechte. Der Text macht deutlich, dass geistliche Privilegien
Verantwortung einschlieBen. Fehlende Frucht trotz gottlicher Fiirsorge ruft Gericht hervor. Diese

Einsicht betont Gottes Anspruch auf gelebte Gerechtigkeit.

Moralische Verdrehung provoziert Gottes Gericht. Die bewusste Umkehrung von Gut und Bose
wird als besonders schwere Schuld entlarvt. Wahrheit wird relativiert, um Siinde zu legitimieren. Diese

Wabhrheit zeigt die zerstorerische Kraft geistlicher Verblendung.

Gericht folgt, wenn Warnungen missachtet werden. Die wiederholten Weherufe bleiben unbeachtet
und fiihren zum Eingreifen Gottes. Geduld hat eine Grenze, wenn Umkehr verweigert wird. Diese

Perspektive unterstreicht den Ernst heilsgeschichtlicher Verantwortung.

Seite 44 von 160



4. Jesajas Berufung - Gottes Heiligkeit und Auftrag (6,1-13)

4.1. Vision des Throns Gottes (6,1-7)

Die Offenbarung des Throns Gottes zeigt seine erhabene Heiligkeit als Grundlage allen
prophetischen Redens. Im Todesjahr des Konigs Usija sieht Jesaja den wahren Konig auf einem
hohen und erhabenen Thron sitzen. Diese Vision steht im Kontrast zur Unsicherheit der politischen
Lage: Wahrend auf Erden ein Konig stirbt, bleibt der HERR auf seinem Thron. Der Thron Gottes steht
iber allem, er wird nicht erschiittert durch weltliche Entwicklungen. Die Serafim umgeben ihn und
rufen: ,,Heilig, heilig, heilig ist der HERR Zebaoth*, was auf die absolute Heiligkeit Gottes hinweist.
Diese dreifache Wiederholung betont seine Vollkommenheit, Andersartigkeit und moralische Reinheit.
Die Herrlichkeit des HERRN erfiillt nicht nur den Tempel, sondern die ganze Erde — sie ist nicht
begrenzt, sondern allumfassend. Die Schwellen beben, der Raum ist von Rauch erfiillt — Zeichen fiir
gottliche Majestit, aber auch Unerreichbarkeit. Diese Szene stellt Gott als erhabenen und
furchtgebietenden Herrscher dar, dessen Offenbarung alles Irdische iibersteigt. (Jesaja 6,1-4; 2. Mose
33,20; Psalm 99,9; Offenbarung 4,8)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer und Herausgeber der Ryrie Study Bible, erkldrt zu Jesaja 6,2,
dass die Seraphim [hebrdisch: , die Brennenden‘] hier als himmlische Engelwesen
beschrieben werden. Der Begriff leitet sich von einem Verb ab, das , brennen* bedeutet, und
wird an anderer Stelle auch fiir feurige Schlangen verwendet (4. Mose 21,6). In Jesaja 6 treten
die Seraphim jedoch als Werkzeuge der Reinigung auf, die im Dienst der Heiligkeit Gottes
stehen. Ryrie weist darauf hin, dass sie von den Cherubim [Engelwesen mit Wiichterfunktion]
zu unterscheiden sind, die bereits friih in der Heilsgeschichte als Hiiter des gottlichen Bereichs
erscheinen (vgl. 1. Mose 3,22—24) (Ryrie, 1995, S. 1057).

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu Jesaja 6,2, dass die Seraphim
[engelhafte Wesen mit besonderem Dienst in der Gegenwart Gottes] eine Ordnung himmlischer
Geschopfe darstellen, die Ahnlichkeiten mit den vier lebendigen Wesen in Offenbarung 4,6
sowie mit den Cherubim [Engelwesen mit Wiichterfunktion] aus Hesekiel 10,1 ff. aufweisen.
Die sechs Fliigel der Seraphim haben dabei eine klare symbolische Bedeutung. Mit zwei
Fliigeln bedecken sie ihr Angesicht, da selbst diese erhabenen Wesen es nicht wagen, direkt auf
die Herrlichkeit Gottes zu blicken. Mit zwei weiteren Fliigeln bedecken sie ihre Fiifie, was ihre
Demut und Niedrigkeit selbst im gottlichen Dienst zum Ausdruck bringt. Die iibrigen zwei

Fliigel dienen dem Flug und damit dem aktiven Dienst vor dem Thron Gottes. MacArthur hebt

Seite 45 von 160



hervor, dass vier der sechs Fliigel unmittelbar mit Anbetung verbunden sind, wodurch die

Vorrangstellung von Lobpreis und Verehrung Gottes betont wird (MacArthur, 2005, S. Jes 6,2).

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erklirt zu Jesaja 6,3, dass die Seraphim
einander im sogenannten antiphonalen Lobpreis anrufen, also im wechselseitigen Ruf der
Anbetung. Die dreifache Ausrufung , heilig, heilig, heilig*, auch Trihagion [dreifacher
Heiligkeitsruf] genannt, betont in erster Linie Gottes vollige Abgesondertheit und
Unabhiingigkeit von seiner gefallenen Schopfung. In zweiter Linie weist diese dreifache Form
zugleich auf die Dreiheit Gottes hin. MacArthur verweist darauf, dass derselbe Lobpreis auch
von den vier lebendigen Wesen in Offenbarung 4,8 ausgesprochen wird. Wenn gesagt wird,
dass die ganze Erde seiner Herrlichkeit voll ist, wird damit ausgedriickt, dass die Schopfung
weltweit als sichtbarer Ausdruck von Gottes unermesslicher Herrlichkeit, seinen
Vollkommenheiten und Eigenschaften dient (vgl. Romer 1,20). Dennoch verweigert der
gefallene Mensch Gott die ihm gebiihrende Ehre und verherrlicht ihn nicht als Gott (Romer
1,23) (MacArthur, 2005, S. Jes 6,3).

Die Heiligkeit Gottes offenbart dem Menschen seine eigene Unreinheit und Unwiirdigkeit. Die
Reaktion Jesajas ist ein erschiitterter Aufschrei: ,,Weh mir, ich vergehe!” Angesichts der Heiligkeit
Gottes erkennt der Prophet seine eigene Unreinheit. Besonders die Lippen, das Werkzeug des
prophetischen Dienstes, werden als unrein erkannt. Jesaja identifiziert sich nicht nur selbst als Siinder,
sondern stellt sich mitten unter ein unreines Volk. Die Begegnung mit Gott fithrt nicht zu
Selbstbewunderung, sondern zu Selbstverurteilung. Kein Mensch kann sich im Licht der gottlichen
Heiligkeit rechtfertigen. Die Reaktion des Propheten zeigt, dass jeder wahre Dienst mit Bulle beginnt.
Die Offenbarung Gottes bringt nicht Stolz hervor, sondern Demut. Die Einsicht in das eigene
Verderben ist keine Schwiche, sondern die notwendige Vorbereitung fiir gottlichen Auftrag. Erst wer
die Heiligkeit Gottes erkennt, begreift die Tiefe der eigenen Siinde. (Jesaja 6,5; Hiob 42,5-6; Lukas
5,8; Offenbarung 1,17)

Gottes Reinigung ist souverin, griindlich und befihigt zum Dienst. Einer der Serafim fliegt mit
einer gliihenden Kohle vom Altar zu Jesaja und beriihrt seine Lippen. Dies ist kein Symbol
menschlicher Anstrengung, sondern gottlicher Gnade. Die Kohle stammt vom Altar — dem Ort der
Siihne — und bedeutet, dass Reinigung durch stellvertretendes Opfer geschieht. Die Beriihrung bringt
nicht Verletzung, sondern Heilung: Schuld ist weggenommen, Siinde gesiihnt. Diese Reinigung ist die
Voraussetzung fiir den folgenden Dienst. Es gibt keine Berufung ohne Reinigung, keine Sendung ohne
Versohnung. Gott nimmt die Initiative zur Wiederherstellung, nicht der Mensch. Der Prophet wird

nicht verurteilt, sondern vorbereitet. Aus dem Bekenntnis der Schuld folgt die Erfahrung der Gnade.

Seite 46 von 160



Die gottliche Heiligkeit, die vorher Furcht ausloste, wird nun zur Quelle der Befdhigung. Gottes Gnade
macht den Unreinen brauchbar fiir seinen Dienst. (Jesaja 6,6-7; 3. Mose 16,12-13; Psalm 51,9-12; 1.
Johannes 1,9)

4.2. Berufung und Sendung zum verstockten Volk (6,8-13)

Die gottliche Berufung erfolgt nach Reinigung und basiert auf freiwilliger Bereitschaft. Nachdem
Jesaja von seiner Schuld gereinigt wurde, hort er die Stimme des HERRN: ,,Wen soll ich senden, und
wer wird fiir uns gehen?* Diese Frage zeigt, dass Gott Menschen in seinen Dienst ruft, aber nicht
zwingt. Jesaja antwortet bereitwillig: ,,Hier bin ich, sende mich!* — ein Ausdruck freiwilliger Hingabe.
Die Reihenfolge ist entscheidend: Erst kommt Reinigung, dann Ruf und schlieBlich Sendung. Der
HERR bezieht den Propheten in seine heilsgeschichtliche Mission ein, ohne ihn zu {iberfordern oder zu
manipulieren. Die Pluralform ,.fiir uns* deutet auf die Dreieinigkeit und die Mitwirkung des gesamten
gottlichen Rates hin. Jesajas Bereitschaft zeigt, dass echter Dienst immer auf Gottes Gnade antwortet.
Der Prophet stellt sich selbst zur Verfiigung, ohne die Details des Auftrags zu kennen. Damit wird
deutlich: Berufung ist Gehorsam gegeniiber dem Ruf Gottes, nicht Kalkulation auf Erfolg. (Jesaja 6,8;
1. Samuel 3,4-10; Apostelgeschichte 9,6; Romer 12,1)

Der Auftrag des Propheten besteht darin, ein verstocktes Volk mit dem Gericht Gottes zu
konfrontieren. Die Botschaft, die Jesaja verkiindigen soll, ist ungewo6hnlich: Sie wird nicht zur
Umkehr fithren, sondern zur weiteren Verstockung. Der HERR befiehlt, das Herz des Volkes fett zu
machen, seine Ohren zu verstopfen und seine Augen zu verkleben. Dies bedeutet, dass das Volk nicht
mehr reagieren, sondern nur noch horen und ablehnen wird. Diese Art der Predigt dient nicht zur
Rettung, sondern zur Bestitigung des Gerichts. Die prophetische Verkiindigung wird zum
Gerichtsmittel selbst, weil sie die Ablehnung offenbar macht. Gott spricht hier nicht willkiirlich,
sondern im Rahmen eines bereits verstockten Herzens. Der Text zeigt, dass es eine Grenze gottlicher
Geduld gibt, an der das Horen zum Gericht wird. Die Verkiindigung ist notwendig, auch wenn sie nicht
zum gewiinschten Erfolg fiihrt. Der Auftrag bleibt giiltig, auch wenn keine sichtbare Frucht folgt.
(Jesaja 6,9-10; 2. Mose 4,21; Johannes 12,39-40; Apostelgeschichte 28,26-27)

Trotz des Gerichts kiindigt Gott einen heiligen Uberrest als Hoffnungstriger an. Jesaja fragt
angesichts der harten Botschaft: ,,Wie lange, o Herr?* Die Antwort ist erniichternd: Bis Stidte
verwiistet sind, Hauser leer stehen und das Land in Ode verwandelt ist. Das Gericht ist umfassend und
betrifft alle Lebensbereiche. Doch der HERR lésst zugleich Hoffnung aufscheinen: Ein Zehntel wird

tibrigbleiben, und selbst dieses wird nochmals geldutert. Doch wie bei einer Eiche der Stumpf bleibt,

Seite 47 von 160



so wird ein heiliger Same der Anfang einer neuen Zukunft sein. Diese prophetische Aussage begriindet
die Theologie des Uberrests, die sich durch das ganze Buch Jesaja zieht. Gottes Gericht ist real, aber
nie endgiiltig fiir das gesamte Volk. Ein Teil bleibt erhalten — nicht wegen Verdienst, sondern aus
Gnade. Inmitten des Gerichts steht die Hoffnung auf Erneuerung. Der heilige Same verweist
prophetisch auf das kommende Heil in Christus. (Jesaja 6,11-13; Jesaja 10,20-22; Romer 11,5;
Sacharja 13,8-9)

Seite 48 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 6.1-13)

Zusammenfassung:

Jesaja 6,1-13 berichtet von der Berufung des Propheten und bildet einen theologischen Wendepunkt im
Buch, an dem Gottes Heiligkeit, menschliche Unreinheit und heilsgeschichtlicher Auftrag
zusammengefiihrt werden. In einer Vision sieht Jesaja den HERRN als erhabenen Konig auf hohem
Thron, umgeben von Seraphim, die unaufhorlich seine absolute Heiligkeit verkiinden. Die Herrlichkeit
Gottes erfiillt den Tempel und offenbart seine vollige Andersartigkeit und Majestit. Angesichts dieser
Heiligkeit erkennt Jesaja seine eigene Unreinheit und die Schuld des Volkes, insbesondere in der
Verderbtheit der Lippen als Ausdruck innerer Rebellion. Durch géttliches Eingreifen wird seine Schuld
gesiihnt, nicht durch eigenes Handeln, sondern durch Gottes reinigende Initiative. Erst nach dieser
Reinigung erfolgt der gottliche Ruf, dem Jesaja bereitwillig folgt. Der prophetische Auftrag ist jedoch
von Gericht geprdgt: Jesaja soll ein Wort verkiindigen, das Verstockung vertieft und Umkehr
verhindert. Das Gericht ist nicht nur Folge, sondern auch Mittel gottlichen Handelns. Dennoch endet
der Abschnitt nicht hoffnungslos, denn ein heiliger Same bleibt bestehen. Selbst im Gericht bewahrt
Gott einen Uberrest, durch den seine VerheiBungen weitergetragen werden. Jesaja 6 verbindet Gottes

Heiligkeit, menschliche Berufung und die Ernsthaftigkeit heilsgeschichtlicher Sendung.

Anwendungen:

Gottes Heiligkeit entlarvt menschliche Unreinheit. Die Vision macht deutlich, dass wahre
Gotteserkenntnis zur Selbsterkenntnis fiihrt. Vor Gottes Heiligkeit zerféllt jede Selbstgerechtigkeit.
Diese Einsicht begriindet echte Bufle.

Berufung folgt auf gottliche Reinigung. Jesajas Dienst beginnt nicht mit Aktivitit, sondern mit
Stihne durch Gott. Dienstfdhigkeit entsteht aus Gnade, nicht aus Eignung. Diese Wahrheit ordnet
geistliche Berufung richtig ein.

Gericht schliet Hoffnung nicht aus. Der Auftrag enthélt Verstockung und Zerstérung, aber nicht
endgiiltige Vernichtung. Gott bewahrt einen heiligen Same. Diese Perspektive zeigt Gottes Treue im
Gericht.

Seite 49 von 160



5. Die Immanuel-Verheilung und kommende Rettung (7,1-12,6)

5.1. Ahaz’ Unglaube und das Zeichen Immanuel (7,1-25)

Gott spricht in politischer Bedrangnis durch seinen Propheten, doch der Konig vertraut nicht.
Die politische Lage Jerusalems ist bedrohlich: Die Konige von Aram und Israel verbiinden sich gegen
Juda, um den Davidischen Konig Ahaz zu stilirzen. Die Herzen des Volkes beben wie Bdume im Wind,
was die Angst und Orientierungslosigkeit zeigt. In dieser Krise sendet Gott Jesaja mit einer
beruhigenden Botschaft: Ahaz soll sich nicht fiirchten. Die Plidne der Feinde werden scheitern, denn
Gott hat Juda nicht verlassen. Jesaja bezeichnet Rezin und Pekach als rauchende Holzscheite, deren
Macht bereits verglimmt. Der Prophet fordert Vertrauen: Wenn Ahaz nicht glaubt, wird er keinen
Bestand haben. Dieser Aufruf zeigt die geistliche Dimension der Krise. Es geht nicht nur um politische
Taktik, sondern um die Frage des Glaubens an Gottes VerheiBlungen. Ahaz’ mangelndes Vertrauen
offenbart den geistlichen Zerfall der Fiihrung. (Jesaja 7,1-9; 2. Kdnige 16,5; Psalm 46,2-4; Jesaja
30,15)

Gott bietet ein Zeichen an, doch Ahaz lehnt unter einem Deckmantel falscher Frommigkeit ab.
Der HERR fordert Ahaz auf, ein Zeichen zu erbitten — so tief wie das Totenreich oder so hoch wie der
Himmel. Diese grofziigige Einladung soll dem Konig helfen, im Glauben gestirkt zu werden. Doch
Ahaz lehnt scheinheilig ab: ,,Ich will den HERRN nicht versuchen.” Diese Antwort klingt fromm, ist
aber Ausdruck von Unglauben und Rebellion. Ahaz mochte keine gottliche Bestétigung, weil er bereits
eigene politische Plidne verfolgt — ndmlich ein Biindnis mit Assyrien. Sein Verhalten zeigt, dass
religiose Worte den Unglauben nicht verbergen konnen. Gott aber lédsst sich nicht zuriickweisen. Er
kiindigt an, dass das Haus David ein Zeichen erhélt — ob Ahaz es will oder nicht. Die Ablehnung der
Gnade wird zur Gelegenheit fiir Gottes souverdnes Handeln. Der Unglaube des Konigs kann Gottes
Plan nicht aufhalten. (Jesaja 7,10-13; 2. Konige 16,7-8; Psalm 78,22; Matthéus 12,39)

Das Zeichen Immanuel kiindigt die Geburt eines gottlichen Kindes als Rettung an. Gott selbst
gibt das Zeichen: Eine Jungfrau wird schwanger werden und einen Sohn gebéren, dessen Name
SImmanuel“ — Gott mit uns — lautet. Diese Ankiindigung tiibersteigt die unmittelbare politische
Situation. Zwar bezieht sich der Text auch auf eine baldige Geburt zur Zeit Jesajas, doch der volle Sinn
geht dariiber hinaus. Der Name Immanuel ist keine bloBe theologische Formel, sondern eine
VerheiBung realer gottlicher Gegenwart. Der Knabe soll in einem Alter leben, in dem er zwischen Gut
und Bose unterscheiden kann — bis dahin wird das Land der Feinde verddet sein. Diese doppelte

Erfiillung — historisch im unmittelbaren Kontext und messianisch in der Zukunft — ist typisch fiir die

Seite 50 von 160



Prophetie. Der Text stellt damit nicht nur Ahaz zur Rechenschaft, sondern kiindigt das Kommen des
Messias an. Die Geburt Jesu durch die Jungfrau Maria erfiillt diese Prophetie vollstindig. (Jesaja
7,14-16; Matthdus 1,22-23; Lukas 1,35; Jesaja 9,5)

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erklirt zu Jesaja 7,14, dass Gott selbst
das Zeichen bestimmte, nachdem Ahas sich geweigert hatte, eines zu erbitten. Dieses Zeichen
war nicht auf Ahas’ Lebenszeit begrenzt, sondern zielte weit dariiber hinaus. Der Ausdruck
alma [hebrdisch: unverheiratete Frau, Jungfrau] bezeichnet eine wirkliche Jungfrau, wie der
Sprachgebrauch im Alten Testament zeigt, sodass die Geburt von Jesajas eigenem Sohn (Jesaja
8,3) die Prophetie nicht vollstindig erfiillen konnte. Die Verheiffung weist vielmehr auf die
Jungfrauengeburt des Messias hin, wie sie im Neuen Testament ausdriicklich auf Jesus bezogen
wird (Matthdus 1,23), und steht im heilsgeschichtlichen Zusammenhang der ersten
messianischen Verheifpung (vgl. 1. Mose 3,15). Der Name Immanuel [,, Gott mit uns“] bringt
dabei den zentralen Inhalt des Zeichens zum Ausdruck, ndmlich Gottes personliche Gegenwart
in der Person des Messias (MacArthur, 2005, S. Jes 7,14).

Walter Kaiser weist darauf hin, dass im Hebrdischen ha- ‘almah mit bestimmtem Artikel steht
und daher nicht einfach ,,eine Jungfrau®, sondern ,,die Jungfrau‘ bedeutet — also eine von
Gott konkret bestimmte Person. Nach Kaiser folgt diese Prophetie dem biblisch hdufigen
Muster von ,,jetzt und noch nicht““: Konig Ahas erhielt in seiner eigenen Zeit ein reales Zeichen
zur Bestdtigung von Gottes Zusage, doch die volle und endgiiltige Bedeutung dessen, was Gott
damit beabsichtigte, wurde erst viel spdter verwirklicht. Diese vollstindige Erfiillung geschah
in einzigartiger Weise in der Geburt des Messias, der als eigentlicher Zielpunkt von Jesaja 7,14

verstanden werden muss (Kaiser, The Messiah in the Old Testament, S. 160, zitiert nach Rubin,
2016, S. 496).

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erklirt zu Jesaja 7,14, dass die
Septuaginta [griechische Ubersetzung des Alten Testaments] das hebriische Wort ‘almah
[junge Frau, Jungfrau] mit parthénos [griechisch: Jungfrau] wiedergibt und damit bereits in
friihen jiidischen Quellen eine Jungfrauengeburt voraussetzt. Rubin weist darauf hin, dass
selbst Raschi in der Mikraot Gedolot [rabbinische Bibelausgabe mit klassischen
Kommentaren] zu diesem Vers erklirt, dass die Frau, die empfangen wird, zuvor niemals mit
einem Mann Verkehr hatte und dass der Heilige Geist auf ihr wirksam sein wird. Damit wird
deutlich, dass die messianische Deutung von Jesaja 7,14 nicht erst eine christliche Lesart ist,

sondern tief in der jiidischen Auslegungstradition verankert ist. Rubin sieht darin einen

Seite 51 von 160



wichtigen Beleg dafiir, dass Jesaja 7,14 prophetisch auf den Messias hinweist und im

Zusammenhang weiterer messianischer Texte verstanden werden muss (Rubin, 2016, S. 497).

Statt Gottes Schutz zu suchen, vertraut Ahaz auf Assyrien — mit verhingnisvollen Folgen. Weil
Ahaz den HERRN verworfen hat, wird das Gericht nicht ausbleiben. Der HERR wird Assyrien senden
— das Volk, auf das Ahaz hofft —, doch nicht zum Segen, sondern zum Gericht. Der Konig der Assyrer
wird wie eine scharfe Rasierklinge wirken, die alles wegnimmt: Haupt, Bart und Kleider. Dieses Bild
zeigt die vollige Erniedrigung. Die Folgen fiir das Land sind verheerend: Kulturland wird zu
Weideland, Weinberge verdden, Dornen und Disteln breiten sich aus. Das Land, das Milch und Honig
geben sollte, wird zu einer kargen Landschaft der Bedréngnis. Die politische Entscheidung Ahaz’ ist
nicht nur t6richt, sondern stindhaft. Wer fremde Hilfe statt Gottes Schutz sucht, erntet Fremdherrschaft
statt Sicherheit. Gott zeigt, dass menschliche Biindnisse nicht retten kdnnen, wenn der Bund mit ihm
gebrochen wird. (Jesaja 7,17-25; 2. Chronik 28,20-21; Hosea 5,13-14; Jesaja 30,1-3)

Die Botschaft des Immanuel-Zeichens bleibt trotz Gerichts eine bleibende Hoffnung fiir Gottes
Volk. Trotz der ernsten Gerichtsankiindigungen bleibt die VerheiBung Immanuel bestehen. Diese
VerheiBung wirkt wie ein Lichtstrahl inmitten der Dunkelheit. Sie zeigt, dass Gottes Plan der Rettung
nicht vom Verhalten Ahaz’ abhéngt, sondern von seinem eigenen souverdanen Ratschluss. Auch wenn
Juda durch Gericht hindurchgehen muss, bleibt die Zusage, dass Gott mit seinem Volk ist. Immanuel
bedeutet nicht Abwesenheit des Leides, sondern Gegenwart Gottes mitten im Leid. Diese Wahrheit
tragt weit liber die Zeit Jesajas hinaus. Der Name Immanuel wird zum Schliisselbegriff fiir Gottes
Heilshandeln durch den Messias. Die Verheilung verbindet Gericht und Gnade: Die Ablehnung Gottes
bringt Konsequenzen, aber seine Treue bleibt bestehen. Gott verwirft sein Volk nicht endgiiltig,
sondern bereitet durch Immanuel den Weg zur Erlosung. (Jesaja 7,14; Jesaja 8,8-10; Romer 11,1-2;
Matthéus 28,20)

5.2. Gericht iiber Assyrien und Hoffnung fiir das Volk (8,1-10,34)

5.2.1. Maher-Schalal-Hasch-Bas und Gottes Zeichen fiir Juda
(8,1-10)

Die prophetische Namensgebung verdeutlicht die Eile des kommenden Gerichts durch feindliche

Michte. Jesaja wird vom HERRN beauftragt, eine grole Tafel zu beschriften mit dem Namen

Seite 52 von 160



~Maher-Schalal-Hasch-Bas®, was iibersetzt bedeutet: ,,Eile Raub, schnell Beute. Dieser Name ist
nicht blo symbolisch, sondern ein gottlich eingesetztes Zeichen fiir die baldige Zerschlagung der
Feinde Judas. Die prophetische Handlung wird durch zwei Zeugen bestitigt, was die Ernsthaftigkeit
und Verbindlichkeit unterstreicht. Jesajas Frau empfangt ein Kind, und noch bevor es sprechen kann,
werden Damaskus und Samaria von Assyrien lberrannt. Der Name des Kindes wird so zum
sichtbaren, lebendigen Gerichtswort. Das Gericht kommt nicht zufillig, sondern wird von Gott
angekiindigt, geordnet und zeitlich prézisiert. Durch diese Handlung zeigt der HERR seine
Souverdnitit {iber historische Ereignisse. Der Mensch kann sie weder verhindern noch beschleunigen.
Die Prophetie verbindet personliches Geschehen mit nationalem Schicksal. (Jesaja 8,1-4; Hosea 1,4-6;
2. Konige 16,9; 2. Konige 17,3-6)

Assyrien als Werkzeug Gottes iiberschreitet seine Grenzen und bedroht selbst Juda. Der Text
vergleicht den Konig von Assyrien mit den ,,starken und grofien Wassern des Stromes*, der liber alle
seine Ufer tritt. Damit wird deutlich, dass Gott Assyrien als Gerichtswerkzeug einsetzt — doch das
Werkzeug droht, auller Kontrolle zu geraten. Der Strom, der Rezin und Pekach iiberfluten soll, reicht
bis an den Hals Judas, also bis zur letzten Lebenslinie. Diese bildhafte Sprache zeigt die doppelte
Spannung: Gottes Volk wird zwar nicht vernichtet, aber schwer bedriingt. Das Bild der Uberflutung
macht klar, wie umfassend die Bedrohung ist. Der HERR selbst lenkt das Geschehen, aber das Gericht
wird tiefgreifend sein. Die Darstellung zeigt auch, dass politische Biindnisse nicht vor gottlichem
Gericht schiitzen. Die Bedrohung durch Assyrien offenbart zugleich Gottes Kontrolle und die Grenzen
menschlicher Sicherheit. (Jesaja 8,5-8; Jesaja 7,17-20; Jesaja 10,5-6; Nahum 1,8)

Gottes Zusage ,,Gott mit uns“ bleibt auch inmitten des Gerichts bestehen und verhindert
endgiiltige Vernichtung. Trotz der nahenden Katastrophe endet der Abschnitt mit einer machtvollen
Ermutigung: ,,Beschliefit einen Beschluss — es wird nichts daraus werden! Denn Gott ist mit uns.
Diese Worte, eingebettet in einen poetischen Wechselgesang, zeigen die Unverfiigbarkeit Gottes fiir
menschliche Pline. Die Nationen mogen sich riisten, Plane schmieden und Biindnisse schlieBen — sie
werden scheitern, weil sie nicht im Einklang mit Gottes Willen stehen. Der Name ,,/mmanuel* wird
nochmals aufgegriffen, diesmal nicht als Zeichen zukiinftiger Geburt, sondern als Bekenntnis
gegenwartiger Hoffnung. Selbst das hereinbrechende Gericht kann Gottes Verheilung nicht auftheben.
Wer sich auf den HERRN stiitzt, steht auch in der Bedringnis sicher. Die VerheiBung gilt nicht der
Masse, sondern dem gliubigen Uberrest. Inmitten politischer Erschiitterungen bleibt Gottes Nihe der
einzige Halt. (Jesaja 8,9-10; Psalm 46,2-4; Jesaja 10,24-27; Romer 8,31)

Seite 53 von 160



5.2.2. Warnung vor falscher Furcht und Hoffnung auf den HERRN
(8,11-22)

Gottes Volk soll sich nicht vor menschlichen Bedrohungen fiirchten, sondern allein den HERRN
heiligen. Jesaja erhidlt eine klare Warnung vom HERRN, sich nicht der Gesinnung des Volkes
anzuschlieBen. Die Menschen sprechen von Verschworung und treiben sich durch Angst und politische
Spekulationen in Panik. Der Prophet wird aufgefordert, den HERRN der Heerscharen zu fiirchten und
ihn zu heiligen. Diese Umkehrung der Furcht ist zentral: Nicht die d&uBeren Bedrohungen, sondern Gott
selbst ist der Mal3stab fiir Sicherheit und Wahrheit. Wer den HERRN fiirchtet, lebt in heiliger Scheu,
nicht in ldhmender Angst. Diese Furcht ist nicht destruktiv, sondern ordnend. Der HERR wird fiir die
einen zum Heiligtum, fiir die anderen zum Stein des AnstoBes. Die Reaktion auf Gottes Gegenwart
trennt die Glaubigen vom Verstockten. Gott erwartet, dass seine Treuen sich von falschen Sicherheiten
abwenden und sich allein an ihn halten. (Jesaja 8,11-14; Psalm 118,6-9; Matthdus 10,28; 1. Petrus
3,14-15)

Der HERR ist zugleich Zuflucht fiir die Gldubigen und Gericht fiir die Verstockten. Der doppelte
Charakter Gottes wird durch das Bild des Heiligtums und des Felsens der Anstof3es verdeutlicht. Fiir
die einen ist er Zuflucht, fiir die anderen ein Fallstrick. Israel und Juda werden gewarnt, dass viele iiber
diesen Stein fallen und zerbrochen werden. Dieses Bild wird im Neuen Testament auf Christus selbst
angewendet und zeigt, dass Gottes Offenbarung nie neutral aufgenommen wird. Die gottliche Wahrheit
trennt — sie trostet oder richtet, je nach Herzenseinstellung. Jesaja wird aufgerufen, das Zeugnis zu
versiegeln und unter seinen Jiingern zu bewahren. Damit bleibt das Wort Gottes bewahrt, auch wenn es
offentlich abgelehnt wird. In einer Zeit des allgemeinen Abfalls wird das prophetische Wort nicht
verworfen, sondern treu weitergetragen. Der Glaube lebt nicht von Anerkennung, sondern von
Gehorsam. (Jesaja 8,14-16; Romer 9,32-33; 1. Korinther 1,23; 2. Timotheus 2,19)

Wahre Hoffnung richtet sich auf den HERRN, nicht auf menschliche Weisheit oder finstere
Praktiken. Jesaja erkldrt, dass er auf den HERRN warten und auf ihn hoffen wird, auch wenn Gott
sein Angesicht verbirgt. Diese Haltung ist Ausdruck lebendigen Glaubens, der nicht von &uBleren
Umstidnden abhédngt. Jesaja und seine Kinder sind Zeichen und Wunder fiir Israel, weil sie durch
Namen und Berufung prophetisch wirken. Der Prophet warnt eindringlich vor dem Riickgriff auf
Totenbefragung, Wahrsagerei und andere okkulte Mittel. Solche Praktiken sind Zeichen geistlicher
Verblendung und Ablehnung géttlicher Offenbarung. Wer sich vom Wort Gottes abwendet, wird in
Finsternis gefiihrt. Die Beschreibung des Zustands am Ende des Kapitels ist dramatisch: Finsternis,
Angst, Bedrdngnis, Dunkel. Der Mensch, der Gott verldsst, findet keine Orientierung mehr. Nur das
Wort Gottes gibt Licht und Leben. (Jesaja 8,17-22; 5. Mose 18,10-12; Psalm 119,105; Johannes 6,68)

Seite 54 von 160



5.2.3. Die Geburt des messianischen Konigs (9,1-6)

Das Licht des Heils wird gerade in den am meisten verachteten Gebieten aufleuchten. Die
Prophetie beginnt mit der Zusage, dass das Land Sebulon und Naphtali — die ndrdlichsten und zuerst
von den Feinden besetzten Gebiete — kiinftig in Ehre kommen sollen. Diese Regionen, durch Krieg
und Fremdherrschaft erniedrigt, werden zum Ort gottlicher Gnade. Das Volk, das in der Finsternis
wandelt, sieht ein grofles Licht. Diese Wendung von Finsternis zu Licht beschreibt keine politische
Reformation, sondern ein geistliches Eingreifen Gottes. Die Sprache erinnert an die Schopfung, in der
Licht iiber das Chaos kam. Die Ehre dieser Region wird nicht durch militdrische Riickeroberung,
sondern durch das Kommen des Messias gewéhrt. Diese VerheiBung erfiillt sich buchstdblich im
Dienst Jesu, der sein Wirken in Galilda begann. Der Messias bringt Licht in die geistliche Dunkelheit
und macht Verachtete zu Empfangern gottlicher Herrlichkeit. (Jesaja 9,1-2; Matthdus 4,12-16;
Johannes 1,4-5; Lukas 1,78-79)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu Jesaja 9,1-2, dass Jesaja hier
erneut das Thema zukiinftigen Segens aufgreift. Das Gebiet, das zuvor unter der assyrischen
Gefangenschaft litt, wird eines Tages Gottes Segen erfahren, der durch die Geburt eines Kindes
vermittelt wird, das auf dem Thron Davids regieren wird (vgl. Verse 6-7). Rubin weist darauf
hin, dass der Targum [aramdische Bibeliibersetzung und -auslegung] die Aussagen dieser
Verse ausdriicklich als Titel des Messias versteht. Spdtere revisionistische Deutungen
talmudischer Ausleger versuchten hingegen, den in Vers 6 genannten ,,Sohn* auf Chiskiyahu
(Hiskia), den Sohn des Konigs Ahas, zu beziehen. Gegen diese spditere Umdeutung fiihrt Rubin
friihe rabbinische Zeugnisse an, in denen die messianische Auslegung fest verankert ist. So
zitiert der Talmud (Derekh Eretz Zuta 10) Rabbi Jose den Galilder, der erklirt, der Name des
Messias werde Schalom [Friede] genannt, da es in Jesaja 9,5(6) heifse: ,,Sein Name wird
genannt werden: Ewiger Vater, Friedefiirst. “ Derselbe Rabbi betont, dass mit dem Kommen des
Messias grofser Friede und Erlosung fiir ganz Israel einhergehen werden. Diese Sicht wird
zusdtzlich durch den Midrasch Devarim 1,17 bestdtigt, der ausdriicklich von dem zukiinftigen
Konig Messias spricht, auf den sich die Worte ,,Uns ist ein Kind geboren* beziehen. Rubin
sieht darin eine klare Bestditigung dafiiv, dass Jesaja 9 urspriinglich und grundlegend
messianisch verstanden wurde (Rubin, 2016, S. 500).

Das Kommen des Messias bringt Freude, Befreiung und Frieden fiir das bedringte Volk. Die
Geburt des kommenden Konigs ist Anlass grofer Freude, wie bei der Ernte oder der Siegesbeute.

Diese Freude ist nicht emotional, sondern griindet in der Befreiung von Unterdriickung. Das Joch, der

Seite 55 von 160



Stab und die Rute des Treibers werden zerbrochen wie am Tag Midians — ein Hinweis auf Gideons
Sieg durch gottliches Eingreifen. Der kommende Frieden ist nicht das Werk von Diplomatie oder
Krieg, sondern gottliche Intervention. Die Kleidung der Krieger wird verbrannt, weil sie nicht mehr
gebraucht wird. Die Befreiung ist vollstindig und endgiiltig. Das Volk empfiangt Freiheit, nicht durch
menschliche Macht, sondern durch Gottes Eingreifen. Die Bildsprache verbindet Alttestamentliche
Erinnerungen mit zukiinftiger Hoffnung. Es geht um Erlosung, nicht nur politische Erleichterung. Der
Messias wird nicht nur Licht, sondern auch Freude und Frieden bringen. (Jesaja 9,3-5; Richter
7,19-22; Johannes 16,22; Romer 15,13)

Der kommende Konig ist gottlich, ewig und bringt gerechte Herrschaft iiber das gesamte Reich
Gottes. Der zentrale Vers nennt vier Namen fiir das neugeborene Kind: Wunder-Rat, starker Gott,
Vater der Ewigkeit, Friedefiirst. Diese Titel sind keine bloBen Beschreibungen, sondern Wesenstitel,
die auf die gottliche Natur des Messias hinweisen. Die Herrschaft wird auf seinen Schultern ruhen —
ein Bild der koniglichen Autoritit. Seine Regierung wird nicht begrenzt, sondern ewig bestehen und
sich in Frieden entfalten. Der Thron Davids wird durch ihn in Gerechtigkeit und Recht gestirkt. Dies
ist keine politische Utopie, sondern gottlich garantierte VerheiBung. Der Eifer des HERRN wird dies
tun, nicht menschlicher Einsatz. Die Prophetie weist {iber die damalige Zeit hinaus und kiindigt die
Inkarnation und das Reich Christi an. Der Messias ist nicht nur Retter, sondern auch Konig — gerecht,
ewig und gottlich. (Jesaja 9,6; Lukas 1,32-33; Offenbarung 11,15; Micha 5,3-4)

5.2.4. Gericht iiber Israel durch Assyrien (9,7-10,4)

Trotz gottlicher Ziichtigung bleibt das Volk unbuf3fertig und trotzig. Das Gericht beginnt mit einer
Diagnose des Herzenszustands: Obwohl der HERR das Volk geziichtigt hat, kehrt es nicht um. Statt
Reue zeigt Israel Stolz und Selbstiiberschéitzung. Die Zerstorung wird als voriibergehend abgetan, man
will stiarker und schoner wiederaufbauen. Diese Haltung ist Ausdruck geistlicher Blindheit. Gottes
Eingreifen wird missachtet, als sei es eine rein duflere Storung. Der Hochmut des Volkes wird durch
selbstgewdhlte Biindnisse und politische Sicherheiten bestirkt. Doch der HERR verheil3t weiteres
Gericht: die Feinde werden von allen Seiten kommen. Ephraim und Manasse, Briiderstimme,
zerfleischen sich gegenseitig. Die gesellschaftliche und politische Zerriittung ist das Ergebnis der
Ablehnung gottlicher Zucht. Wiederholt wird betont, dass Gottes Zorn noch nicht gestillt ist. Diese
Formel unterstreicht die Fortschreitung des Gerichts in mehreren Stufen. (Jesaja 9,7-12; Hosea
7,10-11; Amos 4,6-11; Sacharja 1,4)

Seite 56 von 160



Die Fiihrer des Volkes verfiihren und fiihren es ins Verderben. Die nichste Gerichtsstufe betrifft
die gesellschaftlichen Autorititen: Alteste, Propheten und Lehrer. Anstatt Recht zu lehren und das Volk
zum HERRN zu fiihren, verbreiten sie Liige, G6tzendienst und falsche Sicherheit. Das Licht, das sie
geben sollten, ist Finsternis geworden. Darum wird der HERR weder iiber die jungen Ménner noch
iiber die Witwen Erbarmen haben. Die Verderbtheit betrifft alle Altersgruppen. Jeder ist ein Lasterer
und ein Ubeltiter. Die Sprache ist schneidend: ,,Jeder Mund redet Torheit.*“ Die Ursache des Gerichts
ist geistliche Verfiihrung von oben. Der Zorn Gottes richtet sich deshalb gegen das ganze Volk, weil
niemand den rechten Weg geht. Wieder wird gesagt, dass sein Zorn noch nicht gestillt ist. Das Gericht
ist nicht impulsiv, sondern durch Siinde provoziert. (Jesaja 9,13-16; Jeremia 5,30-31; Micha 3,1-4;
Matthius 15,14)

Soziale Ungerechtigkeit, Ausbeutung und Gewalt fiihren zur Entzweiung des Volkes. Das Gericht
wirkt sich auch auf das gesellschaftliche Miteinander aus: Bruder erhebt sich gegen Bruder. Wie ein
loderndes Feuer frisst die Siinde das soziale Gefiige auf. Die Metapher vom Brennholz aus Dornen
zeigt, wie leicht entziindbar und zerstorerisch das Bose ist. Der Zorn des HERRN wird als Feuer
beschrieben, das Land und Volk verzehrt. Selbst die Nahrung reicht nicht mehr: Man frisst, wird aber
nicht satt. Die Menschen verschlingen sich gegenseitig, was auf eine vollige moralische Auflosung
deutet. Diese Darstellung erinnert an den Fluch der Gesetzesiibertretung. Wenn Gerechtigkeit fehlt,
zerfallt jede Ordnung. Das Volk zerstort sich durch seine Bosheit selbst, doch dies ist zugleich Gottes
gerechtes Gericht. Die Finsternis ist nicht mehr nur &uf3erlich, sondern im Herzen. (Jesaja 9,17-20; 5.
Mose 28,53-55; Jesaja 1,6; Micha 7,2-6)

Das Gericht richtet sich besonders gegen die Unterdriickung von Schwachen und die
Verkehrung des Rechts. Der letzte Weheruf dieser Gerichtsserie richtet sich gegen Gesetzgeber,
Richter und Beamte, die Unrecht zu Recht erkldaren. Die Armen werden beraubt, Witwen missachtet,
Waisen unterdriickt. Die Grundlage des Rechts wird mutwillig zerstort. Diese Siinden schreien zum
Himmel. Die rhetorische Frage Gottes zeigt die Ausweglosigkeit der Schuldigen: ,,Was wollt ihr tun
am Tag der Heimsuchung?* Wenn Gottes Gericht kommt, gibt es keine Flucht, kein Entkommen.
Menschen, die ihre Sicherheit auf Ungerechtigkeit bauen, werden selbst unter das Gericht fallen. Die
Sprache ist direkt, unverbliimt und anklagend. Gott identifiziert sich mit den Schwachen, und wer
ihnen Unrecht tut, greift ihn selbst an. Die Wiederholung der Formel ,,Sein Zorn hat sich noch nicht
gewendet zeigt: Das Gericht ist noch nicht zu Ende. (Jesaja 10,1-4; Amos 5,11-12; Jesaja 1,23;
Jakobus 5,1-6)

Seite 57 von 160



5.2.5. Stolz Assyriens und Gericht iiber den Weltherrscher (10,5-19)

Assyrien ist ein Werkzeug Gottes zum Gericht — doch sein Herz ist stolz und kennt den
Auftraggeber nicht. Der HERR bezeichnet Assyrien als ,,Rute meines Zorns* und ,,Stock in seiner
Hand“, um das gottlose Volk Israel zu ziichtigen. Damit stellt Gott klar, dass die assyrische Macht
nicht aus sich selbst wirkt, sondern durch gottliche Zulassung. Doch Assyrien erkennt seine Rolle
nicht, sondern hélt sich selbst fiir stark, tiberlegen und unabhingig. Es spricht voller Hochmut von
seinen Eroberungen und stellt sich {iber die Stddte und Volker, auch {iber Jerusalem. In seinem Herzen
denkt es, es sei wie ein Gott, der alles aus eigener Kraft vollbringt. Diese Selbstiiberhohung ist der
eigentliche Grund fiir das kommende Gericht. Das Werkzeug hat sich gegen den Schmied erhoben.
Der HERR toleriert keine Macht, die sich an seine Stelle setzt. Selbst wenn Gott ein Volk gebraucht,
bleibt es verantwortlich fiir seine Gesinnung. (Jesaja 10,5-11; Daniel 4,29-32; Obadja 3-4; Habakuk
1,11)

Gott setzt dem Hochmut Assyriens Grenzen und kiindigt sein plotzliches Ende an. Nachdem
Assyrien sein Werk vollbracht hat, wird es selbst gerichtet werden. Der HERR erklért, dass er an dem
SFruchtbaum des Hochmuts® und an der ,,Pracht seiner Herrlichkeit™ Strafe iiben wird. Die Sprache
erinnert an einen michtigen Baum, der gefillt wird. Der Herrscher von Assyrien wird nicht durch
Krieg, sondern durch eine iibernatiirliche Plage vernichtet — wie es sich spiter bei Sanherib erfiillt. Die
starke Armee, die einst wie ein Wald war, wird von einer Seuche oder einem goéttlichen Eingriff
verzehrt. Die Verhéltnisse kehren sich um: Der, der einst Schrecken verbreitete, wird selbst vernichtet.
Die Allmacht Gottes zeigt sich nicht nur im Gebrauch von Michten, sondern in der souverdnen
Beendigung ihrer Wirkung. Kein Weltherrscher steht {iber dem Gericht Gottes. (Jesaja 10,12-16; Jesaja
37,33-38; Daniel 5,20-24; Psalm 76,6-10)

Gottes Gericht bringt Assyriens Arroganz zum Erliegen und offenbart seine Souverinitiit iiber
alle Nationen. Am Ende steht ein Bild der radikalen Ausloschung: Die méchtigen Krieger Assyriens
werden so wenige sein, dass ein Kind sie zdhlen kann. Das Feuer des gottlichen Zorns wird den Wald
Assyriens verzehren — nicht in Schlacht, sondern durch gottliches Gericht. Die Beschreibung
verwendet eine Sprache der Vernichtung, nicht der Lauterung. Gott entzieht der iiberheblichen
Weltmacht ihre Kraft und bringt sie zum Schweigen. Der Weltenlauf wird nicht von militdrischer
Macht oder politischer Strategie gelenkt, sondern vom Willen des HERRN. Assyriens Untergang ist
ein Zeichen fiir alle Nationen, dass keine Macht sich iiber Gott erheben darf. Der Text fiihrt damit
zurlick zur Zentralbotschaft der ganzen Gerichtsabschnitte: Gott allein ist erhaben. Wer sich gegen ihn
stellt, wird friither oder spéter stiirzen. (Jesaja 10,17-19; Psalm 2,1-6; Jesaja 14,24-27; Daniel 2,44)

Seite 58 von 160



5.2.6. Der Uberrest Israels und die Wiederherstellung (10,20-27)

Das Gericht fiihrt zur Reinigung des Volkes und zur Riickkehr eines gliubigen Uberrests. Nach
dem Gericht iiber Israel und seine Feinde richtet sich der Blick auf die Zukunft eines treuen Uberrests.
Es wird ein Tag kommen, an dem der Uberrest Israels und die geretteten aus dem Haus Jakobs nicht
mehr auf den schlagen werden, der sie geschlagen hat, sondern sich in Wahrheit auf den HERRN
stiitzen. Diese Aussage markiert einen entscheidenden Wendepunkt: Aus Gericht geht Glaube hervor.
Das Vertrauen auf fremde Machte wird durch die Erfahrung des Gerichts zerstort, sodass der HERR
allein als Zuflucht erkannt wird. Die Reduktion auf einen kleinen Uberrest zeigt, dass nicht die Masse
gerettet wird, sondern nur die, die aufrichtig dem HERRN anhangen. Der HERR selbst nennt diesen
Uberrest ,,den Uberrest des starken Gottes*, was seine bewahrende Gnade hervorhebt. Nicht
menschliche Treue, sondern gottliche Gnade macht die Rettung mdglich. Der Rest wird nicht aus
nationaler Zugehorigkeit gerettet, sondern durch echte Hinwendung zum HERRN. (Jesaja 10,20-21;
Romer 9,27-29; Jeremia 31,33-34; Hosea 1,10)

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldrt zu Jesaja 10,20,
dass der Ausdruck ,,an jenem Tag*“ inhaltlich mit dem Begriff ,, der Tag des HERRN “ identisch
ist. Die Prophetie bewegt sich hier von einer bereits erfiillten, geschichtlichen Gerichtsaussage
tiber Assyrien hin zu einer noch zukiinftigen, universalen Erfiillung, ndmlich der endgiiltigen
Zerschlagung aller heidnischen Weltmdchte bei der Wiederkunft des Herrn in Herrlichkeit.
Scofield betont, dass damit die Linie von den Zeiten der Nationen bis zum endzeitlichen Gericht
gezogen wird, die mit der babylonischen Gefangenschaft unter Nebukadnezar begann und
andauert, solange Jerusalem von den Nationen zertreten wird. Diese Entwicklung kulminiert in
der Grofsen Bedrdingnis, die mit der siebzigsten Jahrwoche Daniels verbunden ist und eine
beispiellose Zeit gottlichen Gerichts darstellt, zugleich aber auch eine Zeit der Errettung eines
Uberrests Israels sowie vieler Menschen aus den Nationen. Unmittelbar auf diese Zeit folgt das

sichtbare Wiederkommen Christi, das Gericht von Harmagedon und die Aufrichtung seiner

herrlichen Konigsherrschaft (Scofield, 2015, S. 843).

Der HERR verspricht seinem Volk Befreiung und spricht Trost gegen die gegenwirtige
Unterdriickung. Der HERR richtet sein Wort trostend an sein Volk in Zion: Es soll sich nicht flirchten
vor dem Assyrer, auch wenn dieser mit Stock und Stecken schligt wie einst die Agypter. Die
Erinnerung an die Knechtschaft in Agypten und das Wirken Gottes beim Exodus steht als VerheiBung
iiber dem gegenwirtigen Leid. Das Gericht ist begrenzt: ,,Nur noch eine kleine Weile* wird die

Bedringnis dauern. Dann wird der Zorn Gottes sich gegen die Bedriicker wenden, nicht mehr gegen

Seite 59 von 160



Israel. Der Text kiindigt an, dass das Joch zerschlagen wird ,,wegen der Salbung®. Diese Aussage
verweist auf das zukiinftige heilsgeschichtliche Wirken des Messias, durch den Befreiung geschieht.
Gott wird das Volk nicht flir immer unter der Last lassen, sondern eine Wende schaffen. Der Trost liegt
nicht im Menschen, sondern in der kommenden Erlésung durch den von Gott Gesalbten. (Jesaja
10,22-27; 2. Mose 3,7-8; Jesaja 11,1-2; Lukas 4,18-19)

5.2.7. Der Zug Assyriens gegen Jerusalem und sein Ende (10,28-34)

Der feindliche Vormarsch wirkt bedrohlich, doch Gott setzt dem Triumphzug ein abruptes Ende.
Der Abschnitt beschreibt in dichter Folge die Stationen des assyrischen Vormarschs in Richtung
Jerusalem. Die Orte werden wie in einem Kriegsbericht aufgezdhlt, was die Dramatik und
Geschwindigkeit des Angriffs unterstreicht. Der Feind scheint unauthaltsam, die Bevolkerung flieht,
Schrecken und Angst breiten sich aus. Der Eindruck entsteht, dass nichts und niemand den Angreifer
aufhalten kann. Doch genau in dieser Zuspitzung liegt die theologische Aussage: Der Stolz des
Eroberers wird auf dem Hohepunkt seines Vormarschs gestoppt. Der HERR greift ein, bevor Jerusalem
fallt. Der dramatische Bericht fiihrt den Leser an die Schwelle der Katastrophe, um dann Gottes
rettendes Eingreifen umso deutlicher hervorzuheben. Nicht militirische Stdrke, sondern gottliche
Vorsehung entscheidet den Ausgang. (Jesaja 10,28-31; 2. Konige 18,17; Jesaja 37,33-35; Psalm
46,7-10)

Gott schligt die Stolzen mit einem einzigen Schlag — ihre Grofle vergeht wie ein gefillter Wald.
Der Abschnitt endet mit einem starken Bild: Der HERR wird die stolzen Hohen mit Schrecken
schlagen. Der Assyrer, der sich fiir unbesiegbar hielt, wird wie ein geféllter Wald sein. Der ,.dichte
Wald‘“ steht symbolisch fiir die militirische Stirke und das Selbstvertrauen der Weltmacht. Doch ein
einziger Schlag Gottes reicht aus, um diese vermeintliche Unbezwingbarkeit zu vernichten. Die
Zedern des Libanon, Symbol koniglicher Pracht, fallen vor dem ,,Mdchtigen*. Diese Umkehrung der
Machtverhiéltnisse zeigt Gottes absolute Souverinitit. Wer sich iiberhebt, wird erniedrigt. Der Sieg des
HERRN ist nicht das Ergebnis eines langen Kampfes, sondern das plotzliche Eingreifen des
Allméchtigen. Der Fall Assyriens wird zur Mahnung fiir alle, die sich selbst erhéhen und Gott
ignorieren. (Jesaja 10,32-34; Jesaja 2,12-17; Jesaja 37,36-38; Oftfenbarung 19,19-21)

Seite 60 von 160



5.3. Verheilung des messianischen Friedensreiches (11,1-16)

Der Messias wird aus dem scheinbar toten Haus Isais hervorgehen und in der Kraft des Geistes
regieren. Die Prophetie beginnt mit dem Bild eines Reis, das aus dem Stumpf Isais hervorgeht. Damit
ist eine neue Herrscherlinie aus dem Haus Davids gemeint, die wie abgeschnitten erscheint, aber durch
gottliches Wirken wieder zum Leben kommt. Der Messias wird mit dem Geist des HERRN erfiillt
sein, der sich in Weisheit, Einsicht, Rat, Kraft, Erkenntnis und Gottesfurcht zeigt. Diese siebenfiltige
Geistesausstattung offenbart die gottliche Vollkommenheit seines Wesens und seiner Herrschaft. Im
Gegensatz zu den ungerechten Richtern Israels wird er nicht nach dem Augenschein richten, sondern
mit vollkommener Gerechtigkeit. Er wird die Armen mit Gerechtigkeit richten und die Elenden des
Landes in Wahrheit verteidigen. Sein Wort hat schopferische Macht: Mit dem Hauch seiner Lippen
wird er den Gottlosen toten. Der Messias ist nicht nur Herrscher, sondern gerechter Richter und
heiliger Vollstrecker gottlichen Willens. (Jesaja 11,1-5; Offenbarung 5,5; Matthdus 3,16-17; Johannes
5,30)

Die Herrschaft des Messias bringt eine neue Schopfungsordnung des Friedens hervor. Im Reich
des Messias wird die natiirliche Feindschaft in der Tierwelt aufgehoben: Wolf und Lamm, Leopard und
Bocklein, Kalb und Lowe wohnen zusammen. Diese Bilder zeigen, dass unter der Herrschaft Christi
nicht nur menschliche Beziehungen geheilt werden, sondern die gesamte Schopfung von ihrer
Verderbnis befreit wird. Auch Kinder spielen gefahrlos bei giftigen Tieren — ein Bild vollkommener
Sicherheit. Die Erde wird erfiillt sein von der Erkenntnis des HERRN, wie Wasser das Meer bedeckt.
Diese Formulierung zeigt die Tiefe und Weite des geistlichen Verstindnisses im messianischen Reich.
Es herrscht nicht nur #uBerer Friede, sondern geistliche Ubereinstimmung mit Gott. Die
Wiederherstellung umfasst Schopfung, Mensch und Gottesbezichung. Diese Zustinde sind nicht
metaphorisch zu verstehen, sondern beschreiben das buchstébliche Friedensreich auf Erden unter der
Herrschaft des wiederkommenden Christus. (Jesaja 11,6-9; Romer §,19-21; Sacharja 14,9;
Offenbarung 20,4-6)

Der Messias wird als Banner fiir die Volker dienen und weltweite Anziehungskraft haben. Jesaja
verkiindet, dass der Spross aus der Wurzel Isais nicht nur Israel regieren wird, sondern zum Banner fiir
die Heidenvolker wird. Die Nationen werden ithn suchen, und seine Ruhestéitte wird herrlich sein. Dies
weist auf die weltweite Anerkennung des Messias hin. Er steht nicht nur fiir Israel, sondern fiir alle
Volker als Zentrum des Friedens. Das Wort ,,Banner* verweist auf ein sichtbares Zeichen, das zur
Sammlung ruft. Der Messias ist nicht nur Retter, sondern Konig {iber die ganze Erde. Seine Herrschaft
bringt Ordnung und Hoffnung in eine zerrissene Welt. Die Beschreibung einer ,,herrlichen Ruhestdtte*

betont, dass seine Gegenwart nicht mit Bedridngnis, sondern mit Ruhe und Heil verbunden ist. Die

Seite 61 von 160



Volker finden bei ihm, was sie in der Welt nicht fanden: Wahrheit, Gerechtigkeit und Frieden. (Jesaja
11,10; Johannes 12,32; Micha 4,1-3; Offenbarung 21,24)

Israel wird gesammelt, vereint und gesegnet unter der Herrschaft des Messias. An jenem Tag wird
der HERR die ausgestreckte Hand zum zweiten Mal erheben, um den Uberrest seines Volkes zu
sammeln. Die zerstreuten aus Assyrien, Agypten, Kusch, Elam, Sinear und Hamat — also aus allen
Himmelsrichtungen — werden zuriickgebracht. Gott selbst errichtet ein Banner fiir die Nationen, um
sein Volk zu sammeln. Der einstige Bruch zwischen Juda und Ephraim wird aufgehoben, der Neid
wird verschwinden. Einheit wird unter den zerstrittenen Stimmen herrschen. In Gottes Friedensreich
gibt es keine parteilichen Interessen mehr, sondern geistliche Einheit unter gottlicher Fiihrung. Selbst
die Feinde Israels — Philister, Edom, Moab, Ammon — werden untergeordnet. Der Weg iiber das Meer
wird wieder gedffnet, wie einst beim Auszug aus Agypten. Die Wiederherstellung umfasst
geografische Riickfiihrung, geistliche Erneuerung und politische Einheit. (Jesaja 11,11-16; Jeremia
23,3-8; Hesekiel 37,21-28; Sacharja 10,6-12)

5.4. Lobpreis fur Gottes Heil (12,1-6)

Gottes Zorn wandelt sich in Trost, wenn das Heil personlich erfahren wird. Der Abschnitt beginnt
mit dem Bekenntnis: ,,/ch danke di, HERR“, das direkt auf die vorherige VerheiBung des
Friedensreiches folgt. Der Dank bezieht sich nicht auf duflere Umsténde, sondern auf die Wendung von
Gottes Zorn zu seinem Trost. Der HERR war zornig, doch der Beter bekennt: ,,.Du hast dich
abgewandt, und du hast mich getrostet.* Diese Umkehr Gottes ist nicht das Ergebnis menschlichen
Verdienstes, sondern Ausdruck gottlicher Gnade. Im Zentrum steht das personliche Erleben von Heil:
Wiehe, Gott ist mein Heil.“ Wer Gottes Gnade erkennt, verliert die Furcht, weil der HERR zur Stirke
wird. Dieser Lobpreis wurzelt in tiefer Erkenntnis der gottlichen Errettung. Er ist nicht oberfléchliche
Freude, sondern geistlich durchdrungener Dank. Die Worte sind prophetisch und persénlich zugleich —
sie sprechen fiir das glaubige Israel am Ende der Tage. (Jesaja 12,1-2; Psalm 118,14; 2. Mose 15,2;
Habakuk 3,17-19)

Die Freude am Heil fiihrt zu 6ffentlichem Zeugnis und weltweitem Lobpreis. Aus der personlichen
Erfahrung des Heils folgt der missionarische Ruf: ,,Verkiindigt sein Tun unter den Volkern.* Das Heil
des HERRN ist nicht zur privaten Freude bestimmt, sondern soll 6ffentlich bekannt gemacht werden.
Die Wasser des Heils werden mit Freude geschopft — ein Bild der Fiille, Erquickung und Versorgung.
Dieses schopferische Bild verweist auf geistliches Leben, das aus der Beziechung zum HERRN flieft.

Zion wird aufgefordert, zu jubeln, denn der Heilige Israels ist grof in seiner Mitte. Diese Mitte ist

Seite 62 von 160



nicht nur geografisch, sondern geistlich gemeint: Gott wohnt bei seinem Volk. Die Rettung fiihrt zur
Anbetung, und die Anbetung zur weltweiten Verkiindigung. Der Text endet mit der VerheiBung einer
Zeit, in der alle Welt das Wirken Gottes kennt und seinen Namen preist. Lobpreis wird zur Antwort auf
Gnade und zugleich zum Zeugnis fiir andere. (Jesaja 12,3-6; Psalm 96,1-3; Johannes 4,10-14;
Oftenbarung 7,9-10)

Seite 63 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 7.1-12.6)

Zusammenfassung:

Jesaja 7,1-12,6 bildet einen zusammenhédngenden heilsgeschichtlichen Abschnitt, der die politische
Krise Judas mit weitreichenden messianischen VerheiBungen verbindet. Ausgangspunkt ist die
Bedrohung Jerusalems durch das syro-ephraimitische Biindnis, die Konig Ahas in Angst versetzt und
seinen mangelnden Glauben offenlegt. Gott bietet Ahas ein Zeichen an, doch dieser verweigert es
scheinfromm, was seine innere Gottesferne entlarvt. Daraufhin gibt Gott selbst das Zeichen des
Immanuel: Ein Sohn wird geboren, der Gottes gegenwirtiges Eingreifen bezeugt, zunichst im
historischen Kontext, zugleich aber mit einer weit iibergreifenden messianischen Perspektive. Die
folgende Gerichtsbotschaft macht deutlich, dass Juda wegen seines Unglaubens unter fremde
Herrschaft geraten wird, insbesondere durch Assyrien. Gleichzeitig vertieft Jesaja die
Hoffnungsperspektive, indem er einen kommenden idealen Herrscher ankiindigt, dessen Reich durch
Gerechtigkeit, Frieden und gottliche Autoritdt gekennzeichnet ist. In Jesaja 9 wird dieser Herrscher als
Licht in der Finsternis beschrieben, dessen Namen seine gottliche Sendung und sein ewiges Konigtum
offenbaren. Kapitel 10 kontrastiert Gottes Gericht {iber Israel mit dem Gericht liber Assyrien selbst,
das nur Werkzeug gottlicher Ziichtigung ist. Kapitel 11 entfaltet die Vision des messianischen
Friedensreiches, in dem der Spross aus Isais Wurzel in vollkommener Gerechtigkeit regiert und selbst
die Schopfung erneuert wird. Der Abschnitt endet in Kapitel 12 mit einem Lobgesang des erldsten
Uberrests, der Gottes Heil erkennt und bekennt. Insgesamt verbindet Jesaja 7-12 Gericht und

Hoffnung, historische Krise und endzeitliche VerheiBung in einer klar messianischen Linie.

Anwendungen:

Unglaube blockiert Gottes Segen. Der Abschnitt zeigt am Beispiel des Ahas, dass politische Klugheit
ohne Gottesvertrauen ins Gericht flihrt. Verweigerter Glaube verhindert das Erleben gottlicher

Bewahrung. Diese Einsicht unterstreicht die geistliche Verantwortung von Leiterschatft.

Gott selbst schafft das Zeichen der Hoffnung. Das Immanuel-Zeichen entspringt nicht menschlicher
Bitte, sondern goéttlicher Initiative. Gott handelt trotz menschlichen Versagens heilsgeschichtlich

weiter. Diese Wahrheit zeigt die Unabhéngigkeit gottlicher Gnade.

Der Messias ist Ziel der Geschichte. Die VerheiBungen miinden in eine Person und ein Reich, das
gerecht, friedvoll und dauerhaft ist. Gericht bereitet den Weg fiir Herrlichkeit. Diese Perspektive

verankert Geschichte in Gottes endzeitlichem Plan.

Seite 64 von 160



6. Gerichtsworte iiber die Nationen (13,1-23,18)

6.1. Babylon, Assyrien und Philistaa (13,1-14,32)

6.1.1. Gericht iiber Babylon — Tag des HERRN gegen die Weltmacht
(13,1-22)

Der HERR selbst ruft heilige Krieger, um das Gericht an Babylon einzuleiten. Der Abschnitt
beginnt mit einem prophetischen Aufruf: Der HERR befiehlt, ein Feldzeichen auf einem kahlen Berg
zu errichten, um ein Heer zusammenzurufen. Diese Krieger sind nicht aus eigenem Antrieb unterwegs,
sondern werden vom HERRN selbst geheiligt und gerufen. Sie gelten als Werkzeuge seines Zorns, um
ein gottloses Konigreich zu richten. Die Sprache ist militdrisch und majestitisch zugleich, denn der
HERR wird als Befehlshaber beschrieben, der sein Gericht in Bewegung setzt. Das Erscheinen des
groBen Heeres symbolisiert mehr als einen politischen Umsturz — es kiindigt einen weltgeschichtlichen
Wendepunkt an. Babylon, das Zentrum menschlicher Selbstverherrlichung und Rebellion, wird Ziel
gottlicher Vergeltung. Der HERR gebraucht Volker, um seine Ratschliisse auszufiihren. Der Aufruf zur
Versammlung ist der Beginn eines umfassenden Strafgerichts iiber das arrogante Weltreich. (Jesaja
13,1-5; Jeremia 50,21-25; Habakuk 1,6-11; Offenbarung 18,8)

Der Tag des HERRN bringt Erschiitterung, Angst und kosmische Zeichen des gottlichen
Gerichts. Mit groBer Wucht wird der ,,7Tag des HERRN* angekiindigt — ein Tag der Verwiistung, des
Zorns, der Glut und des Zerschmetterns. Die Menschen ergreift Entsetzen, ihre Hande werden schlaff,
ihre Gesichter glithen vor Angst. Die Sprache ist apokalyptisch: Sonne, Mond und Sterne verfinstern
sich. Die Weltordnung wird erschiittert, um die gottliche Heiligkeit zu offenbaren. Diese Zeichen sind
nicht bloB poetische Bilder, sondern Ausdruck realer, gottlich gewirkter Umwéilzungen. Der Zorn
Gottes richtet sich gegen die Siinde, den Hochmut und die Gottlosigkeit der Volker. Babylon steht
exemplarisch fiir die Auflehnung gegen den HERRN, darum trifft es das Gericht zuerst. Der Text
betont, dass weder Flucht noch Widerstand moglich sind. Der Tag des HERRN ist unausweichlich und
endgiiltig in seiner Wirkung. (Jesaja 13,6-10; Joel 2,1-2; Matthédus 24,29-30; Oftenbarung 6,12-17)

Babylons Stolz wird gedemiitigt, und seine Bewohner werden der Rache Gottes ausgeliefert. Die

Prophetie kiindigt an, dass der Hochmut der Menschen erniedrigt und die Vermessenheit der Stolzen

Seite 65 von 160



gebeugt wird. Babylon wird nicht nur militdrisch besiegt, sondern moralisch entlarvt. Der Zorn des
HERRN trifft nicht willkiirlich, sondern richtet sich gezielt gegen Ubermut, Grausamkeit und
selbstherrliches Vertrauen. Manner werden wie Rehe, die kein Ziel mehr haben, zerstreut und hilflos.
Die Beschreibung des kommenden Schreckens ist schonungslos: Kinder werden zerschmettert, Hauser
gepliindert, Frauen geschéndet. Diese Grausamkeit ist nicht als gottliches Ideal zu verstehen, sondern
als Ausdruck menschlicher Bosheit im Rahmen gottlicher Zulassung. Gott gebraucht das Gericht der
Volker, um die Schuld der Gottlosen offenzulegen. Babylon, das einst Weltmacht war, wird zum
Mahnmal gottlicher Gerechtigkeit. (Jesaja 13,11-16; Jeremia 50,29-32; Offenbarung 18,5-8; Spriiche
16,18)

Babylon wird vollstindig zerstort und nie wieder bewohnt werden — ein ewiges Zeichen des
Gerichts. Die Zerstérung Babylons wird nicht nur als voriibergehende Niederlage beschrieben,
sondern als endgiiltige Verwiistung. Die Meder werden als Werkzeug dieses Gerichts genannt,
angetrieben nicht durch Geld, sondern durch géttliche Bestimmung. Die Stadt wird wie Sodom und
Gomorra vernichtet werden — unwiderruflich. Kein Mensch wird mehr dort wohnen, keine Generation
sie wiederaufbauen. Stattdessen werden Wiistentiere und Ungeheuer sie bewohnen, und ihre Paldste
werden zur Wohnstitte von Eulen und Schakalen. Die totale Verlassenheit ist ein Zeichen der
Verfluchung. Diese Prophetie geht iiber die historische Einnahme Babylons hinaus und weist auf das
endzeitliche Gericht iiber alle gottfeindlichen Systeme hin. Babylon bleibt das Symbol fiir den
endgiiltigen Triumph der Gerechtigkeit Gottes iiber menschliche Macht. (Jesaja 13,17-22; Jeremia
51,37-43; Offenbarung 18,2-3; 1. Mose 19,24-25)

6.1.2. Wiederherstellung Israels und Untergang Babylons (14,1-23)

Gott wird sich iiber Israel erbarmen, sein Volk sammeln und iiber die Nationen erhohen. Die
Prophetie beginnt mit der VerheiBung, dass der HERR sich iiber Jakob erbarmen und Israel
wiedererwdhlen wird. Dieses gottliche Erbarmen steht am Anfang der Wiederherstellung, nicht
menschliches Bemiihen oder nationale Leistung. Israel wird in sein Land zuriickgefiihrt, und die
Heidenvolker selbst werden daran mitwirken. Die einst Unterdriickten werden Herrschaft iiber ihre
fritheren Bedriicker ausiiben. Damit vollzieht sich ein gottlicher Rollentausch, der Gottes Gericht und
Gnade zugleich offenbart. Die Sammlung Israels ist nicht nur geografisch, sondern auch geistlich
bedeutsam: Das erwihlte Volk wird wieder in die Stellung gebracht, die ihm von Gott verheillen war.
Der HERR steht dabei iiber der Geschichte und ordnet die Nationen nach seinem Plan. Die
Wiederherstellung Israels ist ein zentrales Element der heilsgeschichtlichen Zukunft. (Jesaja 14,1-2;
Jeremia 30,10-11; Amos 9,14-15; Sacharja 8,22-23)

Seite 66 von 160



Babylon wird fiir seinen Hochmut und seine Tyrannei gerichtet und vollstindig zu Fall gebracht.
Das Volk Israel wird ein Spottlied liber den Konig von Babylon anstimmen. Dieser wird als gestiirzter
Tyrann beschrieben, dessen Macht gebrochen und dessen Ubermut gedemiitigt ist. Der einstige
Weltherrscher wird nun verspottet als einer, dessen Pracht verging und dessen Reiche zerfielen. Der
Fall Babylons ist nicht nur politisch, sondern geistlich: Der Mann, der Vdélker niedertrat, liegt nun
selbst gestlirzt. Der Tod bringt ihn an denselben Ort wie alle Menschen, und seine Herrlichkeit vergeht
im Staub. Der Spott iiber Babylon ist zugleich Ausdruck der Gerechtigkeit Gottes, der keine Macht
unbegrenzt ldsst. Die Sprache ist poetisch und schneidend, voller Ironie und Offenbarung géttlicher
Wahrheit. Babylon steht exemplarisch fiir alle, die sich selbst iiberheben und Gott nicht flirchten.
(Jesaja 14,3-11; Daniel 5,18-30; Oftfenbarung 18,9-10; Psalm 75,8)

Der Sturz des babylonischen Herrschers zeigt den Untergang Satans und die Verginglichkeit
menschlicher Macht. Der Text beschreibt den Fall eines Wesens, das als ,,Glanzstern, Sohn der
Morgenrote* bezeichnet wird. Dieses Wesen wollte sich iiber Gott erheben, sich einen Thron iiber die
Sterne setzen und gleich dem Hochsten sein. Doch es wurde in die Tiefe hinabgestiirzt. Diese Verse
werden traditionell auf den Fall Satans bezogen, dessen Stolz und Rebellion ihn aus der Gegenwart
Gottes verbannte. Der Konig von Babylon wird mit diesem Fall identifiziert, weil sein Verhalten und
sein Geist dem des Widersachers Gottes entspricht. Die Parallele zeigt, dass jeder menschliche
Hochmut letztlich diabolisch ist. Kein Geschopf kann sich gegen den Schopfer erheben. Die vollige
Entwiirdigung des Herrschers — kein Grab, kein Gedenken, vollige Ausloschung — zeigt, wie Gott mit
rebellischer Macht umgeht. Sein Gericht ist absolut. (Jesaja 14,12-23; Hesekiel 28,12-17; Lukas 10,18;
Oftenbarung 12,7-9)

6.1.3. Gericht iiber Assyrien (14,24-27)

Gottes Ratschluss ist unwiderruflich, und sein Plan gegen Assyrien steht fest. Der Abschnitt
beginnt mit einem gottlichen Schwur: ,,Der HERR der Heerscharen hat geschworen.” Dies
unterstreicht die absolute Verbindlichkeit des kommenden Gerichts. Was Gott plant, wird ausgefiihrt,
und niemand kann es authalten. Die konkrete Aussage betrifft Assyrien, das méchtige Weltreich, das
Israel unterdriickt hat. Gott verheifit, dass er es in seinem Land zerbrechen und auf seinen Bergen
zertreten wird. Diese Formulierung betont die Ndhe und Heiligkeit des gottlichen Handelns: Das
Gericht geschieht auf dem Boden des verheilenen Landes. Der Druck, den Assyrien auf die Volker

ausgeiibt hat, wird weggenommen. Damit zeigt sich Gottes universale Gerechtigkeit — sein Eingreifen

Seite 67 von 160



betrifft nicht nur Isracl, sondern alle Nationen. Der Ratschluss Gottes ist umfassend, souverdn und
unumkehrbar. (Jesaja 14,24-25; Jesaja 10,5-19; Psalm 33,10-11; Daniel 4,35)

Was der HERR beschlossen hat, kann kein Mensch, keine Nation und keine Macht verhindern.
Die rhetorischen Fragen am Ende des Abschnitts verdeutlichen Gottes Allmacht: ,,Wer will es
vereiteln? Wer kann seine Hand abwenden?* Gottes Hand steht in der Schrift symbolisch fiir sein
wirksames Eingreifen. Wenn er streckt, gibt es kein Zuriick. Kein Konig, kein Heer, keine Allianz kann
Gottes Urteil verhindern. Dies ist nicht nur eine Aussage liber Vergangenheit, sondern eine zeitlose
Wabhrheit tiber Gottes Wirken in der Geschichte. Auch in scheinbar aussichtslosen Lagen steht der Plan
Gottes fest. Diese Gewissheit trostet die Glidubigen und warnt die Uberheblichen. Wer gegen Gottes
Plan kdampft, kidmpft vergeblich. Der Text betont Gottes globale Autoritét iiber alle Nationen — sein
Ratschluss ist weltumspannend. (Jesaja 14,26-27; Hiob 42,2; Jesaja 46,10; Romer 9,19-21)

6.1.4. Gericht iiber Philistia (14,28-32)

Trotz scheinbarer politischer Entspannung bleibt das Gericht Gottes iiber Philistia bestehen.
Die Weissagung iiber Philistda ergeht im Todesjahr von Konig Ahas. Die Freude der Philister iiber den
Tod eines jlidischen Konigs wird jedoch sofort als vergeblich entlarvt. Der Prophet warnt: Nicht die
Gefahr ist gewichen, sondern eine noch gro3ere steht bevor. Der Stab, der sie schlug, ist gebrochen,
doch aus der Wurzel der Schlange kommt eine Otter, deren Frucht ein fliegender Drache sein wird.
Diese Bildsprache betont, dass das Gericht nicht schwécher, sondern intensiver wird. Philistia soll sich
nicht in falscher Sicherheit wiegen, denn Gottes Plan schreitet voran. Der kommende Schlag wird
umfassender sein als zuvor. Politische Hoffnung ohne geistliche Umkehr bleibt triigerisch. Die
Botschaft richtet sich gegen alle, die meinen, sie seien sicher, wenn sich menschliche Umsténde
verbessern. Doch Gottes Gericht ist nicht von politischer Stabilitdt abhingig. (Jesaja 14,28-30; Amos
1,6-8; Jeremia 47,1-7; Sacharja 9,5-7)

Der HERR selbst wird Zion beschiitzen, wihrend die Feinde im Gericht vergehen. Die Prophetie
endet mit einer Gegeniiberstellung: Wahrend Philistda in Finsternis stiirzt, wird Zion vom HERRN
beschiitzt. Die Armsten in Israel werden auf seiner Weide weiden, die Elenden in Sicherheit wohnen.
Dies zeigt Gottes Treue gegeniiber seinem Volk, auch wenn es duflerlich schwach und bedringt ist.
Zion steht nicht durch seine eigene Stirke, sondern durch den Schutz des HERRN. Die Volker
hingegen, die nicht zu ihm gehoren, werden durch das Gericht Gottes erschreckt. Wenn Boten der

Philister zu den judischen Fithrern kommen, erhalten sie eine klare Antwort: Der HERR hat Zion

Seite 68 von 160



gegriindet, und die Elenden seines Volkes finden darin Zuflucht. Diese Worte sind nicht politisch
motiviert, sondern theologisch: Gottes Handeln steht iiber allen diplomatischen Ambitionen. Er selbst
ist der Garant fiir Schutz, Recht und Zukunft seines Volkes. (Jesaja 14,30-32; Psalm 2,6; Jesaja 28,16;
Micha 4,6-7)

6.2. Moab, Damaskus, Kusch und Agypten (15,1-20,6)

6.2.1. Gericht iiber Moab (15,1-16,14)

Das Gericht iiber Moab trifft Stidte, Landschaft und Volk mit plotzlicher und volliger
Verwiistung. Die Weissagung beginnt mit dem Fall der moabitischen Stiddte Ar und Kir, die iiber
Nacht zerstort werden. Die Reaktion ist ein kollektives Weinen, das sich {iber das ganze Land zieht:
Dibon steigt auf die Hohen zum Weinen, Nebo und Medeba sind voller Klage. Die geografische Breite
der Orte zeigt, dass das Gericht nicht punktuell, sondern umfassend ist. Selbst die Krieger sind
verzweifelt, ihre Herzen beben. Die Beschreibung betont das vollige moralische, emotionale und
nationale Zerbrechen des Volkes. Thre Hoffnung und ihr Stolz, symbolisiert durch Kleidung, Bart und
kulturelle Ausdrucksformen, sind zerstort. Die Moabiter steigen weinend hinauf zu den Heiligtiimern,
doch ihre Gebete bleiben ungehdrt. Der HERR greift nicht mehr ein zu ihrem Schutz. Das Gericht ist
endgiiltig, weil die Zeit der Umkehr voriiber ist. (Jesaja 15,1-4; Jeremia 48,1-5; Amos 2,1-3;
Klagelieder 2,11)

Trotz Mitleid mit Moab bleibt das Gericht gerecht und unabwendbar. Die Reaktion auf das Leid
Moabs ist nicht triumphierend, sondern mitfiihlend: ,,Mein Herz schreit wegen Moab.* Dies zeigt, dass
auch das Gericht iiber die Feinde Israels das Herz Gottes bewegt. Doch dieses Mitleid hebt die Schuld
Moabs nicht auf. Die Fluchtwege, iiber die das Volk entkommen will, sind voller Weinen und Elend.
Die Hoffnung auf Rettung durch eigene Kraft oder {iber natiirliche Grenzen hinweg erweist sich als
triigerisch. Der einst fruchtbare Grund von Nimrim wird zur Ode, das gesammelte Gut wird
hinausgetragen — ein Zeichen volliger Aufgabe. Opfer und Weihrauch, die Moab auf die Hohen bringt,
werden nicht erhort. Thre Religion rettet sie nicht. Der HERR hat das Ende beschlossen. Das Gericht
geschieht nicht aus Willkiir, sondern als Antwort auf geistliche Wirklichkeit. (Jesaja 15,5-9; Jeremia
48,31-36; Klagelieder 3,31-33; Hosea 9,11-17)

Seite 69 von 160



Moab wird zur Demiitigung geraten, weil es sich gegen Israel erhoben hat — doch auch eine letzte
Gnadenzeit wird erwihnt. Kapitel 16 beginnt mit einem Aufruf zur Unterwerfung: Moab soll
Lammer als Tribut senden nach Zion. Damit wird anerkannt, dass Israel geistlich Vorrang hat. Moab
wird aufgefordert, Zuflucht zu gewihren, Gnade zu zeigen und Gerechtigkeit zu leben. Doch dieser
Appell verhallt, denn der Stolz Moabs ist grof. Dieser Stolz ist es, der zur Verwerfung fiihrt. Thre
Freude am Uberfluss und an der Ernte wird genommen. Der Prophet selbst weint iiber den Verlust der
Felder von Heschbon und Sibma. Die Musik verstummt, die Freude vergeht. Moabs Hochmut, einst
Grundlage seines Selbstverstindnisses, wird ihm zum Fallstrick. Am Ende steht eine klare zeitliche
Begrenzung: In drei Jahren wird der Ruhm Moabs verwelkt sein. Selbst diese Frist ist ein Ausdruck
von Gnade, denn sie hitte zur Umkehr dienen konnen. (Jesaja 16,1-14; Jeremia 48,26-30; Jesaja
25,10-12; Obadja 3-4)

6.2.2. Gericht iiber Damaskus (17,1-14)

Damaskus wird als eine der dltesten Stidte der Welt vollig zerstort werden — das Gericht ist
unausweichlich. Die Weissagung beginnt mit einer schockierenden Ankiindigung: ,,Siehe, Damaskus
wird weggenommen werden und ist keine Stadt mehr* Damit wird dem alten, kulturell bedeutenden
Zentrum ein volliges Ende vorausgesagt. Die Stadt wird zu einem Triimmerhaufen, unbewohnbar,
verwiistet. Auch die umliegenden Gebiete wie Aroer sind betroffen und verdden. Die Sprache lésst
keinen Zweifel am Ausmal} des Gerichts: Es ist total, abschlieBend und unwiderruflich. Der Verlust
betrifft nicht nur die Architektur, sondern die Lebensgrundlagen. Die Ursache des Gerichts wird nicht
direkt genannt, doch im prophetischen Zusammenhang steht sie fiir Feindschaft gegen Israel und fiir
eigenmichtige Bilindnisse. Damaskus wird damit zum Symbol fiir jede Macht, die sich iiberhebt und
Gottes Volk feindlich gegentibersteht. (Jesaja 17,1-3; Amos 1,3-5; Jeremia 49,23-27; Psalm 2,1-5)

Auch Ephraim wird nicht verschont — politisch-religioser Hochmut fiihrt zur Ausléoschung. Die
Weissagung weitet sich auf Ephraim, das Nordreich Israels, aus. Die Stidte werden entvolkert, das
Bollwerk entfernt, die konigliche Herrschaft gebrochen. Das Gericht trifft nicht nur Feinde, sondern
auch das eigene Bundesvolk. Der Grund ist klar: Ephraim hat sich mit Damaskus verbiindet gegen
Juda und vertraute auf militdrische Stdrke statt auf den HERRN. Die Herrlichkeit Jakobs wird
schwindend sein wie das Fett, das dahinschmilzt. Die Bilder zeigen eine langsame, aber
unausweichliche Auflosung: keine plotzliche Vernichtung, sondern fortschreitender Verfall durch
Gottes Hand. Die Beschreibung der Ernte als Gleichnis — ein abgeerntetes Feld, ausgedroschene Ahren
— zeigt, dass kaum etwas iibrig bleibt. Das Gericht ist nicht nur Zorn, sondern gezielte gottliche
Reinigung. (Jesaja 17,3-6; 2. Konige 16,5-9; Hosea 5,11-14; Jesaja 7,8)

Seite 70 von 160



Vergessene Gottesbeziehung fiihrt zur Verarmung und geistlicher Trockenheit. Der Text beklagt,
dass das Volk den Gott seines Heils vergisst und an den Felsen seiner Stirke nicht denkt. In dieser
Vergessenheit liegt die Ursache des ganzen Gerichts. Obwohl Israel seine Gérten pflanzt und mit
fremden Reben besetzt, wird die Frucht doch dem Sturm iiberlassen. Die eigene Miihe wird
vergeblich. Trotz Investition, Organisation und Hoffnung bringt das Werk keinen Bestand. Geistliche
Gleichgiiltigkeit macht jedes menschliche Planen zunichte. Wer Gott ignoriert, erfihrt keine
nachhaltige Frucht. Das Gericht betrifft nicht nur duflere Sicherheit, sondern auch wirtschaftliche
Grundlage und geistliches Leben. Gottlosigkeit fiihrt zur Entwurzelung, selbst dort, wo duBerlich
Wohlstand angestrebt wird. Das Bild der welken Pflanzung steht fiir das religiose und kulturelle
Scheitern ohne Gott. (Jesaja 17,7-11; 5. Mose 8,11-14; Hosea 10,12-13; Johannes 15,5-6)

Gottes Gericht ist stark wie das Rauschen vieler Volker, doch es endet in plotzlichem Eingreifen.
Am Ende steht ein machtvolles Bild: Volker toben wie das Brausen grof8er Wasser, doch Gott bedroht
sie, und sie fliechen. Der Liarm der Feinde wird durch das eine Wort Gottes zum Verstummen gebracht.
Der Vergleich mit einem néchtlichen Traum zeigt die Unwirklichkeit der menschlichen Macht
angesichts gottlichen Eingreifens. Am Abend noch Furcht, am Morgen ist alles verschwunden. So wird
das Los derer sein, die gegen Zion pliindern. Der Text endet mit einem Kontrast zwischen
menschlicher Ubermacht und géttlicher Allmacht. Keine Nation kann bestehen, wenn Gott spricht. Der
Schutz Zions liegt nicht in seinem Heer, sondern im Eingreifen des HERRN. Das Gericht ist nicht nur
Strafe, sondern Bestdtigung gottlicher Souverinitit liber die Volker. (Jesaja 17,12-14; Psalm 46,7-11;
Jesaja 8,9-10; Sacharja 14,3)

6.2.3. Gericht iiber Kusch (18,1-7)

Kusch wird in seiner politischen Eigenmiichtigkeit entlarvt — Gottes Handeln geschieht ohne
menschliche Hilfe. Die Weissagung beginnt mit einer Anrede an das Land ,.des Brummens der
Fliigel, das jenseits der Stréme von Kusch liegt. Gemeint ist das Gebiet siidlich von Agypten, das sich
durch Macht, Stolz und Einfluss auszeichnet. Kusch sandte Gesandte liber das Meer, um diplomatische
Allianzen zu schmieden, vermutlich auch mit Israel. Doch der HERR fordert: ,.Alle Welt, hort zu.* Die
Botschatft richtet sich nicht nur an Kusch, sondern an alle Nationen, die auf politische Stirke setzen.
Wihrend Menschen verhandeln und planen, sagt Gott: ,,Ich will ruhig zusehen.“ Diese Aussage ist
kein Desinteresse, sondern Ausdruck gottlicher Uberlegenheit. Gottes Handeln ist nicht abhéngig von

menschlichem Eingreifen. Er greift ein zur rechten Zeit, nicht im Eifer menschlicher Biindnisse. Sein

Seite 71 von 160



Schweigen ist kein Zeichen von Schwiche, sondern von souveréner Ruhe. (Jesaja 18,1-4; Psalm 2,1-6;
Jesaja 30,1-3; Jesaja 46,10)

Das Gericht kommt plotzlich, aber vollstindig — am Ende wird Gott von den Nationen geehrt.
Die Handlung Gottes gleicht dem Abschneiden von Reben kurz vor der Ernte. Was duferlich reif und
stark scheint, wird unerwartet und vollstindig beseitigt. Die Beschreibung des Eingriffs ist drastisch:
alles wird abgeschnitten, zuriickgelassen fiir Raubtiere und Vogel. Kein menschlicher Widerstand hat
Bestand. Doch am Ende steht eine Wendung: Ausgerechnet von diesem Volk wird eine Gabe zum
HERRN nach Zion gebracht. Kusch, das stolze, eigenméchtige Land, wird sich beugen und Gott ehren.
Die Opfergabe symbolisiert Anerkennung der gottlichen Herrschaft. Der Weg dorthin fiihrt durch
Gericht, aber auch durch Erweckung. Die Ehre, die Gott aus den Volkern empfangt, ist Teil seines
endzeitlichen Plans. Alle Nationen, auch die fernen und michtigen, werden sich vor Zion beugen.
(Jesaja 18,5-7; Psalm 68,31-32; Jesaja 60,6-9; Sacharja 14,16)

6.2.4. Gericht iiber Agypten (19,1-20,6)

Der HERR wird iiber Agypten kommen — seine Gotter und seine Ordnung werden erschiittert.
Die Weissagung beginnt mit dem Bild: ,,Siehe, der HERR fihrt auf einer schnellen Wolke und kommt
nach Agypten.© Dieses Bild ist Ausdruck der Majestit und Schnelligkeit gottlichen Eingreifens. Die
Gotzen Agyptens erzittern vor ihm, und das Herz des Volkes wird verzagen. Der Text macht klar, dass
das Gericht nicht nur politisch, sondern auch geistlich ist. Der HERR bringt das religiose Fundament
Agyptens zum Einsturz. Es kommt zu inneren Unruhen: Bruder gegen Bruder, Stadt gegen Stadt. Die
Ordnung des Landes zerbricht, weil Gott selbst gegen es streitet. Agyptens kluge Berater stehen ratlos
da, ihre Gotter schweigen. Alles, was Sicherheit versprach — Religion, Weisheit, Herrschaft — wird
entkréftet. Der HERR {ibergibt das Land in die Hand eines grausamen Konigs — vermutlich eine

Anspielung auf assyrische Invasion. (Jesaja 19,1-4; 2. Mose 12,12; Hesekiel 30,13; Jesaja 31,3)

Gott entzieht Agypten die natiirlichen und wirtschaftlichen Grundlagen — der Nil versagt. Das
Gericht Gottes betriftt auch die lebensspendende Natur: Der Nil vertrocknet, Kanile stinken, Fischfang
und Landwirtschaft versagen. Diese Katastrophen treffen das Herz der dgyptischen Kultur und
Wirtschaft. Der Nil war nicht nur Fluss, sondern Lebensader, Symbol von Fruchtbarkeit und Ordnung.
Wenn Gott ihn richtet, richtet er das Fundament der Nation. Die Weber, Fischer und Arbeiter
verzweifeln — nicht aus Krieg, sondern weil die natiirlichen Abldufe versagen. Dies zeigt: Gott ist nicht

nur Herr tiber Kriege, sondern auch iiber Wasser, Ernte und Wirtschaft. Er kann Nationen durch

Seite 72 von 160



klimatische, wirtschaftliche oder natiirliche Prozesse richten. Agyptens Stolz wird durch véllige
Ohnmacht ersetzt. Die Hilflosigkeit ist total, weil sie geistlich begriindet ist. (Jesaja 19,5-10; 2. Mose
7,17-21; Hiob 12,14-25; Joel 1,10-12)

Die Weisheit Agyptens wird verwirrt — menschliche Beratung versagt im Angesicht gottlicher
Gerichte. Die Fiirsten Zoans sind ,,Narren*, die Weisen Ratschlédge ,,verderbt“. Der HERR hat einen
Geist der Verwirrung in Agypten ausgegossen, sodass sie irrige Wege gehen wie ein Betrunkener im
Erbrochenen. Dieses drastische Bild zeigt, wie vollig verloren ein Volk ist, das Gottesfurcht ablehnt.
Die besten Berater Agyptens erkennen die Zeichen der Zeit nicht, ihre Pline fiihren in den Untergang.
Religion, Philosophie und Politik helfen nicht mehr. Die Unféhigkeit, Gottes Wirken zu deuten, ist
selbst Teil des Gerichts. Gottes Gericht bringt geistliche Blindheit hervor, wenn das Licht abgelehnt
wird. Diese Warnung richtet sich nicht nur an Agypten, sondern an alle Nationen, die auf menschliche
Weisheit bauen. (Jesaja 19,11-15; 1. Korinther 1,19-21; Daniel 2,20-22; Jesaja 29,14)

Nach Gericht folgt Gnade: Agypten wird BuBie tun, den HERRN erkennen und ihm dienen. Der
Text wechselt pldtzlich zur VerheiBung: Agypten wird den HERRN erkennen und ihm dienen mit
Schlachtopfern und Geliibden. Nach dem Gericht erfolgt geistliche Erneuerung. Der HERR schlégt
und heilt — und die Nation wird sich ihm zuwenden. Es wird eine StraBe von Agypten nach Assyrien
geben, symbolisch flir Versohnung zwischen einst feindlichen Volkern. Israel steht in der Mitte, als
Segen fiir beide Seiten. Der HERR nennt Agypten ,,mein Volk*, Assyrien , Werk meiner Hiinde* und
Israel ,,mein Erbteil*. Diese Aussage sprengt den nationalen Rahmen: Gott hat Heilsabsichten mit den
Volkern. Doch die Voraussetzung ist Gericht und Umkehr. Die prophetische Vision reicht in das
messianische Friedensreich hinein. (Jesaja 19,16-25; Sacharja 14,16-19; Jesaja 2,2-4; Offenbarung
21,24)

6.3. Babels Fall, Edom, Arabien, Tyrus (21,1-23,18)

6.3.1. Fall Babylons (21,1-10)

Die Ankiindigung des Gerichts iiber Babel ist wie ein Sturm aus der Wiiste — rasch, zerstorerisch
und gottlich bestimmt. Der Abschnitt beginnt mit einem dramatischen Bild: Die Last iiber die Wiiste
am Meer, ein sich ndherndes Unheil wie ein Sturm aus dem Siiden. Diese Sprache signalisiert

unmittelbar Bedrohung, Geschwindigkeit und Unaufhaltsamkeit. Der Prophet beschreibt seine

Seite 73 von 160



personliche Erschiitterung liber das, was er sieht — seine Lenden zittern, seine Angst ist wie bei einer
Gebidrenden. Damit wird deutlich, dass das kommende Gericht selbst dem Propheten Furcht einfloit.
Die Prophetie richtet sich gegen Babel, obwohl diese Stadt in Jesajas Zeit noch nicht als Weltmacht
aufgetreten war. Thre Siinde, ihr Hochmut und ihre G6tzenanbetung stehen jedoch bereits im Blickfeld
gottlichen Gerichts. Der HERR zeigt durch das prophetische Bild, dass selbst méchtigste Reiche unter
seiner souverdnen Kontrolle stehen. Die Schilderung des Sturms ist nicht Naturbeschreibung, sondern
Ausdruck gottlicher Vergeltung. (Jesaja 21,1-4; Offenbarung 17,1-5; Jesaja 13,1-9; Jeremia 50,1-9)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu Jesaja 21,3, dass der Vergleich
mit den Wehen einer Frau ein Bild fiir starkes Zittern und tiefen Schmerz ist. Raschi erldutert
dazu, dass diese Formulierung auf das Erzittern des ganzen Korpers zielt, da der Mutterschofs
einer Frau bildhaft wie ein Haus mit Tiiren und Angeln beschrieben wird (Talmud, Berachot
45a). In der rabbinischen Auslegung wird dieses Bild weiter auf die sogenannten Wehen des
Messias [Zeit schwerer Bedrdngnis vor dem messianischen Eingreifen Gottes| angewandt, also
auf die leidvolle Periode unmittelbar vor der endzeitlichen Erlosung. Diese Phase wird mit der
Zeit der Bedrdngnis Jakobs [endzeitliche Drangsalszeit Israels] verbunden (Talmud, Sanhedrin
98a; Bereschit Rabbah 42,4) und findet auch im Neuen Testament eine Parallele in den Worten
Jesu iiber die ,, Anfdnge der Wehen *“ (Matthdus 24,8) (Rubin, 2016, S. 519).

Der Prophet sieht ein Fest, das plotzlich durch Krieg unterbrochen wird — das Gericht kommt
zur Stunde des vermeintlichen Friedens. Die Prophetie wechselt zu einem neuen Bild: Ein gedeckter
Tisch, das Essen vorbereitet — doch plétzlich erschallt der Ruf: ,,Steht auf, ihr Fiirsten, salbt den
Schild!* Dieses Szenario deutet auf Sicherheit, Uberheblichkeit und friedliche Selbstgewissheit
Babylons hin. Genau in diesem Moment der Sorglosigkeit beginnt der Angriff. Der Schild wird gesalbt
— ein Hinweis auf Kriegsvorbereitung. Gott selbst hat den Eroberer beauftragt, zu vernichten. Die
fallende Stadt ist kein Zufall, sondern Vollzug eines gottlichen Befehls. Der Moment des Genusses
wird zum Auftakt der Katastrophe. Diese Umkehrung zeigt die Ironie gottlichen Gerichts: Wenn der
Mensch am sichersten scheint, trifft ihn der Schlag. Gott richtet zur von ihm bestimmten Zeit,
unabhingig vom Stand menschlicher Erwartungen. (Jesaja 21,5-7; Daniel 5,1-30; 1. Thessalonicher
5,2-3; Offenbarung 18,7-10)

Der Wichter sieht das Gericht — Babel fillt, ihre Gotzen zerbrechen — die Botschaft soll treu
verkiindigt werden. Der Prophet wird als Wichter dargestellt, der auf einen Turm gestellt ist. Er
beobachtet mit Treue, Tag und Nacht, was geschieht. SchlieBlich sieht er Reiter kommen — und ihre
Botschaft lautet: ,,Gefallen, gefallen ist Babel!” Diese Wiederholung hebt die Endgiiltigkeit und

Totalitdt des Gerichts hervor. Die Gotzenbilder der Stadt werden zertrimmert — ein Zeichen, dass

Seite 74 von 160



Gottes Gericht sich nicht nur gegen politische Macht, sondern auch gegen religiose Tduschung richtet.
Der Wichter verkiindigt, was er sieht, ohne es zu verfdlschen. Der Auftrag lautet: ,,Was ich gehort
habe vom HERRN der Heerscharen, das verkiinde ich euch.“ Treue Verkiindigung geschieht
unabhéngig von der Reaktion der Horer. Der Fall Babylons ist nicht nur ein Ereignis der Geschichte,
sondern ein Bild fiir den Sturz aller gottfeindlichen Systeme. (Jesaja 21,8-10; Offenbarung 14,8;
Offenbarung 18,1-2; Jeremia 51,47-52)

6.3.2. Gericht iiber Edom und Arabien (21,11-17)

Edom fragt nach Hoffnung, doch die Antwort des Wichters bleibt warnend und unklar. Die
Prophetie an Edom beginnt mit einem Ruf aus Seir: ,,Wdchter, was ist von der Nacht?* Diese Frage
spiegelt Unsicherheit, Furcht und eine gewisse Hoffnung auf baldige Wende. Der Wichter antwortet
jedoch rétselhaft: ,,Der Morgen kommt, aber auch die Nacht.* Damit wird angedeutet, dass Licht zwar
bevorsteht, jedoch erneut von Dunkelheit iiberlagert wird. Die Aussicht auf dauerhafte Hilfe bleibt
unbestimmt. Die Warnung endet mit einem Appell: ,,Wenn ihr fragen wollt, so fragt; kehrt um,
kommt!* Diese letzte Wendung enthélt einen Aufruf zur Umkehr — nicht durch politische Maflnahmen,
sondern durch geistliche BuBle. Edoms Rolle als feindlicher Nachbar Israels macht seine Frage
besonders relevant, denn Gottes Licht und Wahrheit kommen von Zion. Doch wer nicht umkehrt,
bleibt in der Nacht. (Jesaja 21,11-12; Obadja 1-4; Psalm 60,10; Sacharja 1,3-4)

Arabien wird vom Gericht Gottes getroffen — seine Bewohner konnen sich nicht linger in
Sicherheit wiegen. Die Weissagung richtet sich nun gegen die Araber, insbesondere gegen das Gebiet
Kedars. Sie werden zum Riickzug in die Wélder und Wiisten gezwungen — ein Zeichen volliger
Unsicherheit. Statt Handel und Bewegung herrscht nun Flucht und Not. Die Bewohner von Tema
werden aufgerufen, den Fliichtlingen Brot und Wasser zu bringen, denn sie flichen vor dem Schwert.
Das Gericht ist nicht nur militirisch, sondern auch versorgungsmifBig: Die Nomaden, die auf
Selbstversorgung angewiesen waren, werden hilfebediirftig. Das Zeichen gottlichen Gerichts trifft
selbst scheinbar unabhéngige Volker. Die Selbstgeniigsamkeit der arabischen Stimme wird erschiittert.
Kein geografischer Abstand, keine Mobilitét schiitzt vor dem Eingreifen des HERRN. Der Text macht
deutlich: Wenn Gott richtet, gibt es keine Fluchtzone. (Jesaja 21,13-15; Jeremia 49,28-33; Psalm 83,7;
1. Mose 25,13)

Das Gericht wird vollstindig und termingerecht sein — Gottes Wort erfiillt sich auch gegen

Arabien. Die Prophetie endet mit einer prazisen zeitlichen Ankiindigung: ,./n einem Jahr ... wird alle

Seite 75 von 160



Herrlichkeit Kedars dahin sein.” Diese Festlegung betont die Verldsslichkeit des gottlichen Wortes.
Kedar war bekannt fiir seine Reichtiimer, Kamelherden und seinen Stolz. Doch innerhalb eines Jahres
wird seine Pracht vergehen, seine Kriegerzahl zusammenschrumpfen. Das Gericht ist vollstindig,
zielgerichtet und unumkehrbar. Der HERR der Heerscharen selbst hat es gesprochen — damit ist es
unwiderruflich. Der Prophet nennt ihn ,,den Gott Israels, was erneut unterstreicht, dass Israels Gott
auch der Richter iiber die Nationen ist. Arabien, das sich stark und unabhéngig fiihlte, wird durch ein
gottliches Wort seiner Kraft beraubt. Gottes Gerichte sind nicht nur universell, sondern auch konkret.
(Jesaja 21,16-17; Jesaja 14,24; 1. Mose 17,20; Psalm 33,10-11)

6.3.3. Gericht iiber Tyrus (23,1-18)

Tyrus, Symbol fiir weltweiten Handel und menschliche Selbstherrlichkeit, wird vom HERRN
erniedrigt. Der Abschnitt beginnt mit einem Wehe iiber Tyrus — eine méchtige Handelsstadt an der
Kiiste, deren Einfluss bis nach Spanien (Tarsis) reichte. Die Kaufleute Tyrus’ werden als Fiirsten
dargestellt, die durch den Handel reich wurden. Doch nun bricht das Netz zusammen: Die Schiffe von
Tarsis sind erschiittert, weil ihre Heimat zerstort wird. Die gottliche Botschaft richtet sich gegen eine
Wirtschaftsmacht, die sich selbst geniigte. Tyrus war nicht durch militérische Stirke, sondern durch
wirtschaftlichen Finfluss gro3 geworden. Der HERR richtet diese Stadt nicht wegen ihrer Grofle,
sondern wegen ihres Stolzes. Die Freude, die sie brachte, wird zur Klage. Das Meer selbst, Symbol fiir
Handel und Reichtum, verstummt. Die Erschiitterung reicht bis nach Agypten — ein Zeichen, dass das
Gericht globale Auswirkungen hat. (Jesaja 23,1-5; Hesekiel 26,1-7; Amos 1,9-10; Offenbarung
18,11-19)

Der HERR zerbricht die stolzen Handelsmachte, um seine Souverinitit tiber die Weltreiche zu
zeigen. Die Frage im Text lautet: ,,Ist das eure frohliche Stadt, die ihre Urspriinge aus alter Zeit hat?*
Die jahrhundertelange Geschichte Tyrus’ schiitzt es nicht vor Gottes Eingreifen. Die Antwort ist klar:
Der HERR hat beschlossen, die Pracht aller Herrlichkeit zu entehren. Die Ursache ist nicht ein
militdrischer Gegner, sondern der Wille Gottes. Menschen sollen gedemiitigt werden, und Gott allein
soll erhoben werden. Der Text macht deutlich, dass menschlicher Ruhm nichts zdhlt, wenn er sich
nicht unter Gottes Herrschaft beugt. Die Handelsmacht wird durch géttliche Entscheidung zerstreut.
Dies ist eine Warnung an alle Nationen, die meinen, durch Geschichte, Reichtum oder Einfluss sicher
zu stehen. Wenn Gott richtet, besteht keine Grole vor thm. (Jesaja 23,6-9; Spriiche 16,18; Daniel
4,35-37; Psalm 75,7-8)

Seite 76 von 160



Die Zerstorung Tyrus’ wird eine Zeit der Vergessenheit sein — vom HERRN festgelegt und
begrenzt. Der Text nennt eine genaue Zeitspanne: Siebzig Jahre wird Tyrus vergessen sein, wie die
Tage eines einzigen Konigs. Danach wird es ,,wie im Lied der Hure* wiederkehren — ein Bild fiir eine
Stadt, die ihre Rolle im Handel wieder aufnhehmen will, jedoch ohne geistliche Erneuerung. Das Lied
von der vergessenen Hure zeigt, dass Reichtum und Einfluss zuriickkehren konnen, doch ohne wahren
Wandel. Diese Wiederkehr geschieht unter gottlicher Aufsicht. Tyrus wird wieder auftreten, Lieder
singen, sich Kunden suchen — aber das Urteil Gottes bleibt iiber ihr Handeln. Die Riickkehr ist nicht
Wiederherstellung im geistlichen Sinn, sondern &uflere Erholung. Dies zeigt: Nicht jede
Wiederbelebung bedeutet gottlichen Segen. (Jesaja 23,10-15; Nahum 3,4-7; Offenbarung 17,1-5;
Psalm 9,6-9)

Am Ende wird selbst Tyrus dem HERRN dienen — ihre Reichtiimer werden dem Werk Gottes
zugefiihrt. Der Schluss des Kapitels bringt eine liberraschende Wendung: Der Gewinn Tyrus’ wird
dem HERRN geweiht. Statt eigenniitzigem Reichtum wird die Handelsmacht zum Segen fiir die, die
vor dem HERRN wohnen. Thre Giiter dienen nicht mehr Luxus, sondern Versorgung und Kleidung
derer, die Gott dienen. Dies deutet eine zukiinftige Umkehr und Einbindung der Voélker in den
Heilsplan Gottes an. Reichtum wird nicht mehr selbstzweckhaft, sondern heilig gebraucht. Gott kann
auch wirtschaftlich machtige Volker zu Werkzeugen seiner Gnade machen. Die Vision zeigt eine
endzeitliche Ordnung, in der sogar ehemalige Zentren des Hochmuts zur Ehre Gottes beitragen. Gottes
Ziel ist nicht nur Zerstérung, sondern Reinigung und geistlicher Zweck. (Jesaja 23,16-18; Jesaja
60,5-9; Sacharja 14,14; Offenbarung 21,24-26)

Johannes Calvin, der Reformator und Bibelausleger, erklirt zu Jesaja 23,17, dass Gott zwar
als gerechter Richter streng gegeniiber den Gottlosen handelt, dabei jedoch stets Raum fiir sein
Erbarmen ldsst. Selbst in Ziichtigungen mildert Gott nach Calvin seine Strenge und setzt ihnen
schlieflich ein Ende. Diese Haltung zeigt, dass gottliches Gericht niemals grausam oder
mapslos ist. Daraus folgert Calvin, dass Gottes Handeln gegeniiber denjenigen, die er als seine
Kinder angenommen hat, umso mehr von Giite, Geduld und Gnade geprdgt sein wird (Calvin,

Commentary on Isaiah; zitiert nach Crossway, 2023, S. 1023).

Thomas Manton, der puritanische Theologe und Prediger, erkldrt zu Jesaja 23,18, dass Gott
die genaue Zeit, die dem unmittelbaren Dienst an ihm gewidmet werden soll, nicht
ausdriicklich festlegt. Dies geschieht, weil Gott auf die Liebe seines Volkes vertraut und von
willigen Gldubigen erwartet, dass sie ihre Pflichten nicht kleinlich diskutieren, sondern
bereitwillig ausiiben. Zugleich ldsst Gott bewusst Raum fiir das Wirken des Heiligen Geistes

und beriicksichtigt die unterschiedlichen Lebensumstinde und Situationen der Menschen. Auf

Seite 77 von 160



diese Weise verbindet Gott géttliche Fiihrung mit verantwortlicher Freiheit im gelebten
Gehorsam (Manton, Sermons on Ephesians 5:1-27; zitiert nach Crossway, 2023, S. 1023).

Seite 78 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 13.1-23.18)

Zusammenfassung:

Jesaja 13,1-23,18 umfasst eine zusammenhéngende Sammlung von Gerichtsworten iiber die Nationen
und zeigt die universale Souverénitdt des HERRN iiber Geschichte und Voélker. Der Abschnitt beginnt
mit dem Gericht {iber Babylon, das exemplarisch fiir menschlichen Hochmut, Machtanspruch und
gottlose Weltherrschaft steht. Babylon erscheint nicht nur als historische GroBmacht, sondern als
heilsgeschichtliches Gegenbild zum Reich Gottes, dessen Sturz den ,,7ag des HERRN* vorwegnimmt.
In den folgenden Kapiteln werden weitere Nationen wie Assyrien, Philistda, Moab, Damaskus,
Agypten, Kusch, Tyrus und andere angesprochen, wobei jede Botschaft die jeweilige Schuld, Arroganz
oder falsche Sicherheit entlarvt. Politische Stdrke, wirtschaftlicher Reichtum und religidse
Selbstgewissheit erweisen sich als triigerisch angesichts des gottlichen Gerichts. Besonders deutlich
wird, dass Gott nicht nur Israels Gott ist, sondern der Lenker aller Nationen, die er nach seinem Plan
erhoht oder erniedrigt. Zugleich wird sichtbar, dass Gott die Weltméachte als Werkzeuge benutzt, sie
aber auch fiir ihren Hochmut zur Rechenschaft zieht. Gericht und Gnade stehen dabei nebeneinander:
Selbst fiir Agypten und Assyrien wird eine zukiinftige heilsgeschichtliche Einbindung angedeutet. Der
Abschnitt macht klar, dass keine Nation autonom handelt oder sich dauerhaft dem gottlichen Willen
entziehen kann. Am Ende steht die Demiitigung des stolzen Handelszentrums Tyrus, dessen Reichtum
vergeht, aber dessen zukiinftiger Ertrag in den Dienst des HERRN gestellt wird. Insgesamt zeigt Jesaja
13-23 die Vorldufigkeit aller Weltreiche und die absolute Vorrangstellung von Gottes Heilsplan.

Anwendungen:

Gott regiert iiber alle Nationen. Der Text macht deutlich, dass keine Macht auflerhalb gottlicher
Kontrolle steht. Weltgeschichte ist Heilsgeschichte unter Gottes Hand. Diese Einsicht relativiert

politische und wirtschaftliche Absolutheitsanspriiche.

Hochmut der Voélker fiihrt ins Gericht. Babylon und die anderen Nationen stehen stellvertretend fiir
menschliche Selbstvergottlichung. Macht ohne Gottesfurcht trigt den Keim des Untergangs. Diese

Wahrheit zeigt die moralische Dimension von Geschichte.

Gottes Ziel reicht iiber Gericht hinaus. Trotz harter Gerichtsbotschaften bleibt Gottes
heilsgeschichtliche Absicht sichtbar. Selbst Nationen werden letztlich in Gottes Ordnung einbezogen.

Diese Perspektive verbindet Gericht mit zukiinftiger Hoffnung.

Seite 79 von 160



7. Die ,,Kleine Apokalypse* - Endzeitliche Gerichte und
Herrlichkeit (24,1-27,13)

7.1. Weltgericht - die Erde wird erschiittert (24,1-23)

Der HERR bringt ein umfassendes, universales Gericht iiber die ganze Erde — keine Person oder
Nation wird verschont. Die prophetische Sprache beschreibt ein globales Szenario: Der HERR
verwiistet die Erde, macht sie 6de, kehrt sie um und zerstreut ihre Bewohner. Dabei wird betont, dass
keine gesellschaftliche Schicht ausgenommen ist — Priester wie Volk, Herr wie Knecht, Kaufer wie
Verkéufer. Dieses Gericht unterscheidet sich von lokalen Strafandrohungen der friitheren Kapitel, denn
es betrifft die ganze bewohnte Erde. Die Ursache ist im Vers 5 genannt: Die Erde ist entweiht durch die
Ubertretung ihrer Bewohner, durch Gesetzesbruch, Vertragsverletzung und Missachtung des ewigen
Bundes. Das Gericht ist eine Antwort auf kollektive, anhaltende Rebellion. Der HERR ist dabei nicht
nur Richter Israels, sondern der ganzen Menschheit. Diese globale Ausweitung macht klar, dass Gottes
Heiligkeit absolute Giiltigkeit hat. (Jesaja 24,1-6; Psalm 46,9-11; Matthdus 24,21-22; Offenbarung
6,12-17)

Die Erde verliert ihre Lebensfreude, weil die Freude der Gottlosen im Gericht verstummt. Es
folgt eine eindriickliche Beschreibung des Zusammenbruchs von Kultur, Musik und Fest. Kein
Jauchzen beim Wein, keine Freude beim Rebenkeltern, keine Musik in den Gassen. Die Stadt wird
verlassen, die Héuser verriegelt, die Straen leer. Was einst Zentrum menschlicher Kreativitdt und
Feier war, liegt nun in trostloser Stille. Der Text zeigt, dass weltliche Freude ohne Gottesfurcht nur
oberflachlich ist und vor seinem Gericht nicht bestehen kann. Das Bild einer entvolkerten Stadt
verweist auch auf die eschatologische Dimension: Der Mensch kann sich nicht ewig in seiner Freude
iiber Weltliches verlieren. Wenn Gott richtet, verliert selbst der Wein seinen Geschmack. Die Welt
ohne Gott ist freudlos, selbst inmitten duBerer Fiille. (Jesaja 24,7-12; Amos 5,23-24; Joel 1,10-12;
Jesaja 5,11-14)

Die wenigen Gerechten preisen Gottes Majestiit — auch im Gericht bleibt Raum fiir Anbetung.
Zwischen der Schilderung des Unheils steht ein Ruf: ,.Sie erheben ihre Stimme, sie jauchzen, sie
rithmen die Majestiit des HERRN.“ Es gibt einen Uberrest, der nicht in der allgemeinen Finsternis
untergeht, sondern Gott verherrlicht — von Osten bis Westen, von den Inseln des Meeres bis zur Mitte
der Erde. Diese Lobpreisstimmen betonen Gottes Herrlichkeit auch inmitten des Gerichts. Sie feiern

den Gott Israels als den Gerechten, der trotz allem seine VerheiBungen erfiillt. Der Prophet selbst ist

Seite 80 von 160



dennoch erschiittert: ,,Weh mir, Verderben iiber die Verrdter* Diese Spannung bleibt bestehen:
Lobpreis und Wehklage existieren gleichzeitig. Doch gerade dies zeigt, dass Gottes Gericht nicht das
Ende der Geschichte ist. Es fiihrt zur Reinigung und zur Ehre seines Namens. (Jesaja 24,13-16; Psalm
97,1-6; Maleachi 3,16-18; Offenbarung 15,2-4)

Martin Luther, der Reformator und Theologe, erkldrt zu Jesaja 24,16, dass der Prophet von der
Lieblichkeit und Herrlichkeit des gerechten Herrn spricht, ndmlich von Christus, dessen Ruhm
bis an die Enden der Erde vernommen wird. Luther deutet den Vers christologisch und sieht
darin einen Hinweis auf die weltweite Verkiindigung der Werke Christi nach seinem Tod.
Besonders hebt er hervor, dass die Gerechtigkeit Christi, des Gerechten, freudig verkiindigt
wird, weil sie die Grundlage dafiir ist, dass Christus seine Gldubigen rechtfertigt und heiligt.
Damit wird nach Luther nicht menschliche Gerechtigkeit gepriesen, sondern allein die rettende
und heiligende Gerechtigkeit Christi, die allen Gerechten zugutekommt (Luther, Luthers
Works, Bd. 16; zitiert nach Crossway, 2023, S. 1025).

Die Erde und die himmlischen Méchte beugen sich dem endgiiltigen Gericht Gottes — der HERR
regiert in Zion. Der Abschnitt schlieft mit einer gewaltigen Vision kosmischer Erschiitterung. Die
Erde wird zerschmettert, wankt wie ein Trunkener, wird wie eine Hiitte hin und her geschiittelt.
Ursache ist die Siinde, die schwer auf ihr lastet. Doch das Gericht bleibt nicht auf die Erde beschrankt:
Auch die ,,Heerscharen der Hohe* und die ,,Kénige der Erde* werden gerichtet. Damit ist deutlich:
Auch geistliche Michte — gefallene Engel, ddmonische Herrscher — stehen unter Gottes Gericht. Sie
werden in die Grube hinabgeworfen, in Gefangenschaft gesetzt. Doch nach vielen Tagen wird der
HERR in Zion herrschen — seine Herrlichkeit wird offenbar. Die Sonne und der Mond werden
beschdmt — nicht ausgeldscht, sondern tiberstrahlt von Gottes Licht. Der Hohepunkt des Weltgerichts
ist nicht Zerstorung, sondern die Offenbarung der Konigsherrschaft Gottes iiber alles. (Jesaja 24,17-23;
Offenbarung 20,1-3; 2. Petrus 3,10-13; Sacharja 14,9)

7.2. Lobpreis fiir Gottes Rettung der Treuen (25,1-26,21)

Gottes Ratschliisse sind treu und zuverlissig — auch sein Gericht dient seiner Ehre. Der Lobpreis
beginnt mit der Anrede ,,HERR, du bist mein Gott*, gefolgt von einem Bekenntnis der Anbetung fiir
Gottes wunderbare Taten. Diese sind nicht zufillig, sondern entsprechen uralten, treuen Ratschliissen.
Besonders betont wird, dass selbst das Gericht liber Stddte und Festungen — wie die Verwandlung einer
befestigten Stadt in einen Triimmerhaufen — Teil dieser treuen Absichten ist. Die Heiden sollen den

HERRN fiirchten, nicht weil sie menschlich beeindruckt sind, sondern weil Gottes Gerechtigkeit

Seite 81 von 160



offenbar wird. Gott ist ein Hort fiir den Geringen, eine Zuflucht in der Not. Das Gericht iiber die
Feinde und der Schutz der Schwachen sind keine Gegensitze, sondern Ausdruck derselben
Herrlichkeit. Selbst die vernichtende Kraft Gottes bringt am Ende Ehre und Erkenntnis seiner Grofe.
(Jesaja 25,1-5; Psalm 9,7-11; Nahum 1,7-8; Offenbarung 15,3-4)

Der HERR wird fiir alle Volker ein festliches Mahl bereiten — Tod und Schmach werden
beseitigt. Das Bild des Berges des HERRN symbolisiert seine Gegenwart und sein zukiinftiges Reich.
Auf diesem Berg wird ein Festmahl fiir alle Volker zubereitet, mit besten Speisen und reifem Wein.
Dies ist nicht nur ein Ausdruck von Fiille, sondern von Annahme und Gemeinschaft mit Gott. Zugleich
wird die ,,Hiille* entfernt, die iiber allen Volkern liegt — ein Bild fiir geistliche Blindheit und Trennung.
Dann kommt die zentrale Verheilung: Der Tod wird verschlungen auf ewig. Diese Hoffnung iibersteigt
irdische Erwartungen und weist klar auf Auferstehung hin. Gott selbst wird die Trdnen abwischen und
die Schmach seines Volkes entfernen. Das Fest ist nicht nur Belohnung, sondern Ausdruck gottlicher
Neuschopfung. Der HERR wird als Retter und als Lebensgeber offenbar. (Jesaja 25,6-8; Offenbarung
21,3-5; Hosea 13,14; 1. Korinther 15,54-57)

In dem Tag wird der HERR als der personliche Retter erkannt — Lobpreis wird zur Antwort der
Erlosten. Der Vers 9 bringt ein feierliches Bekenntnis: ,,Siekhe, das ist unser Gott, auf den wir gehofft
haben. Es ist eine riickblickende Anerkennung, dass sich das Vertrauen in den HERRN gelohnt hat.
Freude und Jubel ersetzen Angst und Zweifel. Gott wird nicht nur als allméchtiger Richter, sondern als
personlicher Erloser gefeiert. Seine rettende Tat wird Offentlich anerkannt und zum Grund der
Anbetung. Die Hand des HERRN ruht auf seinem Volk, aber Moab wird zertreten wie Stroh. Auch in
diesem Lobpreis bleibt das Thema des Gerichts prasent. Der Sieg Gottes schlieBt die Feinde aus, die
sich nicht beugen. Doch fiir die Treuen ist es der Tag der Erfiillung aller VerheiBungen. Erlosung wird
erlebt, nicht nur geglaubt. (Jesaja 25,9-12; Psalm 118,14-24; Jesaja 12,1-6; Lukas 1,68-75)

Die Gerechten erwarten Gottes Gnade mit Geduld — die Welt erkennt seine Gerichte nicht.
Kapitel 26 beginnt mit einem Lied, das in Juda gesungen wird: Eine Stadt mit starken Mauern, in die
nur die Gerechten eingehen diirfen. Frieden empfangen diejenigen, die auf Gott vertrauen. Der
Gerechte Weg wird geebnet vom HERRN. Doch der Kontrast ist deutlich: Wenn der HERR Gnade
zeigt, lernen die Gottlosen nichts. Sie sehen zwar die Hand Gottes, doch sie wollen sie nicht
anerkennen. Die Gerechten aber sagen: ,,/In der Nacht verlangt mein Herz nach dir.* Thre Treue bleibt
auch in dunklen Zeiten bestehen. Diese Unterscheidung zwischen Gldubigen und UnbuBfertigen zieht
sich durch das ganze Kapitel. Der Lobpreis ist auch ein Ausdruck geistlicher Wachsamkeit. Wer Gott
kennt, wartet auch im Leid auf ihn. (Jesaja 26,1-11; Psalm 91,1-4; Jesaja 57,1-2; Hebréer 10,36-39)

Seite 82 von 160



Der HERR ist Richter der ganzen Erde — menschliche Macht vergeht, seine Gerechtigkeit bleibt.
Der Text bezeugt, dass andere Herren iiber Israel geherrscht haben, doch nur der HERR wird ewig
genannt. Die anderen Herrscher sind tot, sie erstehen nicht, denn der HERR hat sie gerichtet und
ausgeloscht. Israels Ausbreitung geschieht durch Gottes Wirken, nicht durch eigene Kraft. Dennoch
bekennt das Volk: ,,Wir waren schwanger, wir litten Wehen, aber wir gebaren nichts.” Alle
menschlichen Anstrengungen blieben ohne Frucht. Erlosung kann nicht aus eigener Kraft entstehen.
Nur Gottes Eingreifen bringt Leben. Dieses Bekenntnis macht demiitig und lobt zugleich den HERRN.
Wer ihn kennt, erkennt, dass alle politische und geistliche Befreiung allein aus seiner Hand kommt.
Der Mensch plant, aber Gott erfiillt. (Jesaja 26,12-18; Psalm 33,10-11; 2. Korinther 3,5; Jeremia 10,23)

Die Toten werden auferstehen — Gottes Volk wird verborgen, bis das Zorngericht voriiber ist.
Der Abschnitt endet mit einer gewaltigen Verheiung: ,,Deine Toten werden leben, auch mein
Leichnam, sie werden auferstehen.* Das ist eine der klarsten Aussagen zur leiblichen Auferstehung im
Alten Testament. Die Erde wird ihre Toten herausgeben. Doch unmittelbar davor ergeht der Ruf an
Gottes Volk: ,,Geh, mein Volk, tritt ein in deine Kammern ... bis der Zorn voriiber ist.* Diese Worte
zeigen den Schutz Gottes in Zeiten des endzeitlichen Gerichts. Der HERR wird ausgehen, um die
Schuld der Erde zu strafen, doch seine Treuen bleiben verborgen. Dies steht in Verbindung zur
prétribulationistischen Hoffnung: Vor dem Zorn wird das gldubige Volk in Sicherheit gebracht. Am
Ende offenbart sich der HERR nicht nur als Retter, sondern auch als Richter. (Jesaja 26,19-21; Daniel
12,2; 1. Thessalonicher 4,16-17; Offenbarung 3,10)

7.3. Vernichtung der Feinde und Sammlung Israels (27,1-13)

Gott wird am Ende auch iiber die geistlichen Méchte des Bosen triumphieren — Leviathan wird
gerichtet. Der Abschnitt beginnt mit einer klaren Zusage: Der HERR wird mit seinem harten, grof3en
und starken Schwert Leviathan heimsuchen. Leviathan steht hier fiir die alte, listige, widerstrebende
Schlange und den Drachen im Meer — ein Bild fiir die finsteren, chaotischen Michte, die sich gegen
Gottes Ordnung auflehnen. Der Text verdeutlicht, dass Gottes Gericht nicht nur politisch oder irdisch
ist, sondern sich auch gegen geistliche Feinde richtet. Die Vorstellung eines Drachen im Meer verweist
auf Urbilder des Chaos, wie sie auch in der kanaandischen Mythologie vorkommen. Doch hier wird
betont: Der HERR ist der wahre Herr iiber das Chaos. Er allein besitzt die Macht, selbst die
unsichtbaren Krifte zu besiegen. Die prophetische Perspektive reicht bis in das endgiiltige Gericht am
Ende der Zeit. (Jesaja 27,1; Hiob 41,1-10; Psalm 74,13-14; Oftfenbarung 20,1-3)

Seite 83 von 160



Israel wird als Gottes Weinberg beschrieben — gepflegt, bewahrt und mit Zuneigung versorgt.
Der HERR selbst spricht: ,,/ch, der HERR, behiite sie.* Gemeint ist sein Weinberg, ein Bild fiir Israel.
Im Gegensatz zu friiheren Aussagen (z. B. Jesaja 5), wo der Weinberg verworfen wurde, wird hier von
standiger Pflege und Fiirsorge gesprochen. Der HERR begie3t ihn, bewacht ihn bei Tag und Nacht,
damit ihm kein Schaden widerfihrt. Dieses Bild zeigt Gottes bleibende Treue trotz aller fritheren
Zichtigungen. Sogar seine einstige Zornesglut gegen Dorn und Distel ist gewichen. Nun 14dt er zur
Versohnung ein, indem er sagt: ,,Er greife Zuflucht zu mir, dass er Frieden mit mir mache.* Diese
Wendung stellt das Ziel des Gerichts heraus: Versdhnung statt Vernichtung. Der HERR selbst sorgt fiir
die Erhaltung seines Volkes, nicht wegen ihrer Werke, sondern aufgrund seines Bundes. (Jesaja 27,2-5;
Hosea 14,5-8; Johannes 15,1-2; Psalm 80,9-15)

Gottes Gericht an Israel ist maB3voll und heilsam — es dient zur Entfernung von Goétzendienst. In
den folgenden Versen wird erklért, dass das Gericht Gottes nicht in Vernichtung besteht, sondern in
gezielter Lauterung. ,,MafSvoll hast du sie geziichtigt™, heildit es, und es wird betont, dass er durch sein
Gericht den Gotzendienst beseitigt. Altdre werden wie Steine von Kalk zerfallen, Aschera-Bilder und
Sonnensédulen werden nicht mehr stehen. Der Zweck des Gerichts ist Reinigung, nicht Zerstérung. Der
Unterschied zu anderen Vélkern wird deutlich: Diese werden wie zertriimmerte Aste vernichtet, doch
Israel wird zurechtgebracht. Gott handelt als Vater mit seinem Volk, nicht als Feind. Diese Art der
Zichtigung offenbart sowohl Heiligkeit als auch Gnade. Wer auf den HERRN hort, erfahrt
Wiederherstellung. Wer sich gegen ihn verschlie3t, verliert seinen Bestand. (Jesaja 27,6-11; Hebréer
12,6-11; Jesaja 1,25-27; 5. Mose 4,25-31)

Am Ende wird Israel gesammelt werden — aus aller Welt zuriick nach Zion. Die Prophetie schlief3t
mit einer klaren endzeitlichen VerheiBung: Der HERR wird mit groBem Schofar blasen, und die
Verstreuten aus Assyrien und Agypten werden kommen. Diese Sammlung geschieht nicht durch
menschliche Anstrengung, sondern durch gottliches Eingreifen. Sie betrifft nicht nur die politisch
Vertriebenen, sondern auch geistlich Verlorene. Wer ,,im Land Assyrien umkommt* und wer ,,im Land
Agypten verstoffen wird*, symbolisiert die Breite der Zerstreuung. Doch der gemeinsame Punkt ist: Sie
alle werden zum heiligen Berg in Jerusalem kommen, um den HERRN anzubeten. Der Schofar steht
fiir gottlichen Aufruf, Sammlung und Neuanfang. Damit wird die Wiederherstellung Israels nicht als
Vergangenheit, sondern als zukiinftige Realitdt verstanden. Diese Verheiung ist eng mit dem
messianischen Friedensreich verbunden. (Jesaja 27,12-13; Hesekiel 37,21-28; Matthdus 24,31;
Sacharja 10,8-10)

Seite 84 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 24.1-27.13)

Zusammenfassung:

Jesaja 24,1-27,13 bildet einen geschlossenen prophetischen Block, der héufig als ,Jesaja-Apokalypse*
bezeichnet wird und den Blick von regionalen Gerichten auf das weltweite Handeln Gottes lenkt. Der
Abschnitt beginnt mit der umfassenden Erschiitterung der ganzen Erde, in der soziale Ordnungen,
wirtschaftliche Sicherheiten und religiose Strukturen gleichermalen unter Gottes Gericht
zusammenbrechen. Ursache ist die kollektive Ubertretung gottlicher Ordnungen, wodurch die Erde
selbst unter dem Gewicht der Schuld leidet. Zugleich wird der ,,7ag des HERRN* als kosmisches
Ereignis beschrieben, in dem Gott nicht nur irdische Méchte, sondern auch {iberirdische Gewalten
richtet. Inmitten des Gerichts erklingen jedoch Loblieder eines gliubigen Uberrests, der Gottes Treue
erkennt und bekennt. Kapitel 25 entfaltet eine visiondre Perspektive des endzeitlichen Heils, in der
Gott den Tod verschlingt, Trdnen abwischt und ein Freudenmahl fiir die Erlosten bereitet. Kapitel 26
vertieft die Hoffnung des Uberrests mit der Zusage von Auferstehung, Bewahrung und vollkommenem
Frieden fiir die, die dem HERRN vertrauen. Kapitel 27 kehrt erneut zum Gericht zuriick, zeigt aber
zugleich die endgiiltige Beseitigung der feindlichen Méchte und die Sammlung Israels aus
Zerstreuung. Gericht und Erlosung werden nicht gegeneinander ausgespielt, sondern heilsgeschichtlich
miteinander verbunden. Am Ende steht die Wiederherstellung Zions und die Anbetung des HERRN
durch ein gereinigtes Volk. Der Abschnitt macht deutlich, dass Gottes universales Gericht dem Ziel

dient, eine erneuerte Schopfung und ein erlostes Gottesvolk hervorzubringen.

Anwendungen:

Gottes Gericht ist global und gerecht. Der Text zeigt, dass Gottes Handeln nicht auf einzelne
Nationen begrenzt bleibt. Die ganze Erde steht unter seiner moralischen Ordnung. Diese Einsicht

verortet Weltgeschichte unter gottlicher Verantwortung.

Hoffnung wiichst mitten im Gericht. Lob, Freude und Erlosung erscheinen nicht erst nach dem
Gericht, sondern bereits in seinem Verlauf. Gott bewahrt einen bekennenden Uberrest. Diese Wahrheit

verbindet Ernst und Zuversicht.

Gottes Ziel ist Erneuerung, nicht Zerstéorung. Tod, Trénen und feindliche Méachte werden endgiiltig
tiberwunden. Gericht bereitet den Weg flir Auferstehung und Frieden. Diese Perspektive richtet den

Blick auf Gottes endzeitlichen Heilsplan.

Seite 85 von 160



8. Weherufe und endzeitliche Perspektiven (28,1-35,10)

8.1. Weherufe iiber Ephraim und Jerusalem (28,1-29)

Der Hochmut Ephraims fiihrt zum Gericht — menschlicher Glanz vergeht vor dem HERRN. Der
Abschnitt beginnt mit einem Wehe iiber die ,,Krone des Hochmuts® der Trunkenen von Ephraim.
Gemeint ist das Nordreich Israel, das sich durch Selbstsicherheit und du3eren Glanz auszeichnete, aber
innerlich verdorben war. Der HERR kiindigt an, dass dieser Stolz zerbrechen wird wie eine welkende
Blume und wie eine frithe Frucht, die verschlungen wird, sobald sie gesehen wird. Das Bild ist
deutlich: Der duere Schein hat keinen Bestand, weil die Wurzel geistlich verdorrt ist. Gott wird einen
starken und maéchtigen Richter senden, wie ein Hagelsturm und verheerender Wind, der alles
hinwegfegt. Die Botschaft ist klar: Kein duflerer Ruhm, keine politische Struktur und keine religiose
Fassade konnen vor dem Gericht Gottes bestehen. Der Hochmut Ephraims steht beispielhaft fiir jede
Nation, die sich von Gott entfernt. (Jesaja 28,1-4; Hosea 5,3-5; Spriiche 16,18; Offenbarung 3,17-19)

Inmitten des Gerichts wird ein Uberrest bewahrt — der HERR ist Krone und Stirke fiir die
Seinen. Der Text wechselt die Perspektive: Am Tag des HERRN wird der HERR selbst ,.zur Krone der
Herrlichkeit“ fir den Uberrest seines Volkes. Der wahre Glanz liegt nicht mehr im Stolz des
Menschen, sondern in der Gerechtigkeit Gottes. Die Hoffnung richtet sich auf die, ,,die im Gericht
sitzen® und ,,die Schlacht vom Tor abwehren® — also auf die Treuen, die inmitten der Not standhaft
bleiben. In diesen wird Gottes Herrschaft sichtbar. Der Kontrast zwischen dem vergehenden Stolz
Ephraims und der bleibenden Gerechtigkeit Gottes wird deutlich herausgestellt. Der Uberrest hat
Bestand, weil er sich dem HERRN unterordnet. Diese Wendung betont, dass Gottes Gericht niemals
ohne Gnade ist. Die Erwéhlung bleibt wirksam, auch wenn grofle Teile des Volkes unter das Gericht
fallen. (Jesaja 28,5-6; Jesaja 10,20-22; Romer 9,27-29; Offenbarung 7,9-14)

Die geistliche Blindheit Jerusalems verhindert Erkenntnis — der HERR muss durch Gericht
lehren. Der Prophet klagt, dass selbst die Priester und Propheten Jerusalems vom Wein betrunken sind.
Ihre Urteilskraft ist vernebelt, ihre Visionen sind verworren. Die geistliche Elite ist unfihig zur
Erkenntnis, weil sie durch Siinde und Uberheblichkeit verfiihrt ist. Der Herr versucht, durch einfache,
klare Worte zu lehren — ,,Gebot auf Gebot, Vorschrift auf Vorschrift* — doch sie spotten dariiber.
Deshalb wird der HERR mit , fremder Zunge* sprechen, ein Hinweis auf fremde Vdlker, durch die das
Gericht kommt. Die Weigerung, Gottes Wort zu horen, fithrt zur Verstockung. Geistliche Blindheit ist

nicht zuerst intellektuell, sondern moralisch bedingt. Der Text zeigt, dass Gottes Geduld Grenzen hat,

Seite 86 von 160



wenn sein Wort verachtet wird. Das Gericht ist eine Antwort auf wiederholte Ablehnung. (Jesaja
28,7-13; Amos 8,11-12; Matthdus 13,13-15; 1. Korinther 14,21)

Gottes Fundament ist fest — Sicherheit gibt es nur im Glauben, nicht im Bund mit dem Tod. Die
Fithrung Jerusalems hat sich auf falsche Biindnisse verlassen. Sie sagt: ,,Wir haben mit dem Tod einen
Bund geschlossen.* Damit ist wohl ein politisches Abkommen mit Agypten oder eine tieferliegende
okkulte Sicherheit gemeint. Doch Gott widerspricht: ,,Ich lege in Zion einen Stein, einen bewdhrten
Eckstein. Dieser Stein ist ein Hinweis auf den Messias, auf das wahre Fundament géttlicher
Sicherheit. Wer an ihn glaubt, wird nicht eilen — also nicht fliechen oder erschrecken im Gericht. Gott
macht deutlich, dass nur seine Gerechtigkeit trigt. Alle menschlichen Abmachungen werden
hinweggefegt wie Liigen. Der Text endet mit einem Bild aus der Landwirtschaft: Der Bauer handelt
nicht willkiirlich, sondern nach Ordnung — ebenso handelt Gott im Gericht. Alles dient seiner
Gerechtigkeit. (Jesaja 28,14-29; Psalm 118,22-23; Romer 9,30-33; 1. Petrus 2,6-8)

John Bunyan, der puritanische Prediger und Schriftsteller, erkldirt zu Jesaja 28,17, dass Menschen sich
nicht auf dufSere BufSe, formale Religiositdt, gute Absichten oder blofles Tun verlassen konnen, um vor
Gott Bestand zu haben. All diese Dinge werden am Mafsstab von Gottes vollkommen gerechtem Gesetz
gepriift und gewogen. Was an jenem Tag nicht als die Gerechtigkeit Gottes erwiesen wird, entlarvt sich
als triigerische Zuflucht. Bunyan warnt eindringlich, dass solche falschen Sicherheiten vom Gericht
Gottes hinweggefegt werden, so wie die Flut zur Zeit Noahs die Welt iiberstromte (Bunyan, The
Resurrection of the Dead, and Eternal, Bd. 2; zitiert nach Crossway, 2023, S. 1030).

8.2. Gericht und Hoffnung - der zukiinftige Konig regiert
(29,1-32,20)

Jerusalem wird durch Gericht erschiittert — die Auflere Religion schiitzt nicht vor Gottes Zorn.
Der Abschnitt beginnt mit einem Weheruf iiber ,,4rie/*, ein poetischer Name fiir Jerusalem. Die Stadt
wird als Ort der Feste bezeichnet, doch ihre dullere Religiositdt kann sie nicht retten. Gott selbst wird
sich gegen sie wenden, und sie wird gedemiitigt werden. Die Belagerung durch feindliche Heere wird
zugelassen, aber sie ist Ausdruck des gottlichen Gerichtes. Aus der Tiefe der Erniedrigung soll ein
Flistern der Demut kommen. Die Beschreibung zeigt, dass geistliche Sicherheit nicht durch Rituale,
sondern durch Beziehung zum HERRN entsteht. Die Heiligkeit Gottes duldet keinen bloBen
Formalismus. Auch Jerusalem, die auserwéihlte Stadt, wird erschiittert, wenn sie sich von Gottes
Wegen entfernt. Dennoch ist das Ziel nicht Vernichtung, sondern Umkehr. (Jesaja 29,1-4; Matthédus
23,37-38; Klagelieder 2,1-7; Amos 5,21-24)

Seite 87 von 160



Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu Jesaja 29,1, dass die Kapitel
Jesaja 29-33 die letzten fiinf Weherufe enthalten, von denen vier gegen Jerusalem gerichtet
sind (Jesaja 29,1.15; 30,1, 31,1) und einer gegen Assyrien (Jesaja 33,1). Jerusalem wird hier
mit dem Namen Ari’el bezeichnet, der entweder ,,Léwe Gottes“ oder ,,Altar Gottes" bedeutet
und den religiosen Mittelpunkt der Stadt umfasst. Gott klagt Ari’el wegen einer dufserlichen,
aber herzlosen Religiositdt, verborgener Bosheit, Rebellion, falschen Vertrauens auf fremde
Mcdichte, Ablehnung wahrer Propheten und fehlender Umkehr an. Rubin betont, dass Gott
Assyrien zundichst als Werkzeug seines Gerichts gebraucht, dieses Reich jedoch anschlieflend
selbst richtet. Nach dem Targum Jonathan wird Ari’el ausdriicklich als der Altar des HERRN
verstanden, was auch in Hesekiel 43,16 belegt ist und im Talmud, Joma 21b, aufgegriffen wird.
Jiidische Ausleger sehen in Jesaja 29,1-3 eine symbolische Ankiindigung der Belagerung der
gesamten Stadt Jerusalem durch Assyrien, wie sie historisch in 2. Konige 18-19 geschildert
wird (Rubin, 2016, S. 532).

Die Feinde Jerusalems werden plotzlich vernichtet — Gottes Eingreifen bringt Wende. Nach der
Ankiindigung des Gerichts folgt iiberraschend die VerheiBung: Die Menge der Feinde wird plotzlich
wie Spreu vergehen. Gottes Gericht trifft zuerst Jerusalem, doch dann auch ihre Bedridnger. Mit
Bildern von Sturm, Donner, Erdbeben und Feuer wird ein {ibernatiirliches Eingreifen beschrieben. Der
Wechsel zeigt, dass Gott sowohl richtet als auch rettet. Der Schutz Jerusalems geschieht nicht durch
politische Allianzen, sondern durch den HERRN selbst. Dies offenbart seine Souverdnitét iiber alle
Nationen. Das Volk Gottes soll seine Hoffnung nicht auf Menschen setzen, sondern auf den Eingriff
Gottes. Die Rettung erfolgt zur festgesetzten Zeit und auf iibernatiirliche Weise. (Jesaja 29,5-8; 2.
Konige 19,32-36; Sacharja 12,9; Offenbarung 16,17-21)

Geistliche Blindheit verhindert Erkenntnis — nur Gottes Gnade kann wahre Einsicht schenken.
Jesaja beschreibt ein Volk, das unfihig ist, die prophetische Botschaft zu verstehen. Das Buch ist
versiegelt, nicht wegen Gottes Geheimhaltung, sondern wegen des Unglaubens der Menschen. Die
Lehrer konnen nicht lehren, und das Volk will nicht horen. Der HERR beklagt, dass sie ihn mit Lippen
ehren, aber ihr Herz fern von ihm ist. Diese Kluft zwischen Bekenntnis und Wirklichkeit ist Ursache
des Gerichtes. Doch Gott kiindigt an, Wunder zu tun, um die Weisheit der Weisen zunichtezumachen.
Die eigentliche Erneuerung kommt nicht durch menschliche Erkenntnis, sondern durch gottliches
Handeln. Die Verblendung des Volkes ist nicht intellektuell, sondern geistlich. Nur durch das
Eingreifen Gottes wird wahre Erkenntnis entstehen. (Jesaja 29,9-14; Matthéus 15,7-9; Romer 11,8-10;
1. Korinther 1,19-25)

Seite 88 von 160



Gott kennt die Werke der Menschen — seine Wahrheit wird sich am Ende durchsetzen. Der Text
spricht ein Wehe iiber die, die ihren Ratschluss im Verborgenen machen und meinen, der HERR sehe
es nicht. Diese Haltung offenbart ein tiefes Missverstindnis gottlicher Allgegenwart. Menschen stellen
sich liber ihren Schopfer und verkennen seine Souverdnitdt. Doch der HERR wird alles umkehren: Die
Tauben werden horen, die Blinden sehen, die Demiitigen sich freuen. Die Ungerechten werden
entfernt, und die Wahrheit Gottes wird aufgerichtet. Diese Umkehrung zeigt, dass Gott letztlich alle
Dinge ins Licht bringt. Seine Gerechtigkeit ist nicht nur zukiinftig, sondern auch wirksam im Lauf der
Geschichte. Wer sich vor Gott demiitigt, wird erhoht, wer ihn verdridngt, wird gerichtet. (Jesaja
29,15-24; Psalm 33,13-15; Jeremia 23,23-24; Lukas 1,52)

Gottes Warnung vor Vertrauen auf Agypten — Hilfe aus Menschenhand ist triigerisch. Kapitel 30
richtet sich gegen die ,,widerspenstigen Kinder*, die Pline ohne den HERRN machen. Sie suchen
Schutz in Agypten, aber nicht im Geist Gottes. Dieser Weg fiihrt zur Schande. Der Prophet nennt es
eine ,,Last” liber das Siidland — vergebliche Miihe, um Hilfe, die nichts niitzt. Gott zeigt: Wer auf
menschliche Hilfe baut, wird enttduscht. Der HERR wartet darauf, sich dem Volk gnidig zu erweisen,
doch es muss zuerst umkehren. Wahre Hilfe kommt nur durch Vertrauen, Ruhe und Buf3e. Dieses
Prinzip gilt fiir alle Zeiten: Rettung liegt nicht im Menschen, sondern im HERRN. (Jesaja 30,1-18;
Psalm 146,3-5; Jeremia 17,5-8; Hosea 14,2-4)

Der zukiinftige Konig bringt Gerechtigkeit, Sicherheit und Segensfiille fiir das Volk Gottes. In
den letzten Kapiteln dieses Abschnitts tritt die messianische Perspektive hervor: Ein Konig wird in
Gerechtigkeit regieren, und Fiirsten herrschen nach Recht. Die Augen der Sehenden werden nicht mehr
blind sein, und die Ohren der Horenden 6ffnen sich. Der HERR gief3t seinen Geist aus, und die Wiiste
wird zu fruchtbarem Land. Inmitten von Gericht und Lauterung kiindigt Gott das Kommen seines
Reiches an. Die VerheifBung beschreibt eine Zeit innerer und duflerer Erneuerung. Es ist eine Vorschau
auf das messianische Friedensreich, in dem Gerechtigkeit, Erkenntnis und Sicherheit herrschen. Wer
auf den HERRN vertraut, wird in dieser Zeit fest gegriindet sein. (Jesaja 31,1-32,20; Jesaja 11,1-10;
Joel 3,18; Sacharja 14,8-11)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu Jesaja 31,1, dass dieser Vers
den letzten der vier zusammenhdingenden Weherufe in Jesaja 28—31 bildet. Diese Weherufe
richten sich nacheinander gegen den Hochmut Ephraims (Jesaja 28,1), gegen Ari’el, also
Jerusalem (Jesaja 29,1), gegen die widerspenstigen Kinder (Jesaja 30,1) und schlief3lich gegen
diejenigen, die Hilfe in Agypten suchen statt beim HERRN (Jesaja 31,1). Rubin hebt hervor,
dass sich hier ein zentrales Thema gottlicher Vergeltung zeigt, wenn gesagt wird, dass der
HERR seine Hand ausstreckt (Jesaja 31,3). Dazu zitiert er die Mekhilta des Rabbi Jischmael,

Seite 89 von 160



eine friihe halachisch-midraschische Auslegung, die erkldrt, dass der Heilige, gepriesen sei er,
alles mit seiner Hand trdgt, sodass alles Bestand hat, solange seine Hand stiitzt. Wendet Gott
jedoch seine Hand, so fdllt alles in sich zusammen, wie ein Gegenstand, der nicht mehr
gehalten wird. Damit wird verdeutlicht, dass menschliche Macht und politische Biindnisse ohne
Gottes tragende Hand keinen Bestand haben (Rubin, 2016, S. 537).

8.3. Gericht iiber die Volker - zukiinftige Erlosung Israels
(33,1-35,10)

8.3.1. Gericht iiber die Bedriicker und Rettung Jerusalems (33,1-24)

Der HERR richtet die Verriter zur rechten Zeit — ihre Macht ist begrenzt durch Gottes Plan. Der
Abschnitt beginnt mit einem Weheruf gegen den ,,Verwiister, der selbst nicht verwiistet wurde, und
gegen den Verriter, der nicht verraten wurde. Gemeint ist vor allem Assyrien, das mit Hinterlist und
Gewalt gegen Juda vorging. Doch Gott ldsst dieses Unrecht nicht unbeantwortet: Sobald der Verwiister
aufhort, wird er selbst verwiistet werden. Das Gericht erfolgt im richtigen Moment, nicht zu frith und
nicht zu spét. Die Bedringer Israels geraten selbst unter Gottes Gericht, weil sie seine Ordnung
missachten. Der HERR erhebt sich und zeigt, dass er allein Herr iiber die Vo6lker ist. Alle menschliche
Stirke endet an der Grenze gottlicher Gerechtigkeit. Wer Unrecht tut, auch in weltpolitischer Macht,
steht nicht iiber Gottes Urteil. (Jesaja 33,1-4; Nahum 1,2-3; Psalm 37,12—15; Offenbarung 13,10)

Der HERR ist die Zuflucht derer, die auf ihn harren — er erhebt sich zur Rettung seines Volkes.
Die Erwartung derer, die den HERRN fiirchten, richtet sich auf sein Eingreifen. Es heil3t: ,,Sei du ihr
Arm alle Morgen.* Diese Bitte ist Ausdruck von Abhdngigkeit und Vertrauen. Der HERR antwortet
mit seiner Erhebung: Er wohnt in der Hohe, er erfiillt Zion mit Recht und Gerechtigkeit. Die
Beschreibung macht deutlich, dass Rettung nicht in der militdrischen Verteidigung Jerusalems liegt,
sondern allein im HERRN. Seine Furcht ist der Schatz Israels, nicht Gold oder strategische Allianzen.
Der Text ruft dazu auf, sich nicht auf dulere Stirke zu verlassen, sondern auf den Charakter Gottes.
Treue, Weisheit und Erkenntnis kommen von ihm, nicht aus politischem Kalkiil. Wer auf den HERRN
harrt, erfahrt seine Errettung zur festgesetzten Zeit. (Jesaja 33,5-6; Psalm 46,1-2; Spriiche 2,6-7; Jesaja
30,15)

Seite 90 von 160



Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erklirt zu Jesaja 33,5, dass die
Erhéhung ADONAIs bedeutet, dass Gott die gesamte Menschheit in seine gottliche Gegenwart,
die Schechina, ruft, also in die sichtbar wirksame Ndihe seiner Herrschaft. Rubin verweist auf
Raschi, der hervorhebt, dass Gott hier seine Macht offenbart, iiber allem steht und als
souverdner Herrscher iiber die ganze Schopfung regiert. Diese gottliche Erhohung steht in
engem Zusammenhang mit dem kommenden messianischen Reich, in dem Zion mit Recht und
Gerechtigkeit erfiillt sein wird. Damit weist der Vers iiber die gegenwdrtige Situation hinaus
auf eine zukiinftige, von Gott selbst aufgerichtete Ordnung, in der seine Herrschaft sichtbar
und uneingeschrdnkt anerkannt wird (Rubin, 2016, S. 540).

Zion wird bewahrt und wiederhergestellt — der HERR wird Konig in seiner Herrlichkeit sein.
Am Ende des Kapitels steht eine VerheiBung fiir Jerusalem: Die Stadt wird in Sicherheit wohnen, als
»Zion, Stadt unserer Festversammlungen®. Der HERR wird darin als Konig gesehen in seiner
Schonheit. Dies ist mehr als nur politische Wiederherstellung — es ist ein Bild fiir das kommende
messianische Reich. Kein fremder Feind wird sie mehr tiberfallen, und kein Lahmer wird mehr sagen:
»lch bin krank.* Vielmehr heil3t es: ,,Dem Volk, das darin wohnt, wird die Schuld vergeben sein.* Die
Verbindung von Vergebung, Heilung und Herrschaft macht deutlich, dass Gott vollstindige
Wiederherstellung schenkt. Zion wird Ort der Gegenwart Gottes und der geistlichen Erneuerung sein.
Der HERR ist nicht nur Retter in der Not, sondern Konig iiber sein Volk. (Jesaja 33,17-24; Psalm
48,1-8; Jesaja 60,1-3; Offenbarung 21,2-4)

8.3.2. Gottes Zorn iiber die Volker — Gericht iiber Edom (34,1-17)

Gottes Zorn richtet sich gegen alle Nationen — kein Volk ist auflerhalb seines gerechten Gerichts.
Die prophetische Einladung richtet sich an alle Volker: ,,Naht herzu, ihr Nationen, um zu horen.*
Diese universale Anrede zeigt, dass sich das folgende Gericht nicht allein gegen Israel oder dessen
unmittelbare Feinde richtet, sondern gegen die gesamte Menschheit. Die Erde und alles, was darauf
lebt, wird vor Gottes Gericht geladen. Der Zorn des HERRN ist entbrannt iiber alle Heiden, und sie
werden der Vernichtung geweiht. Es handelt sich dabei nicht um willkiirliche Strafe, sondern um
gerechtes Handeln gegeniiber hartnéckiger Rebellion und anhaltender Gottlosigkeit. Die Sprache ist
erschiitternd und bildgewaltig: Das Himmelsheer zerfillt, der Himmel rollt sich zusammen, die Erde
wird durch Blut getrankt. Damit wird die Endgiiltigkeit und Unentrinnbarkeit dieses Gerichtes betont.
Der Prophet spricht nicht nur iiber politische Katastrophen, sondern iiber eine eschatologische
Reinigung der Schopfung. Der universale Charakter der Gerichtsbotschaft zeigt, dass kein Volk, keine

Regierung und keine Macht dieser Welt sich vor dem gerechten Gott verstecken kann. Das Gericht ist

Seite 91 von 160



Ausdruck seiner Heiligkeit, und es kommt in der festgesetzten Zeit. (Jesaja 34,1-5; Psalm 9,8;
Matthéus 25,31-32; Offenbarung 19,15)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu Jesaja 34,5, dass die Wendung
,.das Volk, das ich dem Bann geweiht habe* auch mit ,,die Nation, mit der ich im Streit liege
wiedergegeben werden kann. Raschi deutet diese Formulierung als Hinweis auf ,,die Nation,
gegen die ich Krieg fiihre” und versteht sie nicht nur historisch, sondern in einem weiter
gefassten heilsgeschichtlichen Sinn. Rubin weist darauf hin, dass diese midraschische
Ausdrucksweise mit endzeitlichen Auseinandersetzungen verbunden wird, wie sie in der
rabbinischen Literatur beschrieben werden. So wird im Talmud, Ketubbot 17b, auf Zeiten
grofser Drangsal und géttlichen Eingreifens Bezug genommen. Der Vers richtet den Blick damit
auf Gottes endgiiltiges Gericht iiber die Nationen und unterstreicht seine souverdne
Gerechtigkeit am Ende der Geschichte (Rubin, 2016, S. 542).

Edom steht exemplarisch fiir Gottes Feindschaft gegeniiber gewaltsamem Widerstand gegen sein
Volk. In besonderer Weise wird Edom genannt als Zielpunkt des gottlichen Zorns. Edom war ein
standiger Widersacher Israels und symbolisiert in der Prophetie oft das bleibende Feindbild gegen
Gottes Erwihlte. Der HERR hat ein Schwert im Himmel getrénkt, das nun iiber Edom herabféhrt. Es
wird nicht nur ein Krieg gefiihrt, sondern ein heiliger Bann vollstreckt — die Vernichtung erfolgt mit
priesterlicher Sprache, als wiirde ein Opfer dargebracht. Die Bilder sind hart und erschiitternd: Blut,
Fett, Rauch und Feuer durchzichen den Text. Das Land wird zu Pech, der Boden brennt ohne
Unterlass, und Rauch steigt auf fiir immer. Damit wird deutlich: Dieses Gericht ist absolut und
endgiiltig. Es ist nicht nur militdrisch oder zeitlich begrenzt, sondern es hat eine ewige Dimension.
Edoms Stolz, seine Feindschaft gegen Israel und seine Verachtung Gottes werden ihm zum Verhéngnis.
Wer sich dauerhaft gegen Gottes Pliane stellt, wird nicht nur {iberwunden, sondern gerichtet fiir alle
Ewigkeit. Das Land Edom wird zu einem warnenden Denkmal fiir Gottes Zorn. (Jesaja 34,5-10;
Obadja 1-10; Jeremia 49,7-22; Maleachi 1,4)

Der verwiistete Ort des Gerichts wird ein Zeugnis gottlicher Wahrheit und Bestindigkeit sein.
Nach der Beschreibung der Vernichtung folgt ein Abschnitt {iber die vollige Verwiistung Edoms. Tiere
der Wiiste, Eulen und Schakale nehmen den Ort ein, und Ddmonen hausen darin. Die Sprache greift
bewusst chaotische und kultisch unreine Bilder auf, um zu zeigen, wie sehr das Land verflucht ist. Es
wird kein Fiirst mehr da sein, kein Herrscher, kein Volk. Stattdessen wird das MaBband der Ode
dariiber ausgespannt. Der Text betont, dass diese Verwandlung nicht zufillig ist, sondern ,,aus dem
Buch des HERRN* gelesen werden kann. Was Gott bestimmt hat, wird sich erfiillen, ohne
Abweichung. Diese letzte Aussage hebt die Zuverldssigkeit des gottlichen Wortes hervor. Jedes Tier,

Seite 92 von 160



jede Auswirkung, jede Grenze — alles folgt seinem Plan. Der Geist des HERRN selbst hat es bestimmt
und sein Wort wird Bestand haben. So wird das verddete Edom nicht nur ein Ort der Warnung, sondern
ein Denkmal fiir die Treue und Durchsetzungskraft gottlichen Redens. Gottes Gericht ist nicht nur
Strafe, sondern Offenbarung seines Wesens. (Jesaja 34,11-17; 3. Mose 26,31-33; Jesaja 14,22-23;
Offenbarung 18,2)

8.3.3. Die Herrlichkeit des messianischen Friedensreiches (35,1-10)

Die Wiiste wird blithen — Gottes Reich bringt Wiederherstellung fiir die gesamte Schopfung. Der
Abschnitt beginnt mit einem starken Kontrast zum vorherigen Gerichtskapitel: Die Wiiste wird sich
freuen, die Eindde frohlocken. Bildhaft steht die Verwandlung der diirren Landschaft fiir die
umfassende Erneuerung, die Gottes kommendes Reich bringt. Was vorher leblos war, wird zur
blithenden Pracht wie der Libanon, der Karmel und die Ebene Saron. Die Schopfung reagiert mit
Freude auf das Offenbarwerden der Herrlichkeit des HERRN. Damit wird deutlich: Das messianische
Reich betrifft nicht nur Israel oder die Menschheit, sondern umfasst auch die sichtbare Welt. Die
Verdnderung ist nicht allein geistlich, sondern konkret und erfahrbar. Der Segen Gottes macht
fruchtbar, was tot war, und schon, was 6dde war. Das ist keine bloBe Metapher, sondern eine Vorschau
auf die sichtbare Wiederherstellung unter dem kommenden Konig. Die Ordnung der Schopfung wird
in Harmonie mit dem Willen Gottes gebracht. Der HERR handelt souverdn, und seine Herrlichkeit
zeigt sich in der Heilung und Erneuerung. (Jesaja 35,1-2; Romer 8,19-21; Hesekiel 36,35; Offenbarung
21,5)

Gottes Reich bringt Heilung, Mut und klare Erkenntnis — der Konig befreit von Angst und
Schwiiche. Die Aufforderung ,,Stdrkt die schlaffen Hdinde, macht fest die wankenden Knie* richtet sich
an ein zermiirbtes Volk, das auf Trost und Erneuerung wartet. Der kommende Kdonig bringt mit sich
Mut, Heilung und Furchtlosigkeit. Die Blinden werden sehen, die Tauben horen, die Lahmen springen,
und die Stummen jubeln. Dies ist kein Bild fiir psychologische Erneuerung, sondern reale, leibliche
Wiederherstellung. Der HERR greift ein und verdndert die Lebensbedingungen grundlegend. Die
Heilung der korperlich Leidenden steht stellvertretend fiir das umfassende Heil, das Gott seinem Volk
bereitet. Selbst in der Gegenwart der Gerichtsbotschaften bleibt diese Zukunft bestehen: Gottes Reich
ist durchdrungen von Gnade und Heil. Die Zusage ,,Euer Gott kommt zur Rache* ist keine Drohung,
sondern Trost fiir die Leidtragenden. Er kommt nicht nur als Richter, sondern auch als Erloser. In
diesem Konigreich gibt es keine Krankheit, keine Angst und keinen Mangel mehr. (Jesaja 35,3-6;
Matthéus 11,4-5; Psalm 146,8; Offenbarung 21,4)

Seite 93 von 160



Der Weg der Erlosten fithrt durch Sicherheit und Freude in das ewige Zion — nur die Geheiligten
werden dort wandeln. Die Vision gipfelt in der Beschreibung eines Weges, der ,,Heilige Strafse
genannt wird. Nur die Erlosten diirfen ihn betreten, kein Unreiner, kein Lowe, kein reilendes Tier wird
darauf sein. Dies ist der Weg des Heils, der zur Gegenwart Gottes in Zion fiihrt. Die Riickkehr nach
Jerusalem ist nicht nur geographisch, sondern theologisch: Sie bedeutet Heimkehr in die Gemeinschaft
mit dem HERRN. Die Erlosten des HERRN kehren mit Jubel zuriick, ewige Freude wird auf ihren
Héauptern sein. Trauer und Seufzen weichen, denn das Ziel ist erreicht. Dieser Weg ist nicht durch
eigene Leistung begehbar, sondern durch Erlosung erdftnet. Gott selbst schafft diesen Weg, und wer
darauf geht, bleibt sicher. Das Bild dieses Weges schlieft den gesamten Abschnitt ab mit einem starken
Ausblick auf das messianische Friedensreich. Es ist ein Reich der Heiligkeit, der Freude und des
vollkommenen Schutzes. Wer diesen Weg betritt, gehért dem HERRN. (Jesaja 35,7-10; Jesaja 11,16;
Psalm 84,6-8; Oftenbarung 7,9-17)

Seite 94 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 28.1-35.10)

Zusammenfassung:

Jesaja 28,1-35,10 bildet einen umfangreichen prophetischen Block, der die geistliche Krise Judas,
Gottes souverdnes Gericht und die sichere Hoffnung auf zukiinftige Erlosung miteinander verkniipft.
Der Abschnitt beginnt mit scharfen Weherufen gegen Hochmut, Trunkenheit und geistliche
Selbstsicherheit, besonders bei den fithrenden Schichten, die Gottes Wort verachten und falsche
Sicherheiten suchen. Juda vertraut auf politische Biindnisse, insbesondere mit Agypten, statt auf den
HERRN, was als Bund mit dem Tod entlarvt wird. Gott stellt dem menschlichen Versagen seinen
eigenen Grundstein in Zion gegeniiber, einen gepriiften, kostbaren Eckstein, der allein festen Halt gibt.
In den folgenden Kapiteln wird das Gericht iiber Jerusalem, die Blindheit des Volkes und die
Verblendung falscher Weisheit beschrieben. Zugleich wird betont, dass Gottes Gericht zielgerichtet
und maBvoll ist, wie das Handeln eines weisen Landmanns. Immer wieder durchbrechen
Heilsankiindigungen den Gerichtston und verweisen auf eine kommende AusgieBung des Geistes, auf
Gerechtigkeit, Frieden und erneuerte Erkenntnis. Kapitel 33 zeichnet den HERRN als gerechten
Konig, der nach dem Zusammenbruch menschlicher Macht selbst regiert und Schutz gewéhrt. In
Kapitel 34 wird das endzeitliche Gericht iiber die gottfeindlichen Nationen in drastischen Bildern
geschildert. Demgegeniiber entfaltet Kapitel 35 die herrliche Vision der endgiltigen
Wiederherstellung: Die Wiiste bliiht, Leid und Krankheit weichen, und ein erldster Uberrest kehrt mit
Freude nach Zion zuriick. Der Abschnitt macht deutlich, dass Gottes Heilsplan iiber Gericht zur

messianischen Herrschaft und zur Erneuerung von Volk und Schopfung fiihrt.

Anwendungen:

Falsche Sicherheiten fiihren in geistlichen Zusammenbruch. Der Text zeigt, dass religiose
Selbstgewissheit und politische Biindnisse Gottes Vertrauen ersetzen sollen. Solche Ersatzlosungen

werden im Gericht entlarvt. Diese Einsicht warnt vor Vertrauen aullerhalb Gottes.

Gott allein legt das tragfihige Fundament. Der verheiflene Eckstein in Zion steht dem menschlichen
Versagen gegeniiber. Bestdndigkeit entsteht nicht durch Strategie, sondern durch Gottes Handeln.

Diese Wahrheit weist auf die messianische Mitte der Geschichte.

Gericht bereitet den Weg fiir endgiiltige Erneuerung. Der Weg von Zerstorung zur blithenden
Wiiste zeigt Gottes Ziel klar auf. Leid und Gericht sind nicht das Ende, sondern Teil des Heilsplans.

Diese Perspektive richtet den Blick auf das kommende Reich Gottes.

Seite 95 von 160



9. Historische Zwischenabschnitt: Hiskias Bewiahrung
(36,1-39,8)

9.1. Bedrohung durch Sanherib und Hiskias Gebet (36,1-37,38)

9.1.1. Sanheribs Drohung und Hiskias Vertrauen (36,1-22)

Assyrische Macht bedroht Jerusalem — doch Gott bleibt Herr iiber die Geschichte. Im
vierzehnten Jahr des Konigs Hiskia zieht der méchtige assyrische Konig Sanherib gegen die
befestigten Stddte Judas. Die Situation scheint ausweglos: Lachisch ist bereits gefallen, und nun steht
Jerusalem unter massivem Druck. Sanherib sendet seinen obersten Befehlshaber, den Rabschake, um
mit psychologischer Kriegsfiihrung Angst zu verbreiten. Die assyrische Strategie zielt darauf ab, den
Glauben des Volkes zu erschiittern und Hiskias Autoritdt zu untergraben. Dabei tritt besonders hervor,
dass der Feind nicht nur politisch, sondern auch theologisch argumentiert: Er stellt die Wirksamkeit
des Glaubens an den HERRN in Frage. Diese Herausforderung ist nicht zufillig, sondern Teil eines
geistlichen Kampfes. Der Text macht deutlich, dass die Macht der Nationen nicht auB3erhalb géttlicher
Kontrolle steht. Selbst wenn der Feind iiberméchtig erscheint, bleibt Gott souverdn. Die Geschichte ist
kein Zufallsprodukt, sondern wird von seinem Ratschluss geleitet. (Jesaja 36,1-4; 2. Konige 18,13-17;
Psalm 46,1-3; Spriiche 21,30-31)

Der Feind verspottet den Glauben — Vertrauen auf Gott wird als toricht dargestellt. Der
Rabschake beginnt seine Rede mit Spott iiber Hiskias Vertrauen. Er bezeichnet es als leere Worte und
fragt, worauf sich das Vertrauen eigentlich stiitzt. Der Glaube an Agypten als Bundespartner wird als
nutzlos bezeichnet — ein gebrochener Rohrstab, der jeden verwundet, der sich auf ihn stiitzt. Doch
noch schérfer ist der Angriff auf den Glauben an den HERRN. Der Rabschake behauptet, dass der
HERR selbst Jerusalem aufgegeben habe, weil Hiskia die Hohen und Altire entfernt habe. Damit
verdreht er bewusst die religiose Reform, die Hiskia unter gottlicher Leitung durchfiihrte. Diese
Verwirrung soll Zweifel sden und den Glauben untergraben. Der Feind stellt sich selbst als Vermittler
gottlicher Wahrheit dar und ruft das Volk auf, Hiskia nicht zu glauben. Es zeigt sich, wie leicht
gottliche Wahrheit verdreht wird, wenn sie nicht schriftgemill verstanden wird. Der wahre Glaube
wird hier verhdhnt, doch die Auseinandersetzung ist nicht entschieden durch Worte, sondern durch
Gottes Handeln. (Jesaja 36,5-10; 2. Chronik 32,10-16; Johannes 8,44; Epheser 6,11-13)

Seite 96 von 160



Die Versuchung zur Kapitulation wird grol — doch die Stille Jerusalems zeigt
Glaubensgehorsam. Der Rabschake spricht in hebrédischer Sprache, um direkt das Volk auf der Mauer
zu erreichen. Er bietet scheinbare Sicherheit an: Frieden, Wohlstand, Versorgung — wenn sie sich
Assyrien unterwerfen. Er stellt diese Option als verniinftiger dar als das Vertrauen auf gottlichen
Schutz. Die Botschaft ist strategisch: Angst, Versorgungskrise und Zweifel sollen das Volk zur
Aufgabe bewegen. Doch Hiskias Befehl lautet: ,,Antwortet ihm nichts.* Und das Volk gehorcht. Dieses
Schweigen ist Ausdruck von Disziplin, aber auch von Vertrauen. Es ist nicht Resignation, sondern
stille Erwartung auf den HERRN. In einer Situation &uBerster Bedrohung zeigt sich wahre
Glaubenshaltung nicht im Widerstand, sondern im Gehorsam. Das Schweigen Jerusalems steht im
Kontrast zur lauten Propaganda Assyriens. In der Stille liegt die Kraft des Glaubens verborgen, die
sich spiter in Gottes Handeln offenbaren wird. (Jesaja 36,11-22; Psalm 62,2-3; Jesaja 30,15; 2. Mose
14,14)

9.1.2. Hiskias Gebet und Gottes Rettung (37,1-38)

Hiskia sucht in grofiter Not nicht politischen Ausweg, sondern wendet sich dem HERRN zu.
Nachdem Hiskia die Worte des Rabschake gehort hat, zerreiit er seine Kleider und begibt sich in das
Haus des HERRN. Dies ist keine Flucht aus der Verantwortung, sondern ein bewusster Akt der Demut
und Gottesfurcht. Der Konig sucht nicht zuerst militdrische oder politische Optionen, sondern das
prophetische Wort. Er sendet seine Beamten zu Jesaja, um Antwort von Gott zu erbitten. Dabei dulert
er eine tiefe theologische Erkenntnis: ,,Vielleicht hort der HERR die Worte des Rabschake und straft
ihn.* Hiskia erkennt die Herausforderung als nicht nur gegen Jerusalem, sondern gegen den HERRN
selbst gerichtet. Seine Haltung unterscheidet sich grundlegend von fritheren Konigen: Er vertraut auf
den Eingriff Gottes und nicht auf menschliche Hilfe. Die Reaktion des HERRN lésst nicht lange auf
sich warten: Durch Jesaja wird dem Konig zugesichert, dass der Feind scheitern wird. Gottes Wort
bestitigt, dass seine Ehre nicht beschmutzt werden kann. Hiskias Gebet wird erhort, weil es von
Demut und Gottesvertrauen getragen ist. (Jesaja 37,1-7; 2. Chronik 32,20; Psalm 50,15; 2. Konige
19,1-7)

Im Angesicht neuer Bedrohung richtet Hiskia sein ganzes Vertrauen im Gebet auf den HERRN.
Sanherib sendet erneut eine Botschaft, diesmal schriftlich, mit der Warnung, dass kein Gott bisher die
assyrische Macht aufhalten konnte. Der Brief ist gezielt formuliert, um Furcht zu verbreiten und
Zweifel am Eingreifen des HERRN zu sden. Doch Hiskia nimmt diesen Brief, steigt in das Haus des

HERRN und breitet ihn vor Gott aus. Dieser symbolische Akt zeigt vollige Abhingigkeit von

Seite 97 von 160



gottlicher Hilfe. Sein Gebet ist niichtern, ehrfiirchtig und theologisch tief: Er preist den HERRN als
den alleinigen Gott iiber alle Konigreiche der Erde. Hiskia widerspricht der assyrischen Logik nicht
mit menschlicher Gegenrede, sondern mit Anrufung der Wahrheit Gottes. Er bittet nicht um Rettung
zur Selbstverteidigung, sondern damit ,,alle Konigreiche der Erde erkennen, dass du, HERR, allein
Gott bist.” Der Fokus liegt auf Gottes Ehre. Dieses Gebet wird in seiner Klarheit und Ausrichtung
beispielhaft fiir geistliche Leitung unter Druck. Es zeigt, dass wahrer Glaube Gott in der Not ehrt, nicht
sich selbst. (Jesaja 37,8-20; Psalm 86,9-10; 2. Konige 19,14-19; Daniel 9,17-19)

Der HERR greift iibernatiirlich ein — Gottes Wort bewihrt sich als zuverlissig und machtvoll.
Die Antwort Gottes auf Hiskias Gebet erfolgt unmittelbar und klar durch den Propheten Jesaja. Er
spricht gegen Sanherib und erklart, dass dessen Hochmut gegen den HERRN selbst gerichtet ist. Der
HERR kiindigt an, dass der assyrische Konig keinen Pfeil auf Jerusalem abschieBen, sondern den
Riickweg antreten wird. Gottes Schutz ist nicht vage, sondern konkret und messbar. Noch in derselben
Nacht wird ein Engel des HERRN ausgesandt, der 185.000 Soldaten im Lager der Assyrer totet. Ohne
menschliches Zutun wird die Bedrohung beseitigt. Sanherib kehrt gedemiitigt zuriick in sein Land, wo
er spéter von seinen eigenen Sohnen ermordet wird. Der Text zeigt deutlich, dass Gottes Wort nicht
leer zuriickkehrt. Der HERR verteidigt seine Stadt, sein Volk und vor allem seinen Namen. Die
Rettung Jerusalems ist ein Zeugnis fiir Gottes Treue, Macht und Gerechtigkeit. Wer sich ihm
unterordnet, erfahrt Schutz. Wer ihn léstert, wird gerichtet. (Jesaja 37,21-38; Psalm 34,8; Jesaja 55,11;
Offenbarung 19,15)

9.2. Hiskias Krankheit, Heilung und Fehler (38,1-39,8)

9.2.1. Hiskias Krankheit und Heilung (38,1-22)

Gott konfrontiert Hiskia mit dem Tod — der Konig sucht sein Heil in ernster Demut vor dem
HERRN. Hiskia wird todkrank, und der Prophet Jesaja kiindigt ihm im Auftrag des HERRN an, dass
er sterben soll: ,,Bestelle dein Haus, denn du wirst sterben.* Diese gottliche Mitteilung ist keine Strafe,
sondern ein Ausdruck souverdner Bestimmung. Der Konig reagiert nicht mit Trotz oder Resignation,
sondern wendet sich im Gebet an den HERRN. Er erinnert sich an seinen Wandel in Treue und volliger
Hingabe. Dabei weint er sehr. Das Gebet Hiskias offenbart kein forderndes Herz, sondern ein ehrliches
Ringen vor Gott. Ohne menschliches Eingreifen wendet sich das Schicksal: Jesaja wird vom HERRN

erneut gesandt und soll verkiinden, dass dem Konig fiinfzehn weitere Lebensjahre geschenkt werden.

Seite 98 von 160



Die Verlangerung des Lebens ist Zeichen gottlicher Gnade und Antwort auf demiitiges Gebet.
Gleichzeitig wird Hiskia die Befreiung Jerusalems von der assyrischen Bedrohung zugesichert. Der
HERR =zeigt, dass er Gebete hort, Trénen sieht und souverdn handelt. (Jesaja 38,1-6; 2. Konige 20,1-6;
Psalm 116,1-6; Jakobus 5,16)

Gottes Zusage wird durch ein Zeichen bestitigt — der HERR herrscht iiber Zeit und Natur. Auf
Hiskias Bitte hin gibt der HERR ein sichtbares Zeichen zur Bestitigung seiner VerheiBung. Die
Sonnenuhr des Ahas soll sich zehn Stufen zuriickbewegen. Dies ist ein ilibernatiirlicher Eingriff in den
natiirlichen Ablauf der Zeit, ein Wunder, das iiber jede menschliche Erklarung hinausgeht. Der Text
betont, dass Gott nicht nur iiber Leben und Tod, sondern auch iiber Zeit und Kosmos herrscht. Die
Riickkehr des Schattens dient nicht nur Hiskia, sondern ist ein 6ffentliches Zeugnis fiir Gottes Macht.
Die Verbindung von Heilung, Verheilung und Zeichen zeigt die Tiefe gottlichen Wirkens. Der HERR
antwortet auf Glauben nicht nur mit Worten, sondern auch mit sichtbarer Bestitigung. Hiskias
Vertrauen wird gestédrkt, und das Volk erkennt Gottes Wirken. Die Verbindung zwischen gottlicher
Zusage und wunderbarer Bestitigung hebt die Verldsslichkeit gottlicher Offenbarung hervor. Der
HERR handelt nicht verborgen, sondern offen und nachvollziehbar. (Jesaja 38,7-8; 2. Konige 20,8-11;
Psalm 19,1-2; Johannes 11,40)

Hiskia bekennt die Gnade Gottes — aus Leid erwichst Lobpreis und Erkenntnis. Nach seiner
Heilung verfasst Hiskia ein Lied, in dem er seine tiefen Erfahrungen vor Gott bekennt. Er beschreibt,
wie sein Leben an der Schwelle zum Tod stand, wie seine Jahre abgeschnitten wurden ,,wie ein Weber
mein Leben abschneidet.* Der Konig schildert seine Klage, seine Einsamkeit und das Gefiihl, von Gott
entfernt zu sein. Doch dann bekennt er, dass in Gottes Gnade sein Leben bewahrt wurde. Er erkennt,
dass sogar seine Krankheit und das Leiden einen geistlichen Sinn hatten: ,,Du hast meine Seele aus der
Grube des Verderbens herausgezogen.* Diese Wendung bringt zum Ausdruck, dass Gottes Wege auch
durch Leid fithren konnen, aber stets auf Wiederherstellung zielen. Der Abschnitt endet mit einem
Lobpreis: ,,Die Lebenden, die Lebenden, die loben dich. Hiskia erkennt, dass seine Bewahrung nicht
zum Selbstzweck geschah, sondern zur Verherrlichung Gottes. Die Offenheit des Bekenntnisses macht
es zu einem zeitlosen Zeugnis: Leid wird zum Lehrmeister, wenn es im Licht der Gnade Gottes
betrachtet wird. (Jesaja 38,9-22; Psalm 30,2-4; 2. Korinther 1,9-10; Hebréder 12,11)

Seite 99 von 160



9.2.2. Hiskias Fehlentscheidung mit Babel (39,1-8)

Hiskia sucht Ehre vor Menschen — geistlicher Hochmut fiihrt zur Entlarvung durch das
prophetische Wort. Nach seiner Heilung und der iibernatiirlichen Rettung Jerusalems empfingt
Hiskia Gesandte aus Babel, die mit Geschenken und einem diplomatischen Interesse kommen. Statt
diese Gelegenheit zur Ehre Gottes zu nutzen, zeigt der Konig ihnen seinen gesamten Schatz und seine
Vorrdte. Der Text hebt hervor, dass er ,ihnen nichts verbarg®, was Ausdruck einer gewissen
Selbstgefilligkeit ist. Es gibt keine Spur von Gebet, Beratung oder Hinweis auf den HERRN — die
Szene ist ganz auf duBlere Darstellung ausgerichtet. Hiskia scheint die Gefahr zu unterschitzen, die
sich durch politische Anndherung an Babel ergibt. Als Jesaja den Konig darauf anspricht, antwortet
dieser zwar ehrlich, aber ohne Einsicht in die geistliche Tragweite seines Handelns. Der Prophet
kiindigt an, dass alles, was Hiskia gezeigt hat, eines Tages nach Babel verschleppt wird. Der Text
warnt davor, geistliche Segnungen fiir politische Zwecke zu missbrauchen. Was Gott aus Gnade
schenkt, darf nicht zur Selbstdarstellung verwendet werden. Der HERR priift die Herzen auch in
Zeiten des Erfolgs. (Jesaja 39,1-6; 2. Chronik 32,25-31; Spriiche 16,18; 2. Konige 20,12-17)

Hiskias Reaktion offenbart geistliche Kurzsichtigkeit — zukiinftiges Gericht wird hingenommen,
statt beklagt. Nachdem Jesaja das kommende Gericht iiber Jerusalem angekiindigt hat, reagiert Hiskia
scheinbar gelassen. Er sagt: ,,Das Wort des HERRN ist gut*, denn es wird zu seinen Lebzeiten
~Frieden und Sicherheit“ herrschen. Diese Antwort offenbart eine erschiitternde Gleichgiiltigkeit
gegentliber der zukiinftigen Generation. Hiskia nimmt das Gericht Gottes hin, ohne Fiirbitte, ohne
Reue, ohne prophetisches Ringen. Dies steht in auffilligem Kontrast zu seinem Verhalten zuvor, als er
wegen seiner eigenen Krankheit instidndig betete. Die Perspektive des Konigs ist jetzt auf das eigene
Wohl beschrinkt, obwohl das Urteil weitreichende Konsequenzen fiir sein Volk hat. Der Text wirft
damit ein Licht auf die Gefahr geistlicher Bequemlichkeit nach grofen Siegen. Wer in der
Vergangenheit auf den HERRN vertraut hat, ist nicht automatisch bewahrt vor spdterem Versagen.
Treue muss bestdndig sein, nicht nur in der Not. Der geistliche Fiihrer tragt Verantwortung nicht nur
fiir seine Generation, sondern auch fiir die Zukunft. (Jesaja 39,7-8; Klagelieder 1,5; Matthdus
23,37-38; 1. Korinther 10,12)

Seite 100 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 36.1-39.8)

Zusammenfassung:

Jesaja 36,1-39,8 bildet einen historischen Einschub, der die prophetische Botschaft durch konkrete
Ereignisse zur Zeit Hiskias bestdtigt und zuspitzt. Der assyrische Konig bedroht Jerusalem mit
militdrischer Ubermacht und psychologischer Kriegsfiihrung, indem er das Vertrauen auf den HERRN
offentlich verspottet. Hiskia reagiert im Gegensatz zu Ahas nicht mit politischem Kalkiil, sondern mit
Demut, Gebet und der Suche nach Gottes Wort durch den Propheten Jesaja. Gott antwortet mit einer
klaren VerheiBung der Bewahrung Jerusalems und richtet Assyrien ohne menschliches Zutun. Die
ibernatiirliche Rettung bestitigt, dass der HERR allein iiber die Voélker herrscht und sein Wort
zuverlédssig ist. Nach dieser geistlichen Bewéhrung folgt jedoch ein erneuter Priifstein: Hiskias
Krankheit und wunderbare Heilung fiihren zu Dank, aber auch zu Selbstgefalligkeit. Als Gesandte aus
Babylon erscheinen, Offnet Hiskia ihnen unbedacht seine Schétze und offenbart damit innere
Schwiche. Jesaja kiindigt daraufhin an, dass eben dieses Babylon in der Zukunft das Werkzeug des
Gerichts tiber Juda sein wird. Die Erzdhlung zeigt einen Wendepunkt in der Geschichte Judas, an dem
der Blick sich von Assyrien nach Babylon verlagert. Zugleich bereitet dieser Abschnitt literarisch und
theologisch den Ubergang zum Trostbuch Jesaja 40 vor, in dem die babylonische Gefangenschaft
vorausgesetzt wird. Die Kapitel machen deutlich, dass personlicher Glaube Rettung bringt,

menschlicher Stolz jedoch neue Gefahrdung eroffnet.

Anwendungen:

Gottes Vertrauen iiberwindet menschliche Ubermacht. Der Text zeigt, dass militdrische Stirke und
Drohungen Gottes Handeln nicht begrenzen. Gebet und Abhingigkeit fithren zur Rettung. Diese

Finsicht unterstreicht Gottes souverdne Macht.

Geistliche Siege schiitzen nicht vor spiterer Schwiche. Hiskias Fall folgt auf eine grof3e
Glaubenserfahrung. Treue in der Krise ersetzt nicht dauerhafte Wachsamkeit. Diese Wahrheit mahnt zu

bestandiger Demut.

Gott lenkt Geschichte iiber Generationen hinweg. Assyrien weicht Babylon, ohne dass Menschen
dies planen. Gottes Gericht entfaltet sich langfristig und zielgerichtet. Diese Perspektive ordnet

historische Umbriiche heilsgeschichtlich ein.

Seite 101 von 160



Teil 2: Trost und Verheillung - Der kommende Messias und das
Reich (Jesaja 40-66)

10. Trost fiir das Volk - der kommende Hirte und Retter
(40,1-48,22)

10.1. ,,Trostet, trostet mein Volk* - Gottes Treue trotz des Exils
(40,1-31)

Der HERR spricht Trost zu seinem Volk — die Strafe ist erfiillt, nun beginnt die Zeit der Gnade.
Mit den Worten ,,Trostet, trostet mein Volk™ beginnt ein neuer Abschnitt im Buch Jesaja, der die Wende
vom Gericht zur Gnade markiert. Die doppelte Anrede driickt die feste Absicht Gottes aus, seinem
Volk echten Trost zu spenden. Die Zeit des Gerichts ist abgeschlossen, das Strafmal erfiillt, die Schuld
abgetragen. Dies zeigt, dass das Exil nicht das letzte Wort ist, sondern ein gottlich begrenztes Mittel
zur Lauterung. Der Zuspruch richtet sich nicht nur an die Gefiihle, sondern basiert auf einem
geistlichen Wendepunkt. Die Ankiindigung, dass ihre Schuld vergeben sei, offenbart die Grundlage
allen Trostes: die Barmherzigkeit Gottes. Dabei bleibt das Volk Gottes ,,mein Volk*, trotz seines
Versagens. Die VerheiBung des Trostes ist nicht vage, sondern konkret und verbindlich. Gott bleibt
seinem Bund treu, auch wenn das Volk treulos war. Die prophetische Stimme bringt damit Hoffnung
fiir eine neue Zukunft. (Jesaja 40,1-2; Klagelieder 3,22-23; Micha 7,18-19; Hosea 2,16)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldrt zu Jesaja 40,1, dass
dieser Abschnitt des Buches nicht mehr die kommende Gefangenschaft ankiindigt, sondern sie
als bereits eingetreten voraussetzt und nun die Befreiung verkiindet. Daraus ist die Theorie
eines sogenannten Deuterojesaja [, Zweiter Jesaja “‘] entstanden, wonach dieser Teil von einem
spdteren, unbekannten Autor stammen soll. Scofield weist diese Annahme zuriick und betont,
dass die stilistischen und sprachlichen Ubereinstimmungen innerhalb des gesamten Buches
Jesaja deutlich grofier sind als die Unterschiede, die sich vor allem aus dem Wechsel der
Themen erkliren lassen. Die beiden Hauptargumente fiir eine spdtere Autorschaft — die
namentliche Nennung des Kyrus lange vor seiner Zeit und die vorausgesetzte Gefangenschaft —
stellen nach Scofield keine Schwierigkeit dar, wenn man echte voraussagende Prophetie

grundsdtzlich fiir moglich hdlt, wie es auch an anderen Stellen der Schrift bezeugt ist.

Seite 102 von 160



Scofield erklirt weiter, dass Jesaja selbst die kommende Verbannung Judas innerlich
bereits vorwegnahm, da das Nordreich schon gefallen war und die Verstocktheit Judas das
Gericht unausweichlich machte. Deshalb spricht der Prophet im Auftrag Gottes so, als befinde
sich das Volk bereits im Exil, um den Gldubigen eine zukiinftige Trost- und Befreiungsbotschaft
zu hinterlassen. Die Einheit des Jesajabuches wird zusdtzlich dadurch bestdtigt, dass das Neue
Testament [NT] sowohl aus dem ersten als auch aus dem zweiten Teil des Buches zitiert und

beide eindeutig dem Propheten Jesaja zuschreibt (vgl. Johannes 12,37-44).

Inhaltlich beschreibt Jesaja 40,1-56,8 Israel in der Verbannung, kiindigt die Befreiung
durch Kyrus an und macht zugleich deutlich, dass die Gefangenschaft die Folge der Siinde
Israels ist. Zugleich offenbart Gott seinen Knecht, der die Siinde tragen, Erlosung bringen und
der ganzen Welt Licht sein wird, was in den Leidensprophetien von Jesaja 52,13-53,12 seinen
Hohepunkt findet. Daraus ergibt sich zwangsldufig eine evangeliumsgemdfse Heilsbotschaft.
Dariiber hinaus verheifit Jesaja auch die endzeitliche Heimkehr Israels aus der weltweiten
Zerstreuung. Scofield kommt zu dem Schluss, dass es keinen zwingenden Grund gibt, von der
biblischen und neutestamentlichen Uberzeugung abzuweichen, dass das gesamte Buch Jesaja
das Werk eines einzigen Propheten ist, namlich Jesaja, des Sohnes des Amoz (Scofield, 2015, S.
843).

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldirt zu Jesaja 40,1, dass der Aufruf,
Jerusalem zu trosten, auf dem biblischen Bild der Ehe zwischen ADONAI und Israel beruht.
Wie in der Tora wird die Beziehung Gottes zu seinem Volk als ehelicher Bund verstanden,
sodass Israels Ungehorsam als Untreue einer Ehefrau beschrieben wird, die zur Riickkehr zu
ihrer ersten Liebe gerufen ist. Rubin weist darauf hin, dass Jesaja 40 in der Synagoge am
Schabbat nach Tischa beAw, dem neunten Tag des Monats Aw, gelesen wird, an dem sowohl der
erste als auch der zweite Tempel zerstort wurden und weitere tragische Ereignisse der
Geschichte Israels betrauert werden. Dieser Schabbat trigt den Namen Schabbat Nachamu,
der Schabbat des Trostes, benannt nach den einleitenden Worten ,, Trostet, trostet mein Volk*.
Der Prophet verheifst damit, dass nach der Zeit des Exils Versohnung, Wiederherstellung und
erneute Gemeinschaft mit ADONAI folgen werden (Rubin, 2016, S. 550).

Ein Weg wird bereitet fiir den HERRN — das Kommen Gottes selbst steht bevor. Die Stimme, die

in der Wiiste ruft, kiindigt die Vorbereitung eines Weges an — nicht fiir einen irdischen Konig, sondern

fiir den HERRN selbst. Dies ist eine prophetische Ankiindigung der Ankunft Gottes, wie sie im Neuen

Testament auf das Wirken Johannes des Taufers und die erste Ankunft des Messias bezogen wird. Alle

Hindernisse sollen weichen: Téler erhoht, Berge erniedrigt, krumme Wege gerade gemacht werden.

Diese Bildsprache steht fiir die innere und duflere Vorbereitung auf die Ankunft Gottes unter seinem

Seite 103 von 160



Volk. Die Offenbarung seiner Herrlichkeit soll allen Menschen sichtbar werden. Der Text hebt hervor,
dass der HERR selbst kommt, nicht nur sein Wort oder sein Bote. Die Vorbereitung ist daher heilig und
entscheidend. Es wird nicht nur Umkehr gefordert, sondern auch eine Haltung der Erwartung und
Ehrfurcht. Das Kommen Gottes bedeutet nicht nur Trost, sondern auch Offenbarung und Verdnderung.
Die Botschaft gilt {iber alle Generationen hinweg. (Jesaja 40,3-5; Matthdus 3,1-3; Johannes 1,23;
Maleachi 3,1)

Gottes Wort ist ewig — menschliches Leben vergeht, doch seine Verheilung bleibt bestehen. Die
prophetische Stimme erklirt die Vergénglichkeit des Menschen: ,.Alles Fleisch ist Gras.” Diese
Aussage konfrontiert jede menschliche Grofe mit der Realitdt der Endlichkeit. Wahrend Menschen
altern, vergehen und sterben, bleibt das Wort Gottes ewig bestehen. Die Botschaft Gottes ist nicht an
Zeit, Kultur oder Generation gebunden. Sie hat liberdauernde Giiltigkeit, weil sie aus dem Wesen
Gottes selbst hervorgeht. Diese Unvergédnglichkeit bildet die Grundlage fiir den Trost in schweren
Zeiten. Alles, was Gott verheif3t, wird bestehen — auch dann, wenn alle dulleren Umstidnde zerfallen.
Inmitten von Exil, Schwiche und Verlorenheit ist das Wort des HERRN ein fester Anker. Wer sich auf
Gottes Reden verlédsst, baut nicht auf Sand, sondern auf ewigen Fels. Der Trost liegt nicht im
Menschen, sondern in Gottes treuer Offenbarung. Diese Wahrheit ist zugleich Mahnung und Zuspruch.
(Jesaja 40,6-8; Psalm 119,89; 1. Petrus 1,23-25; Matthéus 24,35)

Der allméichtige HERR ist zugleich Hirte und Herrscher — sein Trost griindet in seiner Grof3e.
Der Abschnitt schlie3t mit einem majestdtischen Bild Gottes, das seine unendliche Macht mit seiner
fiirsorglichen Néhe verbindet. Der HERR misst das Wasser mit der hohlen Hand, umfasst den Himmel
mit der Spanne und wiegt die Berge mit Waagschalen. Er ist der allein Weise, der niemanden um Rat
fragt. Keine Nation ist fiir ihn mehr als ein Tropfen am Eimer. Zugleich wird er als Hirte beschrieben,
der seine Herde weidet, die Limmer auf seinem Arm sammelt und sanft mit den Schwachen umgeht.
Diese Verbindung von Majestidt und Zértlichkeit ist einzigartig. Gott ist nicht nur souverdner
Weltenrichter, sondern auch personlicher Troster. Der Trost, der verkiindigt wird, beruht auf dieser
unvergleichlichen Grofle Gottes. Wer seine Grofe erkennt, wird nicht von Angst, sondern von
Vertrauen erfiillt. Der Gott Israels ist zugleich iiber allem erhaben und ganz nahe. Das ist die Quelle
des Trostes in jeder Not. (Jesaja 40,9-31; Psalm 23,1; Johannes 10,11; Offenbarung 7,17)

10.2. Der einzigartige Gott im Vergleich zu Gotzen (41,1-29)

Der HERR ruft die Nationen zum Gericht — seine souverine Macht iiber die Geschichte wird

offenbar. Der Abschnitt beginnt mit einem Aufruf an die Volker, sich zu sammeln und zu schweigen,

Seite 104 von 160



damit sie dem HERRN begegnen. Es ist eine Szene gerichtlicher Auseinandersetzung, in der Gott
selbst Richter ist. Die Frage steht im Raum: Wer hat den Gerechten vom Osten her erweckt und ihm
die Volker unterworfen? Die Antwort liegt unausgesprochen auf der Hand: Es ist der HERR, der die
Geschichte lenkt. Kein Herrscher steigt eigenmichtig auf, kein Reich fillt unabhédngig von Gottes
Wille. In prophetischer Vorausschau wird hier Kores (Cyrus) angedeutet, dessen Kommen Gottes
souverdnen Plan erfiillt. Die Volker erschrecken vor den Entwicklungen und suchen in Gotzenbildern
Halt. Doch ihre Suche ist vergeblich, denn nur der HERR lenkt den Gang der Geschichte. Gottes
Handeln wird nicht durch menschliche Allianzen oder Gotzendienst bestimmt. Die Weltgeschichte ist
kein Spiel der Michte, sondern Ausdruck goéttlicher Vorsehung. (Jesaja 41,1-7; Daniel 2,20-21; Jesaja
44,28; Psalm 33,10-11)

Israel ist Gottes erwihltes Volk — trotz Schwiche wird es durch Gottes Nihe bewahrt. Im
Kontrast zu den erschrockenen Volkern wendet sich der HERR seinem Volk Israel zu. Es wird ,,mein
Knecht“ genannt, erwéhlt aus der Nachkommenschaft Abrahams, des Freundes Gottes. Diese
Bezeichnung hebt den Bund hervor, der Israel in eine besondere Stellung bringt. Obwohl Israel
schwach ist, sagt der HERR: ,,Fiirchte dich nicht, denn ich bin mit dir.*“ Die Grundlage des Trostes
liegt nicht in Israels eigener Stirke, sondern in der unverbriichlichen Ndhe Gottes. Er verspricht, sie zu
stiarken, zu helfen und mit seiner gerechten Rechten zu stiitzen. Diese dreifache Zusage ist umfassend:
Sie betrifft das Herz, die Hand und die Zukunft. Israel ist umgeben von Feinden, doch Gott selbst tritt
fiir es ein. Die Erwéhlung Israels ist nicht an Bedingungen gekniipft, sondern Ausdruck géttlicher
Gnade und Treue. Selbst wenn es schwankt, bleibt Gottes Zusage bestehen. (Jesaja 41,8-13; 5. Mose
7,6-8; Psalm 121,1-3; Romer 11,29)

Der HERR macht das Geringste stark — Gottes Errettung ist iibernatiirlich und uniibersehbar.
Israel wird mit einem Wurm verglichen, doch gerade dieses Bild dient dazu, die GroBe Gottes zu
betonen. Der HERR selbst verspricht, aus dem Geringen ein scharfes, neues Dreschwerk zu machen.
Es wird die Berge zermalmen und die Hiigel wie Spreu machen. Dies ist kein natiirlicher Wandel,
sondern ein tibernatiirlicher Eingriff Gottes. Der Text unterstreicht: Die Stiarke kommt nicht aus Israel,
sondern aus dem HERRN. Die Folge ist Lobpreis: Der Herr selbst wird verherrlicht. Zugleich
beschreibt der Text die Fiirsorge Gottes fiir die Bediirftigen: Er 6ffnet Fliisse in der Wiiste, verwandelt
Diirre in Oasen. Die Natur wird verwandelt, um den geistlichen Wandel Israels zu begleiten. Diese
Errettung ist nicht nur innerlich, sondern auch sichtbar. Gottes Eingreifen l4sst sich nicht verbergen, es
filhrt zu Anbetung. Die Erhohung des Geringen ist ein Prinzip gottlichen Handelns. (Jesaja 41,14-20;
1. Samuel 2,7-8; Psalm 107,35-38; Jesaja 35,6-7)

Seite 105 von 160



Die Gotzen zeigen sich als leer und machtlos — allein der HERR ist Herr iiber Vergangenheit und
Zukunft. Am Ende des Kapitels fordert der HERR die Gotzen heraus, ihre Macht zu beweisen. Sie
sollen die Vergangenheit erkldren oder die Zukunft voraussagen. Doch sie bleiben stumm. Diese
Herausforderung entlarvt die Sinnlosigkeit des Gotzendienstes. Die Werke der Gotzen sind nichts, ihre
Anhidnger ein Griauel. Der HERR hingegen kiindigt einen Gerechten aus dem Norden an, der iiber
Konige herrschen wird — eine klare Anspielung auf Kores. Damit zeigt Gott seine Féhigkeit zur
Vorhersage und zur Ausfithrung geschichtlicher Pldne. Er handelt nicht nur im Verborgenen, sondern
im Licht der Geschichte. Wer seine Worte hort, erkennt ihre Wahrheit. Die Gotzen dagegen bleiben
machtlos, stumm und leer. Der Abschnitt endet mit einem Gerichtsurteil: ,,Siehe, ihr seid nichts.*
Damit wird endgiiltig klar, dass Gottes Offenbarung die einzig wahre Quelle von Wahrheit und
Sicherheit ist. (Jesaja 41,21-29; Psalm 115,4-8; Jesaja 44,6-8; 1. Korinther 8,4-6)

10.3. Der Knecht des HERRN - erste Berufung (42,1-25)

Der Knecht des HERRN ist von Gott erwihlt und mit seinem Geist ausgestattet — er bringt
Gerechtigkeit sanft und treu. Der Abschnitt beginnt mit der Vorstellung des Knechtes des HERRN,
der von Gott selbst gestiitzt, erwéhlt und geliebt ist. Er ist nicht ein politischer Eroberer, sondern ein
geistlicher Diener, auf dem der Geist Gottes ruht. Seine Aufgabe ist es, das Recht zu den Nationen
hinauszubringen. Doch er tut dies nicht mit Gewalt oder Lautstéirke: ,,Er wird nicht schreien noch seine
Stimme erheben.* Der Knecht handelt mit Sanftmut und Barmherzigkeit, ein geknicktes Rohr zerbricht
er nicht, und einen glimmenden Docht 16scht er nicht aus. Diese Eigenschaften zeigen, dass er in
Ubereinstimmung mit Gottes Wesen handelt. Trotz aller Sanftheit wird er nicht ermatten, bis er das
Recht auf Erden aufgerichtet hat. In ihm verbindet sich gottliche Kraft mit gottlicher Milde. Der
Knecht ist nicht nur Werkzeug, sondern Offenbarer goéttlicher Gerechtigkeit. Diese Beschreibung
findet ihre Erfiillung im Dienst Jesu Christi bei seinem ersten Kommen. (Jesaja 42,1-4; Matthdus
12,18-21; Johannes 1,32-34; Lukas 4,18-19)

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkidrt zu Jesaja 42,1, dass
der kommende Knecht des HERRN auf zweifache Weise beschrieben wird. Einerseits erscheint
er als leidender Knecht, der schwach, verachtet, verworfen und geschlagen wird, wie es in
Passagen wie Jesaja 49,4, 50,5-6, 52,13-53,12 entfaltet wird. Andererseits wird er als
machtvoller Sieger geschildert, der Gericht an den Nationen iibt und Israel wiederherstellt, wie
es etwa Jesaja 40,10 und 63,1-4 zeigen. Scofield betont, dass die Aussagen iiber den leidenden
Knecht im ersten Kommen des Messias erfiillt worden sind. Die Aussagen iiber den

siegreichen, richtenden Knecht hingegen beziehen sich auf das zweite Kommen des Messias
und stehen noch aus (Scofield, 2015, S. 843).

Seite 106 von 160



Der HERR beruft seinen Knecht zum Licht der Nationen — der Erlosungsauftrag reicht iiber
Israel hinaus. Gott spricht zu seinem Knecht als Schopfer Himmels und Erde, als der, der Geist gibt
denen, die darauf leben. Er betont, dass er den Knecht in Gerechtigkeit berufen hat und ihn an der
Hand hilt. Der Auftrag geht iiber die Grenzen Israels hinaus: Der Knecht soll ein Bund fiir das Volk
und ein Licht fiir die Heiden sein. Er 6ffnet blinden Augen, fiihrt Gefangene aus dem Kerker und
bringt Licht in die Finsternis. Damit wird deutlich: Der Erlosungsauftrag betrifft nicht nur dulere Not,
sondern tiefste geistliche Dunkelheit. Der Knecht bringt nicht politische Reformation, sondern
geistliches Heil. Der HERR gibt seine Ehre keinem anderen — auch nicht den Go6tzen. Der Knecht
handelt ausschlieSlich im Namen des HERRN und offenbart dessen Heiligkeit. Diese Berufung zeigt,
dass Erlosung universal gedacht ist, aber vom heiligen Gott ausgeht. Niemand anderes als Gott kann
retten, und der Knecht ist das Mittel dieser Rettung. (Jesaja 42,5-9; Lukas 2,32; Jesaja 49,6;
Apostelgeschichte 13,47)

Die neue Heilsoffenbarung ruft zur Anbetung auf — Gottes Eingreifen wird sichtbar in der
Geschichte. In Reaktion auf die VerheiBung des Knechtes folgt ein Aufruf zum Lobgesang: ,,Singt
dem HERRN ein neues Lied.” Die ganze Erde, das Meer, die Inseln, die Wiiste — alle sollen Gott
preisen. Diese globale Dimension spiegelt die weltweite Bedeutung der bevorstehenden Erlosung. Der
HERR wird als Held beschrieben, der eifrig und siegreich eingreift. Sein Eingreifen wird nicht
verborgen bleiben, sondern Offentlich sichtbar werden. Der Aufruf zum Lob ist nicht nur Reaktion,
sondern Ausdruck von Erkenntnis: Wer Gottes Offenbarung sieht, muss anbeten. Die Beschreibung
betont, dass Gott nicht stumm bleibt: Er wird eingreifen wie ein Kriegsheld, mit Kraft und
Entscheidung. Das neue Lied ist daher kein bloBes Ritual, sondern Ausdruck echter Ergriffenheit iiber
Gottes Handeln. Der HERR zeigt seine Herrlichkeit, nicht durch Drohung, sondern durch die
Oftfenbarung seines Heils. Die ganze Schopfung wird Zeugin dieses Handelns. (Jesaja 42,10-13; Psalm
96,1-3; Offenbarung 5,9; Jesaja 12,5)

Trotz Gottes Offenbarung bleibt Israel blind und ungehorsam — das Gericht ist gerecht, doch mit
Hoffnung verbunden. Ab Vers 18 richtet sich die Botschaft an Israel selbst. Obwohl das Volk die
Erwihlung und das Gesetz Gottes besitzt, ist es blind und taub. Der Kontrast ist scharf: Der Knecht
Gottes soll Licht bringen, doch der Knecht Israel lebt in Finsternis. Israel hat die Wahrheit empfangen,
doch nicht beachtet. Gottes Offenbarung ist nicht verborgen, sondern 6ffentlich — dennoch bleibt das
Volk ungehorsam. Der HERR hat seinem Volk viele Mdglichkeiten gegeben, ihn zu erkennen, aber es
blieb verstockt. Deshalb wird es der Ziichtigung iibergeben, ohne dass es versteht, warum. Das Gericht
ist gerecht, weil es auf wiederholtem Ungehorsam griindet. Doch der Abschnitt endet nicht in

Hoftnungslosigkeit: Der HERR hat sein Volk nicht verworfen, sondern erzieht es durch das Gericht.

Seite 107 von 160



Selbst im Zorn bleibt Gottes Ziel die Wiederherstellung. Der Knecht Israel ist fehlbar, doch der Knecht
Gottes wird das vollbringen, was Israel verfehlt hat. (Jesaja 42,18-25; 5. Mose 32,28-30; Romer
2,17-24; Jesaja 53,11)

10.4. Riickkehr und Erlosung - Gott handelt méchtig (43,1-48,22)

10.4.1. Der HERR erlost Israel — Trost und Berufung (43,1-28)

Gottes Erwihlung Israels ist Grundlage fiir Trost und Schutz — nicht menschliche Leistung,
sondern gottliche Gnade zédhlt. Der Abschnitt beginnt mit einer eindriicklichen Zusage: ,,Fiirchte
dich nicht, denn ich habe dich erlost. Diese Worte richten sich an Israel, das inmitten von Exil,
Bedréingnis und gottlichem Gericht Trost empfangen soll. Der HERR begriindet seine Zusage nicht mit
Israels Treue, sondern mit seiner eigenen souverdnen Erwdhlung. ,.Ich habe dich bei deinem Namen
gerufen, du bist mein* — diese Formulierung betont personliche Beziehung und gottliches Eigentum.
Die Erlosung, von der gesprochen wird, ist nicht hypothetisch, sondern eine historische und zukiinftige
Realitdt. Auch das Durchqueren von Wasser und Feuer — Bilder fiir Priifungen und Gerichte — wird
nicht zum Verderben fiihren, weil Gottes Gegenwart mitgeht. Dies ist kein Freibrief vor Leid, sondern
die Zusage seiner Treue im Leid. Der Glaube an Gottes Zusage griindet nicht auf Gefiihl, sondern auf
seiner souverdnen Berufung. Die Formulierung ,du bist mein“ ist ein Bundessatz, der Gottes
unauflosliche Bindung an Israel ausdriickt. (Jesaja 43,1-2; 2. Mose 19,5; 5. Mose 7,6-8; Romer 11,29)

Gottes Liebe zu Israel ist unvergleichlich — er gibt andere Nationen fiir sein Volk hin. Der HERR
bekriiftigt seine Zuneigung zu Israel mit einer weiteren erstaunlichen Aussage: Er gibt Agypten, Kusch
und Seba als Losegeld fiir Israel. Damit wird betont, dass kein geopolitischer Wert groB3er ist als Gottes
Plan mit seinem Volk. Der Vergleich ist radikal: Ganze Reiche werden geopfert, damit Isracl bewahrt
bleibt. Diese Aussage ist Ausdruck gottlicher Priorititensetzung in der Weltgeschichte. Der Grund
dafiir liegt in Gottes Liebe, nicht in Israels Leistung: ,,Weil du teuer bist in meinen Augen, wertgeachtet
und ich dich lieb habe. Israel ist Gottes Augapfel, auch wenn es oft untreu war. Die Erwéhlung steht
iiber politischer Macht und nationalem Prestige. Der HERR handelt nicht willkiirlich, sondern aus
ewiger Treue. Selbst als sein Volk zerstreut und unterdriickt ist, sammelt er es aus allen
Himmelsrichtungen. Die Riickfiihrung aus dem Exil ist Teil eines umfassenden Heilshandelns. Kein
Ort ist zu weit, kein Zustand zu verloren, dass Gott nicht retten konnte. (Jesaja 43,3-7; Sacharja 2,12;
Jeremia 31,3-10; Hesekiel 36,22-24)

Seite 108 von 160



Israel soll Zeuge des einzig wahren Gottes sein — Gotzen besitzen keine Macht, Geschichte zu
deuten. Der HERR stellt Israel in eine besondere Funktion: ,,/hr seid meine Zeugen.* Inmitten einer
Welt voller Gétzen und religidser Verwirrung soll Israel bezeugen, dass nur der HERR rettet. Der
Aufruf zum Zeugendienst griindet sich auf Gottes Taten in der Geschichte. Kein anderer Gott hat
angekiindigt, was geschehen wird — nur der HERR offenbart Zukunft. Die Gotzen konnen weder reden
noch retten, doch Israel kennt den, der von Anfang an gehandelt hat. Der Ausdruck ,,/ch bin es*
(hebriisch: ani hu) betont Gottes Selbstexistenz und Exklusivitit. Der Auftrag zur Zeugenschaft ist
dabei nicht optional, sondern Teil der Berufung Israels. Es geht nicht um Mission durch Kraft, sondern
um das Bekenntnis zur Wahrheit. Gottes Alleinanspruch steht im Zentrum: ,,Aufler mir gibt es keinen
Retter.* Der Glaube an einen einzigen, rettenden Gott ist das Fundament wahrer Offenbarung. Israel
hat ihn erlebt, soll ihn bezeugen und dadurch Gottes Herrlichkeit offenbaren. (Jesaja 43,8-13; 5. Mose
4,35-39; Jesaja 44,6-8; Johannes 17,3)

Gott handelt trotz Israels Versagen — seine Treue iiberdauert den Ungehorsam seines Volkes.
Trotz der hohen Berufung wird Israel nicht verklart: Der Text spricht offen von Israels Verfehlung.
»Du hast mich nicht angerufen, Jakob, sondern dich iiber mich miide gemacht.* Die Kritik Gottes zielt
auf den religiésen Formalismus, der keine Liebe kennt. Opfer wurden dargebracht, aber nicht aus
aufrichtigem Herzen. Stattdessen hat das Volk Gott mit Siinden beschwert. Dennoch 16scht der HERR
die Ubertretungen aus — nicht wegen Israels Wiirde, sondern ,,um meinetwillen.” Diese Wendung ist
theologisch zentral: Gottes Treue ist nicht abhdngig vom Verhalten des Volkes, sondern griindet in
seinem eigenen Wesen. Die gottliche Vergebung basiert auf Gnade, nicht auf Verdienst. Selbst wenn
Israel seinen Auftrag verfehlt, bleibt Gott seinem Bund treu. Der Text zeigt die Spannung zwischen
gottlicher Heiligkeit und gottlicher Gnade. Das Gericht tiber das Heiligtum und die Fiirsten ist nicht
Willkiir, sondern Konsequenz. Doch die Tiir zur Vergebung bleibt offen. (Jesaja 43,22-28; 2. Mose
34,6-7; Psalm 103,10-12; Romer 3,3-4)

Die Erinnerung an vergangenes Unrecht dient der Offenbarung gottlicher Gnade — Gott bleibt
der Handelnde in der Geschichte. Der Abschnitt endet mit einer erniichternden Riickschau auf
Israels geistlichen Zustand. Schon die Vorfahren haben gegen den HERRN gesiindigt, und die
geistlichen Leiter — die Fiirsten — haben die Heiligkeit Gottes missachtet. Doch diese Anklage miindet
nicht in Verwerfung, sondern in eine Einladung zur Besinnung. Gott handelt, nicht um zu vernichten,
sondern um zur Umkehr zu fithren. Der HERR spricht Recht iiber sein Volk, doch immer mit dem Ziel
der Wiederherstellung. Die Erinnerung an Schuld ist keine bloBe Historie, sondern Teil der
Offenbarung. Wer sich selbst erkennt, erkennt Gottes Gnade umso tiefer. Die Gerichtsbotschaft ist

eingebettet in die groflere Bewegung gottlicher Erlosung. Damit wird deutlich: Gottes Handeln in der

Seite 109 von 160



Geschichte ist immer auf sein Ziel hin ausgerichtet — die Offenbarung seiner Treue und Heiligkeit.
Israel bleibt sein Volk, auch durch Gericht hindurch. Die géttliche Gnade steht am Anfang, in der Mitte
und am Ende seines Weges mit seinem Volk. (Jesaja 43,27-28; Jesaja 1,4-6; 5. Mose 9,6-7; Romer
11,25-27)

10.4.2. Gottes Exklusivitit und die Torheit der Gotzen (44,1-28)

Gottes bleibende Erwihlung Israels ist Ausdruck unverdienter Gnade — er gieflt seinen Geist
iiber sein Volk aus. Der Abschnitt beginnt mit der Zusicherung goéttlicher Erwéhlung: ,.So hdre nun,
Jakob, mein Knecht, und Israel, den ich erwdhlit habe.* Diese doppelte Bezeichnung betont sowohl die
Bundesbeziehung als auch die Funktion Israels als Diener Gottes. Die Erwidhlung beruht nicht auf
Verdienst, sondern allein auf gottlicher Gnade. Der HERR erinnert daran, dass er Israel schon im
Mutterleib gebildet hat. Damit unterstreicht er die Tiefe seiner Beziehung zum Volk. In einer Zeit
geistlicher Trockenheit verheifit Gott, seinen Geist {iber den Samen Israels zu gielen wie Wasser auf
das diirstende Land. Diese AusgieBung bewirkt Erneuerung, Fruchtbarkeit und geistliches Leben. Die
Folge ist Identifikation mit dem HERRN: , Einer wird sagen: Ich gehdére dem HERRN.“ Die
Erwéhlung bleibt also nicht folgenlos, sondern fiihrt zu offentlichem Bekenntnis. Diese Verse
verbinden Trost mit Berufung und zeigen, dass Gottes Geist die entscheidende Kraft zur
Wiederherstellung ist. (Jesaja 44,1-5; Joel 3,1-2; 5. Mose 7,7-8; Sacharja 12,10)

Der HERR allein ist Gott — seine ewige Existenz, Allwissenheit und Treue machen ihn
einzigartig. Im Zentrum dieses Abschnitts steht die klare Selbstoffenbarung Gottes: ,,/ch bin der Erste
und ich bin der Letzte, und aufler mir gibt es keinen Gott.“ Diese Aussage betont sowohl die
Exklusivitit als auch die Ewigkeit Gottes. Im Gegensatz zu den Gotzen stellt der HERR rhetorisch die
Frage: ,,Wer ist wie ich?* Niemand kann vergangene oder zukiinftige Dinge verkiinden wie er. Gottes
Fahigkeit zur Vorhersage unterstreicht seine Kontrolle {iber die Geschichte. Die Berufung Israels als
Zeuge wird erneut aufgegriffen. Furchtlosigkeit ist angebracht, weil der HERR alles in seiner Hand
hélt. Die Wahrheit iiber Gottes Einzigartigkeit ist nicht theoretisch, sondern soll zum Vertrauen fiihren.
Der Glaube ruht nicht auf Vermutungen, sondern auf geoftfenbarter Wirklichkeit. Der HERR ist der
souverdne Ursprung und das Ziel der Geschichte. Wer auf ihn vertraut, steht fest inmitten eines
schwankenden Weltbildes. (Jesaja 44,6-8; Offenbarung 1,8; Jesaja 45,5-7; Psalm 90,1-2)

Die Gotzen sind das Werk menschlicher Hinde — ihre Anbetung ist Ausdruck geistlicher

Blindheit. Der Text beschreibt detailliert, wie Gotzen gemacht werden — von Menschen, aus Material,

Seite 110 von 160



das selbst der Vergénglichkeit unterliegt. Der Schmied arbeitet mit Hitze und Miihe, der Zimmermann
mit MaBlband und Werkzeug. Doch am Ende steht ein Bild, das nicht sprechen, héren oder handeln
kann. Der Widerspruch ist offenkundig: Aus dem gleichen Holz, das als Brennholz dient, wird ein Gott
gemacht. Der Mensch kniet nieder vor dem Werk seiner Hdande und betet es an. Der Text spricht von
einem ,,verfiihrten Herzen*, das die Wahrheit nicht mehr erkennt. Die Kritik ist nicht nur logisch,
sondern geistlich: Wer Gotzen verehrt, ersetzt den Schopfer durch Geschaffenes. Die Gotzenanbetung
fiihrt zur Entfremdung von der Wahrheit Gottes. Israel wird dadurch gewarnt, nicht denselben Weg zu
gehen. Der Text entlarvt Gotzendienst als fundamentale Verirrung. Die Anbetung des Geschopfes
anstelle des Schopfers ist der Kern aller geistlichen Tauschung. (Jesaja 44,9-20; Romer 1,21-25; Psalm
115,4-8; Jeremia 10,3-5)

Der HERR ist der Erloser Israels — er allein verkiindet Zukunft und erfiillt seinen Ratschluss
durch Kores. Am Ende des Kapitels richtet sich der Blick wieder auf den HERRN als Erloser. Er ist
es, der Israel von Anfang an tridgt und bewahrt. Im Gegensatz zur Leere der Gotzen ist sein Handeln
konkret und geschichtlich. Der HERR verkiindet, was zukiinftig geschehen wird — und nennt Kores
beim Namen, lange bevor dieser geboren ist. Damit zeigt er seine Souverinitit iber Geschichte und
Konige. Kores wird berufen, Jerusalem wieder aufzubauen und den Tempelgrund zu legen. Diese
VerheiBung offenbart Gottes Kontrolle iiber die Volkerwelt. Der Heilsplan Gottes verlduft nicht
verborgen, sondern offenbart sich durch prophetisches Wort. Der HERR allein handelt, keiner sonst.
Israel soll dadurch erkennen, dass sein Gott lebendig und treu ist. Die Offenbarung des Kores ist
zugleich Trost und Beweis: Der Gott Israels erfiillt seine Zusagen, selbst durch heidnische Werkzeuge.
(Jesaja 44,21-28; Esra 1,1-2; Jesaja 46,10-11; Johannes 13,19)

10.4.3. Kores als Werkzeug des HERRN — Gottes souveriner
Heilsplan (45,1-25)

Kores ist von Gott gesalbt — als heidnischer Konig erfiillt er den Heilsplan des HERRN. Der
Abschnitt beginnt mit einer liberraschenden Aussage: Kores, der persische Konig, wird als ,,Gesalbter
bezeichnet. Damit wird er nicht zum Messias im heilsgeschichtlichen Sinn, sondern zum Werkzeug in
Gottes souverdnem Plan. Der HERR selbst hilt seine rechte Hand und 6ffnet ihm verschlossene Tiiren.
Der politische Aufstieg Kores ist also nicht Ergebnis menschlicher Macht, sondern gottlicher Fiihrung.
Gott spricht deutlich: ,,Ich bin es, der dich bei deinem Namen gerufen hat, obwohl du mich nicht
erkannt hast.* Diese Aussage unterstreicht, dass Gott auch Menschen gebraucht, die ihn nicht kennen,
um seinen Willen zu erfiillen. Kores soll Israel die Riickkehr ermdglichen und den Tempelbau

einleiten. Der HERR handelt nicht aus Reaktion, sondern nach vorherbestimmtem Plan. Damit wird

Seite 111 von 160



die Allmacht Gottes iiber weltliche Herrscher bezeugt. Selbst Heiden stehen unter seiner souverdnen
Herrschaft. Die Berufung Kores dient nicht nur Israel, sondern offenbart Gottes Kontrolle iiber
Geschichte. (Jesaja 45,1-5; Esra 1,1-4; Daniel 2,21; Romer 9,17)

Gottes Alleinherrschaft schlieft Licht und Finsternis ein — es gibt keine unabhingige Macht
neben ihm. Der HERR bekriftigt in einzigartiger Weise seine Souverénitdt: ,,/ch bin der HERR und
sonst keiner.* Diese Betonung begegnet mehrfach und hebt die absolute Einzigartigkeit Gottes hervor.
Er ist nicht nur der Schopfer des Lichts, sondern auch der Finsternis, nicht nur des Friedens, sondern
auch des Unheils. Diese Aussagen sollen keine moralische Gleichsetzung sein, sondern Gottes
Kontrolle tiber das gesamte Geschehen verdeutlichen. Alles, was geschieht, liegt unter seinem Willen —
auch das Gericht. Die Gotter der Volker haben keine solche Macht. Israel wird ermahnt, dies zu
erkennen und den HERRN allein als Schopfer und Lenker anzubeten. Die Aufforderung richtet sich
auch an die Himmel und die Erde, die Gerechtigkeit regnen sollen — ein Bild fiir die kommende
Heilsoffenbarung. Gott ist nicht fern oder passiv, sondern aktiv in der Geschichte. Seine
Einzigartigkeit ist nicht theologisch abstrakt, sondern konkret erfahrbar. (Jesaja 45,5-8; Amos 3,6; 5.
Mose 32,39; Klagelieder 3,37-38)

Der Mensch hat nicht das Recht, Gottes Handeln in Frage zu stellen — Gottes Ratschluss ist
vollkommen. Der HERR begegnet menschlicher AnmalBung mit klaren Worten: ,,Wehe dem, der mit
seinem Schopfer hadert.* Das Bild vom Ton und Topfer macht deutlich: Der Mensch steht nicht auf
einer Stufe mit Gott. Kein Geschopf kann den Schopfer zurechtweisen oder seine Plane anzweifeln.
Diese Worte sind eine Warnung vor theologischer Uberheblichkeit. Auch wenn Gottes Wege
unverstandlich erscheinen, bleiben sie gut und gerecht. Besonders im Zusammenhang mit Kores als
heidischem Werkzeug Gottes konnten Zweifel aufkommen. Doch der HERR bekriftigt, dass seine
Entscheidungen souverin und zielgerichtet sind. Israel wird erinnert: Gott ist der Schopfer, der alles zu
seiner Ehre formt — auch den Menschen. Diese Wahrheit ist nicht theoretisch, sondern hat praktische
Konsequenzen fiir Glauben und Vertrauen. Wer Gottes Wege in Frage stellt, verkennt seine Heiligkeit
und Allmacht. (Jesaja 45,9-12; Romer 9,20-21; Hiob 38,1-4; Psalm 115,3)

Gottes Heil richtet sich an alle Nationen — sein Sieg wird universal anerkannt werden. Am Ende
des Kapitels 6ffnet sich der Blick iiber Israel hinaus auf die ganze Welt. Der HERR ruft alle Nationen
auf: ,,Wendet euch zu mir, so werdet ihr gerettet.” Diese Einladung zeigt, dass Gottes Heil nicht auf ein
Volk beschrinkt ist. Der Gott Israels ist zugleich der Retter aller, die sich ihm zuwenden. Die
Formulierung ,,denn ich bin Gott und keiner sonst“ unterstreicht erneut seine Einzigkeit. Jeder Knie
wird sich vor ihm beugen, jede Zunge wird ihm schworen. Diese prophetische Aussage findet ihre

Erfiillung im Neuen Testament in der universalen Herrschaft Christi. Der Glaube an den HERRN ist

Seite 112 von 160



nicht regional oder ethnisch, sondern universell. Der HERR offenbart sich als gerechter Gott und
Retter zugleich. Seine Gerechtigkeit steht nicht im Gegensatz zur Rettung, sondern macht sie
notwendig. Die Volker, die sich beugen, werden gerechtfertigt und erlost. Der Schluss des Kapitels
verbindet Souverdnitdt und Barmherzigkeit auf vollkommene Weise. (Jesaja 45,20-25; Philipper
2,10-11; Romer 3,29-30; Offenbarung 7,9-10)

10.4.4. Gericht iiber Babels Gotter — der HERR trigt sein Volk
(46,1-13)

Die Gotzen Babylons sind Lasten statt Helfer — sie konnen nicht retten, sondern miissen selbst
getragen werden. Der Abschnitt beginnt mit einer erniichternden Szene: Bel und Nebo, die
Hauptgotter Babylons, werden gestiirzt und auf Tiere geladen. Diese Bilder verdeutlichen, dass die
Gotzen keine rettende Kraft besitzen, sondern selbst zu Lasten fiir die Menschen werden. Die Gotzen,
die verehrt wurden, sind nun nutzlose Lasten auf schwankenden Tieren. Sie konnen weder sich selbst
noch andere retten. In scharfem Kontrast dazu steht der HERR, der sein Volk trdgt. Die ironische
Umkehrung — dass die Gotzen getragen werden miissen — dient der Entlarvung aller Gotzenreligionen.
Wer auf Werke menschlicher Hinde vertraut, wird enttduscht. Der HERR hingegen hat sein Volk von
Anfang an getragen — ,,vom Mutterleib an‘ bis ins Alter. Diese Gegeniiberstellung zeigt die Absurditit
des Gotzendienstes und die Treue Gottes. Die Gotzen fallen, doch Gott bleibt. (Jesaja 46,1-4; Psalm
115,4-8; Jeremia 10,5; 5. Mose 1,31)

Gottes Wesen unterscheidet sich radikal von den Goétzen — er ist ohnegleichen und kennt das
Ende von Anfang an. Der HERR fordert sein Volk auf, sich daran zu erinnern, wer er ist: ,.Ich bin
Gott, und keiner sonst, ein Gott, dem nichts gleicht.* Der Unterschied zu den Gd6tzen ist nicht graduell,
sondern absolut. Wihrend die Gotzen schweigen, redet Gott. Wahrend sie ohnmaéchtig sind, kennt er
Vergangenheit und Zukunft. Er verkiindigt das Ende von Anfang an und fiihrt seinen Ratschluss aus.
Diese Aussagen unterstreichen die souverdne Vorsehung Gottes in allen Dingen. Seine Pléne sind nicht
hypothetisch, sondern wirksam und unumstéBlich. Die Erwdhnung eines ,,Adlers aus dem Osten*
verweist erneut auf Kores, durch den Gottes Wille geschieht. Der HERR handelt nicht zuféllig oder
verzogert, sondern zu seiner Zeit und nach seinem Plan. Dies soll dem Volk Vertrauen geben,
besonders angesichts dullerer Bedrohungen. Der Gott Israels ist nicht einer unter vielen, sondern der
einzig wahre, der Geschichte lenkt. (Jesaja 46,5-11; Jesaja 44,6-8; Psalm 33,10-11; Offenbarung 1,8)

Seite 113 von 160



Gottes Gerechtigkeit ist nahe — seine Hilfe kommt, und seine Herrlichkeit wird sich in Zion
zeigen. Der Abschnitt endet mit einem Aufruf zur Besinnung: ,,Hort zu, ihr Unerschrockenen, die ihr
fern seid von der Gerechtigkeit.* Diese Bezeichnung richtet sich an ein geistlich verhdrtetes Volk, das
die Ndhe Gottes nicht mehr erkennt. Der HERR erklart, dass seine Gerechtigkeit nicht fern ist, sondern
nahe. Auch wenn das Heil scheinbar verzogert ist, wird es gewiss kommen. Der Ausdruck ,,/ch bringe
meine Gerechtigkeit nahe* verweist auf Gottes aktives Eingreifen, das sowohl rettend als auch richtend
ist. Die Hilfe wird nicht aus menschlicher Anstrengung kommen, sondern vom HERRN selbst. Zion
wird der Ort sein, an dem sich Gottes Herrlichkeit offenbart. Diese VerheiBung stellt die gottliche
Treue trotz Israels Verfehlungen heraus. Gottes Handeln ist nicht abhdngig von menschlichem
Verdienst, sondern Ausdruck seines Bundes. Wer seine Gerechtigkeit sucht, wird nicht beschdmt. Der
HERR wird seine Zusagen erfiillen, denn seine Gerechtigkeit ist ewig. (Jesaja 46,12-13; Romer 10,3-4;
Psalm 85,10-11; Jesaja 62,1)

10.4.5. Gericht iiber Babylon — Stolz und Fall (47,1-15)

Babylon wird vom Thron gestiirzt — die einst stolze Herrin der Konigreiche wird zur Sklavin.
Der Abschnitt beginnt mit einem drastischen Bild: Babylon, die einstige , Jungfrau, Tochter Babel*,
wird zur Sklavin erniedrigt. Die Herrin der Reiche, die auf Thronen sa3, muss nun den Staub sitzen
und Miihlsteine mahlen. Die Entthronung Babylons ist kein politischer Unfall, sondern gottliches
Gericht. Thre Bloe wird aufgedeckt, was im Alten Orient ein Bild fiir Schande und Demiitigung ist.
Der HERR selbst erklért, dass er Rache nimmt, ohne Erbarmen zu zeigen. Diese Worte unterstreichen,
dass das MaB der Siinde voll ist. Babylon, das Gottes Volk grausam behandelte, erfahrt nun
Gerechtigkeit. Der einstige Glanz wird in Staub verwandelt. Das Gericht betrifft nicht nur politische
Macht, sondern auch geistliche Hybris. Wer sich selbst erhoht, wird erniedrigt — ein Prinzip gottlicher
Ordnung. Der Fall Babylons ist Vorbild fiir jedes gottlose Reich. (Jesaja 47,1-4; Offenbarung 18,2-8;
Obadja 1,3-4; Spriiche 16,18)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu Jesaja 47,1, dass der Ruf an
die ,,jungfrduliche Tochter Babels“, in den Staub hinabzusteigen, den vollstindigen Verlust von
Macht, Wiirde und koniglicher Stellung beschreibt. Nach Raschi bezeichnet der Ausdruck
,,jungfrduliche Tochter Babel* keine ehrenvolle Reinheit, sondern eine Nation, die bislang
unberiihrt und selbstsicher erschien, nun jedoch unter gottlichem Gericht steht. Babel wird
nicht mehr als ,,verwohnt und zart* dargestellt, sondern als erniedrigt, entrechtet und ohne

Koénigreich. Der Vers macht deutlich, dass menschlicher Hochmut und imperiale Macht vor

Seite 114 von 160



dem Gericht Gottes keinen Bestand haben und dass selbst scheinbar unangreifbare Reiche tief
fallen konnen (Rubin, 2016, S. 567).

Babylon vertraute auf sich selbst und ihre Zauberei — nun wird ihre Sicherheit zur Téduschung.
Babylon sagte in ihrem Herzen: ,,Ich bin, und sonst keine*, eine Anmafung, die gottliche Exklusivitit
beansprucht. Dieses Selbstbild fiihrte zu geistlicher Blindheit: ,,Du hast gesagt: Kein Ungliick wird
tiber mich kommen.* Der Glaube an Unantastbarkeit entpuppte sich als Illusion. Der HERR richtet
Babylon nicht nur wegen ihrer Gewalttat, sondern auch wegen ihrer Arroganz und Zauberei. Diese
Praktiken waren Teil ihrer Kultur und ihres politischen Einflusses. Doch Gott zeigt: Keine Magie,
keine Weisheit und keine Astrologie konnen das Gericht abwenden. Der Stolz Babylons hatte keine
Grundlage in Wahrheit, sondern war durch Selbsttiuschung genéhrt. Die plotzliche Katastrophe, die
tiber sie kommt, wird keine Warnung haben. Das Gericht ist endgiiltig, weil es dem Ausmall der
Schuld entspricht. Babylon ist ein Beispiel flir jede Zivilisation, die sich selbst vergéttlicht. Die
gottliche Gerechtigkeit lasst sich nicht austricksen. (Jesaja 47,5-11; Jeremia 50,29-31; Nahum 3,4-6; 1.
Thessalonicher 5,3)

Alle Helfer Babylons versagen — die Gotzenpriester und Sterndeuter konnen den Untergang
nicht aufhalten. In den letzten Versen wird deutlich, dass niemand Babylon retten kann. Die Zauberer,
Sterndeuter und Wahrsager, auf die das Reich vertraute, stehen machtlos da. Der HERR beschreibt sie
als Spreu, die das Feuer nicht retten kann. Die Menschen, an die man sich gewohnt hatte, werden nicht
zur Hilfe erscheinen. Die Einsamkeit Babylons am Tag des Gerichts ist Ausdruck gottlicher
Vergeltung. Alle Ressourcen menschlicher Religion und Wissenschaft versagen vor dem Eingreifen
Gottes. Die Astrologen, die tdglich den Himmel beobachteten, um Zukunft zu deuten, konnen das
kommende Gericht nicht erkennen. Thre Dienste sind nutzlos angesichts der Realitét goéttlichen Zorns.
Babylon ist allein, verlassen und ungerettet. Diese Szene betont die Vergeblichkeit aller Hoffnung auf
menschliche Weisheit ohne Gottesfurcht. Am Ende bleibt nur der HERR, der alles richtet. Wer ihn
ignoriert, steht ohne Hilfe da. (Jesaja 47,12-15; Jesaja 44,25; Psalm 1,4-6; 1. Korinther 1,19-20)

10.4.6. Gottes Mahnung an Israel — Ruf zur Umkehr (48,1-22)

Israel bekennt sich duBlerlich zum HERRN, doch sein Herz ist verhirtet — Gottes Vorhersagen
sollen den Glauben stirken. Der Abschnitt beginnt mit einer erniichternden Analyse: Das Volk
bekennt sich zwar zum Namen des HERRN und beruft sich auf die Stadt Gottes, doch nicht in
Wabhrheit und Gerechtigkeit. Der Glaube ist formal, aber nicht echt. Gott weil}, dass Israel halsstarrig

Seite 115 von 160



und sein Nacken ein eiserner Muskel ist. Deshalb hat er von Anfang an seine Werke angekiindigt —
damit niemand sagen konne, ein Go6tze habe sie getan. Die prophetische Offenbarung dient dazu, das
Vertrauen in den HERRN zu befestigen. Die frithe Ankiindigung und spétere Erfiillung seiner Worte
offenbaren seine Treue. Doch Israel hat nicht gehort, obwohl es wusste. Es hat sich bewusst gegen das
Reden Gottes verschlossen. Die Warnung ist klar: Das bloBe Tragen des Namens Gottes gentigt nicht.
Wahre Beziehung zum HERRN zeigt sich in Gehorsam und Demut. Die Geschichte Israels ist ein
Zeugnis gottlicher Geduld und zugleich ein Ruf zur Erneuerung. (Jesaja 48,1-8; 5. Mose 5,29; Jeremia
7,9-10; Romer 2,28-29)

Gott handelt um seines Namens willen — seine Treue iiberdauert Israels Untreue. Trotz der
Verstockung Israels lasst Gott das Volk nicht los. ,,Um meines Namens willen halte ich meinen Zorn
zuriick®, erklart der HERR. Diese Aussage ist Ausdruck reiner Gnade. Das Gericht wird nicht voll
ausgefiihrt, damit Gottes Name nicht entheiligt wird. Gott handelt nicht wegen Israels Wiirdigkeit,
sondern um seiner eigenen Ehre willen. Die Léuterung Israels wird mit dem Bild des Schmelzofens
beschrieben: nicht zur Vernichtung, sondern zur Reinigung. Der HERR sucht nicht Vergeltung,
sondern Wiederherstellung. Er will, dass sein Name geehrt wird und seine Verheilungen sich erfiillen.
Deshalb wird Israel nicht endgiiltig verworfen. Gottes Ziel bleibt bestehen, trotz der Rebellion seines
Volkes. Seine Geduld ist Ausdruck seiner Heiligkeit und seiner souverdnen Erwéhlung. Das Volk muss
erkennen, dass seine Hoffnung allein in der Gnade Gottes liegt. (Jesaja 48,9-11; Hesekiel 36,21-23; 2.
Mose 34,6-7; Romer 11,29)

Israel soll auf Gottes Stimme horen — der Segen liegt im Gehorsam gegeniiber seinem Gebot. Der
HERR ruft Israel erneut: ,,Hore auf mich, Jakob, und Israel, mein Berufener.* Er, der Anfang und Ende
ist, hat die Erde gegriindet und alles ins Dasein gerufen. Diese Selbstdarstellung betont Gottes
Autoritdt und Weisheit. Er allein weil}, was kommen wird, und fiihrt seinen Plan aus. In dieser
Autoritdt kiindigt er auch den kommenden Vollstrecker seines Willens an — Kores. Israel wird
eingeladen, auf Gottes Wort zu horen. Der HERR hat von Anfang an nicht im Verborgenen geredet,
sondern offenbart, was noétig ist. Der Gehorsam gegeniiber seinem Wort bringt Frieden wie einen
Strom und Gerechtigkeit wie Meereswellen. Doch weil Israel nicht gehorcht hat, bleibt es ohne diesen
Segen. Der Text ist nicht blo Riickblick, sondern Ruf zur Umkehr. Gottes Gebot ist keine Last,
sondern Weg zum Leben. Segen und Frieden sind mit der Erkenntnis Gottes verbunden. (Jesaja
48,12-19; Psalm 119,165; Jesaja 30,15; Johannes 14,23)

C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldrt zu Jesaja 48,16,
dass diese Aussage zu den deutlichsten Hinweisen im Alten Testament auf die Dreieinigkeit

gehort. Der Sprecher ist hier nicht der Prophet, sondern der HERR selbst, was den

Seite 116 von 160



theologischen Gehalt der Stelle besonders unterstreicht. Scofield weist darauf hin, dass der
Zusammenhang der folgenden Verse zeigt, wie mehrere gottliche Personen gemeinsam handeln.
Dadurch wird eine innere Vielheit innerhalb des einen Gottes sichtbar, ohne den
alttestamentlichen Monotheismus aufzuheben (Scofield, 2015, S. 843).

Israel wird trotz vergangener Schuld zur Riickkehr aufgefordert — der HERR ist der Erloser,
auch am Ende des Weges. Der Abschnitt endet mit einem Aufruf zur Riickkehr aus Babel. Die
Erlosung ist nicht nur innerlich, sondern auch geschichtlich konkret. Der Ruf: ,,Geht hinaus aus
Babel ist Befreiung und Neuanfang zugleich. Israel soll dies mit Freudenruf verkiinden: Der HERR
hat sein Volk erlost. Diese Riickkehr ist mehr als eine geografische Bewegung — sie ist ein geistlicher
Exodus. Wie einst aus Agypten, so wird Gott auch jetzt sein Volk fiihren. Er wird es nicht diirsten
lassen, sondern Wasser geben aus Felsen. Die Erinnerung an frithere Wundertaten dient der Stirkung
des Vertrauens. Doch der Abschnitt endet auch mit einer ernsten Warnung: ,,Keinen Frieden, spricht
der HERR, gibt es fiir die Gottlosen.” Die VerheiBung des Heils ist nicht universell, sondern an
Glauben und Gehorsam gebunden. Wer sich Gott widersetzt, bleibt auBerhalb des Segens. Erlosung ist
offenbart, doch nur der Glaubende empfangt sie. (Jesaja 48,20-22; Jesaja 52,11-12; 1. Korinther
10,1-4; Hebréder 3,15-19)

Seite 117 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 40.1-48.22)

Zusammenfassung:

Jesaja 40,1-48,22 eroftnet den zweiten Hauptteil des Buches und richtet sich prophetisch an das Volk
Israel in der kommenden babylonischen Gefangenschaft mit einer umfassenden Botschaft des Trostes.
Gott selbst ergreift das Wort und erklirt, dass die Zeit des Gerichts erfiillt ist und die Schuld
Jerusalems gesiihnt wurde. Die einzigartige Grof3e und Souverénitit des HERRN wird entfaltet: Er ist
der ewige Schopfer, der Lenker der Geschichte und der allein wahre Gott im Gegensatz zu allen
Gotzen. Wiederholt wird betont, dass kein Mensch und keine Macht ihm gleichkommt. In diesem
Zusammenhang wird Kyrus, der persische Herrscher, als von Gott berufener Werkzeugtrager
vorgestellt, lange bevor er historisch auftritt, was Gottes Vorherwissen und absolute Kontrolle
unterstreicht. Israel wird als Knecht des HERRN angesprochen, zugleich getrostet und ermahnt, da es
trotz Erwdhlung immer wieder blind und widerspenstig handelt. Gott versichert jedoch seine bleibende
Treue zum Bundesvolk und bekriftigt, dass Erwdhlung nicht aufgehoben wird. Die scharfe Polemik
gegen den Gotzendienst entlarvt die Torheit menschlicher Religiositdt, die Geschaffenes anbetet statt
den Schopfer. Immer wieder werden Trost und Warnung miteinander verkniipft: Erlosung ist zugesagt,
aber Unglaube bleibt folgenreich. Der Abschnitt betont, dass Heil nicht aus Israel selbst kommit,
sondern allein aus Gottes Gnade und Macht. Am Ende steht die ernste Feststellung, dass es keinen
Frieden fiir die Gottlosen gibt, womit Trost und Verantwortung untrennbar verbunden bleiben. Jesaja
40-48 legt damit das theologische Fundament fiir die kommende Erlosung durch den HERRN allein.

Anwendungen:

Gott ist der souverine Lenker der Geschichte. Der Text zeigt, dass Gott Konige beruft, Reiche
aufrichtet und stiirzt, lange bevor Menschen Zusammenhinge erkennen. Geschichte verlduft nicht

zufdllig, sondern nach gottlichem Ratschluss. Diese Einsicht verleiht heilsgeschichtliche Gewissheit.

Trost griindet sich auf Gottes Wesen, nicht auf Umstinde. Israels Trost entsteht nicht durch
verdnderte duBere Lage, sondern durch die Erkenntnis, wer Gott ist. Seine Macht, Treue und Ewigkeit

sind die Grundlage der Hoffnung. Diese Wahrheit relativiert gegenwartige Bedriangnis.

Erlosung schlieit Abkehr von Gétzen ein. Der scharfe Kontrast zwischen dem lebendigen Gott und
toten Gotzen macht geistliche Loyalitdt unteilbar. Vertrauen auf Ersatzsicherheiten widerspricht echter

Erlosung. Diese Perspektive verbindet Trost mit geistlicher Klarheit.

Seite 118 von 160



11. Das Knechtslied und der leidende Messias (49,1-57,21)

11.1. Zweites Knechtslied — Berufung zur Rettung der Nationen
(49,1-13)

Der Knecht des HERRN ist von Mutterleib an gottlich berufen — sein Dienst beginnt nicht mit
seiner Sendung, sondern mit Gottes souveriner Erwihlung. Das zweite Knechtslied beginnt mit
einem Aufruf an die fernen Kiisten und Volker der Welt, dem Knecht zuzuhdren. Dieser spricht als
Prophet, dessen Berufung nicht aus eigener Entscheidung hervorgegangen ist, sondern aus gottlicher
Initiative. Der HERR hat ihn bereits im Mutterleib gerufen und seinen Namen genannt. Damit wird
seine Erwéhlung als ein heilsgeschichtlicher Akt Gottes bezeichnet, der lange vor seinem 6ffentlichen
Wirken begann. Die Betonung liegt auf der gottlichen Souverdnitit, mit der der Knecht in den Dienst
gestellt wird. Sein Mund ist wie ein scharfes Schwert, und er ist wie ein Pfeil im Kocher — beides
Bilder fiir ein wirksames, zielgerichtetes Reden, das Gottes Wahrheit durchsetzt. Der Knecht ist zudem
im Schatten Gottes verborgen, was sowohl Schutz als auch Zuriickhaltung bis zur Offenbarung seiner
Sendung ausdriickt. Seine Autoritdt ist nicht menschlich begriindet, sondern durch Gottes Berufung
und Zuriistung gewirkt. Damit wird die Grundlage fiir seinen spéteren internationalen Auftrag gelegt.
(Jesaja 49,1-2; Jeremia 1,5; Galater 1,15-16; Offenbarung 1,16)

Der Knecht steht stellvertretend fiir Israel und erfiillt den Auftrag, den das Volk als Ganzes
nicht erfiillen konnte. In Vers 3 wird der Knecht ausdriicklich mit dem Namen ,,Israel* angeredet,
obwohl es sich um eine Einzelperson handelt. Dies zeigt, dass der Knecht in sich die Berufung Israels
erfiillt und verkorpert. Das Volk als Ganzes war berufen, ein Licht fiir die Nationen zu sein, versagte
jedoch in dieser Aufgabe durch Gotzendienst und Ungehorsam. Der Knecht {ibernimmt nun diese
Funktion — er ist der wahre, treue Israelit, der den Willen Gottes vollkommen erfiillt. Zugleich
empfindet er zunédchst seine Miihe als vergeblich und seine Kraft als verausgabt. Doch er lésst sich
nicht vom &uBleren Misserfolg bestimmen, sondern vertraut auf Gottes gerechtes Urteil. Seine
Berufung ist nicht an sichtbaren Erfolg gebunden, sondern an Gottes Plan. Das verdeutlicht den
Glaubensgehorsam des Knechtes, der im Dienst bleibt, obwohl er scheinbar wenig Frucht sieht. Gottes
Anerkennung bleibt ihm gewiss, auch wenn sie vor den Augen der Welt verborgen ist. (Jesaja 49,3-4;
Matthéus 3,17; Philipper 2,7-9; Johannes 17,4)

Der Auftrag des Knechtes umfasst nicht nur Israel, sondern auch die Nationen — Gottes Heil gilt
der ganzen Welt. Der HERR spricht zu seinem Knecht und macht deutlich, dass dessen Aufgabe nicht

nur die Wiederherstellung der Stimme Jakobs und Israels ist. Der Knecht soll vielmehr auch ein Licht

Seite 119 von 160



fiir die Heiden sein, damit Gottes Heil bis an die Enden der Erde reiche. Diese Ausweitung zeigt den
universalen Charakter der Heilsgeschichte. Das Evangelium ist nicht auf ein Volk beschrdnkt, sondern
schlieBt alle Volker mit ein. Der Knecht ist somit Trdger einer weltweiten Sendung, die bereits im
Alten Testament verankert ist. Gott selbst ist es, der diese Berufung definiert und ihr Wirkung verleiht.
Die Rettung Israels bleibt zentral, aber sie wird erweitert zur globalen Erlosung. Der Knecht ist nicht
nur Mittler fiir ein Volk, sondern fiir viele. Sein Dienst erfiillt die VerheiBung an Abraham, dass in
seinem Samen alle Volker gesegnet werden sollen. Die Berufung des Knechtes ist damit ein
heilsgeschichtlicher Wendepunkt. (Jesaja 49,5-6; 1. Mose 12,3; Lukas 2,32; Apostelgeschichte 13,47)

Die Welt wird den Knecht verachten, aber Gott wird ihn erh6hen — Konige und Fiirsten werden
sich vor ihm beugen. In Vers 7 wird der Knecht als der von Menschen Verachtete beschrieben, als der
von den Nationen Verabscheute, der den Herrschern untertan war. Diese Beschreibung weist deutlich
auf seine Erniedrigung hin, die jedoch nicht das letzte Wort hat. Denn der HERR, der ihn erwihlt hat,
wird ihn vor Konigen und Fiirsten verherrlichen. Die weltliche Verwerfung des Knechtes steht im
Kontrast zu seiner gottlichen Bestdtigung. Dies ist ein Grundthema der Schrift: Gottes Erwdhlung
widerspricht oft menschlicher Einschdtzung. Die Erh6hung des Knechtes geschieht auf Grundlage von
Gottes Treue, nicht aufgrund menschlicher Anerkennung. Der Ausdruck ,Heiliger Israels*
unterstreicht Gottes Bundesbindung und seine unverinderliche Zusage. Die Verheilung, dass Konige
aufstehen und Fiirsten sich beugen werden, weist prophetisch auf das messianische Reich hin. Der
verachtete Knecht wird zum Richter und Herrscher iiber die Nationen. Diese Umkehrung aller
Verhiltnisse ist Ausdruck gottlicher Gerechtigkeit. (Jesaja 49,7; Jesaja 52,13; Psalm 2,6-12;
Offenbarung 19,15-16)

11.2. Gottes Liebe zu Zion und Heilsverheiflung trotz
gegenwartiger Verwerfung (49,14-26)

Zions Klage wird durch Gottes unwandelbare Treue beantwortet — seine Liebe iibersteigt selbst
die einer Mutter. Zion klagt, vom HERRN verlassen und vergessen worden zu sein. Diese
Empfindung entspringt der Erfahrung von Exil, Leid und goéttlichem Schweigen. Doch der HERR
weist diese Klage entschieden zuriick und antwortet mit einem der stirksten Bilder des Trostes: ,,Kann
eine Frau ihr Kindlein vergessen?* Selbst wenn dies denkbar wire, erkliart Gott, dass er sein Volk
niemals vergisst. Seine Liebe ist tiefer als jede menschliche Bindung. Um das zu bekriftigen, sagt er,
dass er Zion in seine Handflichen eingezeichnet hat — ein bleibendes Zeichen seiner
Bundesverbundenheit. Die Mauern Jerusalems, Sinnbild fiir Schutz und Zugehorigkeit, stehen dem
HERRN stets vor Augen. Diese Aussagen zeigen, dass Gottes Treue nicht von der duBleren Lage Israels

abhéngt. Auch wenn Umsténde anders scheinen, bleibt seine Zuwendung unverdndert. Die gottliche

Seite 120 von 160



Antwort entlarvt den Zweifel Zions als unbegriindet, ohne die Notlage zu verharmlosen. Trost
geschieht hier nicht durch Umdeutung des Leids, sondern durch Erinnerung an Gottes unwandelbare
Gnade. (Jesaja 49,14-16; Psalm 103,17; Jesaja 44,21; Hebrier 13,5)

Gottes Wiederherstellung wirkt iibernatiirlich und sichtbar — Zion wird wieder mit Kindern
erfiillt werden. Der HERR verhei3t, dass Zion seine Kinder wiedersehen wird, die ithm einst
genommen wurden. Diese Riickkehr geschieht nicht durch natiirliche Entwicklung, sondern durch
gottliches Eingreifen. Zion wird erstaunt fragen: ,,Wer hat mir diese geboren?* Die Vorstellung, dass
eine verlassene Stadt so plotzlich mit Nachkommen gefiillt ist, wirkt wie ein Wunder. Doch der HERR
kiindigt an, dass er die Nationen selbst bewegen wird, sein Volk zuriickzubringen. Konige und Fiirsten
werden sich als Pfleger und Ammen erweisen. Dieses Bild zeigt, dass Gott auch politische Méchte zur
Erfiillung seiner VerheiBungen benutzen kann. Die Riickkehr Israels ist Ausdruck von Gnade und
Herrlichkeit zugleich. Zion wird nicht nur wiederhergestellt, sondern mit Ehren iiberhduft. Die, die
einst Spott und Verwiistung brachten, werden nun zum Dienst an Gottes Volk gezwungen. Die Treue
Gottes zeigt sich darin, dass selbst ungldubige Machte Teil seines Heilsplans werden. Zion wird
erkennen, dass der HERR wirklich der Retter ist. (Jesaja 49,17-23; Jesaja 60,4-16; Psalm 126,1-3;
Offenbarung 21,24)

Gottes Gerechtigkeit garantiert endgiiltige Befreiung — Unterdriicker werden gerichtet, Erloste
bewahrt. Zum Schluss beantwortet der HERR eine weitere skeptische Frage: ,,Kann man einem
Starken die Beute nehmen? Diese Frage reflektiert menschliche Zweifel, ob es moglich sei, aus
tiefster Unterdriickung wieder befreit zu werden. Doch Gottes Antwort ist klar: Ja, er selbst wird den
Michtigen ihre Beute entreiBen. Der HERR wird fiir sein Volk kdmpfen, ihre Bedringer richten und
ihre Kinder retten. Diese Aussagen zeigen den gerechten Charakter Gottes. Er ist kein ferner
Beobachter, sondern tritt selbst als Erloser in die Geschichte ein. Das Gericht iiber die Feinde ist
ebenso Bestandteil des Heils wie die Befreiung der Gldubigen. Die, die gegen Gottes Volk kdmpfen,
geraten unter seinen Zorn. Wer sich an Israel vergreift, muss mit dem Eingreifen Gottes rechnen. Am
Ende werden alle erkennen, dass der HERR der Erldser ist — stark, heilig und gerecht. Dieses
Bekenntnis steht {iber der Geschichte als gottliche Selbstoffenbarung. (Jesaja 49,24-26; 2. Mose 6,6;
Jesaja 43,14; 5. Mose 32,35)

11.3. Trost in Jerusalem — Gottes Anklage und Einladung (50,1-3)

Die Trennung zwischen Gott und seinem Volk ist nicht endgiiltig — sie ist durch die Schuld

Israels verursacht, nicht durch gottliche Verwerfung. Der HERR antwortet auf die implizite

Seite 121 von 160



Anklage Israels, dass er sie verstoflen habe. Er stellt zwei Fragen: ,,Wo ist der Scheidebrief eurer
Mutter?* und ,,Oder wer ist unter meinen Gldaubigern, dem ich euch verkauft hdtte?* Beide Fragen
zeigen, dass kein rechtlicher Bruch vorliegt. Gott hat Israel nicht dauerhaft entlassen oder verkautft,
wie es bei Menschen in Krisensituationen iiblich gewesen wire. Vielmehr liegt die Ursache der
Trennung in den Ubertretungen und Siinden des Volkes selbst. Diese Klarstellung ist zugleich Anklage
und Trost: Anklage, weil Israel selbst verantwortlich ist; Trost, weil keine unwiderrufliche Verwerfung
durch Gott vorliegt. Die Tiir zur Wiederherstellung ist offen, weil die Beziehung nicht aufgekiindigt
wurde. Das Problem liegt nicht bei Gottes Treue, sondern bei Israels Ungehorsam. Der HERR betont,
dass seine Bundesliebe nicht erloschen ist. Der Weg der Umkehr bleibt offen. Diese Sichtweise steht
im Zentrum prophetischer Verkiindigung und macht deutlich, dass Erlésung mdoglich ist. (Jesaja 50,1;
Hosea 2,2; Jeremia 3,1-14; Jesaja 59,2)

Gottes Macht ist ungebrochen — seine Rettung wird nicht durch Schwiche verhindert, sondern
durch das Schweigen des Volkes. Der HERR beklagt, dass niemand antwortet, wenn er ruft. Diese
Klage zeigt nicht Gottes Ohnmacht, sondern die geistliche Taubheit seines Volkes. In seiner
rhetorischen Frage ,,Ist meine Hand wirklich zu kurz, um zu erlosen?* wird deutlich, dass der HERR
nach wie vor fahig ist zu retten. Die Beweise dafiir nennt er unmittelbar: Er trocknet das Meer, lésst
Fliisse versiegen, die Fische sterben, und kleidet den Himmel mit Finsternis. Diese Bilder erinnern an
die Schépfung und die Gerichte iiber Agypten — beides Manifestationen seiner {ibernatiirlichen Macht.
Der HERR ist nicht begrenzt, weder durch Naturkrdfte noch durch menschliche Macht. Dass Israel
dennoch im Elend bleibt, liegt nicht an Gottes Unfahigkeit, sondern am Unglauben des Volkes. Die
Einladung zur Umkehr bleibt bestehen, gestiitzt auf Gottes fortwdhrende Féhigkeit zu erlosen. Der
Aufruf ist damit zugleich Warnung und Trost. (Jesaja 50,2-3; 2. Mose 7,19-21; Psalm 77,15-17; Amos
4,7-10)

11.4. Drittes Knechtslied — Gehorsam im Leiden (50,4-11)

Der Knecht empfingt seine Bevollmichtigung durch tigliches Horen auf den HERRN - seine
Sendung ist durch personliche Gemeinschaft mit Gott geprigt. Der Knecht beschreibt sich als
einer, der die Zunge eines Gelehrten besitzt, um die Miiden mit einem Wort zu erquicken. Diese
Féhigkeit stammt nicht aus menschlicher Bildung, sondern aus der goéttlichen Unterweisung. Der
HERR weckt ihm jeden Morgen das Ohr, damit er hore wie ein Jiinger. Diese bestindige Beziehung
zum HERRN ist die Grundlage seines Dienstes. Der Knecht spricht nicht aus sich selbst, sondern aus
dem, was er gehort hat. Sein Gehorsam zeigt sich in der Bereitschaft, sich nicht zu widersetzen. Er
entzieht sich der gottlichen Berufung nicht, sondern unterwirft sich ihr vollig. Der Dienst beginnt nicht

mit dem Reden, sondern mit dem Horen. Diese Haltung ist Vorbild fiir jede geistliche Berufung: echte

Seite 122 von 160



Autoritidt im Reden entsteht durch Unterordnung unter das Wort Gottes. Der Knecht steht hier als
prophetisches Bild des kommenden Messias, der in vollkommener Abhédngigkeit von Gott lebt. Seine
Demut ist Quelle seiner Vollmacht. (Jesaja 50,4-5; Johannes 7,16; Jesaja 42,1; Lukas 4,18-19)

Der Knecht leidet nicht wegen Schuld, sondern wegen Gehorsam — seine Standhaftigkeit beruht
auf Vertrauen in Gottes Hilfe. Er gibt seinen Riicken denen, die ihn schlagen, und seine Wangen
denen, die ihn rauften. Diese Bilder beschreiben einen Leidensweg, der nicht durch eigenes Versagen,
sondern durch Treue zu Gott gekennzeichnet ist. Der Knecht nimmt Schmach, Hohn und
Misshandlung ohne Widerstand hin. Er verbirgt sein Angesicht nicht vor Schmach und Speichel.
Dennoch wird er nicht beschimt, denn der HERR, der ihm hilft, steht ihm bei. Diese Verbindung zu
Gott ist Quelle seiner Standhaftigkeit. Er richtet sein Angesicht wie einen Kieselstein — Ausdruck
volliger Entschlossenheit. Der Knecht weil3, dass seine Rechtfertigung von Gott kommt. Er lebt nicht
aus dem Urteil der Menschen, sondern aus der Zusage Gottes. Die Feinde werden vergehen, doch der
Knecht bleibt bestehen. Sein Vertrauen ist nicht vage Hoffnung, sondern tiefe Gewissheit. Das Leid
des Knechtes ist somit sowohl Priifung als auch Zeugnis. (Jesaja 50,6-9; Jesaja 53,4-5; Lukas 9,51; 1.
Petrus 2,23)

Gottes Ruf zur Nachfolge des Knechtes trennt Licht von Finsternis — Vertrauen ersetzt eigenes
Lichtmachen. Der Abschnitt schliefit mit einem Aufruf: Wer den HERRN fiirchtet, soll auf die
Stimme seines Knechtes horen. Der Knecht wird damit zur Richtschnur fiir Glauben und Gehorsam.
Wer in Dunkelheit wandelt, soll nicht eigenes Licht anziinden, sondern auf den Namen des HERRN
vertrauen. Das Bild des selbstentziindeten Feuers steht fiir menschliche Selbsthilfe, Stolz und religiose
Eigenleistung. Doch Gott warnt: Wer diesen Weg geht, wird sich im Schmerz niederlegen. Nur wer
dem Knecht folgt, wird Licht und Leben finden. Der Text stellt zwei Wege gegeniiber: Vertrauen oder
Selbsthilfe. Die Entscheidung iiber diesen Weg bestimmt das endgiiltige Schicksal. Der Knecht steht
hier als Vorbild und als Priifstein. Er verkorpert die gottliche Rettungslinie, von der es keine
Alternative gibt. Der HERR fordert nicht religiose Anstrengung, sondern volliges Vertrauen. (Jesaja
50,10-11; Psalm 27,1; Johannes 8,12; Spriiche 3,5-6)

11.5. Trost fir Zion — Aufruf zum Vertrauen und zur Hoffnung
(51,1-23)

Die Erinnerung an Gottes vergangene Taten stirkt das Vertrauen in seine zukiinftige
Wiederherstellung. Der Abschnitt beginnt mit einem doppelten Aufruf: ,,Hort auf mich, die ihr der

Gerechtigkeit nachjagt. Angesprochen sind diejenigen, die Gottes Willen ernst nehmen und seine

Seite 123 von 160



VerheiBungen suchen. Sie sollen zuriickblicken auf den ,,Felsen, aus dem sie gehauen wurden —
Abraham und Sara, durch die der HERR trotz Unfruchtbarkeit eine grof3e Nation entstehen lieB3. Diese
Erinnerung zeigt, dass Gott aus dem Nichts Neues schaffen kann. Wer sich an den Ursprung Israels
erinnert, wird erkennen, dass der HERR seine Geschichte souverdn lenkt. Die geistliche
Wiederherstellung Jerusalems ist damit ebenso mdoglich wie einst die physische Geburt Israels. Der
HERR wird Zion trosten, ihre Wiiste wie Eden machen, ihre Eindde wie den Garten des HERRN.
Diese Bilder stehen fiir die vollstindige Umkehrung des Gerichts. Trost, Freude und Lobgesang
werden das Gericht ablosen. Die Erinnerung an Gottes Macht in der Vergangenheit soll Hoffnung fiir
die Gegenwart schenken. (Jesaja 51,1-3; 1. Mose 18,10-14; Psalm 105,8-11; Hebrder 11,11-12)

Gottes Gerechtigkeit wird nicht vergehen — sein Heil ist ewig und iiberdauert alle menschlichen
Reiche. Der HERR ruft sein Volk erneut auf, auf ihn zu horen, denn von ihm wird das Gesetz
ausgehen und sein Recht wird fiir die Vdlker Licht sein. Damit unterstreicht er die universale
Dimension seines Wirkens. Die Erde mag vergehen, doch seine Gerechtigkeit bleibt ewig bestehen.
Der Trost liegt in der Unverdnderlichkeit gottlicher VerheiBungen. Wer sich vor Menschen fiirchtet,
wird daran erinnert, dass thre Macht vergédnglich ist wie ein Kleid, das die Motte frisst. Gottes
Gerechtigkeit hingegen bleibt fiir immer. Diese Gegeniiberstellung fordert auf, sich nicht an
vergdngliche Autoritdten zu klammern, sondern sich auf das ewige Heil Gottes zu stiitzen. In einer Zeit
der Unterdriickung und Angst wird der Blick auf Gottes bleibende Wahrheit zur Quelle von Kraft. Der
HERR ruft zu Mut und Vertrauen in seine Worte auf, die nicht vergehen. Sein Heil ist nicht bedroht
durch politische Umstdnde oder duBlere Finsternis. (Jesaja 51,4-8; Matthédus 24,35; Psalm 119,89-91;
Jesaja 40,8)

Gott wird sein Volk erlosen wie einst aus Agypten — sein Arm wird sichtbar eingreifen. Der
Prophet ruft Gott auf, wie in alten Zeiten seinen Arm zu offenbaren. Gemeint ist das Eingreifen Gottes,
das einst Rahab zerschlug und das Meer durchquerbar machte. Diese Erinnerungen an den Exodus sind
zentral fiir das Verstdndnis von Gottes Erlosungsmacht. Der HERR hat in der Vergangenheit Wunder
getan und kann sie auch in der Gegenwart wiederholen. Die Befreiung Israels war nicht nur ein
historisches Ereignis, sondern ein Muster fiir zukiinftige Erlosung. Gott wird die Erlosten
zuriickfiihren nach Zion mit Jubel, ewiger Freude und Trost. Trauer und Seufzen werden
verschwinden. Diese Worte zeigen, dass der HERR nicht nur Richter, sondern auch Retter ist. Seine
Kraft ist nicht geschwécht, seine Treue nicht erloschen. Er kennt das Leid seines Volkes und wird
handeln. Der Trost liegt in der VerheiBBung, dass Gottes Arm nicht verkiirzt ist. (Jesaja 51,9-11; 2. Mose
14,13-16; Psalm 77,15-21; Jesaja 35,10)

Seite 124 von 160



Der HERR nimmt den Zornkelch aus Jerusalems Hand — das Gericht ist erfiillt, nun folgt die
Wiederherstellung. Jerusalem hat den Kelch des Zorns des HERRN bis zur Neige getrunken. Diese
bildhafte Sprache beschreibt das vollstindige Gericht, das iiber das Volk gekommen ist. Es liegt
betdubt und hilflos, ohne geistliche Leitung oder Trost. Doch nun verspricht der HERR, dass dieses
Gericht ein Ende findet. Der Kelch wird weggenommen und den Feinden iibergeben, die Israel
bedriickt haben. Diese Wende zeigt, dass Gottes Zorn nicht ewig wihrt. Er ziichtigt sein Volk, doch er
verwirft es nicht fiir immer. Die Drangsal hatte ein Ziel: Reinigung und Umkehr. Nun beginnt der
Abschnitt der Wiederherstellung. Die Bedringer, die sich iiber Israel erhoben, werden selbst gerichtet.
Gottes Gerechtigkeit wendet sich nun gegen jene, die sein Volk verachtet haben. Das Gericht wird
nicht geleugnet, aber es wird begrenzt und tiberfiihrt in Gnade. (Jesaja 51,17-23; Klagelieder 4,21-22;
Jesaja 40,1-2; Psalm 75,9)

11.6. Aufruf zur Umkehr und Auszug aus Babel — Vorbereitung auf
das Heil (52,1-12)

Gottes Aufruf zur geistlichen Erneuerung beginnt mit dem Befehl zum Erwachen — Zion soll sich
ihrer Berufung bewusstwerden. Der HERR ruft Zion auf: ,,Wach auf, wach auf, zieh deine Stirke
an!* Diese doppelte Aufforderung signalisiert Dringlichkeit und goéttliche Initiative. Zion, die
personifizierte Stadt Gottes, ist nicht mehr Opfer, sondern wird zum handelnden Subjekt. Der Aufruf,
schone Kleider anzulegen, verweist auf Heiligkeit und Erneuerung. Jerusalem soll sich ihrer
Erwéhlung bewusstwerden — als heiliger Ort, zu dem nichts Unreines mehr Zutritt hat. Die Rede vom
,Unbeschnittenen und Unreinen* verweist auf zukiinftige Reinigung und Trennung vom Heidnischen.
Gott sieht sein Volk nicht in seinem gegenwirtigen Zustand, sondern gemaf3 seiner VerheiBung. Zion
wird angesprochen, wie sie in Gottes Plan bestimmt ist zu sein. Dieser Perspektivwechsel fordert zur
Umkehr und zum Glauben auf. Der Ruf zur Erweckung geht dem Handeln Gottes voraus — geistliche
Erneuerung beginnt mit Bereitschaft zur Heiligung. (Jesaja 52,1; Epheser 5,14; Sacharja 2,10-13;
Oftenbarung 21,27)

Die Gefangenschaft Jerusalems war nicht das Werk von Menschen, sondern Ergebnis geistlicher
Schuld — doch Gottes Erlosung ist unverdient. Der HERR erklért, dass sein Volk einst umsonst
verkauft wurde und nun auch ohne Geld erlost wird. Diese Aussage betont die geistliche Ursache des
Exils — Israel wurde nicht durch militdrische Ubermacht iiberwiltigt, sondern durch das eigene
Abweichen vom HERRN. Das Gericht hatte eine moralisch-geistliche Grundlage. Die nun
angekiindigte Erlosung ist ebenso unverdient wie das Gericht verdient war. Gott wird aus freier Gnade
retten. Die Formulierung ,.Darum wird mein Volk meinen Namen erkennen‘ zeigt, dass die Befreiung

zur Erkenntnis Gottes fithren soll. Es geht nicht nur um &uBlere Riickfiihrung, sondern um geistliches

Seite 125 von 160



Wiederherstellen. Die Macht Gottes wird an seinem Volk offenbar, wenn es lernt, seinen Namen zu
fiirchten. Die Umstédnde der Bedriickung waren real, doch sie waren nicht endgiiltig. Gottes Gnade
tiberwindet selbstverschuldete Knechtschaft. (Jesaja 52,2-6; Jesaja 43,1; Romer 3,24; 5. Mose 30,1-3)

Die Verkiindigung des kommenden Heils bringt echte Freude — Gottes Reich wird durch seine
Boten angekiindigt. ,,Wie lieblich sind auf den Bergen die Fiiffe dessen, der gute Botschaft bringt.
Diese bekannte Aussage zeigt die Schonheit der Verkiindigung gottlicher Rettung. Der Bote kiindigt
Frieden, Heil und das Konigtum Gottes an. Der Ruf ,,Dein Gott herrscht! ist die zentrale Botschaft
des Evangeliums. In einer Zeit von Unterdriickung und Verwirrung wird die Wiederherstellung durch
Gottes Herrschaft zur Quelle der Freude. Die Wéchter Jerusalems jubeln, weil sie Gottes Eingreifen
sehen. Thre Augen sehen, dass der HERR nach Zion zuriickkehrt. Der geistliche Kern der VerheifBung
ist nicht nur die politische Riickfithrung, sondern die Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott.
Jerusalem wird wieder zum Ort géttlicher Gegenwart. Die Reaktion auf diese Botschaft ist Jubel, weil
die Erlosung gewiss ist. Die frohe Botschaft wird zum Wendepunkt in der Geschichte Zions. (Jesaja
52,7-9; Nahum 2,1; Romer 10,15; Lukas 2,10-11)

Die Riickkehr aus Babel soll in Reinheit und Ordnung geschehen — Gott selbst geht dem Volk
voran. Der Auszug aus Babel wird mit dem Exodus verglichen, aber in hoherer Reinheit und
bewusster Trennung vom Unreinen. Das Volk soll nicht in Hast ausziehen, sondern in der Ordnung
Gottes. Die Warnung, nichts Unreines zu beriihren, betont die geistliche Dimension des Riickzugs. Der
Ruf zur Heiligung richtet sich besonders an die Triger der Gerdte des HERRN — eine priesterliche
Aufgabe, die mit besonderer Verantwortung verbunden ist. Der Auszug ist keine Flucht, sondern eine
von Gott gefiihrte Riickkehr. Der HERR geht vor dem Volk her und ist zugleich seine Nachhut. Diese
doppelte Gegenwart zeigt umfassenden Schutz und Fithrung. Der gesamte Vorgang ist durchdrungen
von Heiligkeit, nicht von menschlicher Macht. Gottes Gegenwart ist das Siegel der Erlosung. Der
Auszug aus Babel ist prophetisches Bild fiir die zukiinftige Sammlung Israels in Heiligkeit und
Sicherheit. (Jesaja 52,10-12; 2. Mose 13,21-22; Esra 1,5-11; Offenbarung 18,4)

11.7. Das vierte Knechtslied — das stellvertretende Leiden
(52,13-53,12)

Seite 126 von 160



11.7.1. Die Erhohung und Verwunderung iiber den Knecht
(52,13-15)

Der Knecht Gottes wird am Ende iiber alle erhoht — sein Weg fiihrt jedoch durch tiefste
Erniedrigung. Der Abschnitt beginnt mit der VerheiBung: ,,Siehe, mein Knecht wird einsichtig
handeln; er wird erhoben, erhoht und sehr erhaben sein.“ Diese dreifache Steigerung betont seine
letztendliche Herrlichkeit. Doch diese Erhohung steht im Kontrast zur unmittelbar folgenden
Beschreibung seiner Entstellung. Das Wort ,einsichtig® verweist auf gottliche Weisheit, mit der der
Knecht seinen Auftrag ausfiihrt. Er folgt nicht menschlicher Logik, sondern dem Willen Gottes. Seine
Erhohung ist nicht menschlich errungen, sondern gottlich gewirkt. Der Knecht nimmt einen Weg, der
in duBerste Tiefe fiihrt, bevor er zur hochsten Erh6hung gelangt. Diese Struktur verweist prophetisch
auf den Weg des Messias — Leiden geht der Herrlichkeit voraus. Gottes Plan widerspricht der Logik
der Welt: der Erniedrigte wird zum Erhohten. Der Knecht erfiillt seinen Dienst in volliger
Unterwerfung, doch wird von Gott 6ffentlich erhoht. (Jesaja 52,13; Philipper 2,8-9; Johannes 13,3;
Hebréer 2,9)

Die Welt wird iiber das Aussehen und Wirken des Knechtes erschrecken — seine Gestalt
widerspricht allen Erwartungen. Viele werden sich iiber den Knecht entsetzen, denn sein Aussehen
ist entstellt, mehr als das irgendeines Menschen. Diese Entstellung betrifft nicht nur das AuBere,
sondern steht sinnbildlich fiir sein Leiden, seine Ablehnung und die Siindenlast, die er trdgt. Der
Knecht erscheint den Menschen nicht als Retter, sondern als VerstoBener. Gerade darin liegt das
Geheimnis gottlicher Offenbarung. Was die Welt verwirft, erhoht Gott. Diese Umkehr aller
Erwartungen flihrt dazu, dass Nationen erschiittert werden. Konige werden ihren Mund iiber ihn
schlieBen, weil sie etwas erkennen, das ihnen zuvor verborgen war. Das Wirken des Knechtes bringt
Licht in geistliche Blindheit. Seine Erniedrigung wird riickblickend als Teil des gottlichen Heilsplans
verstanden. Die Verwunderung der Welt ist der Beginn gottlicher Offenbarung. Der Knecht, den
niemand beachtete, wird zum Mittelpunkt heilsgeschichtlicher Wahrheit. (Jesaja 52,14-15; 1. Korinther
1,27-29; Johannes 1,10-11; Offenbarung 1,7)

11.7.2. Verachtung und Ablehnung des Knechtes (53,1-3)

Der Weg des Knechtes wird von den meisten verkannt — seine Erscheinung entspricht nicht
menschlicher Erwartung. Der Abschnitt beginnt mit der Frage: ,,Wer hat unserer Verkiindigung
geglaubt?* Dies deutet auf die allgemeine Ablehnung der Botschaft {iber den Knecht hin. Die
Offenbarung seiner Herrlichkeit ist flir viele verborgen, weil sie nicht den Vorstellungen menschlicher
GrofBe entspricht. Der ,,Arm des HERRN* — ein Bild fiir Gottes rettendes Eingreifen — wird offenbar,

Seite 127 von 160



aber nicht in Macht, sondern in Schwachheit. Der Knecht wichst auf wie ein Reis aus diirrem
Erdreich, ohne dufBlere Pracht oder Majestdt. Diese Beschreibung zeigt, dass er von Anfang an
unscheinbar ist. Weder seine Herkunft noch sein Auftreten imponieren der Welt. Damit erfiillt sich das
Prinzip, dass Gott das Geringe erwéhlt, um das Grofle zu beschimen. Der Knecht entspricht nicht den
Erwartungen, die Menschen an einen gottlichen Retter stellen. Deshalb wird er iibersehen. Die
Verwerfung beginnt bereits mit der Verkennung seiner Bedeutung. (Jesaja 53,1-2; Johannes 12,37-38;
Matthéus 13,54-57; 1. Korinther 1,23)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erldutert zu Jesaja 53,1-12, dass dieser
Abschnitt in der jiidischen Auslegungsgeschichte urspriinglich weithin messianisch verstanden
wurde. In Sanhedrin 98b diskutieren die Weisen ausdriicklich die Identitit des Messias und
beziehen seine Leiden auf Jesaja 53, wobei der Messias als leidender Gerechter beschrieben
wird. Rubin verweist darauf, dass auch der mittelalterliche jiidische Gelehrte Ibn Esra diese
Stelle auf den Messias bezog und dass im Midrasch Rabbah zu Numeri 11,2 Parallelen
zwischen dem ersten Erloser Mose und dem letzten Erloser gezogen werden, der erscheint,
verschwindet und als leidender Messias beschrieben wird. Ebenso bezeugt der Targum
Jonathan zu Jesaja 52,13, dass der ,, Knecht* ausdriicklich als der Messias verstanden wird,
der erhoht und mdchtig sein wird, und selbst die jiidische Mystik im Zohar 2,212a bezieht die
Worte iiber das Tragen von Krankheiten und Schmerzen auf ihn. Rubin zitiert zudem den
jiidischen Gelehrten Raphael Loewe, der feststellt, dass die jiidische Auslegung bis zum Ende
der amordischen Zeit um 500 n. Chr. weitgehend selbstverstdndlich davon ausging, dass Jesaja
53 vom Messias spricht. Erst im Mittelalter, insbesondere durch Raschi, setzte sich zunehmend
die Deutung durch, der leidende Knecht sei das Volk Israel selbst, was vor dem Hintergrund
der Christenverfolgungen von Juden zu verstehen ist. Dennoch betont Rubin unter Hinweis auf
Walter C. Kaiser, dass Jesaja 53 inhaltlich eindeutig von stellvertretendem und siihnendem
Leiden spricht, was im Neuen Testament auf Jeschua den Messias bezogen wird, der sein Leben
als Opfer fiir andere gab. Damit bleibt Jesaja 53 ein zentraler Text fiir das Verstdndnis des
messianischen Leidens und der stellvertretenden Erlésung (Rubin, 2016, S. 580).

Der Knecht wird nicht nur iibersehen, sondern aktiv verachtet — seine Person ruft Ablehnung
hervor. Er ist ,,verachtet und von den Menschen verlassen* — eine Formulierung, die auf vollige
soziale und geistliche Ausgrenzung hinweist. Der Knecht wird als Mann der Schmerzen beschrieben,
mit Leiden vertraut. Diese Beschreibung zeigt eine Existenz, die vom Leid geprégt ist, nicht vom
Triumph. Die Menschen wenden sich ab, als wiére er ein Objekt der Schande. Sie ,,verbargen ihr
Angesicht vor ihm* — Ausdruck tiefster Verachtung. Die Ablehnung des Knechtes ist nicht nur Folge

von Unkenntnis, sondern Ausdruck geistlicher Rebellion. Er wird abgelehnt, obwohl er gerecht ist. Das

Seite 128 von 160



Volk erkennt seinen Wert nicht und behandelt ihn wie einen AusgestoBenen. Die Reaktion auf den
Knecht zeigt den Zustand des menschlichen Herzens: blind fiir das, was Gott tut, und feindlich
gegeniiber seinem Weg. Verachtung und Missachtung stehen im Zentrum seiner Sendung. (Jesaja 53,3;
Markus 15,29-32; Johannes 1,11; Hebréder 13,12-13)

Die Verachtung des Knechtes offenbart nicht sein Versagen, sondern das Versagen der Menschen
— Gott aber bestiitigt seinen Weg. Dass der Knecht von den Menschen verachtet wird, ist nicht das
Zeichen gottlicher Ablehnung, sondern menschlicher Verblendung. In der Verwerfung des Knechtes
offenbart sich der Zustand der Welt. Er ist das Licht, das in die Finsternis kommt, doch die Finsternis
erkennt es nicht. Seine Ablehnung ist Teil des Heilsplans, denn durch sie erfiillt sich die Schrift. Gottes
Gnade offenbart sich nicht in der Zustimmung der Massen, sondern im Gehorsam des einen. Die
Verachtung des Knechtes ist kein Beweis fiir seine Bedeutungslosigkeit, sondern fiir die Tiefe des
gottlichen Weges. Der HERR hat ihn gesandt, obwohl er wusste, dass er abgelehnt werden wiirde.
Damit offenbart sich Gottes Langmut und Barmherzigkeit. Der Knecht geht nicht den Weg des
Erfolges, sondern den Weg der Treue. (Jesaja 53,3; Jesaja 42,2-3; Johannes 3,19; Romer 10,16-21)

11.7.3. Stellvertretendes Leiden und Tragen der Schuld (53,4-6)

Der Knecht tragt das Leid, das anderen zustiinde — seine Schmerzen haben stellvertretenden
Charakter. Der Text wechselt in den Berichtston: ,,Fiirwahr, er hat unsere Krankheit getragen.*
Damit wird deutlich, dass der Knecht nicht fiir eigene Schuld leidet, sondern das Leid anderer auf sich
nimmt. Krankheit und Schmerzen stehen hier stellvertretend fiir die gesamte Last menschlicher Siinde
und ihrer Folgen. Die Menschen hielten ihn fiir von Gott geschlagen, doch in Wirklichkeit trug er, was
thnen zugerechnet hétte werden miissen. Seine Leiden sind nicht Folge personlichen Versagens,
sondern Ausdruck géttlicher Gnade. Der Irrtum derer, die ihn als von Gott verflucht ansahen, zeigt die
Tiefe der Verblendung. In Wahrheit offenbart sich gerade in seinem Leiden das Heil Gottes. Der
Knecht wird zur Lasttragergestalt, zum Siihneopfer, ohne dass die Menschen es zunéchst begreifen.
Diese Umkehrung der Wahrnehmung ist das Herzstlick gottlicher Erlosung. (Jesaja 53,4; Matthédus
8,17; 2. Korinther 5,21; Hebréer 9,28)

Die Strafe, die der Knecht erleidet, bringt Heilung — durch seine Wunden wird das Volk geheilt.
Der Knecht wird durchbohrt um unserer Ubertretungen willen, zerschlagen wegen unserer Missetaten.
Hier wird die Substitution in aller Deutlichkeit ausgesprochen. Was der Knecht erleidet, ist Strafe —

aber nicht seine eigene, sondern die Strafe, die anderen zusteht. Die Formulierung ,die Strafe lag auf

Seite 129 von 160



ihm, damit wir Frieden hdtten* offenbart das Wesen des stellvertretenden Opfers. Durch seine Wunden
geschieht Heilung. Die Heilung ist geistlich zu verstehen: Wiederherstellung der Beziehung zu Gott,
Erlosung von Schuld und Versohnung mit dem Schopfer. Das Bild des leidenden Knechtes ersetzt alle
menschlichen Versuche, sich selbst zu rechtfertigen. Der Weg zum Frieden fiihrt iiber das Leiden des
einen. Die gottliche Gerechtigkeit wird nicht aufgehoben, sondern erfiillt — am Knecht, zugunsten der
Schuldigen. (Jesaja 53,5; Romer 5,1; 1. Petrus 2,24; Kolosser 1,20)

Alle sind abgeirrt — das stellvertretende Leiden des Knechtes gilt universell. Der Text beschreibt
die universelle Schuld: ,,Wir alle gingen in die Irre wie Schafe.” Diese Bildsprache weist auf die
geistliche Orientierungslosigkeit des Menschen hin. Es ist keine Ausnahme beschrieben, sondern ein
umfassender Zustand. Jeder ging seinen eigenen Weg — Ausdruck des autonomen, selbstbestimmten
Lebens, das Gott missachtet. Doch der HERR warf die Schuld von uns allen auf ithn. Die
stellvertretende Dimension des Knechtes ist nicht begrenzt, sondern gilt dem ganzen Volk —
prophetisch sogar allen Nationen. Die gottliche Initiative besteht darin, dass der HERR selbst die
Schuld tibertragt. Der Knecht wird zum Tréger einer Last, die er nicht verursacht hat. Das Heil kommt
nicht durch Erkenntnis oder Werke, sondern durch géttliches Erbarmen. Die Irregegangenen werden
durch den Gehorsam des einen gerettet. (Jesaja 53,6; Johannes 10,11; Romer 3,23-26; Hebréer 9,14)

Gottes Heilsweg widerspricht menschlicher Vorstellung — das Leiden des Gerechten bringt die
Erlosung der Ungerechten. Die Botschaft dieses Abschnitts steht quer zu jeder menschlichen
Religion: Der Unschuldige leidet fiir die Schuldigen. Kein moralisches System hétte diesen Weg
erdacht. Doch genau darin offenbart sich Gottes Gnade. Der Gerechte wird zum Siihnopfer, ohne
Gegenleistung, ohne Vorbedingung. Das Prinzip des stellvertretenden Leidens sprengt die Logik von
Verdienst und Belohnung. Der HERR selbst ist es, der diesen Weg bestimmt — und ihn durchfiihrt. Die
gottliche Initiative steht {iber jedem menschlichen Denken. Der Knecht wird nicht durch duBlere
Umsténde getrieben, sondern durch den Willen Gottes. Sein Leiden ist kein Unfall, sondern Teil des
gottlichen Plans. Erlosung erfolgt nicht durch Macht, sondern durch Opfer. Diese Wahrheit ist das
Zentrum biblischer Theologie. (Jesaja 53,4-6; Romer 11,33-36; 1. Johannes 4,10; Jesaja 42,6)

11.7.4. Die freiwillige Hingabe und das Schweigen im Leiden
(53,7-9)

Der Knecht leidet nicht widerwillig, sondern in bewusster Hingabe — seine stille Annahme des

Unrechts ist Ausdruck volligen Gehorsams. Der Text beschreibt den Knecht als einen, der

Seite 130 von 160



misshandelt wurde, sich aber nicht wehrte. Er 6ffnete seinen Mund nicht, wie ein Lamm, das zur
Schlachtung gefiihrt wird. Diese Bilder verdeutlichen seine freiwillige Unterwerfung. Der Knecht
leidet nicht als Opfer der Umstidnde, sondern als gehorsamer Diener Gottes. Sein Schweigen ist kein
Zeichen von Schwiche, sondern von Wiirde und Entschlossenheit. In einer Welt, in der
Selbstbehauptung als Stirke gilt, erscheint sein Verhalten als Torheit. Doch in Gottes Plan zeigt sich
gerade darin die hochste Form von Gehorsam. Der Knecht ldsst das Unrecht iiber sich ergehen, um
Gottes Willen zu erfiillen. Seine Haltung verweist prophetisch auf das Leiden Christi vor seinen
Richtern. Das Schweigen ist nicht Resignation, sondern Ausdruck vollkommener Einwilligung in den
gottlichen Erlosungsplan. (Jesaja 53,7; Matthdus 26,62-63; Johannes 19,9; 1. Petrus 2,23)

Die Verurteilung des Knechtes ist menschlich ungerecht, aber gottlich gelenkt — sein Tod trennt
ihn dufBlerlich vom Leben, aber nicht vom géttlichen Ziel. Durch Drangsal und Gericht wurde er
hinweggenommen. Diese Formulierung verweist auf einen gewaltsamen, unrechtméfigen Prozess. Der
Knecht stirbt nicht eines natiirlichen Todes, sondern als Verurteilter. Doch der Text fragt: , Wer
bedenkt, dass er aus dem Land der Lebendigen weggerissen wurde wegen der Ubertretung meines
Volkes?** Diese Frage enthiillt die Blindheit der Zeitgenossen. Niemand erkennt, dass sein Tod
stellvertretend geschieht. Die Isolation des Knechtes ist nicht nur physisch, sondern auch geistlich — er
stirbt unverstanden. Dennoch bleibt sein Leiden nicht sinnlos. Es erfiillt den gottlichen Zweck der
Versohnung. Der scheinbare Verlust ist in Wahrheit ein gottlicher Sieg. Der HERR fiihrt sein Werk
auch durch ungerechte Verurteilung hindurch aus. Der Tod des Knechtes markiert nicht das Ende,
sondern die Wende im Heilsplan. (Jesaja 53,8; Apostelgeschichte 8,32-35; Johannes 11,49-52; 1.
Johannes 2,2)

Der Tod des Knechtes ist tiefste Erniedrigung — doch selbst sein Grab verweist auf gottliche
Kontrolle und Heiligkeit. Der Knecht wurde bei Gottlosen begraben, doch sein Grab war bei einem
Reichen. Diese scheinbar widerspriichliche Aussage verweist auf zwei Dimensionen seines Todes.
Einerseits wird er wie ein Verbrecher behandelt, andererseits erfiillt sich in seiner Bestattung eine
besondere Wiirde. Der Text betont, dass er kein Unrecht getan und kein Trug in seinem Mund gewesen
war. Damit wird seine vollige Unschuld unterstrichen. Der Kontrast zwischen seiner Schuldlosigkeit
und dem Umgang mit ihm offenbart die Tiefe menschlicher Verblendung und die Erhabenheit
gottlicher Gnade. Selbst in der Grabstitte zeigt sich Gottes Lenkung: kein Zufall, sondern erfiillte
VerheiBBung. Der Tod des Knechtes steht unter gottlicher Aufsicht. Nichts entgleitet der Kontrolle des
HERRN. Das Begribnis in Ehren ist kein menschlicher Trost, sondern gottliches Zeugnis. (Jesaja 53,9;
Matthéus 27,57-60; 2. Korinther 5,21; Psalm 16,10)

Seite 131 von 160



11.7.5. Der Sieg durch das stellvertretende Opfer (53,10-12)

Das Leiden des Knechtes ist nicht Zufall, sondern gottlicher Wille — durch das Opfer wird ein
ewiger Plan erfiillt. Der Text beginnt mit einer iiberraschenden Wendung: ,,4ber dem HERRN gefiel
es, ihn zu zerschlagen.* Diese Aussage bedeutet nicht, dass Gott Gefallen am Leid hat, sondern dass
das stellvertretende Opfer Teil seines souverdnen Erlosungsplans ist. Der Knecht gibt sein Leben als
Schuldopfer — ein Begriff aus dem alttestamentlichen Opfersystem, das Siihne fiir Schuld vorsah.
Dadurch wird seine Rolle als Mittler unterstrichen. Der Tod des Knechtes ist kein Scheitern, sondern
ein bewusst eingesetzter Akt zur Wiederherstellung. Gott handelt durch den Tod, um Leben
hervorzubringen. Das Leiden wird zur Saat: ,,Er wird Nachkommen sehen und seine Tage verldngern.*
Der Knecht bleibt nicht im Tod, sondern erhélt Leben, Frucht und Fortdauer. In seinem Opfer liegt
Schopfung neuen Lebens. Der Ratschluss Gottes hat in ihm seinen Mittelpunkt. (Jesaja 53,10; 3. Mose
5,15; Johannes 10,17-18; Hebréer 9,14)

Der Knecht wird das Ergebnis seines Leidens erkennen — seine Erkenntnis bringt Licht und
Rechtfertigung fiir viele. Der Vers spricht davon, dass der Knecht die Miihsal seiner Seele sehen und
sich sittigen wird. Das bedeutet: Der Knecht bleibt nicht blind fiir das Ergebnis seines Leidens. Er
erkennt die Frucht seines Gehorsams. Seine Erkenntnis wird nicht fiir ihn allein wirksam, sondern sie
rechtfertigt viele. Er trigt ihre Siinden und bewirkt dadurch ihre Stellung vor Gott. Die Formulierung
~mein Knecht, der Gerechte, macht die Vielen gerecht* stellt ihn in die Mitte gottlicher
Heilsgeschichte. Die Rechtfertigung geschieht nicht durch menschliche Werke, sondern durch das
Werk des Gerechten. Die Beziehung zwischen Gott und dem Volk wird durch ihn erneuert. Der Knecht
wirkt als Priester, Opfer und Mittler zugleich. Seine Erkenntnis ist nicht abstrakt, sondern existentiell
und heilswirksam. (Jesaja 53,11; Romer 5,18-19; Jesaja 42,6; Hebréder 10,14)

Der Knecht erhilt Anteil an der Herrlichkeit — der Weg zur Erhohung fiihrt durch die
Selbsthingabe. Gott verheit dem Knecht: ,,Darum will ich ihm Anteil geben unter den Grofien.*
Diese Belohnung steht am Ende des Leidensweges. Der Knecht erhélt nicht Ruhm aus menschlicher
Hand, sondern géttliche Erhohung. Der Text spricht davon, dass er die Beute mit Gewaltigen teilt.
Damit wird der Sieg des Knechtes iiber alle Feinde angedeutet. Die Grundlage dieser Erhéhung ist
seine Selbsthingabe: ,,weil er seine Seele ausgeschiittet hat in den Tod.“ Diese freiwillige Hingabe ist
das entscheidende Merkmal seiner Sendung. Der Weg zum Thron fiihrt {iber das Kreuz. Der Knecht
wird geehrt, weil er sich erniedrigt hat. Die gottliche Ordnung widerspricht menschlichen MaBstdben:
GroBle kommt durch Demut, Sieg durch Opfer. Der Knecht empfiangt Ehre, weil er treu war bis in den
Tod. (Jesaja 53,12; Philipper 2,9-11; Offenbarung 5,9-10; Johannes 17,4-5)

Seite 132 von 160



Der Knecht ist Fiirsprecher fiir die Schuldigen — seine Fiirbitte sichert dauerhaftes Heil. Der
letzte Satz fasst zusammen: ,,Er aber hat die Siinde vieler getragen und fiir die Ubeltiter Fiirbitte
getan.” Der Knecht wirkt nicht nur durch sein Opfer, sondern auch durch seine Fiirbitte. Er steht
zwischen Gott und den Siindern. Diese priesterliche Funktion vollendet sein Werk. Die Fiirbitte
verweist auf seine anhaltende Mittlerschaft. Auch nach dem Opfer bleibt der Knecht aktiv — nicht im
Tod, sondern im Leben. Seine Fiirbitte ist Zeichen vollkommener Liebe und bleibender Hingabe. Sie
bedeutet, dass Erlosung nicht nur geschehen ist, sondern auch bewahrt wird. Der Knecht erfiillt nicht
nur einmalig eine Aufgabe, sondern bleibt fiir immer der Mittler. Sein Dienst hort nicht auf mit dem
Kreuz, sondern wird im Himmel fortgesetzt. Damit wird das Werk Gottes in der Geschichte dauerhaft
gesichert. (Jesaja 53,12; Lukas 23,34; Romer 8,34; Hebrider 7,25)

11.8. Israels zukiinftige Wiederherstellung und weltweite Erlosung
(54,1-57,21)

11.8.1. Israels Wiederherstellung durch den ewigen Bund des
Friedens (54,1-17)

Gott ruft Israel zur Freude, weil Wiederherstellung kommen wird — seine Verheiflung gilt trotz
gegenwirtiger Trostlosigkeit. Der Abschnitt beginnt mit dem Aufruf: ,Juble, du Unfruchtbare, die
nicht geboren hat.* Diese Wendung richtet sich an Zion, das in der Zerstreuung als verlassen und
fruchtlos erscheint. Doch Gott kiindigt an, dass mehr Kinder der Einsamen sein werden als derjenigen,
die verheiratet ist. Der Gegensatz betont das iibernatiirliche Wirken Gottes: Die, die keine Zukunft sah,
wird zur Mutter vieler. Die Unfruchtbare steht symbolisch fiir Israel im Exil, scheinbar verlassen, aber
nicht verworfen. Gottes Plan sieht Wachstum, Ausbreitung und Wiederherstellung vor. Der Ruf, das
Zelt zu vergroflern und die Seile zu verldngern, verweist auf den kommenden Segen. Israel soll sich
vorbereiten auf das, was Gott tun wird. Der Glaube soll Raum schaffen fiir die kommende Erfiillung.
Diese Hoffnung ist nicht aus menschlichem Blick geboren, sondern aus gottlicher Zusage. (Jesaja
54,1-3; Galater 4,27; Jesaja 49,19-21; Hosea 2,1-3)

Die Schmach der Vergangenheit wird vergessen — Gottes Bundestreue iiberwindet alle
Ablehnung. Israel wird ermahnt, keine Furcht mehr zu haben. Der HERR verspricht, dass das Volk
nicht mehr zuschanden werden wird. Die Schande der Jugendzeit und die Schmach der Witwenschaft

sollen vergessen sein. Diese Bilder beschreiben sowohl die friihe Rebellion Israels als auch das Exil als

Seite 133 von 160



geistlichen Zustand des Getrenntseins. Doch nun wird deutlich: Der HERR selbst ist Isracls Ehemann.
Diese Bezeichnung betont die personliche, liebevolle und verbindliche Beziehung Gottes zu seinem
Volk. Er ist nicht nur der Schopfer, sondern auch der Erloser Israels. Der HERR der Heerscharen ist
sein Name — Ausdruck seiner Allmacht und Treue. Selbst wenn Menschen verlassen, bleibt Gottes
Liebe bestehen. Seine Gnade hat einen ewigen Charakter, der alle menschliche Untreue iiberwindet.
Die Beziehung wird nicht aufgeldst, sondern erneuert. (Jesaja 54,4-6; Jeremia 31,32; Hosea 2,16-20; 5.
Mose 7,9)

Gottes Zorn wihrt nur einen Augenblick — seine Gnade aber bleibt ewig bestehen. Der Text
beschreibt, wie Gott Israel fiir einen kleinen Augenblick verlassen hat, aber mit groer Barmherzigkeit
wieder sammelt. Der Zorn Gottes ist real, aber begrenzt. Seine Gnade ist unerschiitterlich und
tiberdauernd. Das Bild vom ,,Zorneswetter verdeutlicht die temporire Natur des Gerichts. Die
Zusage, dass sein Gnadenbund nicht weichen wird, wird durch den Vergleich mit der Sintflut verstérkt.
Wie Gott damals geschworen hat, die Erde nicht mehr durch Wasser zu richten, so schwort er jetzt,
Israel nicht mehr zu ziirnen. Dieser Bund des Friedens ist nicht abhingig von Israels Verhalten,
sondern basiert auf Gottes Treue. Die Gnade Gottes steht {iber jeder nationalen Katastrophe. Selbst
wenn Berge weichen und Hiigel wanken, bleibt sein Gnadenbund bestehen. Diese Sicherheit ist das
Fundament fiir Israels Zukunft. (Jesaja 54,7-10; 1. Mose 9,11-13; Romer 11,29; Klagelieder 3,31-33)

Zion wird wieder aufgebaut und unter Gottes Schutz stehen — kein Angriff wird Bestand haben.
Die Stadt wird mit kostbaren Steinen aufgebaut: Saphiren, Rubinen und Edelsteinen. Diese
Beschreibung verweist nicht auf duBlerlichen Glanz allein, sondern auf geistliche Herrlichkeit und
Sicherheit. Alle Kinder Zions werden Jiinger des HERRN sein — eine Zeit des geistlichen Erwachens
und der inneren Erneuerung. Der Friede wird das Erbe der kommenden Generationen sein.
Gerechtigkeit wird die Grundlage sein, auf der das Volk bestehen kann. Die VerheiBung schlie3t mit
dem Zuspruch: ,,Keine Waffe, die gegen dich geschmiedet wird, soll etwas ausrichten.” Diese Zusage
betrifft sowohl dullere als auch geistliche Angriffe. Gott selbst garantiert die Unangreifbarkeit seiner
Erlosten. Der Knecht des HERRN empfiangt Recht und Schutz als Teil seines Erbes. Die
Wiederherstellung ist nicht nur duflerlich, sondern tief geistlich und durch gottliche Autoritit gesichert.
(Jesaja 54,11-17; Offenbarung 21,18-21; Psalm 91,7-10; Jesaja 26,3)

Seite 134 von 160



11.8.2. Gottes Ruf zur Bulle und das kostenlose Heil fiir alle
(55,1-13)

Gott ladt alle ein, die geistlich diirsten — das Heil wird nicht verdient, sondern empfangen. Der
Abschnitt beginnt mit einem universellen Aufruf: ,,Wohlan, ihr Durstigen, kommt zum Wasser.* Diese
Einladung richtet sich nicht an die Starken oder Frommen, sondern an Bediirftige. Der Durst steht
symbolisch fiir geistliches Verlangen und Mangel. Gott bietet Wasser, Milch und Wein — Bilder fiir
Leben, Nahrung und Freude — ohne Geld und ohne Kaufpreis an. Damit wird deutlich: Das Heil ist
unverdiente Gnade. Kein menschliches Werk oder Opfer kann den Zugang dazu verschaffen. Wer auf
das hort, was wirklich séttigt, empfangt Leben. Die Aufforderung, sich nicht an das zu klammern, was
nicht séttigt, stellt die Frage nach geistlichen Prioritdten. Das Evangelium ist ein Ruf zur Umkehr von
Selbstversorgung hin zu gottlicher Versorgung. Gottes Gaben sind frei — doch sie fordern vollige
Hinwendung zu ihm. (Jesaja 55,1-2; Johannes 4,13-14; Offenbarung 22,17; Matthéus 5,6)

Der Bund Gottes bleibt offen fiir den, der hort und glaubt — Gnade ist an Verheilung gebunden.
Die Einladung miindet in den Aufruf: ,,Neigt euer Ohr und kommt her zu mir, hért, so wird eure Seele
leben.* Der Glaube entsteht durch das Horen auf Gottes Wort. Die Folge ist Leben — nicht biologisch,
sondern geistlich. Gott verheifit, einen ewigen Bund zu schlieBen, nach der festen Gnade Davids.
Diese ,,Gnade Davids* verweist auf die messianische VerheiBung, dass ein Nachkomme ewig regieren
wird. Der Messias wird zum Fiihrer und Gebieter fiir die Volker gesetzt. Die Einladung gilt daher auch
den Nationen, die bislang fern waren. Das Heil {liberschreitet nationale und ethnische Grenzen. Israel
wird durch den kommenden Knecht zur Quelle des Heils fiir die Welt. Wer sich dem Ruf Gottes 6ffnet,
wird Anteil an diesem Bund erhalten. Der HERR wirkt iiber das Erwihlte hinaus, um alle zu rufen.
(Jesaja 55,3-5; Apostelgeschichte 13,34; Romer 10,17; Lukas 1,69-73)

Gottes Ruf zur Umkehr ist dringlich — Bufle 6ffnet den Zugang zur Vergebung und gottlichem
Erbarmen. ,,Sucht den HERRN, wdhrend er zu finden ist; ruft ihn an, wdihrend er nahe ist.* Dieser
Vers betont die Begrenztheit der Gnadenzeit. Die Umkehr soll nicht aufgeschoben werden. Der
Gottlose soll seinen Weg verlassen und der Ungerechte seine Gedanken. Die Umkehr betrifft Denken
und Handeln zugleich. Der HERR verheift, sich zu erbarmen und reichlich zu vergeben. Diese Zusage
zeigt die Tiefe gottlicher Barmherzigkeit. Keine Schuld ist zu groB3, um nicht durch Gottes Gnade
getilgt zu werden. Umkehr ist nicht aus eigener Kraft moglich, sondern als Antwort auf gottliche
Einladung. Wer sich von seinem Weg abwendet, wird den Weg des Lebens finden. Der HERR ist bereit
zur Annahme — doch er ruft zur klaren Trennung vom alten Leben. Die Vergebung ist vollstindig, aber
sie setzt echte Bue voraus. (Jesaja 55,6-7; Joel 2,12-13; Lukas 24,47; 1. Johannes 1,9)

Seite 135 von 160



Gottes Gedanken und Wege iibersteigen die menschlichen — sein Wort wirkt sicher und bringt
Frucht. Der Text erkldrt, dass Gottes Gedanken nicht unsere Gedanken sind. Seine Wege sind hoher
als die Wege der Menschen, so wie der Himmel hoher ist als die Erde. Diese Wahrheit soll Vertrauen
schaffen, auch wenn Gottes Handeln unverstdndlich erscheint. Wie Regen und Schnee die Erde
befeuchten und Frucht hervorbringen, so wirkt auch Gottes Wort. Es kehrt nicht leer zuriick, sondern
erfillt, wozu es gesandt ist. Diese VerheiBung gibt Gewissheit: Gottes Plan kommt ans Ziel. Der
Abschnitt endet mit dem Bild des triumphalen Auszugs in Freude und Frieden. Die ganze Schopfung
jubelt mit: Berge, Hiigel, Bdume klatschen in die Hénde. Der Fluch wird aufgehoben: Statt Dornen
wachsen Zypressen. Diese Bilder zeigen die umfassende Erneuerung durch Gottes Gnade. Wer Gottes
Wort empfingt, wird in ein neues Leben gefiihrt. (Jesaja 55,8-13; Psalm 119,105; Matthius 13,23; 2.
Korinther 9,10)

11.8.3. Gnade fiir Fremde und Treue fiir Ausgestoflene (56,1-8)

Gottes Gerechtigkeit offenbart sich im rettenden Handeln — Treue zu seinem Wort bleibt
Grundlage fiir Segen. Der Abschnitt beginnt mit der Aufforderung: ,,Bewahrt das Recht und iibt
Gerechtigkeit.* Diese Mahnung steht im Zusammenhang mit dem unmittelbar bevorstehenden Heil.
Gottes Gnade kommt nicht in einem moralischen Vakuum, sondern ruft zur Heiligung. Der HERR
kiindigt an, dass seine Gerechtigkeit bald offenbart wird. Wer am Sabbat festhdlt und keine bosen
Dinge tut, wird gesegnet genannt. Diese Aussagen betonen die Bedeutung personlicher Treue. Es geht
nicht um Gesetzlichkeit, sondern um ein Leben, das Gottes Wegen entspricht. Die Erwartung des Heils
ist eng verbunden mit praktischer Gottseligkeit. Gottes Gerechtigkeit bedeutet nicht nur Gericht,
sondern auch Erlosung fiir die, die sich tihm zuwenden. Seine Néhe erfordert geistliche Wachsamkeit.
Das Leben vor Gott zeigt sich in Gehorsam. Der kommende Segen ist nicht abstrakt, sondern konkret
erfahrbar. (Jesaja 56,1-2; 1. Petrus 1,14-16; Micha 6,8; Jakobus 1,22)

Fremde und Ausgestofiene werden nicht ausgeschlossen — Gottes Haus steht allen offen, die ihn
lieben und dienen. Gott begegnet dem Gedanken, dass der Fremde sagen konnte: ,,Der HERR wird
mich gewiss ausschlieffen.” Ebenso spricht er dem Eunuchen Trost zu, der sich als verdorrten Baum
sieht. Der HERR macht deutlich, dass keine soziale, ethnische oder korperliche Schranke jemanden
von ihm trennt. Wer den Sabbat hdlt, am Bund festhélt und sich dem HERRN anschlieB3t, empfangt
einen Namen und ein Gedenken besser als Sohne und Tochter. Damit wird ein tiefer geistlicher Wert
deutlich: Gottes Anerkennung iibersteigt irdische Zugehdrigkeit. Er verheiit ewiges Gedenken — ein
Bild fiir ewige Gemeinschaft. Der Zugang zum Heil ist nicht mehr an Herkunft gebunden, sondern an

Hingabe. Der Glaube wird zum entscheidenden Kriterium flir Zugehorigkeit. Die Gemeinde Gottes

Seite 136 von 160



offnet sich iiber Israel hinaus. In dieser Offnung zeigt sich Gottes Gnade in ihrer Weite. (Jesaja 56,3-5;
Apostelgeschichte 8,26-39; Epheser 2,12-14; Galater 3,28)

Gottes Heil gilt allen, die sich ihm in Wahrheit nahen — sein Haus soll ein Ort des Gebets fiir alle
Volker sein. Der HERR erklart, dass die Fremden, die ihn lieben, dienen, und seinen Sabbat halten, zu
seinem heiligen Berg gebracht werden. Er verspricht, sie in seinem Bethaus zu erfreuen. Ihre Brand-
und Schlachtopfer werden auf seinem Altar wohlgefillig sein. Diese Aussagen machen deutlich, dass
das Zentrum des Gottesdienstes nicht mehr national, sondern geistlich definiert ist. Das Haus des
HERRN soll ein ,,Bethaus fiir alle Volker sein. Diese prophetische Aussage weist weit iiber die
damalige Zeit hinaus. Sie erfiillt sich letztlich im messianischen Reich, aber beginnt bereits geistlich
im Leib Christi. Der HERR sammelt nicht nur die Zerstreuten Israels, sondern auch noch andere. Die
Gemeinde Gottes wird universal, aber bleibt auf den Gott Israels gegriindet. Der Altar steht allen offen,
die im Glauben nahen. (Jesaja 56,6-8; Markus 11,17; Johannes 10,16; Offenbarung 5,9-10)

11.8.4. Warnung vor geistlicher Gleichgiiltigkeit und falschen
Hirten (56,9-57,13)

Die geistlichen Fiihrer Israels sind untitig und gleichgiiltig — ihre Verantwortungslosigkeit zieht
Gericht nach sich. Der Abschnitt beginnt mit einem drastischen Bild: Tiere des Feldes werden
aufgerufen, zum Fral zu kommen. Diese bildhafte Sprache beschreibt die Verwundbarkeit des Volkes,
das ohne Schutz ist. Die Ursache liegt bei den geistlichen Hirten: Sie sind blind, unwissend, stumme
Hunde, die nicht warnen. Statt Wachter zu sein, sind sie bequem, eigenniitzig und trage. Sie verfolgen
ihre eigenen Wege, ein jeder nach seinem Vorteil. Diese Beschreibung ist eine scharfe Anklage gegen
geistliche Leiter, die ihre Aufgabe vernachldssigen. Der HERR verurteilt nicht nur ihre Passivitit,
sondern auch ihre Selbsttduschung. Sie leben im Rausch des Genusses und sprechen: ,,Morgen wird es
sein wie heute, nur noch viel grofartiger* Diese Haltung offenbart tiefste Verblendung. Die
Verantwortung der Hirten ist gro3, weil sie das Volk leiten sollen. Thr Versagen fiihrt zur Preisgabe des
Volkes. (Jesaja 56,9-12; Hesekiel 34,1-10; Matthdus 15,14; Johannes 10,12-13)

Die Gerechten sterben unbeachtet — aber Gott nimmt sie hinweg zum Schutz vor kommendem
Gericht. Zu Beginn von Kapitel 57 hei3it es, dass der Gerechte umkommt, und niemand nimmt es zu
Herzen. Diese Aussage beschreibt eine Zeit geistlicher Gleichgiiltigkeit, in der Heiligkeit nicht mehr
geschitzt wird. Die Wegnahme der Gerechten geschieht jedoch nicht als Strafe, sondern als

Bewahrung. Der HERR nimmt sie hinweg vor dem Unheil. Diese Perspektive verdeutlicht, dass Gott

Seite 137 von 160



auch im Tod aktiv bewahrt. Die Gerechten gehen in den Frieden ein, ruhen auf ihren Lagern — ein Bild
fiir gesegnetes Sterben. Der Kontrast zur restlichen Gesellschaft ist grol: Wéhrend die Ungerechten
verstockt bleiben, sorgt Gott fiir die Seinen. Die Sterblichkeit der Gerechten wird zum Zeichen
gottlicher Fiirsorge. Gottes Wege widersprechen menschlicher Einschédtzung. In der Wegnahme liegt
keine Verwerfung, sondern Rettung verborgen. (Jesaja 57,1-2; Psalm 116,15; Jesaja 26,20;
Offenbarung 14,13)

Das Volk gibt sich wieder dem Gotzendienst hin — seine geistliche Untreue wird in scharfen
Bildern entlarvt. Der HERR richtet seine Anklage gegen die Abtriinnigen: ,,/hr aber, tretet néiher, ihr
Kinder der Zauberin.*“ Die Sprache ist hart und enthiillt die geistliche Untreue Israels. Das Volk hat
sich nicht an den HERRN gehalten, sondern anderen Géttern hingegeben. Der Gotzendienst wird in
Bildern sexueller Unreinheit beschrieben — Zeichen der totalen Entfremdung von Gott. Auf hohen
Bergen, unter griinen Bdumen, an verborgenen Orten werden Gotzen verehrt. Diese Orte stehen im
Kontrast zum Tempel Gottes. Der Kult ist nicht nur duBlerlich, sondern von innerer Rebellion geprigt.
Selbst Kinderopfer werden erwidhnt — ein Hinweis auf die Tiefe moralischer und geistlicher
Verdorbenheit. Die Abkehr von Gottes Wegen ist umfassend. Das Volk ersetzt den HERRN durch
Gotzen, obwohl er sie versorgt und erwéhlt hat. Die Anklage ist berechtigt und durchdringend. (Jesaja
57,3-9; 2. Konige 17,9-17; Jeremia 2,20-25; Hesekiel 16,15-22)

Gott wird das Vertrauen auf Menschen und Gotzen nicht dulden — die Flucht in den Felsen
bringt keine Rettung. Israel sucht Sicherheit in fremden Allianzen und Kulten. Das Vertrauen gilt
nicht mehr dem HERRN, sondern selbstgemachten Sicherheiten. Doch der HERR fragt: ,,Wen hast du
so gefiirchtet und geflattert, dass du mich vergessen hast?* Das Volk hat Gott beiseitegeschoben, weil
es auf unmittelbare Hilfe setzte. Doch der HERR kiindigt an, dass alle ihre Gotzen vergehen werden.
Wer auf Steine vertraut, wird vom Wind hinweggetragen. Die bildliche Sprache macht deutlich: Keine
menschliche oder religiose Konstruktion kann im Gericht bestehen. Nur wer auf den HERRN vertraut,
wird das Land ererben. Die Entscheidung ist eindeutig: Gotzendienst flihrt ins Verderben, Vertrauen
auf den HERRN zur Bewahrung. Diese Botschaft fordert zur radikalen Umkehr auf. (Jesaja 57,10-13;
Psalm 115,4-8; Matthaus 7,24-27; Jeremia 17,5-8)

Seite 138 von 160



11.8.5. Trost fiir die Zerbrochenen und die verheif3ene
Wiederherstellung (57,14-21)

Gott bereitet dem bufifertigen Volk den Weg — er ruft zur Umkehr und erneuert aus Gnade. Der
Abschnitt beginnt mit dem Aufruf: ,,Macht Bahn, macht Bahn, bereitet den Weg.* Dieser doppelte
Imperativ zeigt den Ernst gottlicher Initiative. Der Weg soll dem Volk bereitet werden, damit es
zuriickkehren kann. Gott selbst greift ein, um das Hindernis der Siinde zu beseitigen. Der HERR
spricht: ,.Ich wohne in der Hohe und im Heiligtum, und bei dem, der zerschlagenen und demiitigen
Geistes ist.” Damit wird eine grundlegende Wahrheit offenbart: Der erhabene Gott neigt sich den
Zerbrochenen zu. Nicht die Stolzen finden Zugang, sondern die Demiitigen. Gottes Nihe ist keine
Frage des Standes, sondern des Herzens. Der Weg zuriick zu Gott ist offen fiir den, der sich beugt. Die
BuBfertigen empfangen Erneuerung. Der erhabene Gott handelt barmherzig mit denen, die sich seiner
Heiligkeit unterwerfen. (Jesaja 57,14-15; Psalm 34,19; Matthius 5,3; Jesaja 66,2)

Der HERR straft in Liebe, nicht um zu vernichten — seine Gnade sucht die Heilung des Herzens.
Gott bekennt, dass er iiber die Schuld seines Volkes ziirnte und es strafte. Doch sein Zorn ist nicht
zerstorerisch, sondern heilend gemeint. Der HERR sah die Wege seines Volkes und verheiB3t: ,,/ch will
ihn heilen und ihn leiten.” Diese Zusage zeigt, dass Gottes Strafe ein Ziel hat: Wiederherstellung. Er
verspricht, Israel zu trosten und neue Frucht auf die Lippen zu legen. Die Initiative zur Heilung geht
von Gott aus. Der Friede, den er gibt, ist umfassend: ,,Friede den Fernen und den Nahen.“ Diese
doppelte Zusage gilt sowohl dem zerstreuten Israel als auch den zuriickgekehrten. Die Heilung betriftt
sowohl Herz als auch Gemeinschaft. Gottes Erneuerung ist tief und bleibend. Der HERR verldsst
nicht, sondern erneuert. Sein Ziel ist das geistliche Wohl seines Volkes. (Jesaja 57,16-19; Hosea 6,1-2;
Romer 5,1; Epheser 2,17)

Friede ist nur bei Gott zu finden — die Gottlosen bleiben unruhig wie das aufgewiihlte Meer. Der
Kontrast zwischen den Bufifertigen und den Gottlosen wird scharf gezeichnet. Der Text endet mit der
Aussage: ,,Aber die Gottlosen sind wie das aufgewiihite Meer Diese Bildsprache verweist auf
Unruhe, Finsternis und Orientierungslosigkeit. Die Gottlosen haben keinen Frieden. Thr Zustand ist
nicht durch duflere Umstinde bedingt, sondern durch innere Gottlosigkeit. Gottes Friede ist kein
universelles Gut, sondern das Ergebnis seiner Gnade gegeniiber den Zerknirschten. Die Verheiflung
des Friedens steht im Gegensatz zur Unruhe der Verlorenen. Damit ruft der Text zur Entscheidung:
Nur wer umkehrt, findet Ruhe. Die Gottlosen bleiben im Sturm. Der Abschluss dieser Prophetie
betont: Der Weg zu Gott ist offen — aber nur iiber Demut, BuBle und Gnade. (Jesaja 57,20-21; Jesaja
26,3; Romer 3,17; Johannes 14,27)

Seite 139 von 160



Seite 140 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 49.1-57.21)

Zusammenfassung:

Jesaja 49,1-57,21 entfaltet den heilsgeschichtlichen Hohepunkt des Buches, indem Erlésung, Leid und
zukiinftige Herrlichkeit eng miteinander verbunden werden. Der Knecht des HERRN tritt in den
Mittelpunkt als der von Gott berufene Retter, der zunédchst von Israel verworfen wird, dessen Auftrag
jedoch die Wiederherstellung Israels und das Heil der Nationen umfasst. Gottes Treue zu Zion wird
trotz erlebter Verlassenheit bekréftigt, da seine Erwédhlung unwiderruflich bleibt. In Jesaja 50 und 53
wird das Leiden des Knechtes detailliert beschrieben: Er handelt gehorsam, leidet stellvertretend und
tragt die Schuld vieler. Dieses Leiden ist nicht Niederlage, sondern das von Gott bestimmte Mittel zur
Rechtfertigung und Erlosung. Kapitel 52-53 zeigen, dass Heil, Frieden und Rechtfertigung allein durch
das stellvertretende Opfer des Knechtes moglich werden. Darauf folgt der weit gespannte Ruf zur
Gnade: Gottes Heil steht offen, doch es verlangt Umkehr und Abkehr von gottlosem Wandel. Die
zukiinftige Herrlichkeit Zions wird verheilt, einschlieflich weltweiter Anbetung und dauerhafter
Gerechtigkeit. Gleichzeitig wird betont, dass dulere Religiositdt ohne Herzgehorsam wertlos bleibt.
Der Abschnitt schlieft mit einer klaren Trennung zwischen Gerechten und Gottlosen, da dauerhafter
Friede nur im Einklang mit Gott besteht. Jesaja 49-57 verbindet messianisches Leiden, universales

Heil und ethische Konsequenz zu einem geschlossenen Erlésungszeugnis.

Anwendungen:

Erlosung geschieht durch stellvertretendes Leiden. Der Text zeigt, dass Heil nicht durch
menschliche Leistung, sondern durch das Leiden des Knechtes des HERRN bewirkt wird. Schuld wird

getragen, nicht iibergangen. Diese Einsicht bildet das Zentrum biblischer Erlosungslehre.

Gottes Gnade ist weit, aber nicht beliebig. Der Ruf zur Erlosung richtet sich an alle, fordert jedoch
Umkehr und Abkehr vom Bdsen. Gnade hebt Verantwortung nicht auf. Diese Wahrheit verbindet
Einladung und Ernst.

Wahrer Friede ist an Gerechtigkeit gebunden. Der Abschnitt endet mit der Feststellung, dass es
keinen Frieden fiir die Gottlosen gibt. Heil bringt eine neue Lebensordnung hervor. Diese Perspektive

zeigt die untrennbare Verbindung von Erlésung und Wandel.

Seite 141 von 160



12. Der kommende Glanz Zions und die neue Schopfung
(58,1-66,24)

12.1. Wahre Bufle und Erneuerung (58,1-59,21)

12.1.1. Echte Bufle und gerechtes Handeln vor Gott (58,1-14)

Gott deckt religiose Heuchelei auf — duflerliche Frommigkeit ersetzt nicht wahre Bufle. Der
HERR beauftragt seinen Propheten, mit lauter Stimme zu rufen und das Volk iiber seine Ubertretungen
zu informieren. Obwohl Israel vorgibt, Tag fiir Tag den HERRN zu suchen und seine Wege zu kennen,
bleibt es geistlich blind. Es fastet und fragt dabei scheinheilig, warum Gott nicht darauf reagiert. Der
HERR antwortet: Am Tag des Fastens {ibt das Volk Druck aus, zankt und streitet, schldgt mit der Faust
zu und demiitigt andere. Solche Frommigkeit ist Gott ein Grauel. Fasten, das auf Selbstverherrlichung
beruht, hat keinen geistlichen Wert. Der HERR durchschaut das religiose Schauspiel und fordert
stattdessen Demut, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Bufle beginnt nicht mit &ufleren Formen,
sondern mit innerer Umkehr. Wahre Gottesfurcht zeigt sich im praktischen Leben. Ein zerschlagenes
Herz ist ihm lieber als ein gebeugter Kopf. (Jesaja 58,1-5; Amos 5,21-24; Matthéus 6,16-18; Joel 2,13)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu Jesaja 58,1, dass der
prophetische Ruf, die Stimme wie ein Schofar zu erheben, die Nutzlosigkeit von Gebet und
Fasten ohne echte Bufse entlarvt. Der Schofar, das Widderhorn, das besonders an Rosch ha-
Schana, dem jiidischen Neujahrsfest, geblasen wird, durchdringt mit seinem schrillen Klang die
geistliche Taubheit des Volkes und ruft zur Umkehr. Rubin greift die Auslegung von Rabbi
Nosson Scherman auf, der den Schofar als bewusst schlichtes Instrument beschreibt, dessen
durchdringender Ton den wortlosen Schrei einer befleckten Seele symbolisiert, die gereinigt
werden mochte, aber nicht weif3, wie. Dieser Ruf kann nur von Gott richtig verstanden werden,
weil Gewohnheit, Kultur und der bose Trieb den Menschen fiir Gottes Reden abgestumpft
haben. Jesajas Warnung macht deutlich, dass religiose Handlungen ohne aufrichtige
Herzensumkehr leer bleiben und das Ohr ADONAIs nicht erreichen (Rubin, 2016, S. 588).

Wahre Bulle zeigt sich im Handeln — soziale Gerechtigkeit ist Ausdruck echter Gottesfurcht. Der

HERR beschreibt, was er unter einem ,,Fasten, das ich erwdhlt habe* versteht: ungerechte Fesseln zu

Seite 142 von 160



16sen, Jochstangen zu zerbrechen, Unterdriickte freizulassen. Diese konkreten Handlungen stehen im
direkten Gegensatz zur Selbstbezogenheit des Volkes. Biblisches Fasten bedeutet nicht Verzicht zur
Selbstdarstellung, sondern Einsatz fiir andere. Gottes Maflstab ist Barmherzigkeit. Das Teilen des
Brotes mit dem Hungrigen, das Bekleiden des Nackten, das Offnen des Hauses fiir Obdachlose — all
das sind Taten, die echte Umkehr bezeugen. Der Glaube bewihrt sich im sozialen Verhalten. Wer mit
dem Elend seines Nichsten bricht, wird vom Licht Gottes durchdrungen. Gerechtigkeit und
Herrlichkeit werden den buBfertigen begleiten. Gott verheiflt, dann zu horen und zu antworten. Die
geistliche Erneuerung ist untrennbar mit dem Aufgeben von Unterdriickung und Ungerechtigkeit
verbunden. (Jesaja 58,6-9; Lukas 3,10-14; Micha 6,8; Jakobus 1,27)

Gott verheifit Segen und Erneuerung dem, der in Gerechtigkeit lebt — wahre Gottesverehrung
fiilhrt zu bleibendem Frieden. Der HERR stellt seinem Volk vor Augen, dass sein Licht in der
Finsternis aufgehen wird, wenn es die Hungrigen sittigt und die Note der Leidenden lindert. Wer sich
den Bediirftigen zuwendet, wird geistlich gesegnet. Der HERR selbst wird als stindige Fiihrung da
sein. Er erfrischt die Seele in diirrem Land und macht sie wie einen bewisserten Garten. Geistliche
Vitalitdt folgt aus praktischer Gerechtigkeit. Der Wiederaufbau alter Triimmerstitten und die
Wiederherstellung alter Fundamente deuten auf die Wiederherstellung der Gemeinschaft und
Anbetung. Wer den Sabbat ehrt, ihn nicht entheiligt und seine Lust am HERRN findet, dem verheif3t
Gott Freude und Erhohung. Gott selbst wird als Erbe gegeben. Die Schlussaussage betont, dass all dies
auf der Treue Gottes zum Bund mit Jakob beruht. Die Erneuerung Israels beginnt mit echter BuBle und
fiihrt in den Segen des HERRN. (Jesaja 58,10-14; Psalm 1,3; Johannes 7,38; Hesekiel 36,26-28)

12.1.2. Die Trennung durch Siinde und die Verheillung gottlicher
Rettung (59,1-21)

Gottes Hand ist nicht zu kurz zum Retten — die Trennung liegt an der Siinde des Menschen. Der
Abschnitt beginnt mit der klaren Feststellung, dass das Problem nicht bei Gott liegt. Weder ist seine
Hand zu kurz, noch ist sein Ohr schwerhdrig. Die Ursache des geistlichen Notstands liegt im
Menschen selbst. Die Siinde trennt ihn von Gott. Diese Trennung ist nicht symbolisch, sondern real
und wirksam. Die Schuld des Volkes wird konkret benannt: blutbefleckte Hande, Liigen, Unrecht,
Gewalt und Betrug. Diese Aufzdahlung macht deutlich, dass die Bosheit tief verwurzelt ist und sich in
allen Lebensbereichen zeigt. Selbst das Denken ist verdorben, denn es gebiert Unheil und Verderben.
Der Weg des Friedens ist unbekannt, und der Gerechtigkeit wird kein Raum gegeben. Das Urteil ist

klar: ,,Wer auf krummen Pfaden geht, kennt keinen Frieden.“ Der Mensch kann Gott nicht nahen,

Seite 143 von 160



solange er an seiner Ungerechtigkeit festhdlt. (Jesaja 59,1-8; Psalm 66,18; Romer 3,10-17; Spriiche
15,29)

Das Volk erkennt seine Schuld — in der Finsternis tastet es nach Licht und findet doch keinen
Halt. Ab Vers 9 erfolgt ein Wechsel in der Perspektive: Das Volk bekennt seine Schuld. Es gesteht,
dass das Recht fern ist und die Gerechtigkeit nicht erreicht wird. Die Menschen hoffen auf Licht, doch
sie wandeln in Dunkelheit. Diese Bilder beschreiben die geistliche Orientierungslosigkeit einer
gefallenen Gemeinschaft. Die Wahrheit ist gestiirzt, und wer sich vom Bdsen fernhilt, wird beraubt. Es
herrscht Unrecht auf allen Ebenen. Dieses Schuldbekenntnis ist umfassend und ehrlich. Die Siinde
wird nicht verharmlost, sondern als Ursache des Elends bekannt. Gleichzeitig wird deutlich, dass aus
eigener Kraft keine Rettung mdéglich ist. Das Bekenntnis bereitet den Boden fiir das Eingreifen Gottes.
Wo menschliches Handeln scheitert, muss gottliche Rettung kommen. Die Verzweiflung der Gerechten
wird nicht libersehen, sondern beantwortet. (Jesaja 59,9-15a; Klagelieder 3,1-9; Jesaja 64,5-6; Daniel
9,4-11)

Gott greift ein, weil niemand Gerechtigkeit schafft — der Erloser handelt in eigener Macht. Gott
sieht, dass niemand da ist, der eingreift oder Fiirbitte leistet. Er selbst tritt ein mit Gerechtigkeit als
Panzer und mit Rache als Gewand. Diese Beschreibung erinnert an einen gottlichen Krieger, der fiir
sein Volk kdmpft. Der HERR handelt nicht aus Zorn, sondern aus Gerechtigkeit und Erbarmen. Sein
Eingreifen ist Antwort auf die Hilflosigkeit des Menschen. Die Vergeltung trifft seine Feinde, aber den
Seinen bringt er Rettung. Dieser Erloser kommt zu Zion und denen, die von der Ubertretung
umkehren. Das Handeln Gottes ist souverdn und zielgerichtet. Die Initiative zur Erlosung geht allein
von ihm aus. Der HERR bleibt nicht distanziert, sondern wird selbst zum Retter. Die Gerechtigkeit
Gottes ist nicht nur MaBstab, sondern auch Hoffnung fiir die, die an ihm festhalten. (Jesaja 59,15b-20;
Jesaja 63,1-6; Romer 11,26-27; Oftenbarung 19,11-16)

Gott schlieflt einen bleibenden Bund — sein Geist und sein Wort werden auf dem Volk ruhen. Der
Abschnitt schlieft mit einer Verheiung, die iliber die unmittelbare Situation hinausreicht: ,,Und dies ist
mein Bund mit ihnen.* Der HERR verheif3t, dass sein Geist, der auf dem Propheten ruht, auch auf
seinem Volk sein wird. Sein Wort wird nicht von ihren Miindern weichen — weder von ihren Kindern
noch von deren Nachkommen. Diese Zusage enthélt eine eschatologische Dimension: Der neue Bund
Gottes bringt bleibende geistliche Erneuerung. Der Geist Gottes bleibt nicht nur auf Einzelnen,
sondern wird das ganze Volk durchdringen. Gottes Reden wird dauerhaft prasent und wirksam sein.
Der prophetische Dienst steht nicht mehr isoliert, sondern wird Volksgut. Der HERR selbst garantiert

die Treue dieses Bundes. Sein Wort ist nicht fliichtig, sondern ewig. Diese VerheiBung weist auf das

Seite 144 von 160



kommende messianische Reich, in dem Geist und Wahrheit herrschen. (Jesaja 59,21; Jeremia
31,33-34; Johannes 14,26; Joel 3,1)

12.2. Das Licht Zions und die Ankiindigung des messianischen
Reiches (60,1-22)

Zion wird aus der Finsternis hervorgehoben — die Herrlichkeit des HERRN leuchtet iiber seiner
Stadt. Der Aufruf ,,Mache dich auf, werde Licht richtet sich an das wiederhergestellte Jerusalem, das
im Licht des HERRN erstrahlen soll. Die Herrlichkeit Gottes geht auf iiber Zion, wahrend Dunkelheit
die Erde bedeckt. Dieses Bild stellt den Gegensatz zwischen der geistlichen Blindheit der Welt und der
erleuchteten Stadt Gottes heraus. Zion wird nicht durch eigene Kraft, sondern durch die Gegenwart des
HERRN zu einem Licht fiir die Nationen. Der Glanz Jerusalems zieht die Volker an. Die Heiden
kommen nicht nur mit politischen Interessen, sondern mit geistlichem Verlangen. Zion wird zur Mitte
gottlicher Offenbarung. Der Ruf zur Erhebung verweist auf eine neue Zeit, in der Gottes Konigreich
sichtbar wird. Die gottliche Herrlichkeit ersetzt alles frithere Elend. Die Wiederherstellung Jerusalems
ist ein Werk des HERRN, das zur weltweiten Anziehung fiihrt. (Jesaja 60,1-3; Jesaja 2,2-3; Matthdus
5,14; Offenbarung 21,23-24)

Die zerstreuten Sohne und Tochter Israels werden gesammelt — Gottes Verheilungen erfiillen
sich weltweit. Das prophetische Bild beschreibt, wie Sohne und Tdchter von fern kommen. Diese
Riickkehr aus der Zerstreuung erfiillt die VerheiBung der Sammlung Israels. Zion wird aufgefordert,
mit weit gedffneten Augen zu schauen, wie die Volker Gaben bringen. Karawanen, Kamele, Gold und
Weihrauch aus Midian, Scheba und Efa deuten auf die wirtschaftliche und geistliche Ehre, die der
Stadt erwiesen wird. Die Volker bringen nicht nur Reichtum, sondern auch Anbetung: ,,Sie
verkiindigen das Lob des HERRN.* Das Licht Zions verdndert die Haltung der Nationen. Die Seefahrer
Tarsis’ und die Kiistenldnder bringen Israels Kinder zuriick. Diese Sammlung ist ein Werk der
gottlichen Initiative, nicht menschlicher Diplomatie. Zion wird durch den Gehorsam und die Gaben
der Nationen erhoht. Der HERR steht im Zentrum dieses Prozesses. (Jesaja 60,4-9; Jesaja 11,12;
Hesekiel 36,24; Sacharja 8,22-23)

Zion wird durch fremde Voilker aufgebaut — Ehre und Frieden ersetzen friithere Verachtung. Der
HERR kiindigt an, dass die Sohne der Fremden Jerusalems Mauern bauen und ihre Konige dem Volk
dienen werden. Die einstige Verachtung wird durch Ehre ersetzt. Zion war versto3en, aber Gott macht
es zur ewigen Pracht. Die Tore bleiben offen, Tag und Nacht, weil die Volker unaufthorlich Reichtum

bringen. Die Nationen, die sich nicht unterordnen, werden untergehen. Dieser Kontrast zeigt: Das

Seite 145 von 160



messianische Reich wird von gottlicher Gerechtigkeit regiert. Zion empféangt den Ertrag des Libanon —
Zypresse, Platane, Buchsbaum — als Zeichen des gottlichen Segens. Der Ort des Heiligtums wird
erh6ht, und alle werden erkennen, dass der HERR der Heiland und Erldser ist. Zion wird nicht mehr
durch Gewalt oder Angst regiert, sondern durch Frieden und Gerechtigkeit. Gottes Herrschaft ist
umfassend und sichtbar. (Jesaja 60,10-18; Psalm 102,14-17; Offenbarung 21,24-26; Sacharja
14,16-17)

Die Sonne wird nicht mehr gebraucht — die Herrlichkeit des HERRN ist Licht und Mittelpunkt
des Reiches. Zions zukiinftiger Zustand iibersteigt alles Irdische. Die Sonne und der Mond werden
nicht mehr gebraucht, weil der HERR selbst das Licht ist. Diese Verheilung hat endzeitliche
Dimension: In der Gegenwart Gottes vergeht jede Form von Dunkelheit. Die Tage der Trauer enden,
weil das Licht der Herrlichkeit Gottes alles durchdringt. Das Volk wird aus Gerechten bestehen. Sie
erben das Land fiir immer. Der HERR ist nicht nur Licht, sondern auch die Quelle der Fruchtbarkeit:
Der Kleinste wird zum Tausendfachen, der Geringste zu einem starken Volk. Dies verweist auf die
Fruchtbarkeit und Kraft des messianischen Segens. Alles ist Werk des HERRN zur rechten Zeit. Die
Verwirklichung dieser Prophetie ist souverdn gesteuert. Gottes Volk lebt im vollkommenen Licht
seiner Gegenwart. (Jesaja 60,19-22; Offenbarung 21,22-27; Maleachi 3,20; Jesaja 30,26)

Die Vollendung Zions ist das Werk des HERRN allein — seine Zeit und Macht bestimmen die
Erfiillung. Der Abschnitt endet mit einer gottlichen SelbstverheiBung: ,,Ich, der HERR, werde es zu
seiner Zeit rasch ausfiihren.“ Diese Zusage macht klar, dass das messianische Reich nicht durch
menschliche Anstrengung, sondern durch gottliches Handeln entsteht. Die Pline Gottes unterliegen
keinem irdischen Kalender, aber wenn seine Zeit kommt, handelt er ohne Verzdgerung. Die
Geschwindigkeit und Vollstindigkeit seiner Erfiillung iibersteigt jede Erwartung. Der Wiederaufbau
Jerusalems, die Sammlung der Nationen, die Uberwindung der Finsternis — alles geschieht nach dem
souverdnen Willen Gottes. Die Gemeinde darf warten und vertrauen. Der HERR steht {iber der Zeit,
aber er vergisst sein Wort nicht. Der Abschluss dieses Kapitels ruft zur Erwartung und zur Hoffnung.
Das kommende Reich ist gewiss. (Jesaja 60,22; Habakuk 2,3; 2. Petrus 3,9; Galater 4,4)

12.3. Salbung des Messias und Wiederherstellung des Volkes
(61,1-11)

Der Messias wird gesalbt, um den Gebrochenen Heil zu bringen — sein Dienst ist geprigt von
Gnade und Wiederherstellung. Der Abschnitt beginnt mit den Worten: ,.Der Geist Gottes des
HERRN ist auf mir.* Diese Aussage kennzeichnet den Dienst des Messias, der durch gottliche Salbung

Seite 146 von 160



und Sendung legitimiert ist. Der Gesalbte wird nicht als politischer Beftreier, sondern als geistlicher
Heiler vorgestellt. Er bringt den Elenden frohe Botschaft, verbindet zerbrochene Herzen, ruft
Gefangenen die Freiheit aus und 6ffnet den Gebundenen das Gefiangnis. Die Aufgaben des Messias
zeigen, dass sein erstes Kommen Heil und Erneuerung zum Ziel hat. Besonders betont wird das
,Gnadenjahr des HERRN*, das Jesus selbst in Lukas 4 auf sich bezieht. Doch der Text spricht auch
vom ,,Tag der Rache®, der mit seinem zweiten Kommen verbunden ist. Beide Aspekte — Gnade und
Gericht — gehoren zum Gesamtauftrag des Messias. Er trostet die Trauernden und kleidet sie mit
Freude. (Jesaja 61,1-3; Lukas 4,16-21; Johannes 3,17; Offenbarung 19,11)

Die Wiederhergestellten werden zu Priestern Gottes — aus Asche entsteht geistliche Schonheit
und neue Berufung. Der HERR verwandelt Trauer in Freude, Asche in Kopfschmuck, schwere
Herzen in Lobpreis. Die Empfanger dieser Gnade werden als ,,Bdume der Gerechtigkeit* bezeichnet —
eine Pflanzung des HERRN zu seinem Ruhm. Der Segen Gottes bringt nicht nur personliche Heilung,
sondern fiihrt in eine neue Berufung. Die Erldsten werden Stidte bauen, Triimmer aufrichten und das
Verlassene erneuern. Sie erhalten eine priesterliche Stellung: ,,Priester des HERRN wird man euch
nennen. Diese geistliche Aufgabe zeigt, dass ihre Wiederherstellung eine heilige Bestimmung
einschlieBt. Anstelle von Schande wird ewige Freude gegeben. Die doppelte Ehre ersetzt friihere
Entehrung. Der HERR selbst spricht von einem ewigen Bund, den er mit ihnen schlie3t. Das Werk des
Messias fiihrt zu dauerhafter Identitit und Dienst. (Jesaja 61,3-9; 1. Petrus 2,9; Jesaja 60,10;
Offenbarung 1,6)

Gottes Gerechtigkeit triumphiert — der HERR liebt das Recht und belohnt den Gehorsam. Der
HERR bekennt ausdriicklich: ,,Denn ich, der HERR, liebe das Recht, hasse aber den Raub samt dem
Brandopfer* Diese Aussage zeigt, dass der Segen nicht willkiirlich, sondern auf Gerechtigkeit
gegriindet ist. Die Begiinstigten stehen in einem ewigen Bund mit dem HERRN, der auf Wahrheit und
Treue beruht. IThre Nachkommen werden unter den Nationen bekannt sein, und alle werden sie als
gesegnetes Volk Gottes erkennen. Dieser Offentliche Segen ist nicht Ausdruck von Stolz, sondern
Frucht gottlicher Treue. Gottes Liebe zum Recht zeigt sich auch in seinem Handeln fiir die Seinen.
Seine Gerechtigkeit ist nicht nur ein Prinzip, sondern ein konkretes Wirken im Leben des Volkes. Der
Messias flihrt nicht nur zuriick in die Gemeinschaft, sondern auch unter die Herrschaft des gottlichen
Rechts. (Jesaja 61,8-9; Psalm 33,5; Hosea 2,21-22; Jeremia 32,40)

Zion jubelt iiber die Kleider des Heils — Gottes Gerechtigkeit wird sichtbar wie ein Garten in
Bliite. Der Abschnitt endet mit einem kraftvollen Bild der Freude: ,,Ich freue mich sehr in dem
HERRN, meine Seele frohlockt in meinem Gott.*“ Diese Freude ist keine oberflichliche Emotion,

sondern das Ergebnis der gottlichen Rettung. Die Gerechtigkeit Gottes wird wie ein Kleid angezogen.

Seite 147 von 160



Die Bilder von Braut und Brautigam symbolisieren Ehre, Schonheit und Festlichkeit. Gottes Werk ist
wie ein Garten, der Frucht hervorbringt — nicht durch menschliches Wirken, sondern durch seine
Gnade. Das Volk Gottes wird zur Schaufliche seiner Gerechtigkeit vor den Nationen. Die Freude in
Gott ist Ausdruck von Dankbarkeit iiber das empfangene Heil. Die Wiederherstellung betrifft nicht nur
das AuBere, sondern das ganze Wesen. Der HERR wird geehrt, weil er Leben und Gerechtigkeit
schenkt. (Jesaja 61,10-11; Psalm 132,9; Galater 3,27; Romer 5,17)

12.4. Rettung und Heil fiir Zion - der Messias als Retter (62,1-63,6)

12.4.1. Verheiflene Herrlichkeit Zions und sein neuer Name
(62,1-12)

Gottes Eifer fiir Zion endet nicht, bis ihre Gerechtigkeit sichtbar aufleuchtet — er selbst sorgt fiir
ihre Wiederherstellung. Der Abschnitt beginnt mit einer Entschlossenheitserklarung Gottes: ,,Um
Zions willen will ich nicht schweigen.” Diese Aussage zeigt, dass der HERR unermiidlich fiir die
Wiederherstellung seiner Stadt wirkt. Seine Gerechtigkeit wird leuchten wie der helle Schein und sein
Heil wie eine brennende Fackel. Das Bild betont die 6ffentliche, weltweite Sichtbarkeit von Gottes
Heilswirken. Die Vilker und Kdnige sollen die Gerechtigkeit Zions sehen. Zion erhilt einen neuen
Namen, den der HERR selbst geben wird. Dieser neue Name steht fiir eine verdnderte Identitdt und
eine neue Beziehung zu Gott. Die Stadt, einst verachtet, wird zur koniglichen Krone in der Hand des
HERRN. Die Auszeichnung kommt nicht aus eigener Leistung, sondern aus gottlicher Erwdhlung.
Zion wird nicht mehr ,,Verlassene* heilen, sondern ,,Meine Lust an ihr*. Diese neue Benennung
offenbart die Freude Gottes an seinem wiederhergestellten Volk. (Jesaja 62,1-4; Sacharja 2,14-17;
Offenbarung 2,17; Jesaja 60,15)

Der HERR verbindet sich in Liebe mit Zion — er erfreut sich an seiner Stadt wie ein Brautigam
an der Braut. Die Beziehung zwischen dem HERRN und Zion wird mit der Ehe verglichen. ,,Wie ein
Jiingling eine Jungfrau heiratet, so werden deine Sohne dich heiraten. Diese Bilder betonen Néhe,
Liebe und Treue. Die Wiederherstellung ist nicht nur politisch oder geografisch, sondern zutiefst
personlich und geistlich. Der HERR freut sich {iber Zion wie ein Brautigam {iber seine Braut. Diese
Freude ist Ausdruck gottlicher Liebe, die trotz des vorigen Abfalls bestehen bleibt. Gott nimmt sein
Volk wieder an, nicht widerwillig, sondern mit ganzer Zuneigung. Der Vergleich mit der Ehe zeigt die

Verbindlichkeit und Tiefe dieser Beziehung. Zion wird zur Freude Gottes, nicht mehr zur Last oder

Seite 148 von 160



zum Gerichtsort. Die Freude Gottes an seinem Volk ist der hochste Ausdruck seiner Gnade. Sie
griindet in seiner Treue, nicht in der Leistung der Menschen. (Jesaja 62,4-5; Hosea 2,21-22; Jeremia
33,11; Offenbarung 21,2)

Zions Heil kommt nicht zufillig — Wichter beten unaufhorlich, bis die VerheiBung sich erfiillt.
Gott setzt Wachter auf die Mauern Jerusalems, die Tag und Nacht rufen sollen. Sie diirfen nicht
schweigen und sollen ihm keine Ruhe lassen. Dieses Bild zeigt das Prinzip geistlicher Fiirbitte. Die
Wichter erinnern den HERRN an seine Verheilungen, bis er Jerusalem zum Lobpreis auf Erden
macht. Diese Wéchter handeln nicht aus Zweifel, sondern aus Vertrauen. Ihre Aufgabe ist es, im Gebet
zu verharren, bis Gottes Zusagen sichtbar werden. Der HERR schwort, dass er sein Volk nicht mehr
dem Feind zur Beute geben wird. Die Ernte wird wieder von den eigenen Leuten gegessen und im
Heiligtum gefeiert. Am Ende ruft der HERR: ,,Sagt der Tochter Zion: Siehe, dein Heil kommt!* Diese
Worte markieren die endgiiltige Ankunft des Heils. Der Lohn ist bei ihm, sein Werk ist vollbracht.
Zion wird ,,Heiliges Volk und ,,Erioste des HERRN* genannt. (Jesaja 62,6-12; Lukas 2,37-38; Jesaja
61,7-9; Offenbarung 22,12)

12.4.2. Der Messias richtet die Volker in Gerechtigkeit (63,1-6)

Der Messias erscheint als Richter — sein Gewand ist vom Gericht gezeichnet, denn er tritt die
Volker im Zorn. Der Abschnitt beginnt mit der eindrucksvollen Frage: ,,Wer ist der, der von Edom
kommt?* Die Antwort zeigt eine majestitische, aber erschiitternde Erscheinung: Der Messias kommt in
herrlichem Gewand, das vom Gericht gezeichnet ist. Edom steht hier sinnbildlich fiir die Feinde
Gottes, die sich seinem Reich widersetzt haben. Der Messias tritt sie allein im Zorn, denn kein Mensch
war bereit, ihm beizustehen. Seine Kleider sind rot wie von einem Keltertreter, der die Trauben zertritt.
Das Bild betont die absolute Autoritdt des Gerichts, das von ihm ausgeht. Er handelt allein, ohne
menschliche Hilfe. Sein Zorn ist gerecht, seine Rache heilig. Diese Szene steht im Gegensatz zur
Gnade seines ersten Kommens. Jetzt wird seine Macht zur Geltung gebracht. Der Tag der Rache ist
gekommen, der Tag der Erlosung fiir sein Volk ist angebrochen. (Jesaja 63,1-4; Offenbarung 19,13-15;
Jesaja 34,5-8; Psalm 2,9)

Der Messias rettet sein Volk durch Gericht — seine Stiirke geniigt, um Feinde zu vernichten und
Erlosung zu bringen. Der Messias spricht von seiner Entschlossenheit: ,,/ch sah mich um, aber da
war kein Helfer* Diese Einsamkeit im Gericht betont seine Einzigartigkeit. Er rettet sein Volk nicht

durch Koalitionen, sondern durch seine eigene Macht. Sein Arm bringt ihm den Sieg. Die Volker

Seite 149 von 160



werden im Zorn zertreten, ihr Blut spritzt auf seine Kleider. Dieses Bild ist drastisch, aber notwendig,
um die Ernsthaftigkeit gottlichen Gerichts zu zeigen. Die Gnade Gottes schlieft die Gerechtigkeit
nicht aus. Der Tag der Rache ist kein willkiirliches Strafgericht, sondern die notwendige Antwort auf
anhaltende Rebellion. Der Messias erscheint als Konig und Kriegsheld, dessen Handeln Erlosung
schafft. Die Gnade fiir sein Volk steht in direkter Verbindung zum Gericht iiber die Feinde. Am Ende
steht ein gereinigtes, befreites und geheiligtes Reich. (Jesaja 63,5-6; Offenbarung 19,11-21; Psalm
110,5-6; Jesaja 11,4)

12.5. Gebet um Erneuerung und Gottes Eingreifen (63,7-64,12)

Das Gebet beginnt mit dem Gedenken an Gottes Gnade — die Vergangenheit bezeugt seine Giite
trotz des Versagens des Volkes. Der Prophet spricht zunédchst von den ,,Gnadenerweisungen des
HERRN* und erinnert an Gottes grof3es Erbarmen. Dieses Riickblicken dient nicht nur der Ermutigung,
sondern auch der BuBlvorbereitung. Gott hatte sich Israel als Vater und Erloser zu erkennen gegeben.
Er hatte sie gerettet, getragen und erlost in den Tagen Mose. Dennoch betriibten sie seinen heiligen
Geist und wurden dadurch selbst zum Gegenstand seines Zorns. Der HERR wandte sich gegen sein
eigenes Volk, was die Tragweite ihres Abfalls deutlich macht. Die Riickerinnerung dient dem Anliegen
des Gebets: Wenn Gott einst so handelte, konnte er es nicht wieder tun? Die Giite Gottes ist nicht
vergangen, sie ist Bestandteil seines Wesens. Der Prophet ruft auf dieser Grundlage zur Hoffnung,
auch wenn das Volk gefallen ist. (Jesaja 63,7-10; 2. Mose 15,13; Psalm 78,40-42; Nehemia 9,17)

Die Erinnerung an Gottes filhrendes Handeln mit Mose wird zur Bitte um neues Eingreifen in
der Gegenwart. Der Prophet fragt: ,,Wo ist der, der sie aus dem Meer herauffiihrte?* und erinnert an
Gottes machtvolle Fiihrung durch Mose. Der Heilige Geist, der einst das Volk begleitete, soll auch
heute wieder wirksam werden. Die géttliche Fiihrung durch die Wiiste — mit dem herrlichen Arm, der
Mose zur Rechten stand — wird als Beispiel gottlicher Treue angefiihrt. Der HERR hat damals sein
Volk gefiihrt ,,um sich einen ewigen Namen zu machen®. Diese Vergangenheit wird zur Grundlage fiir
die Bitte: ,,Blick vom Himmel herab und sieh vom Sitz deiner Heiligkeit.* Der Prophet erkennt an, dass
Gott heilig und erhaben ist, aber bittet dennoch um Néhe und Eingreifen. Die Spannung zwischen
Gottes Transzendenz und Israels Not wird im Gebet spiirbar. Der Glaube an Gottes rettendes Handeln
in der Geschichte wird zur Hoftnung auf aktuelle Erneuerung. (Jesaja 63,11-15; Psalm 106,7-10;
Jesaja 64,7; Habakuk 3,2)

Die Gottesbeziehung wird betont — Israel bekennt seine Unwiirdigkeit und ruft dennoch: Du bist
unser Vater. Obwohl Israel durch seine Siinde den Bund gebrochen hat, ruft das Volk: ,,Du bist doch

Seite 150 von 160



unser Vater!* Diese Anrede zeigt eine tiefe Beziehung trotz der Entfernung. Selbst wenn Abraham und
Israel das Volk nicht mehr erkennen wiirden, erkennt Gott es noch. Diese Aussage unterstreicht die
Treue Gottes zu seinem Bundesvolk. Der Prophet klagt, dass das Volk von seinen Wegen abgeirrt ist,
und bittet: ,,Kehr um, um deiner Knechte willen.” Die geistliche Verodung wird beklagt: Der Tempel
ist zertreten, das Land ist entheiligt. Dennoch wird die Bitte ausgesprochen: ,,Reiff doch den Himmel
auf und komm herab!* Diese Bitte ist Ausdruck tiefster Sehnsucht nach Gottes Eingreifen. Die Anrede
Hunser Erloser macht klar, dass der Beter sich auf Gottes Bundestreue stiitzt. (Jesaja 63,16-64,1;
Psalm 80,3; Jeremia 31,9; Matthaus 6,9)

Die Bitte um gottliches Eingreifen ruht auf dem Wissen um Gottes Heiligkeit und Israels vollige
Unwiirdigkeit. Die Verse betonen die Unvergleichlichkeit Gottes: ,,Seit Urzeiten hat man nicht gehort,
dass ein Gott aufer dir handelt fiir den, der auf ihn harrt” Der Prophet bekennt, dass alle
Gerechtigkeit Israels wie ein beflecktes Kleid ist. Niemand ruft aus sich selbst nach dem HERRN,
denn Siinde hat das Herz verhirtet. Dennoch bekennt das Volk: ,,Du bist unser Vater. Wir sind der Ton,
du bist unser Topfer* Diese Metapher zeigt Abhédngigkeit und formbare Hingabe. Das Gebet miindet
in eine dramatische Bitte: ,,Ziirne nicht allzu sehr, gedenke nicht ewig unserer Schuld!* Die
Verwiistung Zions und die Zerstdrung des Heiligtums werden beklagt. Der Beter appelliert an Gottes
Ehre und Bundestreue. Das Gebet endet mit der Frage: ,Willst du dich iiber all dies véllig
verschliefsen?* Damit bleibt die Hoffnung offen: Der HERR kann handeln — und wird handeln. (Jesaja
64,2-12; Psalm 103,13-14; Romer 9,20-21; Klagelieder 5,19-22)

12.6. Gottes Antwort - neues Jerusalem und neues Reich
(65,1-66,24)

12.6.1. Gericht iiber die Abgefallenen — Rettung fiir den treuen
Uberrest (65,1-16)

Gottes Gnade wird den Heiden zuteil — das Volk Israel hat seine Einladung hartnickig
verworfen. Der HERR offenbart, dass er sich von denen finden lie3, die ihn nicht suchten. Diese
Aussage bezieht sich auf die Heidenvolker, die urspriinglich nicht nach Gott fragten, nun aber Teil
seines Heilsplans werden. Gleichzeitig wird das Gericht liber Israel begriindet: ,,/ch habe den ganzen
Tag meine Hdinde ausgestreckt nach einem widerspenstigen Volk.*“ Dieses Bild zeigt die Geduld und

das Erbarmen Gottes, aber auch die andauernde Ablehnung durch sein Volk. Israel ging seinen eigenen

Seite 151 von 160



Weg, verliel Gottes Gebote und verfolgte heidnische Praktiken. Besonders hervorgehoben werden
Gotzendienst, okkulte Rituale und Hochmut. Das Volk provoziert Gott stindig mit seinen Werken. Die
Erwihlung Israels wird nicht aufgehoben, aber das Verhalten bringt Gericht. Die Offnung zu den
Heiden steht im Kontrast zur Verwerfung durch die Abgefallenen. (Jesaja 65,1-5; Romer 10,20-21;
Matthéaus 8,11-12; 5. Mose 32,21)

Der HERR vergilt das Bése gerecht — dennoch wird ein treuer Uberrest verschont und gesegnet.
Gott kiindigt an, das Bose ,,in ihren Schofp zu vergelten®. Das Gericht ist nicht impulsiv, sondern
gerecht und konkret. Die Schuld betrifft nicht nur die gegenwértige Generation, sondern auch die
Viter, die zusammen Gotzenopfer dargebracht haben. Dennoch bleibt Gottes Handeln differenziert:
»Wie wenn man Most in einer Traube findet...* — also wird der Segen nicht ganz vernichtet. Ein
Uberrest wird verschont, denn in ihm liegt Hoffnung. Gott wird aus Jakob und Juda eine
Nachkommenschaft hervorgehen lassen, die sein Land erbt. Das bedeutet: Trotz Gericht bleibt Gottes
Bund bestehen. Die Erwéhlten werden wohnen, bebauen und genieen. Der Kontrast ist klar: Wer Gott
sucht, wird leben. Wer ihn verlésst, wird untergehen. Der Uberrest empfingt das verheiene Land als
Besitz, nicht durch Verdienst, sondern durch Gnade. (Jesaja 65,6-10; Jesaja 1,9; Romer 11,5-7; Amos

9,8-9)

Segen fiir die Treuen — Gericht fiir die Abgefallenen: Der HERR unterscheidet zwischen seinen
Dienern und den Gottlosen. Der Abschnitt endet mit einem klaren Gegensatz: ,,So spricht der Herr,
HERR: Siehe, meine Knechte werden essen, ihr aber werdet hungern.” Dieser Kontrast zieht sich
durch alle Lebensbereiche — Nahrung, Trinken, Freude, Loblied und geistlicher Trost. Die Gottlosen
aber erleiden Mangel, Schande, Herzensweh und Verzweiflung. Der HERR macht deutlich, dass er
zwischen denen, die ithm dienen, und denen, die ihn verlassen haben, unterscheidet. Die Gottlosen
werden verflucht werden, die Treuen erhalten einen neuen Namen. Dieser neue Name ist Ausdruck
ihrer verdanderten Beziehung zum HERRN. Der Segen Gottes richtet sich nicht nach dufleren
Zugehorigkeiten, sondern nach echter Gottesfurcht. Die Erwéhlten verlassen sich auf seine Treue und
werden in Gerechtigkeit bewahrt. Das Gericht bringt Scheidung, aber auch Trost fiir die Gerechten.
(Jesaja 65,11-16; Maleachi 3,18; Johannes 10,27-28; Psalm 37,18-19)

Seite 152 von 160



12.6.2. VerheiBung des neuen Himmels und der neuen Erde
(65,17-25)

Gott schafft einen neuen Himmel und eine neue Erde — das frithere wird vergessen und Freude
erfiillt die Stadt Gottes. Der HERR verheilit eine radikale Neuschopfung: ,,Sieke, ich schaffe einen
neuen Himmel und eine neue Erde.* Diese Aussage markiert nicht nur eine Erneuerung, sondern ein
volliges Neuanfangen. Das Friihere soll nicht mehr gedacht oder erinnert werden. Gottes Heil
verdndert nicht nur Zustinde, sondern auch Erinnerung und Perspektive. Freude und Wonne sind
zentral: ,,Freut euch und frohlockt ewiglich iiber das, was ich schaffe.” Besonders wird Jerusalem
betont — Gott selbst schafft die Stadt zur Wonne und ihr Volk zur Freude. Diese Wiederherstellung ist
nicht Folge politischer Entwicklungen, sondern goéttlicher Neuschopfung. Die Beziehung zwischen
Gott und seinem Volk ist wiederhergestellt. Der HERR selbst wird sich iiber Jerusalem freuen und iiber
sein Volk frohlocken. Klage und Weinen werden nicht mehr gehdrt. Diese VerheiBung weist iiber das
tausendjdhrige Reich hinaus bis in die Ewigkeit. (Jesaja 65,17-19; Offenbarung 21,1-4; 2. Petrus 3,13;
Jesaja 35,10)

Gottes Segen durchdringt die neue Schopfung — Sicherheit, Frieden und Harmonie prigen das
messianische Reich. In der neuen Ordnung wird der Tod keine Herrschaft mehr haben: ,,Es wird dort
kein Sdugling mehr sein, der nur wenige Tage lebt.” Auch das Alter wird nicht mehr ein Fluch sein.
Menschen bauen Hiauser und wohnen darin, pflanzen Weinberge und genief3en ihre Friichte. Das Leben
wird nicht durch Fluch, Feind oder Vergeblichkeit unterbrochen. Arbeit wird gesegnet, Nachkommen
bleiben erhalten. Die Beziehung zwischen Gott und seinem Volk ist unvermittelt und unmittelbar: ,,Ehe
sie rufen, will ich antworten.” Diese Nidhe ist Zeichen des vollkommenen Friedens. Selbst in der
Tierwelt herrscht Harmonie: Wolf und Lamm weiden zusammen. Das Reich Gottes prigt alle
Lebensbereiche. Gewalt und Verderben wird es nicht mehr geben ,,auf meinem ganzen heiligen Berg®.
Diese Zusage ist Ausdruck vollkommenen goéttlichen Friedens. (Jesaja 65,20-25; Jesaja 11,6-9; Psalm
72,7; Sacharja 8,12)

12.6.3. Zions Wiedergeburt und Gottes Gericht iiber die Feinde
(66,1-17)
Der HERR verurteilt religiose Selbstgerechtigkeit — wahre Anbetung verlangt ein zerschlagenes
Herz. Der HERR stellt klar, dass der Himmel sein Thron und die Erde der Schemel seiner Fiile ist.
Kein von Menschen errichteter Tempel kann ihn fassen. Diese Aussage richtet sich gegen duBerlich
korrekte, aber innerlich leere Religiositdt. Wer meint, durch rituelle Opfer Gottes Wohlgefallen zu

erlangen, verkennt sein Wesen. Tieropfer ohne Gehorsam und Demut sind Gott ein Grauel. Der HERR

Seite 153 von 160



sieht auf den, der ,.zerschlagenen Geistes ist und der vor meinem Wort zittert. Dieses innere Erbeben
vor dem Wort Gottes ist die Grundlage wahrer Anbetung. Im Kontrast dazu stehen solche, die Gottes
Wort verachten und sich eigene Wege wihlen. Ihre Gottesdienste sind Gott nicht wohlgefillig, sondern
Abscheu. Wahre Gottesfurcht zeigt sich im Herz, nicht im Ritual. Der HERR wird auf solche horen,
die in Demut und Treue vor ihm stehen. (Jesaja 66,1-4; 1. Samuel 15,22; Psalm 51,18-19; Matthdus
15,8-9)

Gottes Gericht kommt plotzlich und sichtbar — Zion wird in einem Augenblick wiedergeboren.
Die Spotter sagen: ,,Er zeige doch seine Herrlichkeit! Doch das Gericht kommt sicher und
unvermeidlich. Der HERR wird erscheinen, ,,um alle Volker zu richten®. Doch bevor das Gericht
sichtbar wird, kiindigt der Text etwas Unerwartetes an: ,,Ehe sie Wehen bekommt, hat sie geboren.*
Diese bildhafte Sprache beschreibt eine plotzliche Wiederherstellung Zions. Die Geburt erfolgt ohne
Ankiindigung, als Werk allein Gottes. Die Nation wird ,,auf einmal geboren, was auf das plotzliche
geistliche Leben des wiederhergestellten Israel hinweist. Diese Geburt ist libernatiirlich. Der HERR
selbst fiihrt sie herbei. Zion wird als Mutter dargestellt, die viele Kinder empfingt — eine Verheiung
fiir den treuen Uberrest. Die Freude iiber dieses neue Leben ersetzt das frithere Leid. Der plétzliche
Wandel ist Ausdruck géttlicher Macht und Treue. (Jesaja 66,5-9; Romer 11,26; Hosea 1,10-11; Micha
5,2)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erklirt zu Jesaja 66,7-8, dass der
Prophet zwischen 701 und 681 vor Christus mit dem Bild einer Frau, die ohne Wehen gebiert,
die nationale Wiedergeburt Israels ankiindigte. Diese Prophetie beschreibt eine Geburt, die so
plotzlich geschieht, dass sie noch vor den eigentlichen Geburtswehen vollzogen ist. Rubin
betont, dass sich diese Vorhersage historisch exakt erfiillt hat, als am 14. Mai 1948 nach der
Katastrophe der Schoa der jiidische Staat Israel an einem einzigen Tag als souverdne Nation
wiedergegriindet wurde, zum ersten Mal seit etwa 2900 Jahren. Dartiber hinaus weist er darauf
hin, dass am 7. Juni 1967 Jerusalem nach rund 2000 Jahren fremder Herrschaft wieder unter
Jjlidische Kontrolle kam. Rubin verweist auf Raschi, der fast ein Jahrtausend vor diesen
Ereignissen in seinem Jesajakommentar rhetorisch fragte, ob ein Land an einem einzigen Tag
geboren werden konne. Die Geschichte habe diese Frage eindeutig bejaht und damit die Worte
des Propheten bestdtigt (Rubin, 2016, S. 604).

Der HERR bringt Freude fiir die Gerechten und Gericht fiir seine Feinde — er erscheint in Feuer
und Kraft. Gott ruft zur Freude iiber Jerusalem. Seine Diener werden getrdstet, gesattigt und mit
Herrlichkeit erfiillt. Die Beziehung zwischen Zion und dem HERRN wird durch das Bild einer Mutter

beschrieben, deren Trost das Herz erfiillt. Dieser Trost steht im scharfen Gegensatz zum kommenden

Seite 154 von 160



Gericht: ,,Denn siehe, der HERR wird im Feuer kommen.* Seine Rache trifft alle, die sich gegen ihn
auflehnen. Schwert und Feuer sind Mittel seines gerechten Zorns. Der Text spricht von einem
universalen Gericht: ,,Viele werden die Erschlagenen des HERRN sein.” Besonders betont wird die
Verwerfung okkulter und heidnischer Praktiken. Wer sich diesen Dingen hingibt, wird vernichtet
werden. Das messianische Gericht unterscheidet klar zwischen Gerechten und Gottlosen. Der HERR
bringt Trost fiir die Seinen, aber Strafe fiir seine Feinde. (Jesaja 66,10-17; Offenbarung 19,11-15;
Sacharja 14,16-19; 2. Thessalonicher 1,7-9)

12.6.4. Anbetung aller Volker und das bleibende Zeugnis Gottes
(66,18-24)

Der HERR versammelt alle Nationen zur Anbetung — seine Herrlichkeit wird unter allen
Volkern offenbar. Der HERR kiindigt an, alle Nationen und Sprachen zu versammeln, damit sie seine
Herrlichkeit sehen. Dieses Ereignis ist endzeitlich und universal. Es ist nicht mehr nur Israel, das Gott
erkennt, sondern alle Volker werden seine Herrlichkeit erfahren. Der HERR sendet Uberlebende aus
dem Gericht als Boten zu den entlegensten Orten der Erde. Diese Boten verkiindigen den Ruhm des
HERRN. Tarsis, Pul, Lud, Tubal, Jawan — ferne Kiistenldnder stehen symbolisch fiir die gesamte Welt.
Das Evangelium erreicht die Nationen, und sie bringen Briider aus allen Volkern als Gabe fiir den
HERRN nach Jerusalem. Die Bewegung der Mission ist gottlich initiiert und dient dem Ziel weltweiter
Anbetung. Der Volkerstrom zum Heiligtum ist Zeichen der Anerkennung Gottes durch die Heiden. So
erfiilllt sich Gottes Plan der Vdlkererlosung. (Jesaja 66,18-20; Matthidus 28,19; Sacharja 8,22-23;
Oftenbarung 5,9-10)

Gott nimmt aus den Volkern Priester und Leviten — die neue Anbetung ist nicht mehr an Israel
allein gebunden. Eine theologisch revolutiondre Aussage findet sich in Vers 21: ,,Auch von ihnen
werde ich Priester und Leviten nehmen.“ Die kultische Ordnung Israels wird durch die gottliche
Erwéhlung von Menschen aus den Nationen ergénzt. Diese Ausweitung betont die neue Heilsordnung,
in der es nicht mehr um Abstammung, sondern um geistliche Berufung geht. Die priesterliche
Funktion wird Teil der weltweiten Gemeinde. Die Erwéhlten dienen nicht im irdischen Tempel,
sondern im geistlichen Sinn. Der neue Himmel und die neue Erde, die Gott schaffen wird, stehen in
direktem Zusammenhang mit dieser neuen priesterlichen Ordnung. Die Anbetung des HERRN wird
bestindig sein, ebenso wie sein Volk. Gottes Name und Nachkommen werden Bestand haben. Die
Sabbate und Neumonde symbolisieren das ununterbrochene, ewige Gedenken an ihn. Alle Menschen
werden sich regelméfig vor dem HERRN niederwerfen. (Jesaja 66,21-23; 1. Petrus 2,9; Johannes
4,23-24; Hebraer 13,15)

Seite 155 von 160



Das Gericht iiber die Gottlosen bleibt ewiges Mahnzeichen — Gottes Heiligkeit wird auch im
Gericht geehrt. Das Buch Jesaja schlie3t mit einem ernsten Bild: ,,Und sie werden hinausgehen und
schauen die Leichname derer, die von mir abtriinnig geworden sind.“ Diese Darstellung dient als
bleibendes Mahnzeichen fiir die Heiligkeit und Gerechtigkeit Gottes. Der Wurm stirbt nicht, das Feuer
wird nicht ausgeldscht. Diese Formulierungen werden von Jesus selbst zitiert, um die Realitdt der
ewigen Strafe zu betonen. Wihrend die Gerechten in Anbetung leben, bleibt das Zeugnis des Gerichts
sichtbar. Der Gegensatz zwischen Heilsvollendung und Gericht bleibt auch in der Ewigkeit bestehen.
Das Gericht ehrt Gott genauso wie die Rettung, denn beides offenbart seine Herrlichkeit. Die letzte
Vision zeigt: Die Geschichte endet nicht in Gleichgiiltigkeit, sondern in der sichtbaren Herrschaft
Gottes liber alle Bereiche. Alle Menschen werden wissen, dass der HERR regiert. (Jesaja 66,24;
Markus 9,48; Offenbarung 14,10-11; Matthdus 25,46)

Seite 156 von 160



Zusammenfassung und Anwendungen (Jesaja 58.1-66.24)

Zusammenfassung:

Jesaja 58,1-66,24 bildet den abschlieBenden Grofblock des Buches und verbindet eindringliche
Mahnung, umfassende HeilsverheiBung und endgiiltiges Gericht zu einem heilsgeschichtlichen
Abschluss. Der Abschnitt beginnt mit der scharfen Entlarvung falscher Frommigkeit, die duBlere
religiose Praxis von Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Gehorsam trennt. Gott weist darauf hin, dass
wahrer Gottesdienst sich in sozialer Verantwortung, Demut und praktischer Liebe zeigt. Gleichzeitig
wird Gottes Ndhe und Wiederherstellung denen verheiflen, die sich ihm in Aufrichtigkeit zuwenden. In
den folgenden Kapiteln wird die kommende Herrlichkeit Zions entfaltet, in der Gott selbst als Erloser,
Richter und Konig handelt. Der Messias erscheint als der von Gott Gesalbte, der Heil bringt,
Gefangene befreit und Gerechtigkeit aufrichtet. Wiederholt wird betont, dass Gottes Heil iiber Israel
hinausreicht und die Nationen einbezieht. Kapitel 65-66 zeichnen schlielich die endzeitliche
Trennung zwischen denen, die Gott fiirchten, und denen, die ihn verwerfen. Die neue Schopfung wird
als Raum dauerhafter Freude, Gerechtigkeit und Gottesgemeinschaft beschrieben. Gleichzeitig bleibt
das Gericht tliber die Gottlosen real und endgiiltig. Der Schluss des Buches hilt Hoffnung und Ernst
unaufloslich zusammen. Jesaja endet mit der Gewissheit, dass Gottes Wort sich vollstdndig erfiillt — in

Heil fiir den Gehorsamen und Gericht fiir den Widerspenstigen.

Anwendungen:

Wahre Frommigkeit zeigt sich im gelebten Gehorsam. Der Text macht deutlich, dass religidse
Formen ohne Gerechtigkeit und Barmherzigkeit wertlos sind. Gottesdienst und Lebensfithrung

gehoren untrennbar zusammen. Diese Einsicht korrigiert oberflachliche Religiositit.

Gottes Heil ist umfassend und zukiinftig. Die Verheiungen richten den Blick auf eine erneuerte
Schopfung und eine gerechte Ordnung. Gottes Erlosung endet nicht im Einzelnen, sondern umfasst
Welt und Geschichte. Diese Wahrheit stirkt eschatologische Hoffnung.

Endgiiltiger Friede setzt endgiiltige Entscheidung voraus. Der Abschnitt betont die klare Trennung
zwischen Gerechten und Gottlosen. Gottes Geduld hebt sein Gericht nicht auf. Diese Perspektive
schlieBt das Buch mit heilsgeschichtlichem Ernst ab.

Seite 157 von 160



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 158 von 160



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Seite 159 von 160



Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounces Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament. an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—-1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922—-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. (1990) The prophecy knowledge handbook. Wheaton, IL: Victor Books.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 160 von 160



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Gerichtsworte gegen Juda und die Völker (Jesaja 1-39)
	1. Einleitung und erste Gerichtsrede gegen Juda (1,1-31)
	1.1. Anklage gegen Juda - Rebellion und falscher Gottesdienst (1,1-20)
	1.2. Läuterung Jerusalems - Verheißung für die Zukunft (1,21-31)

	2. Zukunft Jerusalems und der Tag des HERRN (2,1-4,6)
	2.1. Das kommende Friedensreich auf Zion (2,1-5)
	2.2. Stolz der Menschen wird erniedrigt - Gericht (2,6-22)
	2.3. Anklage gegen die führenden Männer und Frauen (3,1-26)
	2.4. Der Überrest und die Herrlichkeit Zions (4,1-6)

	3. Das Gleichnis vom unfruchtbaren Weinberg (5,1-30)
	3.1. Der Weinberg Gottes - Israels Unfruchtbarkeit (5,1-7)
	3.2. Weherufe über Sünde und Ungerechtigkeit (5,8-30)

	4. Jesajas Berufung - Gottes Heiligkeit und Auftrag (6,1-13)
	4.1. Vision des Throns Gottes (6,1-7)
	4.2. Berufung und Sendung zum verstockten Volk (6,8-13)

	5. Die Immanuel-Verheißung und kommende Rettung (7,1-12,6)
	5.1. Ahaz’ Unglaube und das Zeichen Immanuel (7,1-25)
	5.2. Gericht über Assyrien und Hoffnung für das Volk (8,1-10,34)
	5.2.1. Maher-Schalal-Hasch-Bas und Gottes Zeichen für Juda (8,1-10)
	5.2.2. Warnung vor falscher Furcht und Hoffnung auf den HERRN (8,11-22)
	5.2.3. Die Geburt des messianischen Königs (9,1-6)
	5.2.4. Gericht über Israel durch Assyrien (9,7-10,4)
	5.2.5. Stolz Assyriens und Gericht über den Weltherrscher (10,5-19)
	5.2.6. Der Überrest Israels und die Wiederherstellung (10,20-27)
	5.2.7. Der Zug Assyriens gegen Jerusalem und sein Ende (10,28-34)

	5.3. Verheißung des messianischen Friedensreiches (11,1-16)
	5.4. Lobpreis für Gottes Heil (12,1-6)

	6. Gerichtsworte über die Nationen (13,1-23,18)
	6.1. Babylon, Assyrien und Philistäa (13,1-14,32)
	6.1.1. Gericht über Babylon – Tag des HERRN gegen die Weltmacht (13,1-22)
	6.1.2. Wiederherstellung Israels und Untergang Babylons (14,1-23)
	6.1.3. Gericht über Assyrien (14,24-27)
	6.1.4. Gericht über Philistäa (14,28-32)

	6.2. Moab, Damaskus, Kusch und Ägypten (15,1-20,6)
	6.2.1. Gericht über Moab (15,1-16,14)
	6.2.2. Gericht über Damaskus (17,1-14)
	6.2.3. Gericht über Kusch (18,1-7)
	6.2.4. Gericht über Ägypten (19,1-20,6)

	6.3. Babels Fall, Edom, Arabien, Tyrus (21,1-23,18)
	6.3.1. Fall Babylons (21,1-10)
	6.3.2. Gericht über Edom und Arabien (21,11-17)
	6.3.3. Gericht über Tyrus (23,1-18)


	7. Die „Kleine Apokalypse“ - Endzeitliche Gerichte und Herrlichkeit (24,1-27,13)
	7.1. Weltgericht - die Erde wird erschüttert (24,1-23)
	7.2. Lobpreis für Gottes Rettung der Treuen (25,1-26,21)
	7.3. Vernichtung der Feinde und Sammlung Israels (27,1-13)

	8. Weherufe und endzeitliche Perspektiven (28,1-35,10)
	8.1. Weherufe über Ephraim und Jerusalem (28,1-29)
	8.2. Gericht und Hoffnung - der zukünftige König regiert (29,1-32,20)
	8.3. Gericht über die Völker - zukünftige Erlösung Israels (33,1-35,10)
	8.3.1. Gericht über die Bedrücker und Rettung Jerusalems (33,1-24)
	8.3.2. Gottes Zorn über die Völker – Gericht über Edom (34,1-17)
	8.3.3. Die Herrlichkeit des messianischen Friedensreiches (35,1-10)


	9. Historische Zwischenabschnitt: Hiskias Bewährung (36,1-39,8)
	9.1. Bedrohung durch Sanherib und Hiskias Gebet (36,1-37,38)
	9.1.1. Sanheribs Drohung und Hiskias Vertrauen (36,1-22)
	9.1.2. Hiskias Gebet und Gottes Rettung (37,1-38)

	9.2. Hiskias Krankheit, Heilung und Fehler (38,1-39,8)
	9.2.1. Hiskias Krankheit und Heilung (38,1-22)
	9.2.2. Hiskias Fehlentscheidung mit Babel (39,1-8)


	Teil 2: Trost und Verheißung - Der kommende Messias und das Reich (Jesaja 40-66)
	10. Trost für das Volk - der kommende Hirte und Retter (40,1-48,22)
	10.1. „Tröstet, tröstet mein Volk“ - Gottes Treue trotz des Exils (40,1-31)
	10.2. Der einzigartige Gott im Vergleich zu Götzen (41,1-29)
	10.3. Der Knecht des HERRN - erste Berufung (42,1-25)
	10.4. Rückkehr und Erlösung - Gott handelt mächtig (43,1-48,22)
	10.4.1. Der HERR erlöst Israel – Trost und Berufung (43,1-28)
	10.4.2. Gottes Exklusivität und die Torheit der Götzen (44,1-28)
	10.4.3. Kores als Werkzeug des HERRN – Gottes souveräner Heilsplan (45,1-25)
	10.4.4. Gericht über Babels Götter – der HERR trägt sein Volk (46,1-13)
	10.4.5. Gericht über Babylon – Stolz und Fall (47,1-15)
	10.4.6. Gottes Mahnung an Israel – Ruf zur Umkehr (48,1-22)


	11. Das Knechtslied und der leidende Messias (49,1-57,21)
	11.1. Zweites Knechtslied – Berufung zur Rettung der Nationen (49,1-13)
	11.2. Gottes Liebe zu Zion und Heilsverheißung trotz gegenwärtiger Verwerfung (49,14-26)
	11.3. Trost in Jerusalem – Gottes Anklage und Einladung (50,1-3)
	11.4. Drittes Knechtslied – Gehorsam im Leiden (50,4-11)
	11.5. Trost für Zion – Aufruf zum Vertrauen und zur Hoffnung (51,1-23)
	11.6. Aufruf zur Umkehr und Auszug aus Babel – Vorbereitung auf das Heil (52,1-12)
	11.7. Das vierte Knechtslied – das stellvertretende Leiden (52,13-53,12)
	11.7.1. Die Erhöhung und Verwunderung über den Knecht (52,13-15)
	11.7.2. Verachtung und Ablehnung des Knechtes (53,1-3)
	11.7.3. Stellvertretendes Leiden und Tragen der Schuld (53,4-6)
	11.7.4. Die freiwillige Hingabe und das Schweigen im Leiden (53,7-9)
	11.7.5. Der Sieg durch das stellvertretende Opfer (53,10-12)

	11.8. Israels zukünftige Wiederherstellung und weltweite Erlösung (54,1-57,21)
	11.8.1. Israels Wiederherstellung durch den ewigen Bund des Friedens (54,1-17)
	11.8.2. Gottes Ruf zur Buße und das kostenlose Heil für alle (55,1-13)
	11.8.3. Gnade für Fremde und Treue für Ausgestoßene (56,1-8)
	11.8.4. Warnung vor geistlicher Gleichgültigkeit und falschen Hirten (56,9-57,13)
	11.8.5. Trost für die Zerbrochenen und die verheißene Wiederherstellung (57,14-21)


	12. Der kommende Glanz Zions und die neue Schöpfung (58,1-66,24)
	12.1. Wahre Buße und Erneuerung (58,1-59,21)
	12.1.1. Echte Buße und gerechtes Handeln vor Gott (58,1-14)
	12.1.2. Die Trennung durch Sünde und die Verheißung göttlicher Rettung (59,1-21)

	12.2. Das Licht Zions und die Ankündigung des messianischen Reiches (60,1-22)
	12.3. Salbung des Messias und Wiederherstellung des Volkes (61,1-11)
	12.4. Rettung und Heil für Zion - der Messias als Retter (62,1-63,6)
	12.4.1. Verheißene Herrlichkeit Zions und sein neuer Name (62,1-12)
	12.4.2. Der Messias richtet die Völker in Gerechtigkeit (63,1-6)

	12.5. Gebet um Erneuerung und Gottes Eingreifen (63,7-64,12)
	12.6. Gottes Antwort - neues Jerusalem und neues Reich (65,1-66,24)
	12.6.1. Gericht über die Abgefallenen – Rettung für den treuen Überrest (65,1-16)
	12.6.2. Verheißung des neuen Himmels und der neuen Erde (65,17-25)
	12.6.3. Zions Wiedergeburt und Gottes Gericht über die Feinde (66,1-17)
	12.6.4. Anbetung aller Völker und das bleibende Zeugnis Gottes (66,18-24)


	Quellen

