1. Petrus

Standhaftigkeit im Leiden und Hoffnung auf die kommende
Herrlichkeit

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 86



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 86



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 7
1. Titel und Art des Buches 7
2. Autor, Zeit und Abfassung 8
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 9
4. Historische und theologische Themen 10
4.1. Historische Themen 10
4.2. Theologische Themen 10
5. Biblische Lehre des Buches 12
5.1. Die Schrift 12
5.2. Gott der Vater 12
5.3. Gott der Sohn 13
5.4. Gott der Heilige Geist 13
5.5. Der Mensch und die Siinde 14
5.6. Die Erlosung 15
5.7. Die Gemeinde 15
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 16
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 17
6. Grobgliederung 18
7. Zusammenfassung und Anwendungen 20
7.1. Zusammenfassung 20
7.2. Anwendungen 20
8. Studienfragen zum Weiterdenken 21
Kommentierung 23
Teil 1. Die Hoffnung des Glaubigen (1. Petrus 1,1-2,10) 23
1. Die lebendige Hoffnung durch Christus (1,1-12) 23
1.1. Gott erwéhlt und heiligt sein Volk (1,1-2) 23

Seite 4 von 86



1.2. Die lebendige Hoffnung durch die Auferstehung Jesu (1,3-5) 25

1.3. Freude in Priifungen und Bewéhrung des Glaubens (1,6-9) 27
1.4. Die Propheten haben von dieser Gnade gezeugt (1,10-12) 29
2. Heiligung als Antwort auf Gottes Gnade (1,13-25) 32
2.1. Ein geheiligtes Leben beginnt mit klarem Denken (1,13) 32
2.2. Gott ruft sein Volk zur Heiligkeit, weil er heilig ist (1,14-16) 32
2.3. Die Erlésung durch das kostbare Blut Christi (1,17-21) 34
2.4. Liebe als Kennzeichen der Wiedergeborenen (1,22-25) 36
3. Das geistliche Haus Gottes und die konigliche Priesterschaft (2,1-10) 39

3.1. Glaubige sollen alles ablegen, was dem Wachstum schadet (2,1-3) 39
3.2. Christus ist der lebendige Stein, auf dem die Gemeinde erbaut ist (2,4-6)40

3.3. Die Glaubigen sind eine konigliche Priesterschaft (2,7-10) 41
Teil 2. Das Leben als Christ in der Welt (1. Petrus 2,11-4,19) 46
4. Christliches Verhalten in der Gesellschaft (2,11-25) 46

4.1. Glaubige sollen ein vorbildliches Leben unter Ungldubigen fithren (2,11-12)
46

4.2. Gehorsam gegeniiber staatlicher Autoritidt um Christi willen (2,13-17) 47

4.3. Nachfolge Christi im Ertragen von ungerechtem Leid (2,18-25) 48
5. Die Ehe und der Umgang mit Anfeindungen (3,1-22) 53
5.1. Die Verantwortung der Frau in der Ehe (3,1-6) 53
5.2. Die Verantwortung des Mannes in der Ehe (3,7) 56
5.3. Einheit, Liebe und Demut als Schutz vor Anfeindungen (3,8-12) 57
5.4. Leiden um der Gerechtigkeit willen als Ehre (3,13-17) 58
5.5. Christus als Vorbild im Leiden und der Sieg liber das Bose (3,18-22) 60
6. Leben fiir den Willen Gottes trotz Leidens (4,1-11) 63
6.1. Der alte Lebensstil liegt hinter uns (4,1-6) 63
6.2. Ein heiliges Leben in der Erwartung des nahen Endes (4,7-9) 64
6.3. Der Dienst mit den empfangenen Gaben zur Ehre Gottes (4,10-11) 65
7. Standhaftigkeit im Leid und Gottes Verherrlichung (4,12-19) 67

Seite 5 von 86



7.1. Leiden als Teil des christlichen Lebens (4,12-14) 67

7.2. Kein Christ soll wegen eigener Schuld leiden (4,15-16) 68
7.3. Gottes Gericht beginnt beim Haus Gottes (4,17-18) 68
7.4. Wer leidet, soll sich Gott anvertrauen (4,19) 69
Teil 3. Die Verantwortung der Gemeinde (1. Petrus 5,1-14) 72
8. Hirten und Herde - Die Verantwortung der Gemeinde (5,1-11) 72
8.1. Alteste sollen die Gemeinde als Hirten Gottes leiten (5,1-4) 72
8.2. Die Gemeinde soll in Demut miteinander umgehen (5,5-7) 73
8.3. Wachsamkeit gegeniiber dem Widersacher des Glaubens (5,8-9) 75
8.4. Gottes Gnade stirkt und festigt sein Volk (5,10-11) 75
9. Abschluss und Segenswiinsche (5,12-14) 78
9.1. Der Brief ist ein Zeugnis der Gnade Gottes (5,12) 78
9.2. Griifle aus der Gemeinde und Ermutigung zur Liebe untereinander (5,13-14)
78
Quellen 84

Seite 6 von 86



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

Der 1. Petrusbrief ist ein Trostbrief fiir leidende Glidubige. Petrus schreibt an Christen, die unter
Druck und Verfolgung stehen. Der Brief will nicht nur informieren, sondern seelsorgerlich stdrken und
ermutigen. Die Leser sollen ihre Hoffnung nicht verlieren, sondern sich auf das unvergéngliche Erbe in
Christus besinnen. Gerade im Leiden soll die Treue zum Evangelium bewahrt werden. Der Trost
basiert auf der Gewissheit, dass Gottes Verheilungen trotz schwieriger Umsténde bestehen bleiben. (1.
Petrus 1,3-7)

Die literarische Gattung des Briefes betont Lehre und Anwendung. Der 1. Petrusbrief ist nicht nur
theologisch, sondern auch sehr praktisch ausgerichtet. Seine Struktur verbindet Lehre {iber das Heil
mit konkreten Ermahnungen zum Leben im Alltag. Dadurch entsteht eine enge Verbindung zwischen
Glaubensinhalten und Lebensfiihrung. Der Glaube wird nicht abstrakt dargestellt, sondern konkret auf
das Leben der Gldubigen bezogen. Diese Form unterstiitzt besonders Christen, die Orientierung in

herausfordernden Zeiten suchen. (1. Petrus 1,13-16)

Die Zielgruppe ist eine zerstreute und bedringte Gemeinde in der Welt. Petrus richtet sich an
Christen in verschiedenen romischen Provinzen, die durch Zerstreuung vereinzelt und gesellschaftlich
unter Druck geraten sind. Diese Glaubigen waren oft soziale AuBenseiter und litten unter Ablehnung.
Der Brief macht deutlich, dass sie trotz ihrer Lage von Gott erwéhlt und geliebt sind. Thre Identitdt in
Christus steht liber allen duferen Umstédnden. Diese Perspektive soll Hoffnung, Mut und Ausdauer
starken. (1. Petrus 1,1-2)

Seite 7 von 86



2. Autor, Zeit und Abfassung

Der Apostel Petrus ist der anerkannte Verfasser des Briefes. Petrus stellt sich gleich zu Beginn als
Apostel Jesu Christi vor und schreibt mit apostolischer Autoritdt. Als Augenzeuge des Lebens, Leidens
und der Auferstehung Jesu verkiindet er nicht blo3 Lehre, sondern personliche Erfahrung. Seine Worte
tragen seelsorgerliche Tiefe, weil er selbst durch Versagen und Wiederherstellung gegangen ist. Die
Verbindung zu den verfolgten Glaubigen entsteht durch seine eigene Geschichte mit Christus. Seine

Autoritét beruht auf Berufung und personlicher Treue zum Evangelium. (1. Petrus 1,1; Lukas 22,32)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erklirt zu 1. Petrus 1,1a, dass der
Absender des Briefes Kefa ist, der auch als Petrus bekannt ist. Der Name ,,Kefa*, der im
Griechischen mit ,, Petrus“ wiedergegeben wird, wurde Shim ‘on Bar-Jochanan von Jeschua
selbst gegeben, als er ihn in die Nachfolge rief. Kefa wird als ,, Gesandter* bezeichnet, wobei
der griechische Begriff apostolos und der hebrdische schaliach einen Beauftragten meinen, der
mit Autoritdt ausgesandt wird. Damit unterstreicht Rubin, dass Petrus im Auftrag des Messias
handelt und dessen Vollmacht tréiigt (Rubin, 2016, S. 1758).

Der Brief wurde in einer Zeit wachsender Verfolgung geschrieben. Die Abfassung erfolgte
vermutlich kurz vor der Christenverfolgung unter Nero, etwa in den Jahren 62-64 n. Chr. Petrus
schreibt aus ,,Babylon“, ein symbolischer Ausdruck fiir Rom als Zentrum weltlicher Macht. Die
zunehmenden Bedrdngnisse der Christen spiegeln sich im Brief wider, besonders im Aufruf zur
Standhaftigkeit. Die Ermutigung zur Treue inmitten von Leid zeigt den seelsorgerlichen Charakter des
Schreibens. Die Situation fordert Klarheit im Glauben und Bereitschaft zum Leiden. (1. Petrus 5,13; 1.
Petrus 4,12-14)

Seite 8 von 86



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

Die Adressaten sind Christen in Zerstreuung und Bedringnis. Petrus schreibt an Gliaubige in
verschiedenen romischen Provinzen, die als Minderheit unter heidnischer Mehrheit leben. Sie erleben
soziale Ablehnung, Ausgrenzung und beginnende Verfolgung. lhre Zerstreuung erinnert an das
alttestamentliche Exil, wird jedoch mit Erwdhlung und Hoffnung verbunden. Trotz &uflerer Not sind
sie geistlich reich und Erben géttlicher VerheiBungen. Diese Perspektive soll sie in ihrer Identitdt und
Berufung stéirken. (1. Petrus 1,1-2)

Der Brief ermutigt zur Treue inmitten von Anfechtungen. Die gesellschaftliche und religiose Lage
der Empfénger ist gepriagt von Spannungen. Christen galten als fremd und wurden oft missverstanden
oder angefeindet. Inmitten dieser Situation erinnert Petrus an die lebendige Hoffnung und das
unvergéngliche Erbe in Christus. Die Gldubigen sollen sich nicht anpassen, sondern als Fremdlinge in
der Welt heilig leben. Der Brief verbindet theologische Wahrheit mit praktischer Ermutigung zum
standhaften Glaubensleben. (1. Petrus 1,6-9; 2,11-12)

Seite 9 von 86



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Christen litten unter wachsender Verfolgung im Romischen Reich. Der 1. Petrusbrief entstand in
einer Zeit, in der die Christen zunehmendem sozialen und staatlichen Druck ausgesetzt waren.
Besonders unter Kaiser Nero verschérfte sich die Lage, da Christen fiir gesellschaftliche Missstande
verantwortlich gemacht wurden. Viele wurden 6ffentlich verleumdet oder mit Misstrauen betrachtet.
Petrus ermutigt dazu, im Leiden um Christi willen standhaft zu bleiben und nicht zuriickzuweichen.
Die Bedringnisse sollen nicht als Niederlage, sondern als Teil der Nachfolge Christi verstanden
werden. (1. Petrus 4,12-16)

Das christliche Leben war herausgefordert durch heidnische Umwelt. Die Adressaten lebten als
Gléaubige in einer Welt, die ihre Werte nicht teilte. Sie waren oft isoliert, benachteiligt und mussten
sich inmitten einer ablehnenden Gesellschaft behaupten. Petrus beschreibt sie als ,,Fremdlinge™ in
dieser Welt, die dennoch zu einem vorbildlichen Lebenswandel berufen sind. Gerade durch gutes
Verhalten gegeniiber der Aullenwelt soll das Evangelium sichtbar werden. Die Heiligkeit im Alltag war
ein starkes Zeugnis fiir den Glauben. (1. Petrus 2,11-12; 3,15-16)

4.2. Theologische Themen

Leiden gehort zum christlichen Leben und dient der Heiligung. Petrus stellt klar, dass das Leiden
um Christi willen kein Zufall, sondern Teil des Glaubensweges ist. Glaubige sind berufen, auch in
Anfechtung und Ablehnung standhaft zu bleiben. Dabei dient das Leiden zur Priifung und Reinigung
des Glaubens, dhnlich wie Gold im Feuer geldutert wird. Die Nachfolge Christi schlie8t das Ertragen
von Ungerechtigkeit mit ein, jedoch in der Zuversicht auf goéttlichen Lohn. Dieses Leiden soll im Licht

der Ewigkeit gesehen und mit Hoffnung getragen werden. (1. Petrus 4,12-14; 1,6-7)

Die Hoffnung auf das ewige Erbe ist Quelle der Kraft im Alltag. Petrus erinnert die Glaubigen
daran, dass sie zu einer lebendigen Hoffnung wiedergeboren wurden. Dieses unvergédngliche Erbe wird
im Himmel fiir sie bewahrt und ist unabhingig von irdischen Umstidnden. Gerade in Zeiten von Not
und Verfolgung dient diese Hoffnung als Trost und Motivation. Die Gewissheit des kommenden Heils
schenkt Ausdauer und Freude, auch in schwierigen Lebenslagen. Der Blick auf das Zukiinftige hilft,

das Gegenwirtige im Glauben zu ertragen. (1. Petrus 1,3-5)

Seite 10 von 86



Heiligung ist der Lebensstil derer, die Gott gehoren. Petrus ruft zur Absonderung von der siindigen
Welt auf und fordert ein Leben in Reinheit und Hingabe. Die Gldubigen sollen sich nicht nach ihren
fritheren Begierden richten, sondern dem heiligen Gott entsprechen. Die Berufung zur Heiligkeit ist
nicht nur moralisch, sondern Ausdruck der Zugehorigkeit zu Gott. Das neue Leben soll sichtbar
machen, wem man dient - nicht durch Worte, sondern durch Taten. Heiligkeit ist eine Antwort auf

Gottes Gnade, nicht ein Mittel zur Selbstgerechtigkeit. (1. Petrus 1,14-16)

Seite 11 von 86



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Die Schrift ist gottliche Offenbarung, die auf Christus hinweist. Petrus zeigt, dass die Propheten
des Alten Testaments nicht aus eigener Initiative redeten, sondern durch den Geist Christi in ihnen
geleitet wurden. Sie kiindigten das Leiden und die Verherrlichung des Messias an, ohne das
vollstdndige Ausmal ihres Dienstes zu erkennen. Was sie verkiindigten, wurde den Gldubigen im
Evangelium durch die Apostel offenbart. Dadurch wird deutlich, dass die Schrift eine
zusammenhédngende heilsgeschichtliche Botschaft enthilt, die auf Christus zulduft. Die Einheit der
Schrift zeigt sich in ihrer gottlichen Inspiration und ihrer christozentrischen Zielrichtung. (1. Petrus
1,10-12)

Die Schrift dient als Spiegel und Handlungsmafstab fiir das Glaubensleben. Petrus fordert die
Gléaubigen auf, das Wort nicht nur zu horen, sondern auch danach zu handeln. Die Offenbarung Gottes
in der Schrift ist dazu gegeben, Herz und Leben zu priifen und zu formen. Wer die Bibel ernst nimmt,
lasst sich von ihr korrigieren und verdndert seinen Lebensstil. Der Glaube zeigt sich im Gehorsam
gegeniiber dem, was Gott in seinem Wort sagt. Die Schrift ist daher nicht nur Belehrung, sondern
gottliche Orientierung fiir das tdgliche Leben. (Jakobus 1,22-25 im Hintergrund; 1. Petrus 1,22-23 als
Kontext der Wahrheit)

5.2. Gott der Vater

Gott ist Ursprung der Wiedergeburt und Quelle lebendiger Hoffnung. Petrus beschreibt Gott als
den Vater, der aus reiner Barmherzigkeit eine neue Geburt schenkt. Diese neue Existenz ist verbunden
mit einer lebendigen Hoffnung, die durch die Auferstehung Jesu Christi begriindet ist. Die Glaubigen
erwarten ein unvergidngliches Erbe, das im Himmel aufbewahrt wird. Der Vater handelt nicht auf
Grundlage menschlicher Leistung, sondern in souverdner Gnade. Seine véterliche Initiative bildet die

Grundlage aller christlichen Hoffnung. (1. Petrus 1,3-5)

Gott der Vater ruft zur Heiligkeit und verantwortungsvollem Leben. Der Vater ist nicht nur
Ursprung des Heils, sondern auch derjenige, der als unparteiischer Richter das Leben der Glaubigen

beurteilt. Daraus ergibt sich ein Leben in Ehrfurcht, das sich am heiligen Wesen Gottes orientiert.

Seite 12 von 86



Heiligkeit bedeutet dabei Absonderung von der Welt und Hingabe an Gott. Der Lebensstil soll
widerspiegeln, wer Gott ist, denn die Kinder sollen das Wesen ihres Vaters darstellen. Heiligkeit ist

nicht moralischer Druck, sondern Antwort auf die Berufung des Heiligen. (1. Petrus 1,15-19)

5.3. Gott der Sohn

Jesus Christus ist das makellose Opferlamm fiir die Erlosung. Petrus beschreibt Christus als den,
der sein Leben als ein vollkommen reines Opfer hingegeben hat. Diese Hingabe geschah nicht zufillig,
sondern war von Gott seit Grundlegung der Welt vorgesehen. Durch sein Blut wurde ein Losepreis
gezahlt, der die Gldubigen aus ihrem siindigen Lebenswandel befreit. Das Erlosungswerk Christi ist
nicht nur historisch, sondern personlich wirksam fiir jeden, der an ihn glaubt. In Christus zeigt sich

Gottes Erlosungswille in vollkommener Weise. (1. Petrus 1,18-20)

Jesus ist der Eckstein der Gemeinde und Ursprung der geistlichen Identitit. Petrus bezeichnet
Christus als den lebendigen Stein, der von Menschen verworfen, aber von Gott auserwihlt ist. Er
bildet das Fundament der Gemeinde, in der Gléubige als lebendige Steine zu einem geistlichen Haus
aufgebaut werden. Wer an ihn glaubt, empfingt Ehre und Bestimmung. Diese Gemeinschaft griindet
nicht auf menschlicher Herkunft, sondern auf der Annahme Christi als Mittelpunkt. Die Berufung zur

priesterlichen Aufgabe ergibt sich direkt aus der Beziehung zu diesem Eckstein. (1. Petrus 2,4-9)

Christus ist das Vorbild im Leiden und der Mittler zu Gott. Petrus ruft dazu auf, dem Vorbild
Christi im Leiden zu folgen, der ohne Schuld war und dennoch ungerecht behandelt wurde. Er trug die
Siinden der Menschen an seinem Leib und starb, damit sie der Siinde absterben und fiir die
Gerechtigkeit leben. In seinem Leiden zeigt sich vollkommenes Vertrauen auf Gottes Gerechtigkeit.
Christus 6ffnete den Weg zu Gott und dient als Mittler, der die Beziehung zwischen Mensch und Gott
wiederherstellt. Sein Leiden war nicht nur ein Schicksal, sondern eine heilbringende Berufung. (1.
Petrus 2,21-24; 3,18)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Heilige Geist heiligt die Glaubigen und befihigt sie zu einem gottgefilligen Leben. Petrus
betont, dass die Auserwéhlten im Geist geheiligt wurden, um Jesus Christus zu gehorchen und durch
sein Blut gereinigt zu werden. Heiligung ist nicht allein ein moralischer Prozess, sondern ein

geistliches Werk, das im Innersten des Menschen beginnt. Der Geist bewirkt ein neues Denken, das

Seite 13 von 86



sich in einem verdnderten Lebensstil dufert. Er fithrt die Gldubigen weg vom alten Wandel hin zu
einem Leben, das Gott ehrt. Die geistgewirkte Heiligung zeigt sich in Gehorsam, Hoffnung und Liebe.
(1. Petrus 1,2; 1,22)

Der Heilige Geist wirkte schon in den Propheten und offenbart Christus als Mittelpunkt der
Heilsgeschichte. Petrus erklart, dass die alttestamentlichen Propheten nicht aus eigenem Antrieb
redeten, sondern durch den Geist Christi in ihnen geleitet wurden. Dieser Geist offenbarte ihnen das
kommende Leiden und die Herrlichkeit des Messias, lange bevor diese Ereignisse eintrafen. Der
gleiche Geist, der in den Propheten wirkte, wirkt heute im Evangelium durch die Verkiindigung der
Apostel. So verbindet der Heilige Geist die Zeugnisse des Alten Testaments mit der Offenbarung in
Christus. Die Schrift ist deshalb durch und durch vom Geist getragen und weist auf das Zentrum der
Heilsgeschichte: Jesus Christus. (1. Petrus 1,10-12)

5.5. Der Mensch und die Siinde

Siinde trennt den Menschen von Gott und fiihrt zur geistlichen Entfremdung. Petrus beschreibt
den Zustand vor der Erlosung als einen Wandel in Unwissenheit und Begierde, gepridgt von einem
Leben fern von Gottes Maf3stadben. Der Mensch folgt natiirlichen Neigungen, die ihn in Siinde und
Selbstbestimmung fiihren. Diese Trennung ist nicht nur moralisch, sondern geistlich - sie verhindert
die Gemeinschaft mit Gott. Die alten Gewohnheiten des Lebens vor der Erkenntnis Christi sollen
abgelegt werden, weil sie den Weg des Heils blockieren. Umkehr und Gehorsam sind daher zentrale

Schritte auf dem Weg zuriick zu Gott. (1. Petrus 1,14)

Ein geheiligtes Leben ist die Antwort auf die Erfahrung der Vergebung. Petrus ruft die Glaubigen
dazu auf, sich nicht linger von weltlichen Liisten leiten zu lassen, sondern ein heiliges Leben zu
fiihren, das Gottes Charakter widerspiegelt. Die Heiligkeit Gottes dient als Malstab fiir den
Lebenswandel der Glaubenden. Wer Gottes Barmherzigkeit empfangen hat, ist nicht zur Passivitit
berufen, sondern zu einer konsequenten Abkehr von Siinde. Diese Haltung griindet nicht in
Selbstgerechtigkeit, sondern in der Ehrfurcht vor Gott, der sowohl gnéddig als auch Richter ist. Das
Leben in Heiligkeit ist Ausdruck wahrer Gottesfurcht. (1. Petrus 1,15-17)

Der Umgang mit Siinde verlangt Wachsamkeit und geistliche Niichternheit. Petrus mahnt die
Gldubigen zur Niichternheit und zur Bereitschaft, der Siinde entschieden zu widerstehen. Das neue
Leben in Christus ist nicht frei von Versuchung, aber es ist geprigt von einer neuen Orientierung. Der

Glaubige steht im Spannungsfeld zwischen dem alten Leben und dem neuen Auftrag zur Heiligkeit.

Seite 14 von 86



Nur wer wachsam bleibt und dem Geist Gottes Raum gibt, kann dem Einfluss der Siinde standhalten.
Das Bewusstsein fiir die eigene Schwachheit fordert die Abhéngigkeit von Gottes Gnade. (1. Petrus
4,1-3; 5,8)

5.6. Die Erlosung

Die Erlosung geschieht durch das kostbare Blut Christi als vollkommenes Opfer. Petrus betont,
dass die Glaubigen nicht mit vergénglichen Mitteln wie Silber oder Gold erlost wurden, sondern durch
das Blut Christi, das rein und makellos ist. Christus wird dabei mit einem fehlerlosen Lamm
verglichen - ein Bild, das auf die alttestamentlichen Opfer hinweist. Diese Erlosung ist nicht nur
symbolisch, sondern tatsdchlich wirksam: Sie tilgt die Schuld und stellt die Beziehung zu Gott wieder
her. Das Opfer Christi ist einmalig und ausreichend - es braucht keine Ergdnzung durch menschliche
Werke. Diese Wahrheit bildet das Fundament des Glaubenslebens. (1. Petrus 1,18-19)

Die Auferstehung Christi schenkt eine lebendige Hoffnung und neues Leben. Petrus beschreibt die
Wiedergeburt als das Werk Gottes, das durch die Auferstehung Jesu Christi zur Wirklichkeit wird.
Diese neue Geburt fiihrt nicht nur zu einem neuen Anfang, sondern zu einer bleibenden, lebendigen
Hoffnung auf das unvergéngliche Erbe im Himmel. Die Erlosung ist nicht nur riickblickend, sondern
zukunftsgerichtet - sie umfasst sowohl Vergebung als auch die ewige Perspektive. Inmitten von Leid
und Unsicherheit bietet diese Hoffnung Trost und Zuversicht. Sie ist fest gegriindet in der
Auferstehungskraft Christi. (1. Petrus 1,3-4)

Erlosung verindert das Leben - von der Vergangenheit zur Hingabe. Die geretteten Menschen
sind nicht nur aus ihrer alten Lebensweise erlost worden, sondern auch zu einem neuen Lebensstil
berufen. Erlosung ist nicht nur ein Ereignis, sondern ein Prozess, der das ganze Leben betrifft. Sie
fiihrt aus der Selbstbestimmung hin zu einem Leben unter der Herrschaft Gottes. Diese neue
Ausrichtung zeigt sich in Ehrfurcht, Gehorsam und Dankbarkeit gegeniiber dem Erloser. Erloste

Menschen leben mit dem Bewusstsein, dass sie teuer erkauft sind. (1. Petrus 1,17-21)

5.7. Die Gemeinde

Die Gemeinde ist ein geistliches Haus, in dem Gliubige als lebendige Steine zusammengefiigt
sind. Petrus beschreibt die Gemeinde nicht als Institution, sondern als lebendige, geistliche Einheit.

Jeder Gldubige ist ein Baustein in diesem geistlichen Haus, das auf Christus, den Eckstein, gegriindet

Seite 15 von 86



ist. Die Verbindung untereinander entsteht durch den gemeinsamen Glauben und die Zugehorigkeit zu
Christus. Dieses Bild betont die aktive Rolle jedes Einzelnen im Bau der Gemeinde. Die Gemeinde ist

nicht passiv, sondern wichst durch die geistliche Mitarbeit ihrer Glieder. (1. Petrus 2,4-5)

Die Gemeinde ist ein auserwihltes Volk mit priesterlicher Berufung. Die Gldubigen werden als
konigliches Priestertum und heiliges Volk bezeichnet - Begriffe, die aus dem Alten Testament
stammen, nun aber auf die neutestamentliche Gemeinde angewendet werden. Diese Bezeichnungen
zeigen, dass die Gemeinde eine besondere Stellung vor Gott hat: Sie ist berufen, seine Tugenden zu
verkiindigen und ihm zu dienen. Diese Identitdt basiert nicht auf menschlicher Leistung, sondern auf
Gottes Erwédhlung und Gnade. Der priesterliche Auftrag schlieBt sowohl Anbetung als auch Zeugnis
ein. In dieser Berufung liegt Verantwortung und Ehre zugleich. (1. Petrus 2,9)

Die Gemeinde ist zur Verkiindigung und zum heiligen Wandel in der Welt berufen. Die
Zugehorigkeit zur Gemeinde bedeutet nicht Riickzug, sondern eine sichtbare Gegenwart in der Welt.
Gléaubige sollen durch ihren Lebensstil das Evangelium bezeugen und sich von den Begierden der Welt
abgrenzen. Petrus ruft dazu auf, ein vorbildliches Leben unter den Menschen zu fiihren, damit Gott
durch gute Werke verherrlicht wird. Die Gemeinde ist Licht in einer dunklen Welt und soll durch
Integritdt und Liebe iiberzeugen. Das christliche Zeugnis geschieht nicht nur durch Worte, sondern vor
allem durch Taten. (1. Petrus 2,11-12)

5.8. Engel, Satan und Didmonen

Der Teufel wird als gefihrlicher Gegenspieler der Gliubigen beschrieben. Petrus vergleicht den
Teufel mit einem briillenden Léwen, der umhergeht und sucht, wen er verschlingen kann. Dieses Bild
vermittelt die Realitdt einer geistlichen Bedrohung, der sich Glidubige bewusst sein miissen. Der
Widersacher will den Glauben schwéchen, Zweifel sden und Zerstorung bringen. Satan nutzt Zeiten
der Schwachheit, Anfechtung oder Isolation, um anzugreifen. Daher ruft Petrus zur Niichternheit und
Wachsamkeit auf - geistliche Achtsamkeit ist ein Schutz. Die Gefahr ist real, aber sie kann durch feste

Standhaftigkeit im Glauben iiberwunden werden. (1. Petrus 5,8)

Geistlicher Widerstand geschieht durch festen Glauben und Hoffnung auf Gottes Eingreifen. Der
Aufruf zum Widerstand geschieht nicht aus eigener Kraft, sondern im festen Vertrauen auf Gottes
Hilfe. Glaubige sollen dem Widersacher nicht weichen, sondern ihm widerstehen, indem sie im
Glauben fest bleiben. Das bedeutet, in der Wahrheit verwurzelt zu sein und sich nicht durch Angst oder

Versuchung verfithren zu lassen. Die Gewissheit, dass auch andere Christen dhnliche Kéampfe

Seite 16 von 86



durchleben, stirkt das Gemeinschaftsgefiihl und die Ausdauer. Der geistliche Kampf ist ein kollektiver,
getragen von Gottes VerheiBung, dass er nach kurzem Leiden selbst wiederherstellt, stiarkt und griindet.
(1. Petrus 5,9-10)

5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Die Wiederkunft Christi ist die lebendige Hoffnung der Glaubigen. Petrus betont, dass Christen in
Erwartung auf die Offenbarung Jesu Christi leben sollen. Diese Wiederkunft ist nicht nur ein
zukiinftiges Ereignis, sondern eine gegenwirtige Hoffnung, die das Leben in der Gegenwart pragt. Sie
gibt Kraft in Verfolgung und Trost im Leiden, weil die Glaubigen wissen, dass Gerechtigkeit und
Herrlichkeit folgen werden. Die Hoffnung auf Christus bewahrt vor Verzweiflung und richtet den
Blick tiber das Sichtbare hinaus. Sie motiviert zu einem heiligen Leben und zur Standhaftigkeit im
Glauben. (1. Petrus 1,7.13)

Die zukiinftige Herrlichkeit wird den Glidubigen nach dem Leiden offenbart. Der Weg zur
Herrlichkeit fiihrt durch Anfechtungen und Priifungen, doch Petrus zeigt, dass das Ziel ein
unverganglicher Lohn bei Christus ist. Diese Herrlichkeit ist nicht vage, sondern konkret verheiflen -
sie umfasst Anerkennung, Erbe und ewige Gemeinschaft mit dem Herrn. Die Leiden dieser Zeit sind
begrenzt, aber die kommende Belohnung ist ewig. Gott selbst wird seine Kinder nach dem Leiden
starken, festigen und verherrlichen. Diese Perspektive gibt dem irdischen Leid einen {ibergeordneten
Sinn. (1. Petrus 5,10)

Seite 17 von 86



6. Grobgliederung

1. Petrus - Standhaftigkeit im Leiden und Hoffnung auf die kommende Herrlichkeit

Teil 1. Die Hoffnung des Gliubigen (1. Petrus 1,1-2,10)

1. Die lebendige Hoffnung durch Christus (1,1-12)
1.1. Gott erwihlt und heiligt sein Volk (1,1-2)
1.2. Die lebendige Hoffnung durch die Auferstehung Jesu (1,3-5)
1.3. Freude in Priifungen und Bewdhrung des Glaubens (1,6-9)

1.4. Die Propheten haben von dieser Gnade gezeugt (1,10-12)

2. Heiligung als Antwort auf Gottes Gnade (1,13-25)
2.1. Ein geheiligtes Leben beginnt mit klarem Denken (1,13)
2.2. Gott ruft sein Volk zur Heiligkeit, weil er heilig ist (1,14-16)
2.3. Die Erlosung durch das kostbare Blut Christi (1,17-21)

2.4. Liebe als Kennzeichen der Wiedergeborenen (1,22-25)

3. Das geistliche Haus Gottes und die konigliche Priesterschaft (2,1-10)
3.1. Glaubige sollen alles ablegen, was dem Wachstum schadet (2,1-3)
3.2. Christus ist der lebendige Stein, auf dem die Gemeinde erbaut ist (2,4-6)

3.3. Die Gléubigen sind eine konigliche Priesterschaft (2,7-10)

Teil 2. Das Leben als Christ in der Welt (1. Petrus 2,11-4,19)

4. Christliches Verhalten in der Gesellschaft (2,11-25)
4.1. Glaubige sollen ein vorbildliches Leben unter Ungléubigen fiihren (2,11-12)
4.2. Gehorsam gegeniiber staatlicher Autoritdt um Christi willen (2,13-17)

4.3. Nachfolge Christi im Ertragen von ungerechtem Leid (2,18-25)
5. Die Ehe und der Umgang mit Anfeindungen (3,1-22)

Seite 18 von 86



5.1. Die Verantwortung der Frau in der Ehe (3,1-6)

5.2. Die Verantwortung des Mannes in der Ehe (3,7)

5.3. Einheit, Liebe und Demut als Schutz vor Anfeindungen (3,8-12)
5.4. Leiden um der Gerechtigkeit willen als Ehre (3,13-17)

5.5. Christus als Vorbild im Leiden und der Sieg liber das Bose (3,18-22)

6. Leben fiir den Willen Gottes trotz Leidens (4,1-11)
6.1. Der alte Lebensstil liegt hinter uns (4,1-6)
6.2. Ein heiliges Leben in der Erwartung des nahen Endes (4,7-9)

6.3. Der Dienst mit den empfangenen Gaben zur Ehre Gottes (4,10-11)

7. Standhaftigkeit im Leid und Gottes Verherrlichung (4,12-19)
7.1. Leiden als Teil des christlichen Lebens (4,12-14)
7.2. Kein Christ soll wegen eigener Schuld leiden (4,15-16)
7.3. Gottes Gericht beginnt beim Haus Gottes (4,17-18)

7.4. Wer leidet, soll sich Gott anvertrauen (4,19)

Teil 3. Die Verantwortung der Gemeinde (1. Petrus 5,1-14)
8. Hirten und Herde - Die Verantwortung der Gemeinde (5,1-11)
8.1. Alteste sollen die Gemeinde als Hirten Gottes leiten (5,1-4)
8.2. Die Gemeinde soll in Demut miteinander umgehen (5,5-7)
8.3. Wachsamkeit gegeniiber dem Widersacher des Glaubens (5,8-9)
8.4. Gottes Gnade stirkt und festigt sein Volk (5,10-11)

9. Abschluss und Segenswiinsche (5,12-14)

9.1. Der Brief ist ein Zeugnis der Gnade Gottes (5,12)

9.2. Grii3e aus der Gemeinde und Ermutigung zur Liebe untereinander (5,13-14)

Seite 19 von 86



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

Der 1. Petrusbrief ist ein seelsorgerlich geprigter Brief, der Glidubige in Zeiten von Verfolgung und
Leiden ermutigt, ihrem Glauben treu zu bleiben. Er betont die lebendige Hoffnung auf das
unvergéngliche Erbe in Christus und ruft zu einem Leben in Heiligkeit und Gehorsam auf. Petrus stellt
das Leiden um Christi willen in einen geistlichen Zusammenhang und weist auf die kiinftige
Herrlichkeit hin. Die Gemeinde wird ermahnt, festzustehen im Glauben, wachsam zu sein und in Liebe
und Demut einander zu dienen. Im Zentrum steht das Vorbild Jesu Christi, der selbst fiir uns gelitten

hat und uns zum Gehorsam berufen hat.

7.2. Anwendungen

In Zeiten von Leiden standhaft bleiben: Der 1. Petrusbrief ruft dazu auf, Anfechtungen nicht als
Zeichen von Gottesferne zu deuten, sondern als Teil des Weges der Nachfolge. Leiden um Christi
willen ist nicht bedeutungslos, sondern dient der inneren Festigung und fiihrt zur Teilhabe an seiner
Herrlichkeit. Glaubige sollen sich nicht schimen, sondern ihre Hoffnung bewusst auf das zukiinftige

Erbe richten.

Ein heiliges Leben fiihren: Petrus fordert die Glidubigen auf, sich bewusst von alten Lebensweisen zu
trennen und ihre Berufung zur Heiligkeit ernst zu nehmen. Heiligkeit zeigt sich nicht nur im Verhalten,
sondern auch in der inneren Gesinnung, gepriagt von Ehrfurcht vor Gott. Ein Leben in Reinheit und

Hingabe ehrt Gott und wirkt glaubwiirdig in einer orientierungslosen Welt.

Wachsam gegeniiber Versuchungen und dem Bosen sein: Die Warnung vor dem umhergehenden
Widersacher ist ein Aufruf zu geistlicher Niichternheit. Glaubige sollen die Angriffe des Feindes
erkennen und durch gefestigten Glauben widerstehen. Dies geschieht durch die Verwurzelung in

Gottes Wort, durch Gebet und durch die gegenseitige Ermutigung in der Gemeinde.

Seite 20 von 86



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Was war das Hauptanliegen des 1. Petrusbriefes?

Antwort: Glaubige in Zeiten von Verfolgung zu ermutigen, im Glauben standhaft zu bleiben

und ihre Hoffnung auf das ewige Erbe in Christus zu richten.

2. In welcher Zeit und unter welchen Umstinden wurde der Brief verfasst?

Antwort: Vermutlich um 62-64 n. Chr., kurz vor dem Martyrertod des Petrus wihrend der

Verfolgung unter Kaiser Nero.

3. An welche Zielgruppe richtet sich der Brief und was war ihre Situation?

Antwort: An verstreute Christen in Kleinasien, die unter sozialem Druck und beginnender

Verfolgung litten und in der Gefahr standen, ihren Glauben zu verleugnen.

4. Was bedeutet es, ein ,,/eiliges Leben* zu fithren?

Antwort: Ein Leben, das sich vom siindigen Verhalten der Welt absondert und Gottes Wesen in

Reinheit, Gehorsam und Hoffnung widerspiegelt.

5. Welche Perspektive gibt Petrus auf das Leiden der Glaubigen?

Antwort: Leiden ist Teil des Glaubensweges und dient zur Heiligung und zur Priifung des

Glaubens mit Blick auf die kommende Herrlichkeit.

6. Wie beschreibt Petrus die Hoffnung der Gliubigen?

Antwort: Als lebendige Hoffnung auf ein unvergéngliches Erbe, das im Himmel aufbewahrt ist

und durch die Auferstehung Christi garantiert wurde.

7. Was bedeutet es, ein ,,lebendiger Stein* im geistlichen Haus Gottes zu sein?

Antwort: Jeder Glaubige ist Teil der Gemeinde, berufen zur priesterlichen Aufgabe, Gottes

Herrlichkeit durch das Leben und Zeugnis zu verkiinden.

Seite 21 von 86



8. Welche Haltung sollen Gliubige gegeniiber staatlicher und gesellschaftlicher Anfeindung

einnehmen?

Antwort: Sie sollen sich durch Sanftmut, Respekt und gute Werke auszeichnen, um auch in

Anfeindung Christus zu bezeugen.

9. Wie sollen Christen mit Versuchungen und Angriffen des Bosen umgehen?

Antwort: Indem sie wachsam sind, dem Teufel widerstehen und im festen Glauben stehen,

wissend, dass auch andere Glaubige leiden.

10. Welche Verheiflung gibt Petrus den treuen Gliubigen am Ende seines Briefes?

Antwort: Gott selbst wird sie nach kurzem Leiden stirken, kraftigen, griinden und zur ewigen

Herrlichkeit in Christus fiihren.

Seite 22 von 86



Kommentierung

Teil 1. Die Hoffnung des Glaubigen (1. Petrus 1,1-2,10)

1. Die lebendige Hoffnung durch Christus (1,1-12)

1.1. Gott erwiahlt und heiligt sein Volk (1,1-2)

Die Erwihlung der Gliubigen griindet sich auf Gottes souverinen Ratschluss. Petrus spricht die
Empfinger als Auserwéhlte an, die in der Zerstreuung leben. Diese Anrede weist auf die geistliche
Identitét hin, nicht auf ihre geografische Herkunft. Die Erwéhlung geschah nicht aus menschlichem
Verdienst, sondern gemall der Vorkenntnis Gottes des Vaters. Diese Vorkenntnis ist mehr als ein bloBes
Vorauswissen, sie ist Ausdruck gottlicher Vorherbestimmung und Fiirsorge. Die Erwdhlung umfasst
nicht nur das Ziel der Errettung, sondern auch den Weg dorthin. Die Gldubigen leben als Fremdlinge in
der Welt, weil ihre Heimat im Himmel liegt. Thre Erwéhlung gibt ihnen Trost und Gewissheit inmitten
von Bedringnis. Der Glaube ruht auf Gottes ewigem Plan und nicht auf wechselhaften Umsténden. (5.
Mose 7,6-8; Jesaja 41,9; Johannes 15,16; Epheser 1,4-5; 1. Petrus 1,1-2)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erkidrt zu 1. Petrus 1,1, dass der Ausdruck ,,Fremdlinge“
(englisch aliens) Menschen bezeichnet, die als Beisassen, Durchreisende oder zeitweilige
Bewohner in einer Region leben, ohne sie als ihre dauerhafte Heimat zu betrachten. Der
Begriff wird fiir Personen verwendet, die sich zwar in einer Stadt oder Provinz niedergelassen
haben, deren eigentliches Biirgerrecht jedoch anderswo liegt. Ryrie betont, dass die
angesprochenen Gldubigen zwar geografisch in den Provinzen Kleinasiens lebten, ihre wahre
Biirgerschaft jedoch im Himmel verankert war. Dadurch werden sie als Pilger verstanden, die
nur voriibergehend in dieser Welt leben und ihre Ildentitdt nicht aus irdischer Zugehorigkeit
beziehen (Ryrie, 1995, S. 1977).

David H. Stern, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldirt, dass Petrus mit der
Formulierung ,,als Fremdlinge in der Zerstreuung‘ nicht nur den geistlichen Status der

Gldubigen beschreibt, sondern zugleich eine indirekte Bestdtigung der Verheiffung Gottes gibt,

Seite 23 von 86



das Land Israel seinem Volk zuzusprechen. Die prophetische Hoffnung auf die kibbutz-
hagaluyot — die Sammlung der Zerstreuten aus der Diaspora nach Eretz Israel — ist tief in der
Jjlidischen Liturgie verankert, insbesondere im elften Segen der . Amidah, der um die Sammlung
Israels aus den vier Himmelsrichtungen bittet. Diese Erwartung hat sich in Teilen bereits
erfiillt und bleibt ein zentraler Aspekt der heilsgeschichtlichen Perspektive Israels. Petrus greift
damit ein zentrales Element jiidischer Hoffnung auf und verbindet es mit der Berufung der
Gldubigen im Exil (Stern, 1996, S. 1. Petr 1,1).

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erklirt zu 1. Petrus 1,2, dass dieser Vers die gottliche
Ordnung des Heils beschreibt. Gott hat in seiner Weisheit Menschen zur Errettung erwdhlt,
indem der Heilige Geist das Werk Christi personlich anwendet, sodass der Wert seines
stellvertretenden Todes wirksam wird und zu einem Leben des Gehorsams fiihrt. Der Begriff
Vorkenntnis bezeichnet dabei nicht nur ein passives Vorauswissen, sondern Gottes aktives,
bewusstes Erkennen alles dessen, was geschehen wird, und bildet die Grundlage der
Erwdhlung. Ryrie weist darauf hin, dass diese Aussage dieselbe theologische Linie verfolgt wie
1. Petrus 1,20, Romer 8,29 und Romer 11,2. Zugleich sieht er in der Nennung von Vater, Geist
und Christus eine frithe Formulierung der trinitarischen Lehre. Die Wendung, dass die
Gldubigen mit dem Blut Christi besprengt sind, verdeutlicht schlieflich die personliche
Anwendung des Opfers Jesu auf den Einzelnen und damit die wirksame Teilhabe an seinem
Erlosungswerk (Ryrie, 1995, S. 1977).

Die Heiligung geschieht durch das Wirken des Geistes und fiihrt zu Gehorsam. Die Erwéhlten
werden in der Heiligung des Geistes zum Gehorsam gefiihrt. Heiligung ist hier nicht allein moralische
Reinigung, sondern das Absondern fiir Gottes Dienst. Der Geist Gottes wirkt diese Absonderung im
Leben der Gldubigen, indem er sie in die Nachfolge Christi ruft und formt. Heiligung ist kein
einmaliger Zustand, sondern ein fortlaufender Prozess im Leben der Auserwéhlten. Ziel ist nicht
Selbstverwirklichung, sondern Gehorsam gegeniiber Jesus Christus. Der Glaube bleibt nicht Theorie,
sondern zeigt sich im Tun. Wer durch den Geist geheiligt wird, lebt in wachsender Ubereinstimmung
mit dem Willen Gottes. Heiligung ist daher untrennbar mit dem Gehorsam verbunden. (Johannes
16,13; Romer 8,13-14; 1. Korinther 6,11; Galater 5,16; 1. Petrus 1,2)

Das Blut Jesu Christi ist die Grundlage des neuen Bundes und der Reinigung. Die Erwihlten sind
zur Besprengung mit dem Blut Jesu Christi bestimmt. Dieser Ausdruck erinnert an alttestamentliche
Reinigungs- und Bundesschliisse, bei denen Blut zur Bestdtigung verwendet wurde. Das Blut Jesu
steht fiir sein stellvertretendes Opfer am Kreuz, das die Grundlage fiir die Vergebung der Siinden und

die Gemeinschaft mit Gott bildet. Es reinigt von aller Schuld und heiligt den Gldubigen. Die

Seite 24 von 86



Besprengung symbolisiert die personliche Anwendung des Erlosungswerks auf das Leben des
Einzelnen. Der neue Bund bringt nicht nur rechtliche Stellung, sondern auch innere Erneuerung. Der
Glaube ehrt das Blut Christi als das kostbarste Gut. (2. Mose 24,8; Jesaja 53,5; Matthdus 26,28;
Hebrider 9,14; 1. Petrus 1,2)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 1,2b, dass die
Besprengung mit dem Blut Christi an die Bedeutung des Blutes im mosaischen Bund ankniipft,
wo Blut sowohl Leben als auch Tod reprdsentiert, da das Leben im Blut ist (3. Mose 17,11).
Nach der Tora geschieht Reinigung und Vergebung nur durch Blutvergiefen (Hebrder 9,22),
wobei vergossenes Blut Vergebung bewirkt und besprengtes Blut reinigt (Hebrder 9,11-23). Im
neuen Bund bleibt diese Bedeutung bestehen, jedoch wird die Besprengung nicht duferlich,
sondern innerlich wirksam durch den Glauben an Jeschua als den Messias (Romer 3,25).
Damit wird die alttestamentliche Symbolik in geistlicher Weise erfiillt (Rubin, 2016, S. 1758).

Gnade und Friede werden den Gliubigen in reicher Fiille zugesprochen. Petrus schliefit den Gruf3
mit dem Wunsch, dass Gnade und Friede den Glaubigen vermehrt werde. Diese Segensworte sind
mehr als eine Hoflichkeitsformel, sie driicken den geistlichen Reichtum des neuen Bundes aus. Gnade
umfasst die unverdiente Zuwendung Gottes in Christus, Friede die wiederhergestellte Beziehung zu
Gott. Beides ist keine menschliche Leistung, sondern gottliches Geschenk. Die Vermehrung dieser
Gaben weist auf Wachstum im geistlichen Leben hin. Der Glaube lebt aus der Fiille der Gnade und im
Frieden mit Gott. Inmitten duBerer Unsicherheit haben die Glaubigen inneren Halt. Dieser Zuspruch
stiarkt die Gemeinde in der Zerstreuung und bleibt giiltig fiir alle Zeiten. (Psalm 29,11; Johannes 14,27,
Romer 5,1-2; 2. Petrus 1,2; 1. Petrus 1,2)

1.2. Die lebendige Hoffnung durch die Auferstehung Jesu (1,3-5)

Gott wird fiir seine Barmherzigkeit gepriesen, die zur Wiedergeburt fiihrt. Der Lobpreis beginnt
mit einer Anbetung Gottes, des Vaters unseres Herrn Jesus Christus. Dieser Titel verbindet die
Offenbarung Gottes im Alten und Neuen Bund und verweist auf die innige Beziehung zwischen Vater
und Sohn. Gottes grofle Barmherzigkeit ist die Quelle des neuen Lebens. Die Wiedergeburt ist kein
menschliches Werk, sondern das souverdne Handeln Gottes. Sie geschieht durch den Geist, auf der
Grundlage des vollbrachten Werkes Christi. Die neue Geburt ist nicht nur eine innere Verdnderung,
sondern der Eintritt in eine neue geistliche Wirklichkeit. Der Glaube erkennt in der Wiedergeburt den
Beginn eines neuen Lebensweges. Gott wird nicht fiir dulere Umstinde, sondern fiir geistliche

Segnungen gepriesen. (Johannes 3,3-5; Jakobus 1,18; Titus 3,5; 1. Johannes 5,1; 1. Petrus 1,3)

Seite 25 von 86



Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 1,3—4, dass diese
Verse mit einer jiidischen liturgischen Formel beginnen, nimlich einer B’rakhah, also einem
Segensspruch. Der Auftakt dhnelt der Amidah, dem jiidischen Stehgebet, das ebenfalls mit
einem Lob Gottes beginnt. Rubin betont, dass Petrus damit bewusst in jiidischer Gebetssprache
schreibt, zugleich aber den messianischen Inhalt hervorhebt. In diesem Zusammenhang wird
deutlich, dass sowohl messianische Juden als auch Heiden durch die neue Geburt zu einer

lebendigen Hoffnung und zu einem unvergdnglichen Erbe berufen sind, das im Himmel
aufbewahrt wird (Rubin, 2016, S. 1758).

Die Hoffnung der Glidubigen ist lebendig und griindet in der Auferstehung Jesu. Petrus spricht
von einer lebendigen Hoffnung, die durch die Auferstehung Jesu Christi aus den Toten begriindet ist.
Diese Hoftnung ist nicht theoretisch oder vage, sondern kraftvoll, gegenwirtig und zukunftsgewiss.
Die Auferstehung Jesu ist der Beweis fiir die Giiltigkeit seines Opfers und die Sicherheit der Erlosten.
Die Hoffnung lebt, weil der Erlser lebt. Diese Hoffnung richtet den Blick nicht auf das Irdische,
sondern auf das Zukiinftige. Sie gibt Kraft im Leiden und Orientierung im Wandel. Der Glaube ruht
nicht auf Sichtbarem, sondern auf der Treue Gottes, die sich in Christus offenbart hat. Die lebendige
Hoffnung ist das Gegenteil menschlicher Wunschvorstellungen. (Psalm 16,10; Johannes 11,25; Romer
6,4-5; 1. Korinther 15,20; 1. Petrus 1,3)

Die Erbschaft der Gliubigen ist unverginglich, unbefleckt und unverwelklich. Die
Wiedergeborenen sind nicht nur zu einem neuen Leben berufen, sondern auch zu einem
unvergédnglichen Erbe. Dieses Erbe ist nicht irdisch, sondern himmlisch, nicht zeitlich, sondern ewig.
Es ist unverginglich in seinem Wesen, unbefleckt in seiner Reinheit und unverwelklich in seiner
Herrlichkeit. Im Gegensatz zu irdischem Besitz bleibt dieses Erbe unangetastet von Zeit, Siinde oder
Vergénglichkeit. Es ist im Himmel aufbewahrt, sicher vor jeder Bedrohung. Der Glaube sieht {iber das
Irdische hinaus auf das, was Gott bereitet hat. Diese Aussicht gibt Trost, Hoffnung und Bestédndigkeit
im Wandel. Das Erbe ist nicht Lohn, sondern Geschenk. (Matthidus 6,20; Romer 8,17; Epheser
1,13-14; Kolosser 1,5; 1. Petrus 1,4)

Gottes Macht bewahrt die Glaubigen bis zur endgiiltigen Erlosung. Die Glaubigen werden durch
Gottes Macht bewahrt — nicht durch ihre eigene Kraft, sondern durch den Glauben. Die gottliche
Bewahrung geschieht nicht passiv, sondern im aktiven Vertrauen auf Gottes Zusagen. Das Heil ist
bereit, geoffenbart zu werden in der letzten Zeit, was auf die zukiinftige Vollendung bei der
Wiederkunft Christi hinweist. Der Glaube ist das Mittel, durch das die Kraft Gottes im Leben des

Seite 26 von 86



Glaubigen wirksam wird. Diese Gewissheit schiitzt vor Verzweiflung und geistlicher Unsicherheit. Die
Erlosung ist sicher, nicht weil der Mensch treu bleibt, sondern weil Gott seine Zusagen hilt. Der
Glaube ruht in Gottes Stirke und nicht im eigenen Durchhaltevermogen. (Jesaja 26,3-4; Johannes
10,28-29; 1. Korinther 1,8; Philipper 1,6; 1. Petrus 1,5)

John F. MacArthur, der Bibellehrer und Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 1,5, dass der
menschliche Antwortakt auf Gottes Erwdhlung und das Wirken des Heiligen Geistes der
Glaube ist, wobei auch dieser Glaube letztlich von Gott selbst gewirkt wird. Er betont, dass der
fortdauernde Glaube des Christen nicht die Ursache, sondern der Beweis von Gottes
bewahrender Macht ist. Gott wirkt den rettenden Glauben zum Zeitpunkt der Bekehrung und
erhdlt ihn auch weiterhin. Deshalb ist rettender Glaube bleibend und geht nicht verloren
(MacArthur, 2005, S. 1. Petr 1,5).

J. Vernon McGee, der Bibellehrer, hebt zu 1. Petrus 1,5 die kraftvolle Bedeutung des Wortes
,bewahrt hervor. Es beschreibt die souverdine Wirksamkeit der géttlichen Macht, die den
Gldubigen durch den Glauben hindurch bis zur endgiiltigen Rettung trdgt. Besonders
eindrucksvoll schildert er die Geschichte eines sparsamen Schotten, der verfiigte, dass nur ein
einziges Wort auf seinem Grabstein stehen solle: ,, Bewahrt*. Dieses eine Wort — entnommen

aus dem Vers — fasst fiir McGee auf eindrucksvolle Weise das ganze Evangelium der gottlichen
Treue zusammen (McGee, 1991, S. 25-26).

1.3. Freude in Priifungen und Bewahrung des Glaubens (1,6-9)

Trotz gegenwiirtiger Priifungen herrscht geistliche Freude. Petrus spricht davon, dass die
Gldubigen sich freuen, obwohl sie jetzt eine kurze Zeit durch mancherlei Priifungen betriibt werden.
Diese Spannung zwischen Freude und Leid ist kennzeichnend fiir das christliche Leben. Die Freude
griindet nicht auf Umstidnden, sondern auf der Hoffnung, die in Christus verankert ist. Die Priifungen
sind voriibergehend und vielfiltig, aber nie sinnlos. Sie betreffen nicht das Fundament des Glaubens,
sondern seine Festigkeit. Der Glaube kann auch unter Druck bestehen, weil er nicht aus eigener Kraft,
sondern durch Gottes Wirken lebt. Die Traurigkeit iiber Leiden widerspricht nicht der Freude, sondern
macht sie umso tiefer. Der Glaube rechnet mit Gottes Giite selbst in dunklen Zeiten. (Matthdus
5,11-12; Romer 5,3-5; Jakobus 1,2-4; 2. Korinther 4,17; 1. Petrus 1,6)

Glaube wird durch Priifungen bewiihrt und fiihrt zur Ehre. Die Priifungen dienen der Bewéhrung

des Glaubens, der kostbarer ist als vergéngliches Gold. Dieses Bild zeigt, dass Leiden nicht zerstoren,

Seite 27 von 86



sondern reinigen und ldutern. Wie Gold durch Feuer gepriift wird, so wird der Glaube im Leiden
geldutert. Der Ausgang dieser Priifung ist Lob, Ehre und Herrlichkeit bei der Offenbarung Jesu Christi.
Gott gebraucht Priifungen nicht zur Verwerfung, sondern zur Festigung des Glaubens. Die geistliche
Substanz wird sichtbar, wenn der dullere Druck steigt. Der Glaube, der durchhélt, bringt Ehre — nicht
nur dem Gldubigen, sondern vor allem Christus. Leid hat im Heilsplan eine Funktion und ist
eingebettet in Gottes Ziel. (Spriiche 17,3; Jesaja 48,10; Romer 8,18; 2. Korinther 4,7-10; 1. Petrus 1,7)

Arnold G. Fruchtenbaum, der messianisch-jiidische Bibellehrer, erkldirt zu 1. Petrus 1,7, dass
Anfechtungen den Charakter des Glaubens priifen — ob er echt oder unecht ist — so wie Feuer
den Charakter des Goldes priift. Priifungen bringen ans Licht, was im Herzen eines Menschen
wirklich lebt (Fruchtenbaum, 2005, S. 327).

Christus wird geliebt, obwohl er nicht sichtbar ist. Petrus bezeugt, dass die Glaubigen Jesus lieben,
obwohl sie ihn nicht gesehen haben. Diese Aussage zeigt die geistliche Dimension des
Glaubenslebens. Der Glaube ist nicht an das Sichtbare gebunden, sondern griindet sich auf das
offenbarte Wort. Die Liebe zu Christus ist Ausdruck einer lebendigen Beziehung, nicht eines religidsen
Programms. Diese Liebe ist nicht gefiihlsbetont, sondern gehorsam und treu. Obwohl Christus dem
leiblichen Auge verborgen ist, ist er dem Herzen gegenwartig. Der Glaube sieht, was das Auge nicht
sieht, und liebt, was der natiirliche Mensch nicht erfassen kann. Diese unsichtbare Gemeinschaft ist
tragfahig auch in Zeiten des Leidens. (Johannes 20,29; 2. Korinther 5,7; Galater 2,20; Epheser 6,24; 1.
Petrus 1,8)

Der Glaube erfiillt das Herz mit unaussprechlicher Freude. Die Gldubigen glauben an Christus,
obwohl sie ihn nicht sehen, und freuen sich mit unaussprechlicher und herrlicher Freude. Diese Freude
ist nicht erklarbar durch duBlere Umstinde, sondern iibernatiirlich. Sie ist Frucht des Geistes und
Ausdruck der Gegenwart Christi im Herzen. Der Glaube sieht das Kommende, das noch nicht offenbar
ist, aber sicher erwartet wird. Diese Freude ist nicht oberfldchlich, sondern tief gegriindet in der
Erlosung. Sie iibersteigt Worte, weil sie von Gott gewirkt ist. Die geistliche Realitdt tibertrifft das
Sichtbare. Der Glaube feiert, was noch kommen wird, und ruht darin inmitten aller Bedriangnisse.
(Psalm 16,11; Jesaja 61,10; Johannes 15,11; Romer 15,13; 1. Petrus 1,8)

Das Ziel des Glaubens ist die endgiiltige Errettung. Der Glaube zielt auf die Erlangung des
Endzieles: der Errettung der Seelen. Diese Rettung ist zwar schon in Christus vollbracht, aber sie wird
in der Zukunft vollendet. Es geht nicht nur um Bewahrung im Diesseits, sondern um die endgiiltige

Teilnahme an der Herrlichkeit Gottes. Der Begriff ,,Seelen* umfasst das ganze Wesen des Menschen

Seite 28 von 86



im biblischen Verstindnis. Der Glaube hat eine klare Richtung: die zukiinftige Herrlichkeit bei
Christus. Dieses Ziel motiviert, trostet und richtet auf. Wer das Ziel kennt, 14sst sich nicht durch das
Zwischenzeitliche bestimmen. Die Rettung ist gewiss, weil sie auf Gottes Treue beruht. (Matthéus
10,22; Romer 13,11; 2. Timotheus 4,18; Jakobus 1,12; 1. Petrus 1,9)

1.4. Die Propheten haben von dieser Gnade gezeugt (1,10-12)

Die Propheten forschten eifrig nach dem Heil, das den Gliubigen zuteilgeworden ist. Petrus
macht deutlich, dass die alttestamentlichen Propheten nicht nur Botschaften fiir ihre Zeit empfingen,
sondern nach dem zukiinftigen Heil suchten und forschten. Sie waren vom Geist Christi geleitet, der in
ihnen Zeugnis gab. Thre Weissagungen betrafen nicht nur das Leiden des kommenden Messias,
sondern auch die Herrlichkeiten danach. Das zeigt, dass das Evangelium nicht erst mit dem Neuen
Testament begann, sondern tief in der alttestamentlichen Verheilung verwurzelt ist. Die Propheten
waren sich bewusst, dass ihre Botschaften zukiinftige Zeiten betrafen, deren Erfiillung sie nicht selbst
erleben wiirden. Dennoch suchten sie nach Einsicht in Gottes Heilsplan. Thre treue Verkiindigung ist
ein Ausdruck geistlicher Weitsicht und goéttlicher Offenbarung. (Jesaja 53,1-12; Daniel 7,13-14;
Sacharja 9,9-10; Lukas 24,25-27; 1. Petrus 1,10-11)

Hermann Strack und Paul Billerbeck, die Judaistik-Forscher, weisen im Zusammenhang mit 1.
Petrus 1,10 darauf hin, dass schon die alttestamentlichen Propheten intensiv iiber das
zukiinftige Heil nachforschten, das durch den Messias kommen sollte. Dies spiegelt sich auch
im Targum Kohelet 1,8 wider, wo gesagt wird, dass sich die friiheren Propheten mit all den
Dingen abmiihten, die in der Welt geschehen sollten, aber sie vermochten deren Ende nicht zu
erkennen. Diese jiidische Auslegungstradition unterstreicht, dass die prophetische Erwartung
von Heil und Vollendung ein zentrales Thema war, das jedoch erst durch die Offenbarung in
Jeschua dem Messias seine Erfiillung fand (Strack und Billerbeck, 1922—1926, 1. Petrus
1,5.10).

Der Geist Christi offenbarte das Leiden und die Herrlichkeit des Messias. Der Geist Christi, der in
den Propheten wirkte, offenbarte ihnen zwei zentrale Aspekte des Heilsplanes: das Leiden des Christus
und die ihm folgende Herrlichkeit. Diese beiden Pole gehoren untrennbar zusammen. Das Kreuz geht
der Krone voraus, der Weg der Erniedrigung fiihrt zur Erhdhung. Schon im Alten Testament war klar,
dass der Messias leiden wiirde — doch dies war verbunden mit seiner endgiiltigen Verherrlichung.
Diese heilsgeschichtliche Struktur prégt auch das Leben der Glaubigen. Wie Christus durch Leiden zur

Herrlichkeit gelangte, so sollen auch seine Nachfolger in Geduld ausharren. Der Glaube erkennt in der

Seite 29 von 86



Einheit von Leiden und Herrlichkeit den géttlichen Plan. (Psalm 22,1-32; Jesaja 9,6-7; Daniel 9,26;
Apostelgeschichte 3,18; 1. Petrus 1,11)

Arnold G. Fruchtenbaum, der messianisch-jiidische Bibellehrer, erkldrt zu 1. Petrus 1,11, dass
die alttestamentlichen Propheten zwei scheinbar widerspriichliche Themen verkiindeten: die
Leiden des Messias und die darauf folgende Herrlichkeit. Die Leiden beziehen sich auf das
erste Kommen Jeschuas und umfassen alle seine irdischen Schmerzen und Priifungen. Die
Herrlichkeiten hingegen — im Plural — beinhalten seine Auferstehung, Himmelfahrt,
Wiederaufnahme gottlicher Herrlichkeit, seine Erhohung zur Rechten Gottes, seine
Wiederkunft und sein tausendjihriges Reich. Da die Propheten den zeitlichen Ablauf dieser
Ereignisse nicht erkennen konnten, entstand im Judentum die Theorie zweier Messiasgestalten:
,,Messias Ben Josef™ fiir das Leiden und ,,Messias Ben David* fiir das Kénigtum. Das Neue
Testament hingegen lehrt keinen doppelten Messias, sondern einen einzigen, der zweimal
kommt. Der in den Propheten wirkende Heilige Geist, hier als ,, Geist des Christus*“ bezeichnet,
offenbarte diese Wahrheiten schrittweise — was grammatikalisch im Imperfekt des griechischen

Textes angedeutet ist (Fruchtenbaum, 2005, S. 329).

Das Evangelium wurde durch den Heiligen Geist gepredigt und ist den Gliubigen offenbart. Die
Botschaft, die die Propheten vorankiindigten, wurde den Glaubigen durch Evangeliumsverkiindiger
verkiindigt. Diese Verkiindigung geschah im Heiligen Geist, gesandt vom Himmel, und kniipft
unmittelbar an die prophetische Linie an. Das zeigt die Einheit und Kontinuitdt der Schrift. Was den
Propheten verborgen blieb, wurde den Glaubigen offenbart. Das Evangelium ist keine menschliche
Botschaft, sondern gottliche Offenbarung. Petrus fiigt hinzu, dass sogar Engel in diese Dinge
hineinzuschauen begehren. Das unterstreicht die Grofle und Tiefe der Heilsoffenbarung. Der Glaube
erkennt das Evangelium als gottliches Wunder, das weit iiber menschliches Denken hinausgeht.
(Matthdus 13,17; Johannes 16,13; Romer 16,25-26; 1. Korinther 2,10; 1. Petrus 1,12)

Seite 30 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 1.1-12)

Zusammenfassung:

Der Abschnitt aus dem 1. Petrus 1,1-12 erdffnet den Brief mit einer heilsgeschichtlich klaren
Bestimmung der Gldubigen als von Gott Erwéhlte, die als Fremdlinge in einer feindlichen Welt leben.
Ihre Identitét griindet nicht in irdischer Zugehorigkeit, sondern im souverdnen Handeln des dreieinen
Gottes. Die Wiedergeburt geschieht auf der Grundlage der Auferstehung Jesu Christi und fiihrt zu einer
lebendigen Hoffnung, die auf ein unvergidngliches und im Himmel autbewahrtes Erbe ausgerichtet ist.
Dieses Erbe steht unter gottlichem Schutz und ist unabhidngig von wechselnden Umstinden.
Gegenwirtige Leiden werden als zeitlich begrenzt beschrieben und dienen der Bewidhrung des
Glaubens. Der gepriifte Glaube erweist sich als kostbarer als vergingliches Gold und ist auf die
zukiinftige Offenbarung Jesu Christi hin orientiert. Trotz der Unsichtbarkeit Christi besteht eine reale
Beziehung der Liebe und des Vertrauens zu ihm. Die daraus erwachsende Freude ist bereits von der
zukiinftigen Vollendung des Heils geprigt. Dieses Heil steht in Kontinuitét zur alttestamentlichen
Prophetie, die das Leiden und die nachfolgende Herrlichkeit des Messias vorausgesagt hat. Die
Propheten dienten damit einer spiteren Heilszeit, die nun offenbar geworden ist. Selbst Engel blicken

mit Staunen auf dieses Erlosungswerk.

Anwendungen:

Christliche Identitit ist heilsgeschichtlich begriindet. Der Text macht deutlich, dass die Glaubigen
bewusst als Fremdlinge angesprochen werden. Ihre Stellung ergibt sich aus Gottes Erwdhlung, nicht

aus gesellschaftlicher Anerkennung. Diese Einsicht verleiht geistliche Standfestigkeit.

Leiden stehen im Dienst der Glaubensbewiihrung. Bedringnisse werden nicht als Widerspruch zum
Heil dargestellt. Gott gebraucht Priifungen zur Offenbarung echten Glaubens. Diese Perspektive ordnet

Leiden in Gottes Heilsplan ein.

Hoffnung richtet sich auf ein gesichertes Erbe. Die Zukunft der Gldubigen ist nicht unsicher oder
offen. Das Erbe ist von Gott selbst bewahrt. Diese Wahrheit verbindet gegenwértiges Ausharren mit
zukiinftiger Herrlichkeit.

Seite 31 von 86



2. Heiligung als Antwort auf Gottes Gnade (1,13-25)

2.1. Ein geheiligtes Leben beginnt mit klarem Denken (1,13)

Geistliche Niichternheit beginnt mit einem entschlossenen, wachen Denken. Petrus fordert dazu
auf, ,.die Lenden des Verstindnisses zu umgiirten*, was auf eine geistliche Bereitschaft und Sammlung
des Denkens hinweist. Dieser Ausdruck erinnert an die Haltung der Israeliten beim Passah, die bereit
sein sollten zum Aufbruch. Der Glaubige soll nicht passiv leben, sondern aktiv seine Gedanken
ausrichten. In einer Welt voller Ablenkung und Verwirrung ist ein klarer, schriftgebundener Sinn
unerlisslich. Geistliche Niichternheit bedeutet, die Gedanken zu ordnen und in Ubereinstimmung mit
Gottes Wort zu bringen. Wer die Lenden seines Denkens umgiirtet, lebt bewusst und zielgerichtet. Der
Glaube ist nicht gefiihlsorientiert, sondern geistesgeleitet. Ein geheiligtes Leben beginnt im Denken.
(2. Mose 12,11; Spriiche 4,23; Romer 12,2; 2. Korinther 10,5; 1. Petrus 1,13)

Die Hoffnung soll vollstindig auf die zukiinftige Gnade gerichtet sein. Der Aufruf zur
Niichternheit ist verbunden mit dem Befehl, die Hoffnung v6llig auf die Gnade zu setzen, die bei der
Offenbarung Jesu Christi gebracht wird. Diese Gnade bezieht sich auf die endgiiltige Errettung und
Verherrlichung bei der Wiederkunft Christi. Die Hoffnung richtet sich nicht auf das Irdische, sondern
auf das Kommende. Sie ist nicht schwankend oder teilhaftig, sondern ganz und gar auf Gottes Zusage
gegriindet. Der Glaube blickt nicht zuriick oder umher, sondern nach vorn — auf die Offenbarung des
Herrn. Diese Hoffnung motiviert zur Treue im Jetzt und zur Loslosung vom Vergénglichen. Gnade ist
nicht nur Grundlage des Anfangs, sondern auch des Zieles. (Titus 2,13; Romer 8,23-25; Philipper
3,20-21; Kolosser 3,2-4; 1. Petrus 1,13)

2.2. Gott ruft sein Volk zur Heiligkeit, weil er heilig ist (1,14-16)

Der Wandel der Gliubigen soll sich von friiherem Ungehorsam unterscheiden. Petrus bezeichnet
die Glaubigen als gehorsame Kinder und mahnt, sich nicht nach den Begierden der fritheren
Unwissenheit zu richten. Diese Unwissenheit war nicht blo intellektuell, sondern geistlich, gepréigt
von der Entfremdung gegeniiber Gott. Der Glaube zeigt sich im Bruch mit dem alten Lebenswandel.
Gehorsam ist nicht die Bedingung der Erwéhlung, sondern deren Frucht. Wer Gott kennt, kann nicht
mehr so leben wie vorher. Die Begierden des alten Menschen stehen im Gegensatz zur Heiligkeit, zu

der die Glaubigen nun berufen sind. Der Glaube fiihrt zur praktischen Verdnderung, weg vom

Seite 32 von 86



Eigenwillen hin zum Willen Gottes. Dieser Wandel ist nicht duferlich, sondern aus der erneuerten
Gesinnung hervorgebracht. (Romer 6,19; Epheser 2,1-3; Kolosser 3,5-7; Titus 3,3-5; 1. Petrus 1,14)

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, beschreibt die Welt, in die das
Christentum hineingeboren wurde, als eine Gesellschafi, die von Begierde und hemmungsloser
Sinnlichkeit geprdgt war — ganz im Sinne von 1. Petrus 1,14, wo vor dem friitheren Wandel in
., Begierden* gewarnt wird. Wihrend die unteren sozialen Schichten in bitterer Armut lebten,
genoss die Oberschicht iibertriebene Luxusgelage mit Speisen wie Pfauenhirn und
Nachtigallenzungen. Historische Quellen berichten von sexueller Ziigellosigkeit: Der Dichter
Martial erwdihnt Frauen mit zehn Ehemdnnern, Juvenal spricht von acht Ehen in fiinf Jahren,
und Hieronymus nennt eine Frau, die mit ihrem 23. Ehemann verheiratet war, wdhrend sie
dessen 21. Ehefrau war. Auch gleichgeschlechtliche Praktiken galten in Griechenland und Rom
als gesellschaftlich akzeptiert. Es war eine Kultur, die stindig nach neuen Wegen suchte, ihre
Lust zu steigern — ein krasser Gegensatz zum heiligen Lebensstil, zu dem Petrus aufruft
(Barclay, 2003, S. 216).

Die Berufung zur Heiligkeit griindet sich im Wesen Gottes selbst. Petrus weist darauf hin, dass der
Glaubige heilig sein soll, weil der Berufende heilig ist. Heiligkeit ist nicht zuerst eine ethische
Forderung, sondern eine geistliche Realitit. Gott selbst ist der MaBstab, nicht die Welt oder
menschliche Moral. Die Berufung zur Heiligkeit ist keine Last, sondern Ausdruck der Beziehung zu
Gott. Wer zu Gott gehort, soll in allen Bereichen des Lebens seine Heiligkeit widerspiegeln. Heiligkeit
bedeutet Absonderung von der Siinde und Hingabe an Gott. Der Glaubige ist nicht berufen zur
MittelméBigkeit, sondern zur geistlichen Absonderung. Heiligkeit betrifft Denken, Reden, Handeln
und alle Lebensbereiche. (3. Mose 11,44-45; Matthdus 5,48; 2. Korinther 7,1; Epheser 1,4; 1. Petrus
1,15)

Die Heiligkeit der Gliubigen ist geboten, weil Gott sie schriftlich bezeugt hat. Petrus zitiert: ,,/hr
sollt heilig sein, denn ich bin heilig*, und verweist damit auf Gottes Offenbarung im Alten Testament.
Der MalBstab bleibt unverdndert, auch im Neuen Bund. Die géttliche Aufforderung ist weder relativ
noch verhandelbar, sondern giiltig fiir alle Glaubigen aller Zeiten. Die Schrift ist der MaBstab fiir das
Leben der Heiligen. Heiligkeit ist nicht ein theologisches Ideal, sondern ein praktischer Auftrag. Der
Glaubige wird durch das Wort geleitet und durch den Geist gestirkt, diesem Ruf zu entsprechen. Die
Heilige Schrift ist nicht nur zur Belehrung da, sondern zur Ausrichtung des Lebens. Der Glaube nimmt
den gottlichen Anspruch ernst und strebt danach, ihn zu erfiillen. (3. Mose 19,2; Psalm 119,9; Johannes
17,17, 2. Timotheus 3,16-17; 1. Petrus 1,16)

Seite 33 von 86



2.3. Die Erlosung durch das kostbare Blut Christi (1,17-21)

Der Wandel in der Fremde soll in Gottesfurcht geschehen. Petrus erinnert daran, dass Gott als Vater
angerufen wird, der ohne Ansehen der Person richtet nach dem Werk eines jeden. Daraus folgt der
Aufruf, die Zeit des Fremdseins in Gottesfurcht zu verbringen. Der Glaubige lebt nicht mehr in der
Welt als Zuhause, sondern als Pilger. Dieses Bewusstsein fithrt zu einem Leben in Ehrfurcht und
verantwortlichem Handeln. Gottes Gnade schliefit seine Heiligkeit nicht aus, sondern macht sie umso
bedeutungsvoller. Die Furcht Gottes ist nicht Angst, sondern ein heiliger Respekt vor seiner Majestét
und Gerechtigkeit. Der Glaube beugt sich nicht aus Zwang, sondern aus Ehrfurcht. In der Fremde gilt
es, nicht nach der Welt zu leben, sondern nach Gottes MaBstiben. (Psalm 34,10; Spriiche 1,7;
Matthius 10,28; Philipper 2,12; 1. Petrus 1,17)

Die Erlosung geschah nicht durch vergéngliche Werte, sondern durch Christi Blut. Petrus betont,
dass die Glaubigen nicht mit Silber oder Gold erlost wurden, sondern mit dem kostbaren Blut Christi.
Die Erlosung ist nicht durch irdischen Reichtum oder menschliche Werke geschehen, sondern allein
durch das Opfer des Lammes Gottes. Das Blut Jesu ist der Preis, den Gott selbst fiir die Befreiung aus
dem alten Wandel gezahlt hat. Diese Erlosung befreit von der Sinnlosigkeit des ererbten
Lebenswandels. Der Glaube erkennt darin die Tiefe der Gnade und die Einzigartigkeit des Opfers. Wer
durch das Blut Christi erldst ist, gehort nicht mehr sich selbst, sondern dem Herrn. Das Bewusstsein
dieses Preises priagt das ganze Leben. (2. Mose 12,5-7; Jesaja 53,7; Johannes 1,29; 1. Korinther 6,20;
1. Petrus 1,18-19)

Hermann Strack und Paul Billerbeck, die Judaistik-Forscher, erldutern zu 1. Petrus 1,18, dass
die Formulierung vom ,,eitlen Wandel, der von den Vitern iiberliefert wurde* im jiidischen
Kontext eine mildernde Betrachtung des Gotzendienstes bei den Heiden erlaubt. So wird im
Talmud (Chullin 13b) iiberliefert, dass Rabbi Jochanan sagte: Die Nichtisraeliten auf3erhalb
Israels seien keine Goétzendiener aus bewusster Entscheidung, sondern wiirden lediglich den
Traditionen ihrer Vorfahren folgen. Ahnlich heif3t es im Midrasch zu Esther 1,3, dass Gott den
Konigen Mediens nur den Gétzendienst zur Last legte, den sie durch viiterliche Uberlieferung
angenommen hatten. Diese rabbinischen Aussagen zeigen, dass auch im Judentum eine
gewisse Nachsicht gegeniiber dem unreflektierten Weiterfiihren von Traditionen besteht. Petrus

hingegen ruft dazu auf, sich aus solchem Wandel durch das teure Blut des Messias loszukaufen
zu lassen (Strack und Billerbeck, 1922—1926, 1. Petrus 1,18).

Seite 34 von 86



Christus war vor Grundlegung der Welt vorherbestimmt und wurde geoffenbart. Petrus zeigt,
dass das Opfer Christi kein nachtriglicher Gedanke war, sondern vor Grundlegung der Welt
vorherbestimmt. Gottes Heilsplan ist ewig und souverin. Die Offenbarung Christi in den letzten Zeiten
zeigt die Gnade Gottes in der Geschichte. Der Sohn Gottes kam in die Welt zur festgesetzten Zeit, um
das Werk der Erlosung zu vollbringen. Der Glaube ruht nicht auf einem zufdlligen Ereignis, sondern
auf dem ewigen Ratschluss Gottes. Christus ist das Zentrum der Heilsgeschichte, und seine
Offenbarung ist der Wendepunkt der Weltgeschichte. Die Glaubigen sind die Empfinger dieser
gottlichen Offenbarung. (Jesaja 46,10; Johannes 17,24; Apostelgeschichte 2,23; Epheser 1,4-7; 1.
Petrus 1,20)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklirt zu 1. Petrus 1,20,
dass die souverdne Wahl Gottes in Vorhersehen, Erwdhlung und Prddestination logisch in der
ewigen gottlichen Entscheidung griindet. Diese Reihenfolge ist nicht zeitlich, sondern
gedanklich zu verstehen: Gottes Allwissenheit umfasst alle méglichen Handlungsweisen, auf
deren Grundlage er in ewiger Freiheit entscheidet, woraus sich Vorhersehen, Erwdhlung und
Vorherbestimmung ergeben. Da Gottes Entscheidung ewig ist, ist auch sein Vorherwissen ewig
und schliefit alle Ereignisse ein, die mit Erwdhlung und Prddestination verbunden sind.
Erwdhlung geschieht daher gemdf3 dem Vorherwissen Gottes, und Vorherwissen steht in
volliger Ubereinstimmung mit der Erwdihlung, ohne ihr widersprechen zu kénnen. Scofield
betont weiter, dass Erwdihlung in der Schrift sowohl gemeinschaftlich, etwa fiir Israel oder die
Gemeinde, als auch individuell verstanden wird, stets aus Gnade geschieht und auf dem
souverdnen Willen Gottes beruht, unabhdngig von menschlichem Verdienst (vgl. Jesaja 45,4,
Romer 9,11; Johannes 15,16). Ebenso umfasst Vorherbestimmung sowohl die Bestimmung zum
Heil als auch die Berufung zu bestimmten Diensten im Heilsplan Gottes (vgl. Romer 8,29;
Epheser 1,5.11) (Scofield, 2015, S. 1540).

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldirt, dass die Aussage in 1. Petrus
1,20 iiber die Erwdhlung des Messias ,,vor Grundlegung der Welt“ mit einer rabbinischen
Midraschtradition iibereinstimmt, die besagt, dass der Messias schon bei der Schépfung
gegenwdrtig war. Das Neue Testament bekrdftigt diese Vorstellung und lehrt die Prdexistenz
Jeschuas, etwa in Johannes 1,1 und Kolosser 1,15-17. Diese Stellen zeigen, dass Jeschua nicht
ein geschaffenes Wesen ist, sondern ewig und wesensgleich mit dem Vater. Er war vor allem
Geschaffenen da, wirkte bei der Schopfung mit und ist selbst Ursprung und Ziel aller Dinge.
Diese Wahrheit hebt seine gottliche Autoritit und seine Einzigartigkeit als Erléser hervor
(Rubin, 2016, S. 1759).

Seite 35 von 86



Der Glaube griindet sich auf Gott, der Christus auferweckt und verherrlicht hat. Petrus macht
deutlich, dass der Glaube und die Hoffnung der Glaubigen sich auf Gott richten, der Jesus aus den
Toten auferweckt und ihm Herrlichkeit gegeben hat. Die Auferstehung ist das Siegel auf das
vollbrachte Werk Christi und die Grundlage der Hoffnung. Christus ist nicht nur gestorben, sondern
lebt und herrscht. Der Glaube blickt nicht nur auf das Kreuz, sondern auf den auferstandenen Herrn.
Die Hoffnung ist lebendig, weil sie in einem lebendigen Erloser verankert ist. Gottes Macht iiber den
Tod gibt dem Gldubigen Gewissheit fiir Gegenwart und Zukunft. Der Glaube ist nicht abstrakt,
sondern auf die historische und vollendete Tat Gottes gegriindet. (Apostelgeschichte 2,32-36; Romer
4,24-25; Kolosser 2,12; 1. Thessalonicher 1,10; 1. Petrus 1,21)

2.4. Liebe als Kennzeichen der Wiedergeborenen (1,22-25)

Echte Bruderliebe ist Frucht des Gehorsams gegeniiber der Wahrheit. Petrus stellt fest, dass die
Gldubigen durch den Gehorsam gegeniiber der Wahrheit ihre Seelen gereinigt haben zu ungeheuchelter
Bruderliebe. Diese Reinigung geschieht durch die Annahme des Evangeliums, das Herz und Sinn
erneuert. Der Glaube ist nicht nur vertikal auf Gott ausgerichtet, sondern zeigt sich auch in der Liebe
zu den Glaubensgeschwistern. Diese Liebe ist ungeheuchelt, also frei von Berechnung, Manipulation
oder Eigeninteresse. Sie erwéchst aus einem reinen Herzen und zielt auf echte Gemeinschaft. Der
Aufruf, einander brennend zu lieben, betont die Tiefe und Bestdndigkeit dieser Beziehung. Die
Bruderliebe ist nicht Beiwerk, sondern Wesenskern des neuen Lebens. (Johannes 13,34-35; Romer
12,10; Galater 5,6; 1. Thessalonicher 4,9-10; 1. Petrus 1,22)

Die Wiedergeburt griindet nicht auf vergéinglichem, sondern auf ewigem Samen. Die Glaubigen
sind wiedergeboren, nicht aus verginglichem, sondern aus unverginglichem Samen — durch das
lebendige Wort Gottes. Dieser Same ist das Evangelium, das Leben schafft, das bleibt. Im Gegensatz
zu allem Irdischen ist dieses Leben nicht verginglich. Das Wort Gottes ist nicht eine religidse Lehre,
sondern eine lebendige Kraft, die durch den Heiligen Geist wirkt. Die Wiedergeburt ist das Werk
Gottes, nicht das Ergebnis menschlicher Bemiihung. Der Glidubige empfiangt ein neues Leben, das
ewig ist, weil sein Ursprung gottlich ist. Wer aus diesem Samen geboren ist, gehort unwiderruflich zur
Familie Gottes. (Johannes 1,13; Jakobus 1,18; 1. Johannes 3,9; 1. Johannes 5,1; 1. Petrus 1,23)

Das Wort Gottes bleibt in Ewigkeit und ist das Evangelium von Christus. Petrus zitiert aus Jesaja
und betont, dass alles Fleisch wie Gras ist, aber das Wort Gottes in Ewigkeit bleibt. Der Mensch ist
vergédnglich, seine Werke vergehen — aber Gottes Wort bleibt bestehen. Dieses ewige Wort ist das

Evangelium, das den Gldubigen verkiindigt wurde. Es ist nicht wandelbar, sondern zuverldssig,

Seite 36 von 86



tragfdhig und unverlierbar. In einer Welt stindiger Verdnderungen ist das Wort Gottes der
unverriickbare Anker. Der Glaube baut nicht auf Meinungen, sondern auf gottlicher Offenbarung. Die
VerheiBungen des Evangeliums sind ewig, weil ihr Urheber ewig ist. Diese Perspektive gibt
Gewissheit, Zuversicht und geistliche Stabilitit. (Jesaja 40,6-8; Matthdus 24,35; Romer 10,17; 2.
Timotheus 3,15; 1. Petrus 1,24-25)

Seite 37 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 1.13-25)

Zusammenfassung:

Der Abschnitt aus dem 1. Petrus 1,13-25 entfaltet die praktischen Konsequenzen der zuvor
beschriebenen lebendigen Hoffnung und richtet den Blick auf einen heiligen Lebenswandel in der
gegenwartigen Welt. Die Gldubigen werden aufgefordert, ihr Denken auszurichten und niichtern zu
leben, da ihre Hoffnung vollstindig auf die zukiinftige Offenbarung der Gnade in Jesus Christus
gerichtet ist. Heiligung wird nicht als &uBlerliche Moral, sondern als konsequente Ausrichtung des
gesamten Lebens auf den heiligen Gott beschrieben, der sein Volk ohne Ansehen der Person richtet.
Die neue Identitét steht im deutlichen Gegensatz zum fritheren, iiberlieferten Lebenswandel, der als
leer und verginglich gekennzeichnet wird. Erlosung griindet sich nicht auf vergéngliche Mittel,
sondern auf das kostbare Blut Christi, des zuvor erkannten und von Gott bestimmten Lammes. Damit
wird die Erlosung klar heilsgeschichtlich verankert im ewigen Ratschluss Gottes. Durch Christus ist
der Glaube auf Gott selbst ausgerichtet, der ihn von den Toten auferweckt und verherrlicht hat. Diese
Erlosung fiihrt zu einer neuen Gemeinschaftsordnung, die sich in ungeheuchelter Bruderliebe
ausdriickt. Die Grundlage dieses neuen Lebens ist die Wiedergeburt aus dem unvergédnglichen Wort
Gottes. Im Gegensatz zur Vergénglichkeit alles Irdischen bleibt Gottes Wort ewig bestehen. Der
Abschnitt verbindet Hoffnung, Heiligung, Erlésung und Gemeinschaft zu einer geschlossenen

theologischen Einheit.

Anwendungen:

Heiligkeit prigt Denken und Lebensausrichtung. Der Text macht deutlich, dass Heiligung beim
erneuerten Denken beginnt und das gesamte Leben umfasst. Hoffnung auf zukiinftige Gnade formt
gegenwartige Entscheidungen und Priorititen. Diese Einsicht zeigt, dass christliche Ethik immer aus

der Hoffnung heraus lebt.

Erlosung griindet sich auf das vollbrachte Werk Christi. Der Abschnitt betont den unermesslichen
Wert des Blutes Christi im Gegensatz zu allen verginglichen Sicherheiten. Erlosung ist nicht Ergebnis
menschlicher Entwicklung, sondern Ausdruck gottlichen Heilsplans. Diese Wahrheit verankert den

Glauben fest im objektiven Erlosungswerk.

Neues Leben schafft neue Gemeinschaft. Die Wiedergeburt aus dem bleibenden Wort Gottes fiihrt zu
echter, ungeheuchelter Bruderliebe. Gemeinschaft entsteht nicht aus Ahnlichkeit, sondern aus

gemeinsamer Erlosung. Diese Perspektive ordnet christliche Gemeinschaft geistlich und dauerhaft ein.

Seite 38 von 86



3. Das geistliche Haus Gottes und die konigliche Priesterschaft
(2,1-10)

3.1. Glaubige sollen alles ablegen, was dem Wachstum schadet
(2,1-3)

Ein geheiligtes Leben beginnt mit der bewussten Ablegung aller siindigen Haltungen. Petrus ruft
dazu auf, alle Bosheit, allen Betrug, Heuchelei, Neid und alle Verleumdungen abzulegen. Diese
Haltungen stehen im Widerspruch zur geistlichen Identitit der Glaubigen und verhindern Wachstum.
Das Ablegen dieser Siinden ist kein einmaliger Akt, sondern ein fortwihrender Prozess der Reinigung.
Der Glaube zeigt sich in der Abkehr von allem, was die Gemeinschaft stort und den Wandel mit Gott
hemmt. Es handelt sich um konkrete Verhaltensweisen, die sowohl das personliche Leben als auch das
Miteinander belasten. Der Gléubige lebt nicht mehr nach dem alten Wesen, sondern strebt nach
geistlicher Reinheit. Diese Haltung ist Voraussetzung fiir geistliches Wachstum. (Psalm 34,14; Epheser
4,22-25; Kolosser 3,8-10; Jakobus 1,21; 1. Petrus 2,1)

Das Verlangen nach Gottes Wort ist wie das eines Neugeborenen nach Milch. Die Glaubigen
sollen wie neugeborene Kinder das unverfdlschte Wort begehren. Dieses Bild betont sowohl die
Notwendigkeit als auch die Natiirlichkeit geistlichen Verlangens. Gottes Wort ist die Nahrung fiir das
neue Leben, es nihrt, starkt und l4sst wachsen. Der Glaube bleibt nicht statisch, sondern entwickelt
sich im Horen und Gehorsam gegeniiber dem Wort. Dieses Verlangen ist ein Kennzeichen geistlicher
Lebendigkeit. Das Wort muss rein und unvermischt sein — nicht mit menschlichen Ideen oder
Traditionen vermischt. Wer geistlich leben will, braucht tégliche Speise aus der Schrift. Wachstum ist
kein Automatismus, sondern Frucht geistlicher Disziplin. (Psalm 1,2-3; Matthdus 4,4; Johannes 6,63;
2. Timotheus 3,16-17; 1. Petrus 2,2)

Crossway, die Herausgeber der ESV Church History Study Bible, verweisen darauf, dass die
Ermahnung in 1. Petrus 2,2, nach geistlichem Wachstum zu verlangen, eine Entsprechung im
afroamerikanischen Spiritual ,, Lord, I Want to Be a Christian* findet. Obwohl dieses Lied erst
1907 veroffentlicht wurde, reichen seine Urspriinge vermutlich bis ins mittlere 18. Jahrhundert
zurtick. Es wird angenommen, dass es unter versklavten Menschen in Virginia entstand, die
durch den Prediger Samuel Davies evangelisiert worden waren. Der Text des Spirituals

entfaltet iiber vier Strophen hinweg ein schlichtes, aber tiefgehendes Gebet: nach einem Leben

Seite 39 von 86



als Christ, nach grofSerer Liebe, nach Heiligkeit und danach, Jesus dhnlicher zu werden — ganz
im Geist des biblischen Aufrufs zu geistlichem Wachstum (Crossway, 2023, S. 1909).

Gottes Giite erfahren fordert das Verlangen nach seiner Wahrheit. Petrus weist darauf hin, dass
die Glaubigen geschmeckt haben, dass der Herr giitig ist. Diese Erfahrung ist Grundlage und
Motivation fiir geistliches Wachstum. Wer Gottes Giite erkannt hat, wird danach streben, ihm néher zu
kommen und in seiner Wahrheit zu leben. Die Giite Gottes zeigt sich im Evangelium, in der
Wiedergeburt und in der tdglichen Gnade. Diese Erfahrung ist nicht theoretisch, sondern personlich.
Sie macht das Wort begehrenswert und néhrt die Sehnsucht nach geistlicher Reife. Der Glaube lebt aus
der Giite Gottes und wéchst im Vertrauen auf seine Treue. Diese Erkenntnis schiitzt vor Entmutigung
und geistlicher Tragheit. (Psalm 34,9; Romer 2,4; Epheser 2,4-7; Hebrier 6,5; 1. Petrus 2,3)

3.2. Christus ist der lebendige Stein, auf dem die Gemeinde erbaut
ist (2,4-6)

Christus ist der von Menschen verworfene, aber von Gott auserwihlte lebendige Stein. Petrus
beschreibt Christus als den lebendigen Stein, der von Menschen zwar verworfen, aber von Gott
auserwihlt und kostbar ist. Diese Gegeniiberstellung zeigt die geistliche Blindheit der Welt und die
gottliche Erwidhlung des Erlosers. Christus wurde im Leben, Leiden und Tod von den Menschen
verworfen, doch gerade darin wurde er zum Fundament des gottlichen Heilsplans. Als lebendiger Stein
ist er nicht nur das Fundament, sondern auch das Zentrum einer lebendigen, wachsenden
Gemeinschaft. Der Glaube erkennt in ihm den einzigen tragfdhigen Grund fiir Erlosung und
Gemeinde. Wer zu Christus kommt, nimmt Teil an diesem geistlichen Bau. Seine Erwédhlung durch den
Vater verleiht ihm einzigartige Autoritdt und Herrlichkeit. (Psalm 118,22; Jesaja 28,16; Matthdus
21,42; Apostelgeschichte 4,11; 1. Petrus 2,4)

Die Gliubigen werden als lebendige Steine zu einem geistlichen Haus aufgebaut. Petrus beschreibt
die Glaubigen als lebendige Steine, die sich zu einem geistlichen Haus fiigen. Dieses Haus ist nicht aus
totem Material gebaut, sondern aus Menschen, die durch den Glauben an Christus lebendig gemacht
wurden. Die Gemeinde ist kein duBerliches Gebdude, sondern eine geistliche Wirklichkeit, die auf
Christus als Eckstein gegriindet ist. Jeder Gldubige hat darin seinen Platz, seine Funktion und seine
Verantwortung. Die Einheit entsteht nicht durch menschliche Organisation, sondern durch goéttliche
Berufung. Der Bau wichst organisch, getragen vom Wort und Geist Gottes. Das geistliche Haus ist
Wohnort Gottes und Ausdruck seiner Gegenwart in der Welt. (1. Korinther 3,9; Epheser 2,19-22;
Hebréer 3,6; 1. Petrus 2,5)

Seite 40 von 86



William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 2,5, dass Christen
als ,, lebendige Steine “ beschrieben werden, die gemeinsam ein geistliches Haus bilden. Dieses
Bild macht deutlich, dass christlicher Glaube niemals nur individuell gedacht ist, sondern in
die Gemeinschaft der Gemeinde gehdrt. Barclay stellt dem die Vorstellung vom ,,einsamen
Christen” entgegen, die er — gestiitzt auf C. E. B. Cranfield — als Widerspruch in sich
bezeichnet. Um diese Wahrheit anschaulich zu machen, erzdhlt Barclay die beriihmte
Geschichte eines spartanischen Konigs, der einem ausldndischen Herrscher seine ,, Mauern
zeigt. Als dieser verwundert feststellt, dass gar keine sichtbaren Stadtmauern existieren, deutet
der Konig auf seine gut ausgebildeten Soldaten und sagt: ,, Diese sind die Mauern Spartas —
jeder Mann ein Ziegelstein.“ Der Vergleich ist eindeutig: Ein einzelner Ziegel niitzt nichts,
solange er lose am Boden liegt. Erst eingefiigt in ein festes Gefiige wird er Teil einer

schiitzenden Struktur. So wird auch ein Christ erst in der Gemeinschaft mit anderen zum
lebendigen Bestandteil des Hauses Gottes (Barclay, 2003, S. 226).

Die Gemeinde ist eine heilige Priesterschaft mit geistlichem Opferdienst. Die Glaubigen sind nicht
nur Bausteine, sondern auch eine heilige Priesterschaft, die geistliche Opfer darbringt. Diese Opfer
bestehen nicht aus Tieren oder dulleren Handlungen, sondern aus Lob, Dank, Dienst und Hingabe. Sie
sind Gott wohlgefillig durch Jesus Christus, weil sie in ihm geheiligt sind. Der Glaube sieht den
Dienst jedes Einzelnen als Teil des priesterlichen Auftrags. Die Berufung zur Heiligkeit schlief3t
Verantwortung und Anbetung ein. Die Gemeinde hat Anteil an der priesterlichen Mittlerschaft durch
Christus. Das geistliche Opferleben ist nicht auf bestimmte Tage oder Orte beschrinkt, sondern
umfasst das ganze Leben. (Romer 12,1; Hebréer 13,15-16; Offenbarung 1,6; 1. Petrus 2,5)

3.3. Die Glaubigen sind eine konigliche Priesterschaft (2,7-10)

Christus ist fiir die Gliubigen kostbar, aber fiir die Ungliubigen ein Stein des Anstofles. Petrus
stellt fest, dass Christus flir die Glaubigen kostbar ist, wahrend die Ungldubigen ihn als den
verworfenen Stein ablehnen. Die Reaktion auf Christus trennt zwei Menschengruppen: Diejenigen, die
glauben, und diejenigen, die sich an ihm stofen. Wer glaubt, erkennt in Christus den Eckstein
gottlicher VerheiBung. Wer ihn ablehnt, verwirft das Fundament des Heils. Der Stein, den die Bauleute
verworfen haben, ist zum Haupt der Ecke geworden — ein Bild fiir die gottliche Umkehrung
menschlicher Urteile. Die Ablehnung Christi ist nicht bloB intellektuell, sondern geistlich bedingt. Sie
fiihrt zum Gericht, nicht weil Gott unbarmherzig ist, sondern weil der Mensch sich der Wahrheit
widersetzt. (Psalm 118,22; Jesaja 8,14; Matthéus 21,44; Johannes 3,36; 1. Petrus 2,7-8)

Seite 41 von 86



Die Ungliubigen stoflen sich an dem Wort, weil sie dem Evangelium nicht gehorchen. Petrus
macht deutlich, dass der Anstof3 an Christus aus dem freiwilligen Ungehorsam gegeniiber dem Wort
Gottes resultiert. Dieser Ungehorsam entspringt der Verantwortung des Menschen, verweist aber
zugleich auf die ernste Konsequenz, die sich aus Gottes heiligem Gericht ergibt. Der Ausdruck ,,dazu
bestimmt* beschreibt kein vorher festgelegtes Verdammungsurteil, sondern verweist auf die Folge
einer Herzenshaltung, die das Evangelium ablehnt. Wer der Wahrheit nicht gehorcht, verhértet sich
zunehmend und tritt in die Linie prophetischer Gerichtsansagen ein. Das Evangelium wirkt je nach
Antwort entweder zur Rettung oder zum Gericht. Die Schrift bezeugt beides: Gottes Geduld und seine
Gerechtigkeit. Diese Spannung bewahrt sowohl die Souverénitit Gottes als auch die Verantwortung
des Menschen. (Jesaja 6,9-10; Johannes 12,39-40; Romer 9,18-22; 2. Thessalonicher 2,11-12; 1. Petrus
2,8)

Heinz Krimmer, der neutestamentliche Kommentator, betont zu 1. Petrus 2,8, dass es hier nicht
um eine Vorherbestimmung zur Verdammnis geht — eine Lehre, die die Bibel nach seiner
Auffassung an keiner Stelle vertritt. Vielmehr stehen zwei Wirklichkeiten nebeneinander: Auf
der einen Seite der Unglaube als bewusste Entscheidung des Menschen, auf der anderen Seite
die daraus folgende Verstockung als gottlicher Beschluss. Diese beiden Seiten — menschliche
Verantwortung und géttliche Souverdnitdit — diirfen nicht gegeneinander ausgespielt, sondern

miissen nebeneinander stehen gelassen werden (Krimmer, 2007, S. 70).

C. 1. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklirt zu 1. Petrus 2,8,
dass Christus in der Heiligen Schrift umfassend als der Fels oder Stein dargestellt wird. Er ist
der geschlagene Fels, aus dem das Leben hervorgeht, sodass der Geist des Lebens allen
zuteilwerden kann, die trinken wollen, wie es bereits im Auszug Israels vorgebildet und im
Neuen Testament geistlich erfiillt wird (2. Mose 17,6, 1. Korinther 10,4, vgl. Johannes 4,13-14;
7,37-39). Fiir die Gemeinde ist Christus das tragende Fundament und zugleich der
entscheidende Eckstein, auf dem alles ruht (Epheser 2,20). Fiir Israel war er bei seinem ersten
Kommen ein Stein des Anstofses, an dem viele Anstofs nahmen und zu Fall kamen (Rémer
9,32-33; 1. Korinther 1,23). Bei seinem zweiten Kommen wird er fiir Israel jedoch der
Schlussstein sein, der das Werk Gottes vollendet (Sacharja 4,7). Fiir die Weltmdchte erscheint
Christus als der zermalmende Stein, der nicht durch Menschenhdnde losbricht und alle
gottfeindlichen Reiche zerschldgt (Daniel 2,34). Nach dem gottlichen Heilsplan wdchst dieser
Stein nach der Zerstérung der heidnischen Weltreiche und erfiillt schlieflich die ganze Erde
(Daniel 2,35). Fiir die Ungldubigen ist Christus letztlich der Stein des Gerichts, der alles

Seite 42 von 86



zerschmettert, worauf er fdllt, und das endgiiltige Gericht Gottes vollzieht (Matthdus 21,44)
(Scofield, 2015, S. 1540).

Die Gliubigen sind Gottes erwihltes Volk mit priesterlichem Auftrag. Petrus beschreibt die
Gldubigen als ein auserwihltes Geschlecht, eine konigliche Priesterschaft, ein heiliges Volk und ein
Volk des Eigentums. Diese Titel zeigen die geistliche Identitidt der Gemeinde. Sie ist nicht zufallig
entstanden, sondern von Gott erwihlt, erlést und berufen. Die Bezeichnung als konigliche
Priesterschaft betont sowohl die Ndhe zu Gott als auch den Dienst fiir andere. Heiligkeit und
Zugehorigkeit sind keine Leistungen, sondern Gaben. Der Glaube lebt aus der Berufung und lebt zu
Gottes Ehre. Diese Identitdt gilt nicht einzelnen, sondern der ganzen Gemeinde als geistliches
Kollektiv. (2. Mose 19,5-6; Jesaja 43,20-21; Romer 9,24-26; Oftfenbarung 1,6; 1. Petrus 2,9)

C. 1. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklirt zu 1. Petrus 2,9 das
Priestertum des Neuen Testaments in heilsgeschichtlicher Linie. Vor der Gesetzgebung
fungierte das Familienoberhaupt zugleich als Priester, wdhrend Israel unter der Bedingung
vollkommenen Gehorsams als ,, Konigreich von Priestern‘ berufen war, diese Berufung jedoch
durch Gesetzesbruch verlor, sodass das priesterliche Amt auf Aaron und den Stamm Levi
beschrdnkt wurde. Dieses levitische Priestertum hatte dabei ausdriicklich einen typologischen
Charakter, da es als Vorausabbildung (Typus) auf das vollkommene und endgiiltige Priestertum

Christi hinwies.

Im Gemeindezeitalter hingegen sind alle Gldubigen ohne Bedingung als ,, konigliches
Priestertum* eingesetzt, nicht durch Werke, sondern kraft neuer Geburt, dhnlich wie die
priesterliche Zugehorigkeit der Nachkommen Aarons. Das héchste Vorrecht dieses
Priestertums ist der unmittelbare Zugang zu Gott, der durch das vollbrachte Werk Christi
eroffnet wurde, nachdem der Vorhang zerriss und der Weg ins Allerheiligste frei wurde. In der
Ausiibung ihres priesterlichen Dienstes bringen Gldubige geistliche Opfer dar, darunter die
Hingabe ihres Lebens, den bestdndigen Lobpreis Gottes, titige Ndchstenliebe und treuen
Dienst, und sie iiben Fiirbitte aus. So zeigt sich das Priestertum des Neuen Testaments als
gnadenhafte Stellung mit direktem Zugang zu Gott und verantwortlichem geistlichem Dienst
(Scofield, 2015, S. 1540).

Die Berufung geschah, damit Gottes Herrlichkeit verkiindet wird. Die Gldubigen sind dazu
berufen, die Tugenden dessen zu verkiindigen, der sie aus der Finsternis zu seinem wunderbaren Licht
berufen hat. Das Evangelium veréndert nicht nur den Zustand, sondern auch den Auftrag. Der Ruf aus

der Finsternis ist ein Ruf zur Anbetung und zum Zeugnis. Die Gemeinde hat den Auftrag, Gottes

Seite 43 von 86



GroBe und Gnade sichtbar und horbar zu machen. Die geistliche Identitdt ist untrennbar mit
missionarischer Verantwortung verbunden. Die Herrlichkeit Gottes soll durch das Leben und Reden
der Erlosten sichtbar werden. Der Glaube lebt nicht fiir sich selbst, sondern zur Verherrlichung Gottes.
(Jesaja 60,1-3; Matthdus 5,14-16; Johannes 15,8; Epheser 5,8; 1. Petrus 2,9)

Seite 44 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 2.1-10)

Zusammenfassung:

Der 1. Petrus 2,1-10 entfaltet die gemeinschaftlichen und heilsgeschichtlichen Konsequenzen der
Wiedergeburt aus dem Wort Gottes. Die Gldubigen werden aufgefordert, alles abzulegen, was der
neuen Identitdt widerspricht, insbesondere Haltungen und Verhaltensweisen, die Gemeinschaft
zerstoren. Stattdessen sollen sie nach geistlicher Nahrung verlangen, damit geistliches Wachstum
moglich wird. Christus selbst wird als lebendiger Stein vorgestellt, der von Menschen verworfen, von
Gott jedoch erwéhlt und kostbar ist. Wer zu ihm kommt, wird in ein geistliches Haus eingefiigt und
erhilt Anteil an einem heiligen Priestertum. Die Gemeinde erscheint damit nicht als zufillige
Gemeinschaft, sondern als von Gott errichteter Bau. Christus ist zugleich Eckstein und Priifstein: Fiir
die Glaubenden Grundlage des Heils, fiir die Unglédubigen Anlass zum AnstoB3. Diese unterschiedliche
Reaktion auf Christus trennt Glauben und Unglauben klar voneinander. Die Glaubigen werden als
auserwihltes Geschlecht, konigliches Priestertum, heilige Nation und Volk des Eigentums Gottes
beschrieben. Thre Existenz hat ein klares Ziel: die groen Taten Gottes zu verkiindigen, der sie aus der
Finsternis in sein wunderbares Licht gerufen hat. Der Abschnitt macht deutlich, dass Identitit,

Berufung und Zeugnis der Gemeinde untrennbar zusammengehoren.

Anwendungen:

Geistliches Wachstum verlangt bewusste Abkehr vom Alten. Der Text zeigt, dass neues Leben nicht
ohne konsequente Trennung von zerstorerischen Haltungen gedeihen kann. Wiedergeburt fithrt zu
einem neuen Begehren nach geistlicher Nahrung. Diese Einsicht unterstreicht die Verantwortung fiir

geistliche Reife.

Christus ist Fundament und Priifstein zugleich. Die Stellung zu Christus entscheidet {iber Heil oder
AnstoB3. Er ist nicht nur Vorbild, sondern tragender Eckstein der Gemeinde. Diese Wahrheit macht die

Exklusivitit des Evangeliums deutlich.

Die Gemeinde lebt aus Erwihlung und Auftrag. Die Gldubigen sind bewusst von Gott
zusammengerufen und in eine neue Stellung gesetzt. Thre Identitdt ist mit einem Zeugnisauftrag

verbunden. Diese Perspektive verankert Gemeinde heilsgeschichtlich und missionarisch.

Seite 45 von 86



Teil 2. Das Leben als Christ in der Welt (1. Petrus 2,11-4,19)

4. Christliches Verhalten in der Gesellschaft (2,11-25)

4.1. Glaubige sollen ein vorbildliches Leben unter Ungliaubigen
fithren (2,11-12)

Die Gliaubigen werden als Fremdlinge und Pilger zur Enthaltsamkeit ermahnt. Petrus bezeichnet
die Gliaubigen als Fremdlinge und Pilger, was ihre Stellung in der Welt verdeutlicht. Diese Welt ist
nicht ihre Heimat, sondern ein Ort der Durchreise. Ihre wahre Zugehorigkeit liegt im Himmel. Daraus
ergibt sich der Aufruf, sich der fleischlichen Begierden zu enthalten, die gegen die Seele streiten. Diese
Begierden sind nicht blo duflere Verfehlungen, sondern innere Regungen, die das geistliche Leben
bedrohen. Der Glaube ringt mit diesen Kréften, weil er weill, dass sie das neue Leben untergraben. Die
Enthaltsamkeit ist Ausdruck geistlicher Wachsamkeit und ein Zeichen der Zugehorigkeit zu Gott. Wer
seine himmlische Identitdt kennt, lebt nicht nach irdischen MaBstidben. (Psalm 39,13; Romer 13,14;
Galater 5,24; Philipper 3,20; 1. Petrus 2,11)

Ein ehrbarer Wandel unter den Heiden ist ein Zeugnis fiir Gottes Wirken. Petrus ruft die
Gléaubigen auf, ihren Wandel unter den Heiden ehrbar zu fiihren. Das bedeutet ein Leben, das durch
Reinheit, Demut und gute Werke geprigt ist. In einer feindlichen Umgebung ist das Verhalten der
Gldubigen das sichtbarste Zeugnis fiir die Wahrheit des Evangeliums. Auch wenn sie verleumdet
werden, sollen sie durch ihre Taten zeigen, wem sie gehoren. Der Glaube wird nicht nur durch Worte,
sondern auch durch das Leben bezeugt. Die Heiden beobachten, wie Glaubige mit Schwierigkeiten,
Ungerechtigkeit und Verleumdung umgehen. Ein vorbildliches Leben entzieht falschen
Anschuldigungen die Grundlage. Es geht nicht darum, sich vor der Welt zu rechtfertigen, sondern Gott
zu ehren. (Matthdus 5,16; Romer 12,17; 2. Korinther 8,21; Philipper 2,15; 1. Petrus 2,12)

Gute Werke fiihren dazu, dass Gott am Tag der Heimsuchung verherrlicht wird. Petrus erklart,
dass die Heiden durch das, was sie an guten Werken sehen, Gott verherrlichen werden am Tag der
Heimsuchung. Dieser Tag kann sowohl auf ein personliches Eingreifen Gottes im Leben eines
Menschen als auch auf den Tag des Gerichts hinweisen. Wenn Gott Menschen besucht, sei es im
Gericht oder im Heil, sollen die vorher gesehenen Werke der Glaubigen zur Verherrlichung Gottes

fiihren. Das zeigt, dass der Lebensstil der Glaubigen geistliche Auswirkungen auf Ungldubige haben

Seite 46 von 86



kann. Der Glaube lebt nicht isoliert, sondern inmitten der Welt mit missionarischem Zeugnis. Die
Herrlichkeit Gottes ist das hochste Ziel christlichen Lebens. (Jesaja 60,1-3; Lukas 1,68; 2. Korinther
9,13; 1. Thessalonicher 1,6-10; 1. Petrus 2,12)

4.2. Gehorsam gegeniiber staatlicher Autoritit um Christi willen
(2,13-17)

Gehorsam gegeniiber staatlicher Ordnung ist um des Herrn willen geboten. Petrus fordert dazu
auf, sich jeder menschlichen Ordnung unterzuordnen, um des Herrn willen — sei es dem Konig als
Oberherrn oder den Statthaltern als seinen Gesandten. Dieser Gehorsam griindet sich nicht auf das
Ansehen oder die Gerechtigkeit der Obrigkeit, sondern auf die Ehre, die Christus gebiihrt. Die
Unterordnung ist Ausdruck der Erkenntnis, dass Gott letztlich {liber allen Autorititen steht. Auch wenn
menschliche Regierungen unvollkommen sind, bleibt die Pflicht zur Ordnung bestehen. Der Glaube
lebt nicht in Rebellion, sondern in Gehorsam, solange dieser nicht den Gehorsam gegeniiber Gott
authebt. Das Zeugnis der Gemeinde wird durch einen respektvollen Umgang mit staatlicher Autoritét
gestirkt. (Spriiche 8,15-16; Jeremia 29,7; Matthdus 22,21; Romer 13,1-2; 1. Petrus 2,13-14)

Gottes Wille ist es, dass durch gute Werke der Unverstand der Menschen zum Schweigen
gebracht wird. Petrus macht deutlich, dass es Gottes Wille ist, durch ein vorbildliches Leben das
widerspriichliche Gerede der Unverstéindigen zum Schweigen zu bringen. Gute Werke dienen nicht nur
der Ehre Gottes, sondern entlarven auch falsche Anschuldigungen. Der Glaube wirkt nicht durch
lautstarke Selbstverteidigung, sondern durch stille Treue und sichtbar gelebte Gerechtigkeit. Der
Gldubige verteidigt nicht sich selbst, sondern lédsst sein Leben sprechen. Die Unterordnung unter
Ordnungsméchte, gepaart mit einem heiligen Wandel, ist ein méchtiges Zeugnis. Die Wahrheit braucht
keine menschliche Rechtfertigung, sondern entfaltet ihre Kraft durch praktische Glaubensfrucht.
(Matthidus 5,16; Titus 2,7-8; Jakobus 3,13; 1. Petrus 2,15)

Christliche Freiheit ist nicht Selbstverwirklichung, sondern Dienst unter Gottes Autoritit. Petrus
mahnt, als Freie zu leben, aber nicht mit der Freiheit als Deckmantel der Bosheit. Die Freiheit der
Glaubigen ist real, aber sie steht unter Gottes Ordnung. Freiheit im Glauben bedeutet nicht
Gesetzlosigkeit, sondern die Freiheit zum Gehorsam gegeniiber der Wahrheit. Der Glaube befreit vom
Zwang der Siinde, nicht von der Verantwortung vor Gott. Die Freiheit darf nicht zur Entschuldigung
eigensinnigen Verhaltens missbraucht werden. Der Christ ist frei, weil er Gott dient, nicht sich selbst.
Diese Spannung zwischen Freiheit und Unterordnung ist Kennzeichen eines reifen Glaubenslebens.
(Johannes 8,36; Romer 6,18; Galater 5,13; Jakobus 1,25; 1. Petrus 2,16)

Seite 47 von 86



Die Gliubigen sollen alle Menschen ehren, die Briider lieben, Gott fiirchten und den Konig
ehren. Petrus fasst die ethische Haltung der Gldubigen in vier prdgnanten Aussagen zusammen: Alle
Menschen sollen geehrt werden, die Briider geliebt, Gott geflirchtet und der Konig geehrt werden.
Diese Ordnung betont den Unterschied zwischen allgemeinem Respekt und spezifischer geistlicher
Bindung. Die Liebe zu den Glaubensgeschwistern ist Ausdruck geistlicher Einheit. Die Furcht Gottes
steht {iber allem und relativiert jede menschliche Autoritét. Dennoch bleibt der Konig zu ehren, auch
wenn er nicht gldubig ist. Diese Balance aus gottlicher Loyalitdt und irdischer Verantwortung préagt das
offentliche Zeugnis der Gemeinde. (3. Mose 19,18; Micha 6,8; Johannes 13,34; Romer 13,7; 1. Petrus
2,17)

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 2,17, dass der Aufruf
, Ehrt jedermann*“ zur Zeit des Apostels eine revolutiondre Aussage war. In der romischen Welt
gab es etwa 60 Millionen Sklaven, die rechtlich nicht als Personen, sondern als Eigentum
galten — ohne eigene Wiirde oder Rechte. Petrus erinnert hier bewusst an die unantastbare
Wiirde jedes Menschen. Barclay warnt, dass auch in modernen Gesellschaften Menschen
schnell zu bloffen Funktionen reduziert werden: Angestellte werden als Produktionsfaktoren
gesehen, Biirger in Sozialstaaten als Aktennummern oder Formularfelder. Der christliche Autor
John Lawrence betont, dass der Mensch am Ende jeder biirokratischen Kette wieder als Gottes
Geschopf wahrgenommen werden miisse. Barclay weitet die Warnung aus: Immer wenn
Menschen nur danach bewertet werden, wie sie den eigenen Komfort oder die eigenen Ziele
fordern, werden sie wie Dinge behandelt — selbst im engsten Kreis der Familie. Diese Haltung
widerspricht zutiefst dem biblischen Gebot der Achtung vor der gottgegebenen Wiirde jedes
Einzelnen (Barclay, 2003, S. 240-241).

4.3. Nachfolge Christi im Ertragen von ungerechtem Leid (2,18-25)

Gliubige sollen auch unter ungerechter Behandlung treu bleiben. Petrus richtet sich an
Hausknechte, also an Glaubige in untergeordneter Stellung, und fordert sie auf, sich ihren Herren in
aller Furcht unterzuordnen, nicht nur den giitigen, sondern auch den verkehrten. Diese Aufforderung
zeigt, dass christliches Zeugnis nicht von den Umstinden abhingig ist. Auch in ungerechten
Situationen soll der Glaube standhaft bleiben. Die Haltung der Ehrerbietung und Geduld ist nicht
Schwiche, sondern geistliche Stirke. Der Glaube vertraut darauf, dass Gott auch in schwierigen
Verhéltnissen gegenwartig ist und belohnt, was aus Glauben geschieht. Unrecht zu ertragen um des
Gewissens willen vor Gott ist Ausdruck echter Nachfolge. (Spriiche 20,22; Matthédus 5,10-12; Rémer
12,17-21; Kolosser 3,22-25; 1. Petrus 2,18-19)

Seite 48 von 86



William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 2,18, dass der
Apostel seine Worte an eine Gruppe richtet, die damals den Grofteil der friihen Christenheit
ausmachte: Hausdiener und Sklaven. Petrus verwendet dabei bewusst nicht das tibliche Wort
douloi fiir Sklaven, sondern oiketai, was sich auf hdusliche Bedienstete bezieht. Um die
Tragweite dieser Anrede zu verstehen, ist es notwendig, die Realitit der Sklaverei im
Romischen Reich zu kennen. Zu neutestamentlicher Zeit gab es etwa 60 Millionen Sklaven,
viele davon Kriegsgefangene. Sie verrichteten nicht nur niedere Arbeiten, sondern auch
anspruchsvolle Titigkeiten als Arzte, Lehrer, Musiker oder Verwalter — nahezu alle Aufgaben
in der Gesellschaft lagen in den Hdnden von Sklaven. Dennoch hatten sie keinerlei Rechte.
Nach romischem Recht galten sie nicht als Personen, sondern als Dinge — rechtlich
gleichgesetzt mit Tieren oder Werkzeugen. Aristoteles beschrieb Sklaven als ,, lebendige
Werkzeuge“, und der romische Agrarschriftsteller Varro klassifizierte sie als , sprechende
Gerdte . Selbst wenn sie gut behandelt wurden, blieben sie rechtlos. Der Kirchenvater Petrus
Chrysologus fasste es so zusammen: Alles, was ein Herr mit einem Sklaven tut — ob willentlich
oder nicht, gerecht oder ungerecht — gilt rechtlich als Gesetz. Vor diesem diisteren Hintergrund
ist es bemerkenswert, dass Petrus den Sklaven als geistlich verantwortliche Menschen
begegnet, die vor Gott zihlen und zur Nachfolge aufgerufen sind (Barclay, 2003, S. 242-244).

Unverdientes Leiden um Gottes willen ist gottwohlgefillig. Petrus betont, dass es keine besondere
Ehre ist, fiir eigenes Fehlverhalten zu leiden. Doch wer ungerecht leidet und dabei ausharrt, der findet
Gnade bei Gott. Diese Unterscheidung zeigt, dass Leiden nicht automatisch geistliche Bedeutung hat.
Nur solches Leid, das um Christi willen ertragen wird, ist Gott wohlgeféllig. Der Glaube sieht im
Leiden eine Gelegenheit zur Verherrlichung Gottes. Geduldiges Ertragen ohne Vergeltung oder
Auflehnung ist Ausdruck eines erneuerten Herzens. Der Maf3stab geistlicher Reife zeigt sich oft im
Umgang mit ungerechter Behandlung. Gott ehrt das stille Vertrauen mehr als laute Selbstverteidigung.
(Hiob 1,21-22; Matthaus 5,39; 2. Korinther 4,17; Hebréer 10,36; 1. Petrus 2,20)

Christus hat durch sein Leiden ein Beispiel hinterlassen. Petrus erinnert daran, dass Christus
gelitten hat und den Gldubigen ein Vorbild hinterlassen hat, damit sie seinen FuB3spuren folgen. Das
Leiden Christi war nicht nur stellvertretend, sondern auch beispielhaft. Seine Haltung — ohne Siinde,
ohne Tduschung, ohne Drohung — ist der Mafstab fiir die Nachfolger. Der Glaube folgt einem
leidenden Messias, nicht einem irdischen Sieger. In seinem Leiden offenbarte sich nicht Schwiche,
sondern gottliche Gerechtigkeit. Der Gldubige wird nicht gerufen, seine Erlosung nachzuahmen, aber
seine Haltung im Leiden sehr wohl. Jesu Vorbild macht deutlich, dass geistliche Groe im stillen
Ausharren liegt. (Jesaja 53,7-9; Matthdus 16,24; Johannes 13,15; Philipper 2,5-8; 1. Petrus 2,21-23)

Seite 49 von 86



David H. Stern, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 2,23, dass Jeschua
sich in seinem Leiden nicht mit Vergeltung verteidigte, sondern sein Anliegen dem ,,gerechten
Richter* — einem traditionellen jiidischen Titel fiir Gott — iibergab, wie auch in 2. Timotheus
4,8 bezeugt. Im Gegensatz zur talmudischen Formel ,,Der Himmel richte ihn*, die auf die
Vernichtung des Feindes abzielt, predigte Jeschua eine radikal andere Haltung: ,, Liebt eure
Feinde! Betet fiir die, die euch verfolgen!* (Matthdus 5,44). Diese Lehre lebte er selbst am
Kreuz aus, als er in duflerster Not fiir seine Peiniger betete: ,, Vater, vergib ihnen; denn sie
wissen nicht, was sie tun* (Lukas 23,34). Damit iibergab er nicht nur seine Feinde, sondern
auch sich selbst dem Urteil Gottes — in der Gewissheit, dass der Vater seine Fiirbitte annehmen
wiirde, wie es sein Gebet in Lukas 22,42 ausdriickt: , Nicht mein Wille, sondern der deine
geschehe. “ Dieser Akt des Vertrauens und der Vergebung ist das Vorbild, dem die Gldubigen
folgen sollen, wenn sie wie Jeschua ungerecht leiden (Stern, 1996, S. 1. Petr 2,23).

Christus trug unsere Siinden und bewirkte Heilung. Petrus erklért, dass Christus unsere Siinden
selbst an seinem Leib auf das Holz getragen hat. Dieses stellvertretende Opfer ist die Grundlage der
Vergebung und der Gerechtigkeit. Der Ausdruck ,.damit wir den Siinden absterben und der
Gerechtigkeit leben* betont den Zweck des Kreuzes: Erlosung mit dem Ziel eines verdnderten Lebens.
Der Tod Jesu bringt nicht nur Befreiung von Schuld, sondern auch Befdhigung zu einem neuen
Wandel. Durch seine Wunden ist Heilung geschehen — geistlich, nicht nur korperlich. Der Glaube
griindet sich auf dieses vollkommene Opfer und zieht daraus Kraft zum heiligen Leben. (Jesaja 53,4-6;
Romer 6,6-11; Galater 2,20; Hebréer 9,14; 1. Petrus 2,24)

Die Gliubigen sind durch Christus zum Hirten ihrer Seelen zuriickgekehrt. Petrus beschreibt die
Glaubigen als solche, die einst wie irrende Schafe waren, nun aber zu dem Hirten und Aufseher ihrer
Seelen zuriickgekehrt sind. Dieses Bild greift alttestamentliche Vorstellungen auf und zeigt die
geistliche Heimkehr der Erlosten. Christus ist nicht nur der Retter, sondern auch der treue Hirte, der
bewahrt, leitet und schiitzt. Die Riickkehr zu ihm ist keine blo3e Umkehr, sondern ein dauerhaftes
Bleiben in seiner Fiirsorge. Der Glaube erkennt in Christus den einzigen wahren Hirten, der seine
Herde liebt und sie ans Ziel bringt. Diese Beziehung ist nicht institutionell, sondern personlich und
bleibend. (Psalm 23,1; Jesaja 53,6; Johannes 10,11-14; Hebréder 13,20-21; 1. Petrus 2,25)

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, erklirt zu 1. Petrus 2,25, dass die
Bezeichnung Gottes als ,,Bischof unserer Seelen” in der King James Bibel (Authorized

Version) heute leicht missverstanden werden kann. Das zugrunde liegende griechische Wort

Seite 50 von 86



episkopos meint jedoch viel mehr als ein kirchliches Amt. In der antiken Literatur war es ein
bedeutungsschwerer Begriff: In Homers Ilias wird etwa Hektor als episkopos bezeichnet, der
tiber Troja und seine Bewohner wachte. Die Gotter galten als episkopoi der Vertrdge und des
hduslichen Friedens. Bei Platon sind die episkopoi die Wiichter iiber Bildung, Moral und
kindliche Entwicklung. In Athen und auf Rhodos waren sie Beamte, die fiir Recht, Ordnung und
gute Verwaltung zustdndig waren. Episkopos ist daher ein vielschichtiges, ehrwiirdiges Wort,
das Schutz, Aufsicht, Fiirsorge und Leitung beinhaltet. Wenn Gott als episkopos unserer Seelen
bezeichnet wird, so bedeutet das, dass er unser Beschiitzer, Fiihrer und treuer Wdchter ist —
voller Liebe, Macht und Weisheit (Barclay, 2003, S. 250-251).

Seite 51 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 2.11-25)

Zusammenfassung:

Der 1. Petrusbrief 2,11-25 beschreibt den Lebenswandel der Glaubigen in einer Welt, der sie innerlich
nicht mehr angehdren, und ordnet ihn klar christologisch und heilsgeschichtlich ein. Die Glaubigen
werden als Fremdlinge und Pilger bezeichnet, deren eigentliche Heimat bei Gott liegt und die deshalb
nicht von den Begierden dieser Welt bestimmt werden sollen. Gerade ihr Verhalten unter den Nationen
erhélt besondere Bedeutung, da Gott durch einen glaubwiirdigen Wandel geehrt wird. Der Abschnitt
betont die Unterordnung unter staatliche Ordnungen als Teil des gottlichen Willens, ohne diese
Ordnungen zu verabsolutieren. Christliche Freiheit wird nicht als Selbstverwirklichung verstanden,
sondern als Freiheit zum Dienst unter Gottes Herrschaft. Auch im Bereich sozialer Abhédngigkeit und
ungerechter Behandlung ruft Petrus zu einem Verhalten auf, das Gott ehrt und nicht auf Vergeltung
ausgerichtet ist. Leiden um der Gerechtigkeit willen wird nicht als sinnlos dargestellt, sondern
heilsgeschichtlich eingeordnet. Christus steht im Zentrum des Abschnitts als maBBgebliches Vorbild. Er
litt unschuldig, ohne zu drohen oder sich zu ridchen, und iiberlieB das Urteil Gott. Sein Leiden war
zugleich stellvertretend, da er die Siinden trug, um Menschen zu Gott zuriickzufiihren. Durch seine
Wunden ist Heilung geschehen, insbesondere die Wiederherstellung der Beziehung zwischen Gott und
Mensch. Die Glaubigen werden als ehemals verirrte Schafe beschrieben, die nun zum Hirten und

Aufseher ihrer Seelen zurlickgekehrt sind.

Anwendungen:

Christlicher Lebenswandel ist 6ffentliches Zeugnis. Der Abschnitt macht deutlich, dass der Alltag
der Gldubigen geistliche Bedeutung besitzt und nicht im Verborgenen bleibt. Gerade in einer
nichtglaubigen Umwelt soll ihr Verhalten sichtbar machen, wem sie gehoren. Diese Einsicht verleiht

selbst gewohnlichen Entscheidungen geistliches Gewicht.

Freiheit zeigt sich im freiwilligen Gehorsam. Christliche Freiheit wird nicht als Loslosung von
Ordnung verstanden, sondern als bewusste Unterordnung unter Gottes Willen. Gehorsam ist kein
Zeichen von Schwiche, sondern Ausdruck innerer Freiheit. Diese Perspektive korrigiert ein verkiirztes

Freiheitsverstiandnis.

Leiden erhilt Sinn durch Christus. Der Text zeigt, dass ungerechtes Leiden nicht auflerhalb von
Gottes Handeln steht. Christus selbst ist diesen Weg gegangen und hat ihm Bedeutung verliehen. Diese
Wabhrheit gibt Leiden Richtung und verankert es im Heilsplan Gottes.

Seite 52 von 86



S. Die Ehe und der Umgang mit Anfeindungen (3,1-22)

5.1. Die Verantwortung der Frau in der Ehe (3,1-6)

Gléaubige Frauen sollen sich ihren Ménnern unterordnen, um ein stilles Zeugnis zu geben. Petrus
ruft die Frauen dazu auf, sich ihren eigenen Mannern unterzuordnen, selbst wenn diese dem Wort nicht
gehorchen. Diese Haltung dient nicht der Unterdriickung, sondern dem geistlichen Zeugnis. Der
Glaube wirkt nicht nur durch Worte, sondern durch einen Lebenswandel, der den ungldubigen Mann
gewinnen kann. Unterordnung bedeutet keine Minderwertigkeit, sondern eine gottgegebene Ordnung
innerhalb der Ehe. Sie zeigt sich in Respekt, Zuriickhaltung und Sanftmut. Die geistliche Wirkung
einer solchen Haltung kann tiefgreifender sein als alle Argumente. Der Glaube zeigt sich in einem
Wandel, der zur Ehre Gottes geschieht und andere zur Erkenntnis der Wahrheit fiihren kann. (Spriiche
31,10-12; Epheser 5,22-24; Kolosser 3,18; Titus 2,4-5; 1. Petrus 3,1)

Ein ehrfiirchtiger und reiner Wandel ist ein méchtiges Mittel im Zeugnis. Petrus betont, dass die
Minner durch den Wandel der Frauen ohne Worte gewonnen werden kdnnen, wenn sie ihre keusche
Lebensfiihrung in Gottesfurcht beobachten. Die Reinheit des Lebens zeigt sich nicht in Isolation,
sondern in einem Verhalten, das geprégt ist von Ehrfurcht gegeniiber Gott. Diese Gottesfurcht wirkt
sich auf alle Lebensbereiche aus und gibt der Ehe eine geistliche Ausrichtung. Der Glaube zeigt sich
nicht in dominanter Wortgewalt, sondern in stillem Vertrauen auf Gottes Wirken. Die Wirkung eines
geheiligten Lebens ist stirker als jede Argumentation. Die Frau wird zum stillen Zeugnis flir das
Evangelium im eigenen Haus. (1. Mose 39,9; Spriiche 19,14; Matthius 5,16; 1. Korinther 7,16; 1.
Petrus 3,2)

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, beschreibt zu 1. Petrus 3,1-2 die
tiefgreifenden gesellschaftlichen Spannungen, die entstehen konnten, wenn eine Ehefrau zum
Glauben an Christus fand, wdhrend ihr Mann ungldiubig blieb. In der Antike war das ein
hochst problematisches Szenario, weil Frauen in nahezu allen Kulturen keine eigene rechtliche
oder religiose Entscheidungsfreiheit hatten. Wurde ein Mann Christ, fiihrte er seine Familie
selbstverstindlich mit in die Gemeinde. Wenn aber eine Frau allein zum Glauben kam,
durchbrach sie ein festes kulturelles Gefiige — mit weitreichenden sozialen und rechtlichen

Konsequenzen.

Unter jiidischem Gesetz galt die Frau als Eigentum des Mannes, dhnlich wie Vieh, und
hatte kein Scheidungsrecht. In der griechischen Welt sollte eine Frau méglichst unsichtbar und

gehorsam sein, ohne eigene Meinung oder offentliches Auftreten. Im rémischen Recht blieb die

Seite 53 von 86



Frau lebenslang rechtlich unmiindig — erst dem Vater, dann dem Ehemann unterstellt. Der
romische Staatsmann Cato dufSerte sogar, dass ein Ehemann seine untreue Frau straffrei toten
diirfe. Uberliefert sind zudem Fiille, in denen Mdnner ihre Frauen aus nichtigen Griinden
verstofien: etwa weil sie Wein tranken, ohne Schleier aus dem Haus gingen oder in der

Offentlichkeit mit einer Freigelassenen redeten.

In dieses raue Umfeld hinein gibt Petrus seine seelsorgerliche Weisung. Er fordert nicht
zur Trennung auf — im Einklang mit Paulus (1. Korinther 7,13—16) —, und er ruft auch nicht zu
offenen Debatten iiber Freiheit und Gleichstellung auf (vgl. Galater 3,28). Stattdessen legt er
der christlichen Frau nahe, durch ein gottgefilliges Leben zu wirken: nicht durch Worte,
sondern durch stille, liebevolle Treue. Ihre Unterordnung soll keine unterwiirfige Schwdche
sein, sondern eine freiwillige Hingabe aus dem Geist der Liebe. Sie soll in Reinheit leben, mit
einer Haltung der Ehrfurcht — in dem Bewusstsein, dass ihr gesamtes Leben vor dem Angesicht
Christi geschieht. In dieser Form der gelebten Christusnachfolge kann selbst der ungldubige
Ehemann gewonnen werden (Barclay, 2003, S. 251-253).

Der wahre Schmuck der Frau liegt nicht im AuBeren, sondern im verborgenen Herzen. Petrus
mahnt, dass der Schmuck der gldubigen Frau nicht in duBlerlichem Haarflechten, Goldanlegen oder
Kleidung bestehen soll, sondern in der verborgenen Person des Herzens. Der wahre Wert liegt im
inneren Wesen, nicht in der dufleren Zierde. Ein sanfter und stiller Geist ist kostbar vor Gott, weil er
Demut, Vertrauen und geistliche Reife ausdriickt. Der Glaube lebt aus der inneren Gemeinschaft mit
Gott und nicht aus der Bestitigung durch dulere Schonheit. Die Ausrichtung auf das Innere macht frei
von duBerem Druck und verginglichen Idealen. Der Glaube ehrt Gott nicht durch &uBere Pracht,
sondern durch ein demiitiges Herz. (Spriiche 31,30; Matthdus 6,19-21; 1. Timotheus 2,9-10; Jakobus
3,13; 1. Petrus 3,3-4)

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, beleuchtet zu 1. Petrus 3,3 die
kulturellen Hintergriinde, in denen der Appell zur Zuriickhaltung im dufleren Schmuck steht.
Schon Johannes Bengel kritisierte im 18. Jahrhundert den Aufwand, der fiir Kleidung und
duflere Erscheinung betrieben wird, als zeitraubende Eitelkeit. Dieses Phdinomen war jedoch
keineswegs neu: In der antiken Welt waren Frauen von offentlichen Aufgaben ausgeschlossen,
wodurch man ihnen hdufig ein iibermdfiges Interesse an Mode und Schmuck zugestand —
gewissermafsen als einzig verfiighares Betdtigungsfeld. Der romische Politiker Cato der Zensor
trat fiir Einfachheit ein, doch sein Zeitgenosse Lucius Valerius entgegnete, dass man den
Frauen ihren Schmuck nicht neiden solle, da sie keine Amter, Ehren oder éffentlichen Aufgaben

wahrnehmen diirften und sich daher dem Auferen widmen miissten.

Seite 54 von 86



Auch nichtchristliche Moralisten wie Quintilian kritisierten iibertriebene Kleidung, die
— statt zu zieren — die innere Leere des Menschen blofsstelle. Der Philosoph Epiktet sah in der
Reduktion der Frau auf ihre dufere Erscheinung ein gesellschaftliches Versagen und forderte,
jungen Frauen deutlich zu machen, dass wahre Ehre in Bescheidenheit und Selbstachtung liegt.
Barclay zeigt, dass der neutestamentliche Aufruf zu innerem Schmuck und schlichter dufieren
Erscheinung keine frauenfeindliche Einschrdnkung ist, sondern ein Kontrastprogramm zur
Oberflichlichkeit der damaligen Kultur — ein Ruf zur Wiirde und geistlichen Reife, ganz im
Einklang mit antikem moralischem Denken wie mit christlicher Ethik (Barclay, 2003, S. 254—
255).

Gottes Augen ruhen auf einem sanften und stillen Geist. Ein sanfter und stiller Geist ist nicht
Ausdruck von Schwiche, sondern geistlicher Kraft. Diese innere Haltung steht in Kontrast zu
Rebellion, Unruhe und Eigenwillen. Sie ist nicht durch Menschen geformt, sondern durch das Wirken
des Heiligen Geistes. Gott sicht das Herz und erfreut sich an der Stille, die aus Vertrauen geboren ist.
Der Glaube sucht nicht Aufmerksamkeit, sondern Gottes Wohlgefallen. Ein solches Herz lebt in der
Gegenwart Gottes, unabhingig von dufleren Umstinden. Diese Haltung ist bleibend und geistlich
fruchtbar. (Psalm 131,2; Jesaja 30,15; Matthius 11,29; Galater 5,22-23; 1. Petrus 3,4)

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, erldutert zu 1. Petrus 3,3—6, dass die
Mahnung an Frauen, sich nicht durch duferen Schmuck, sondern durch innere Tugend zu
schmiicken, im Kontext einer luxuriosen und dekadenten Kultur ausgesprochen wurde. Bereits
Jesaja 3,18-24 hatte in prophetischer Schdrfe die Vielzahl weiblicher Zierden aufgelistet — von
Fupkettchen tiber Stirnbdnder bis zu kostbaren Stoffen — und sie mit dem kommenden Gericht
Gottes in Verbindung gebracht. Auch in der griechisch-romischen Welt war duferliche
Schonheit ein Kult: Frisuren wurden kunstvoll gewellt und gefdrbt, Periicken — besonders
blonde — aus Indien oder Germanien importiert, Haaraccessoires aus Elfenbein, Gold oder
Schildpatt gefertigt. Kleidung in kostbarem Purpur konnte mehr kosten als mehrere
Jahreslohne, und Edelsteine wie Perlen, Smaragde und Opale wurden verschwenderisch
getragen. Plinius berichtet sogar, dass Lollia Paulina, die Frau Caligulas, ein Kleid besafs, das

komplett mit Perlen und Smaragden besetzt war.

In dieser Welt iibertriebener Selbstdarstellung ruft Petrus zu einem Kontrast auf: zu
einem Schmuck des Herzens, , der vor Gott sehr kostbar ist“. Die heiligen Frauen des Alten

Bundes — wie Sara, die in Jesaja 51,2 als Mutter des gldubigen Volkes genannt wird —

Seite 55 von 86



schmiickten sich mit Demut, Bescheidenheit und Gottvertrauen. Eine christliche Ehefrau im
ersten Jahrhundert musste nicht nur kulturellen Verlockungen widerstehen, sondern auch das
wechselhafte Verhalten eines ungldiubigen Ehemannes aushalten. Petrus ermutigt sie, durch ein
stilles, gottesfiirchtiges Leben Zeugnis zu geben — ein Leben, das als Predigt in Taten ihre
grofste Wirkung entfaltet. In kaum einem anderen Abschnitt wird der geistliche Wert einer
hingegebenen, christlichen Lebensfiihrung so eindriicklich hervorgehoben (Barclay, 2003, S.
255-256).

Die heiligen Frauen im Alten Bund waren durch Gehorsam und Hoffnung geprigt. Petrus
verweist auf die Frauen des Alten Bundes, die sich durch Hoffnung auf Gott und Gehorsam
ausgezeichnet haben. Sara wird als Vorbild genannt, die Abraham ,,Herr** nannte, was ihre Haltung der
Achtung und Unterordnung beschreibt. Diese Frauen zeichneten sich nicht durch dullere Macht,
sondern durch innere Stirke aus. Ihre Hoffnung war nicht auf die Ménner, sondern auf Gott gerichtet.
Diese Perspektive gibt Kraft zur Treue auch in schwierigen Situationen. Der Glaube schopft aus dem
Beispiel der Vergangenheit Mut fiir die Gegenwart. Die wahre Schonheit liegt in der geistlichen
Haltung, die Gottesfurcht mit Gehorsam verbindet. (1. Mose 18,12; Psalm 147,11; Spriiche 14,1;
Hebréder 11,11; 1. Petrus 3,5-6)

David H. Stern, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldirt zu 1. Petrus 3,6, dass Saras
Ausdruck der Ehrerbietung gegeniiber Abraham — sie nennt ihn ,,mein Herr“ in 1. Mose 18,12
— im jiidischen Midrasch Tanchuma (Chajjé Sarda 29a) hervorgehoben wird. Diese Haltung
wird im Neuen Testament als vorbildlich fiir gottesfiirchtige Frauen dargestellt. Gleichzeitig
verweist der Midrasch darauf, dass auch Abraham von Gott zur Ehrerbietung gegeniiber seiner

3

Frau angehalten wurde, indem er sie , Sarah“ nennen sollte — was , Fiirstin®“ oder
., Prinzessin“ bedeutet (1. Mose 17,15). Diese wechselseitige Achtung in der Ehe wird so
sowohl in der hebrdischen als auch in der neutestamentlichen Tradition betont (Stern, 1996, S.

1. Petr 3,6).

5.2. Die Verantwortung des Mannes in der Ehe (3,7)

Der Ehemann soll verstindnisvoll mit seiner Frau leben und ihr Ehre erweisen. Petrus fordert die
Maénner auf, mit ihren Frauen in Einsicht zu leben. Das bedeutet, ihre Bediirfnisse, Schwéichen und
Wiirde zu erkennen und entsprechend zu handeln. Die Frau wird als das schwéchere Gefal3 bezeichnet,
nicht im Sinne geringeren Wertes, sondern im Hinblick auf Schutzbediirftigkeit und Feinfiihligkeit.

Der Mann soll ihr Ehre erweisen, nicht weil sie schwach ist, sondern weil sie gleichwertige Miterbin

Seite 56 von 86



der Gnade ist. Der Glaube zeigt sich im liebevollen, geduldigen und achtsamen Umgang in der Ehe.
Der Ehemann ist geistlich verantwortlich, die Beziehung zu gestalten im Licht der goéttlichen Ordnung.
Wo Einsicht und Ehre fehlen, leidet nicht nur die Beziehung, sondern auch das geistliche Leben. (1.
Mose 2,24; Spriiche 31,28; Epheser 5,25-28; Kolosser 3,19; 1. Petrus 3,7)

Ein respektvoller Umgang in der Ehe wirkt sich auf das Gebetsleben aus. Petrus weist darauf hin,
dass der Mangel an Einsicht und Achtung in der Ehe ein Hindernis fiir das Gebet sein kann. Die
Beziehung zum Ehepartner hat geistliche Konsequenzen. Wo Lieblosigkeit, Harte oder
Gleichgiiltigkeit herrschen, wird die Gebetsgemeinschaft mit Gott gestdrt. Der Glaube ist keine
isolierte Praxis, sondern wirkt sich auf alle Lebensbereiche aus. Ein versohnter Umgang in der Ehe
offnet den Weg zu einem ungehinderten Gebetsleben. Wer seine Frau verletzt oder vernachlissigt,
kann nicht gleichzeitig in ungetriibter Gemeinschaft mit Gott leben. Geistliche Integritdt beginnt im
personlichen und familidren Bereich. (Psalm 66,18; Matthdus 5,23-24; Epheser 4,31-32; 1. Timotheus
2,8; 1. Petrus 3,7)

5.3. Einheit, Liebe und Demut als Schutz vor Anfeindungen
(3,8-12)

Einheit in der Gesinnung ist Grundlage geistlicher Gemeinschaft. Petrus mahnt die Glaubigen, alle
eines Sinnes zu sein. Diese Einheit betrifft nicht Meinungsiibereinstimmung in allen Fragen, sondern
eine gemeinsame geistliche Ausrichtung. Der Glaube strebt nach Harmonie, nicht nach Streit oder
Selbstdurchsetzung. Die Einheit in der Gesinnung entsteht aus der gemeinsamen Verbundenheit mit
Christus. Der Heilige Geist bewirkt diese Gesinnung, die sich im Miteinander entfaltet. Uneinigkeit
schwicht das Zeugnis der Gemeinde und widerspricht der Berufung zur Liebe. Die Gemeinde lebt aus
einem gemeinsamen Fundament und soll sich von weltlichen Spaltungen abgrenzen. (Psalm 133,1;
Johannes 17,21-23; Romer 15,5-6; 1. Korinther 1,10; 1. Petrus 3,8)

Mitleid, Bruderliebe und Demut sind Merkmale geistlicher Reife. Petrus zdhlt Mitleid, briiderliche
Liebe, Barmherzigkeit und Demut als wesentliche Tugenden auf. Diese Eigenschaften spiegeln das
Wesen Christi wider und zeigen sich besonders im Umgang miteinander. Mitleid bedeutet Mittragen,
Mitfiihlen und Helfen. Bruderliebe entsteht aus der geistlichen Verwandtschaft und zeigt sich in
konkreter Fiirsorge. Barmherzigkeit handelt nicht nach Verdienst, sondern aus Gnade. Demut
verzichtet auf Selbstruhm und stellt den anderen hoher. Diese Haltung ist nicht natiirlich, sondern

Frucht der Erneuerung durch den Geist Gottes. Geistliches Wachstum zeigt sich nicht zuerst in

Seite 57 von 86



Erkenntnis, sondern in einem verdnderten Wesen. (Matthdus 5,7; Romer 12,10; Epheser 4,2; Philipper
2,3-4; 1. Petrus 3,8)

Vergeltung wird durch Segen ersetzt — als Ausdruck christlicher Berufung. Petrus ruft dazu auf,
nicht Boses mit Bosem oder Schmihung mit Schmihung zu vergelten, sondern im Gegenteil zu
segnen. Der Glaube begegnet Ablehnung nicht mit Vergeltung, sondern mit Gnade. Diese Haltung
widerspricht dem natiirlichen Instinkt, ist aber Ausdruck geistlicher Berufung. Segnen heif3t, Gutes zu
wiinschen, selbst wenn man verletzt wird. Der Glaube lebt aus dem Verstindnis, dass Gott der gerechte
Richter ist. Wer segnet, iiberldsst das Gericht Gott und lebt im Licht der eigenen Berufung. Dieser Weg
ist nicht leicht, aber er entspricht dem Wesen Christi. (Spriiche 20,22; Matthédus 5,44; Romer 12,14; 1.
Thessalonicher 5,15; 1. Petrus 3,9)

Der Glaube zeigt sich in einem geheiligten Reden und Handeln. Petrus zitiert Psalm 34 und betont,
dass derjenige, der das Leben lieben und gute Tage sehen will, seine Zunge vom Bdsen zuriickhalten
soll. Der Glaube kontrolliert das Reden und vermeidet Trug. Worte haben geistliches Gewicht und
sollen der Wahrheit, der Erbauung und dem Frieden dienen. Wer seine Zunge im Zaum hélt, zeigt
geistliche Miindigkeit. Auch das Handeln soll vom Guten bestimmt sein. Das Bose wird nicht mit
Bosem bekdampft, sondern mit dem Streben nach Frieden. Der Gliaubige sucht nicht den Streit, sondern
den Ausgleich. Heiligung umfasst sowohl das gesprochene Wort als auch das praktische Leben. (Psalm
34,13-15; Spriiche 13,3; Jakobus 1,26; Jakobus 3,2-10; 1. Petrus 3,10-11)

Gottes Augen sind auf die Gerechten gerichtet, sein Angesicht gegen die Bosen. Petrus schlie3t mit
der Zusicherung, dass Gottes Augen auf die Gerechten gerichtet sind und seine Ohren ihr Gebet horen.
Der Glaube lebt im Vertrauen auf Gottes Gegenwart, auch in Anfechtung. Die Gerechten sind
diejenigen, die im Glauben leben und sich in Gerechtigkeit iiben. Gottes Angesicht ist gegen die, die
Boses tun — eine ernste Mahnung und zugleich Trost fiir die Leidenden. Gott ist nicht gleichgiiltig,
sondern gegenwirtig und gerecht. Der Glaube findet Halt in der Gewissheit, dass Gott Gebet hort und
das Unrecht sieht. Diese Perspektive ermutigt zur Treue, auch wenn duferlich keine Verdnderung
sichtbar ist. (Psalm 34,16; Spriiche 15,29; Jesaja 59,1-2; Johannes 9,31; 1. Petrus 3,12)

5.4. Leiden um der Gerechtigkeit willen als Ehre (3,13-17)

Leiden um der Gerechtigkeit willen ist kein Verlust, sondern ein geistlicher Gewinn. Petrus stellt
die rhetorische Frage, wer den Gldubigen schaden kann, wenn sie eifrig dem Guten nachfolgen. Der

Glaube erkennt, dass selbst Leiden nicht auBlerhalb von Gottes Plan geschieht. Wenn das Leiden um

Seite 58 von 86



der Gerechtigkeit willen geschieht, wird es nicht als Niederlage, sondern als Ehre gewertet. Die
Verfolgung wegen des Glaubens ist ein Zeichen geistlicher Echtheit und Berufung. Sie stellt die
Identifikation mit Christus dar und bringt zukiinftigen Lohn. Der Gldubige lebt nicht nach dem
Malstab dieser Welt, sondern im Licht der kommenden Herrlichkeit. Das Leiden bestétigt die
Zugehorigkeit zu Christus und stirkt das Zeugnis. (Matthdus 5,10-12; Johannes 15,18-20;
Apostelgeschichte 5,41; Romer 8,17-18; 1. Petrus 3,13-14)

Gottesfurcht vertreibt die Menschenfurcht. Petrus ermutigt, sich nicht vor Drohungen zu fiirchten
und nicht zu erschrecken, sondern den Herrn Christus in den Herzen zu heiligen. Die Furcht Gottes
steht iiber jeder Bedrohung durch Menschen. Sie bewirkt Ruhe, Klarheit und Standhaftigkeit im
Angesicht dullerer Anfeindung. Wer Christus im Herzen heiligt, erkennt seine Souverénitit und findet
Frieden. Die Angst vor Menschen kann nur durch tiefes Vertrauen in Gottes Gegenwart und
Gerechtigkeit iiberwunden werden. Der Glaube lebt nicht aus Sichtbarkeit, sondern aus der
Gewissheit, dass Gott gegenwirtig ist. Menschenfurcht fiithrt zur Kompromissbereitschaft,
Gottesfurcht zur Treue. (Jesaja 8,12-13; Matthdus 10,28; Johannes 14,27; Philipper 1,28-29; 1. Petrus
3,14-15)

Ein Zeugnis fiir Christus soll mit Sanftmut und Ehrerbietung gegeben werden. Petrus fordert
dazu auf, jederzeit bereit zu sein, Rechenschaft iiber die Hoffnung zu geben, die in einem lebt. Dieses
Zeugnis soll jedoch nicht mit Hirte oder Uberheblichkeit, sondern mit Sanftmut und Gottesfurcht
geschehen. Der Glaube dringt nicht, sondern iiberzeugt durch Klarheit, Geduld und Wiirde. Die
Hoffnung, die in den Gléubigen lebt, ist nicht defensiv, sondern voller Zuversicht. Wer fragt, soll eine
Antwort erhalten, die Christus ehrt und das Evangelium klar vermittelt. Die Art des Zeugnisses ist
ebenso wichtig wie sein Inhalt. Der Glaube verbindet Wahrhaftigkeit mit geistlicher Haltung. (Spriiche
15,1; Matthdus 10,19-20; Kolosser 4,6; 2. Timotheus 2,24-25; 1. Petrus 3,15)

Ein reines Gewissen stirkt das Zeugnis auch in Zeiten der Verleumdung. Petrus betont die
Bedeutung eines guten Gewissens, das selbst dann bestehen bleibt, wenn die Gldubigen verleumdet
werden. Ein reines Gewissen gibt Kraft in Anfechtung und Ruhe im Leiden. Es schiitzt vor
Selbstzweifeln und 6ffnet den Raum fiir Gottes Wirken. Der Glaube muss nicht durch dulere Erfolge
bestétigt werden, sondern durch innere Aufrichtigkeit. Die, die verleumden, werden durch das
vorbildliche Verhalten der Glaubigen tiberfiihrt. Ein geheiligtes Leben ist das stirkste Argument gegen
Verleumdung. Wer sich in seinem Wandel vor Gott und Menschen nichts vorzuwerfen hat, kann auch
in Anfechtung standhaft bleiben. (Spriiche 28,1; Apostelgeschichte 24,16; 2. Korinther 1,12; Hebrier
13,18; 1. Petrus 3,16-17)

Seite 59 von 86



5.5. Christus als Vorbild im Leiden und der Sieg iiber das Bose
(3,18-22)

Christus hat einmalig fiir Siinden gelitten, um Siinder zu Gott zu fiihren. Petrus stellt den
stellvertretenden Tod Christi in den Mittelpunkt: Er hat ein fiir alle Mal fiir Siinden gelitten, der
Gerechte fiir die Ungerechten. Dieser Tod war einzigartig in Qualitdt und Wirkung. Christus war ohne
Stinde, doch nahm er freiwillig die Schuld der Siinder auf sich. Sein Leiden war nicht symbolisch,
sondern real, vollstdndig und wirksam zur Versohnung. Ziel des Opfers war es, die Trennung zwischen
Mensch und Gott zu iiberwinden. Der Tod Christi ist nicht ein tragisches Schicksal, sondern gottlicher
Heilsplan. Das Evangelium griindet auf diesem einmaligen Opfer, das Erlésung und Zugang zu Gott
schenkt. (Jesaja 53,5-6; Johannes 10,15; Romer 5,6-8; 2. Korinther 5,21; 1. Petrus 3,18)

Christus wurde dem Fleisch nach getitet, aber im Geist lebendig gemacht. Petrus beschreibt die
doppelte Wirklichkeit des Todes Jesu: im Fleisch getdtet, im Geist lebendig gemacht. Das verweist auf
den Ubergang von Erniedrigung zur Erhohung. Der kérperliche Tod war real, aber nicht das Ende. Im
Geist — in seiner gottlichen Natur — wurde er zum Leben erweckt. Diese Aussage betont sowohl seine
wahre Menschheit als auch seine gottliche Kraft. Die Auferstehung ist nicht nur ein historisches
Ereignis, sondern eine geistliche Wende. Sie bestitigt die Giiltigkeit seines Opfers und seine
Herrschaft iiber Tod und Holle. Der Glaube lebt aus dieser siegreichen Wirklichkeit. (Psalm 16,10;
Romer 1,4; Romer 8,11; Offenbarung 1,18; 1. Petrus 3,18)

Christus sprach durch den Heiligen Geist in den Tagen Noahs zu den damals lebenden
Ungehorsamen. Petrus macht deutlich, dass Christus nicht nach seinem Tod den ungeretteten Toten
im Totenreich gepredigt hat, sondern dass er bereits in der Zeit vor der Sintflut durch den Heiligen
Geist wirkte und durch Noah zu den Menschen sprach. Diese Menschen horten die gottliche Botschaft
wihrend der Zeit der Langmut Gottes, verwarfen sie jedoch bewusst und stehen deshalb jetzt unter
Gericht, weshalb ihre Geister als ,,im Gefdngnis beschrieben werden. Die Auffassung, dass der Herr
Jesus nach seiner Kreuzigung den ungeretteten Toten im Totenreich gepredigt und ihnen eine zweite
Gelegenheit zur Rettung gegeben habe, wird durch die Heilige Schrift nicht ausreichend gestiitzt.
Vielmehr betont der Text die Endgiiltigkeit der menschlichen Entscheidung wihrend des irdischen
Lebens und unterstreicht, dass Gottes Geduld zwar langmiitig ist, aber nicht unbegrenzt wihrt.
Zugleich zeigt dieser Abschnitt, dass Christus schon vor seiner Menschwerdung aktiv offenbarte und
seine Autoritit iber Geschichte, Gericht und Erldsung ausiibte. (1. Mose 6,1-4; Kolosser 2,15; Judas 6;
2. Petrus 2,4-5; 1. Petrus 3,19-20)

Seite 60 von 86



Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erkldrt zu 1. Petrus 3,19, dass die Aussage vom Verkiindigen
an die ,, Geister im Gefingnis “ unterschiedlich gedeutet wurde. Die Vorstellung, Christus habe
zwischen Tod und Auferstehung den Menschen aus der Zeit Noahs eine zweite Chance zur
Errettung angeboten, weist Ryrie als unbiblisch zuriick. Wahrscheinlicher sei entweder eine
Verkiindigung des Sieges Christi iiber die Siinde oder — am iiberzeugendsten — ein Hinweis
darauf, dass der prdinkarnierte Christus durch Noah zu jener Generation predigte, die diese
Botschaft verwarf und deshalb nun als Geister im Gefdngnis ist (Ryrie, 1995, S. 1981).

Die Arche Noabh ist ein Bild fiir das rettende Werk Christi. Petrus zieht eine Parallele zwischen der
Rettung Noahs in der Arche und der geistlichen Rettung durch Christus. Die Arche bewahrte acht
Menschen durch das Wasser hindurch — ein Bild fiir die Rettung im Gericht. Die Taufe wird als
Gegenbild erwédhnt, nicht als duflere Handlung, sondern als Ausdruck eines guten Gewissens
gegeniiber Gott. Sie rettet nicht durch das Abwaschen des Kdrpers, sondern durch die Verbindung mit
dem Tod und der Auferstehung Christi. Die Taufe ist ein 6ffentliches Bekenntnis zu dem, was innerlich
durch Glauben geschehen ist. Der Glaube vertraut auf das Werk Christi, das wie die Arche im Gericht
tragt. (1. Mose 7,1-7; Matthdus 24,37-39; Romer 6,3-4; Kolosser 2,12; 1. Petrus 3,20-21)

Christus ist erhoht zur Rechten Gottes und iiber alle Michte gesetzt. Petrus schlieft mit der
Erh6éhung Christi: Er ist in den Himmel gegangen und sitzt zur Rechten Gottes, Engel, Gewalten und
Michte sind ihm unterworfen. Diese Aussage bekréftigt seine vollstindige Autoritdt und Herrschaft.
Christus ist nicht nur Retter, sondern auch Konig. Seine Erhéhung bestétigt die Annahme seines
Opfers und markiert den Beginn seiner Herrschaft. Alle geistlichen Wesen sind ihm untergeordnet, sei
es im Himmel, auf Erden oder unter der Erde. Der Glaube lebt im Bewusstsein dieser erhGhten
Stellung Christi, der fiir die Seinen eintritt und sie zum Ziel fiihrt. (Psalm 110,1; Matthéaus 28,18;
Epheser 1,20-21; Hebréder 1,3-4; 1. Petrus 3,22)

Seite 61 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 3.1-22)

Zusammenfassung:

Der 1. Petrusbrief 3,1-22 entfaltet, wie christlicher Lebenswandel, Leiden und Hoffnung miteinander
verbunden sind und auf Christus ausgerichtet bleiben. Der Abschnitt beginnt mit konkreten
Anweisungen fiir Ehebeziehungen, in denen Unterordnung, Riicksicht und gemeinsame Verantwortung
vor Gott betont werden. AuBerliche Merkmale treten zuriick zugunsten eines inneren, von Gott
geschitzten Wesens. Anschliefend weitet Petrus den Blick auf die gesamte Gemeinde und ruft zu
Einmiitigkeit, Mitgefilhl und einem friedfertigen Umgang miteinander auf. Vergeltung wird
ausdriicklich ausgeschlossen und durch Segensbereitschaft ersetzt. Leiden um der Gerechtigkeit willen
wird als moglicher Bestandteil christlicher Existenz beschrieben, ohne als Zeichen gottlicher
Ablehnung gedeutet zu werden. Die Gldubigen sollen bereit sein, ihre Hoffnung verantwortungsvoll
und mit Sanftmut zu begriinden. Christus steht erneut im Zentrum als der Gerechte, der fiir Ungerechte
litt, um sie zu Gott zu fithren. Sein Leiden fiihrte nicht zur Niederlage, sondern zur Herrlichkeit. In
seinem Sieg werden auch kosmische Dimensionen sichtbar, da seine Erhdhung alle Maéchte
einschlieBt. Die Erwdhnung der Tage Noahs verbindet Gericht und Rettung typologisch miteinander.
Die Taufe wird dabei nicht als dulerer Ritus verstanden, sondern als Ausdruck eines guten Gewissens
vor Gott. Der Abschnitt endet mit der Gewissheit, dass Christus erhoht ist und alle Gewalten ithm

unterstellt sind.

Anwendungen:

Christlicher Wandel beginnt im Inneren. Der Text macht deutlich, dass Gott nicht dulere Wirkung,
sondern innere Haltung bewertet. Ein sanfter und ruhiger Geist prigt Beziehungen nachhaltiger als

duBere Formen. Diese Einsicht verleiht dem verborgenen Charakter geistliches Gewicht.

Leiden widerspricht Hoffnung nicht. Der Abschnitt zeigt, dass Leiden um der Gerechtigkeit willen
Teil christlicher Nachfolge sein kann. Hoffnung bleibt dabei nicht abstrakt, sondern wird begriindet

und bezeugt. Diese Perspektive verbindet Leid und Zuversicht sinnvoll miteinander.

Christus ist Maf3stab und Mittelpunkt. Der 1. Petrusbrief stellt Christus als den Gerechten vor, der
leidet und triumphiert. Sein Weg prigt das Verstdndnis von Leiden, Sieg und Herrschaft. Diese
Wabhrheit ordnet Glauben, Ethik und Zukunftshoffnung christologisch ein.

Seite 62 von 86



6. Leben fiir den Willen Gottes trotz Leidens (4,1-11)

6.1. Der alte Lebensstil liegt hinter uns (4,1-6)

Christus hat im Fleisch gelitten — deshalb soll der Gliubige sich geistlich wappnen. Petrus ruft
dazu auf, sich mit der gleichen Gesinnung zu wappnen, wie Christus, der im Fleisch gelitten hat.
Dieses Leiden war nicht nur &duf3erlich, sondern Ausdruck volliger Hingabe an den Willen Gottes. Der
Gléaubige wird aufgerufen, dieselbe Entschlossenheit zu besitzen, ndmlich den alten Menschen hinter
sich zu lassen. Wer mit Christus leidet, zeigt, dass er mit der Siinde gebrochen hat. Der Glaube trennt
sich von der Macht des Fleisches und richtet sich auf das Tun des gottlichen Willens aus. Leiden wird
dabei nicht romantisiert, sondern als geistlicher Priifstein verstanden. Die Entschlossenheit zur
Heiligkeit ist die Frucht des neuen Lebens. (Romer 6,6-7; Galater 2,20; Epheser 4,22-24; Philipper
3,10; 1. Petrus 4,1)

Das Leben soll sich nicht mehr nach menschlichen Begierden richten. Der Gldubige hat genug Zeit
im alten Leben verbracht, das von Ausschweifung, Liisten, Trunkenheit, Gelagen und Gotzendienst
gepragt war. Diese Beschreibung zeigt die Tiefe des einstigen Zustands. Doch mit der neuen Geburt ist
ein Bruch geschehen. Der Glaube sucht nicht mehr die Zustimmung der Welt, sondern das
Wohlgefallen Gottes. Der Riickblick dient nicht der Schuld, sondern der Dankbarkeit flir die Rettung.
Die Vergangenheit ist abgeschlossen, die neue Lebensausrichtung ist geistlich und heilig. Wer Christus
folgt, kann nicht mehr in alten Mustern leben. Die Nachfolge bedeutet Loslosung vom Weltlauf.
(Romer 13,12-14; 1. Korinther 6,9-11; 2. Korinther 5,17; Galater 5,24; 1. Petrus 4,2-3)

Ablehnung durch die Welt ist Folge des neuen Lebens. Petrus spricht davon, dass die Unglaubigen
sich wundern, wenn Gldubige nicht mehr in die gleichen Ausschweifungen mitlaufen, und dass sie
lastern. Die Trennung vom alten Leben bleibt nicht ohne Folgen. Wer anders lebt, ruft Unversténdnis,
Ablehnung und Verleumdung hervor. Der Glaube steht oft im Kontrast zur Umgebung und ruft
dadurch Reaktionen hervor. Doch diese Ablehnung bestitigt die geistliche Verdnderung. Der Gléubige
soll sich nicht davon irritieren lassen, sondern auf die Wahrheit vertrauen. Die Welt erkennt nicht, was
geistlich ist, weil ihr MaB3stab fleischlich ist. (Johannes 15,18-19; 2. Timotheus 3,12; 1. Johannes 3,13;
Judas 18-19; 1. Petrus 4,4)

Gott wird iiber alle richten — Lebende wie Tote. Petrus macht deutlich, dass die, die jetzt l4stern,

dem richten miissen, der bereit ist, Lebende und Tote zu richten. Diese Aussage betont Gottes

Seite 63 von 86



universale Autoritdt. Kein Mensch bleibt aullerhalb seines Gerichts. Die Perspektive des Gerichtes gibt
dem jetzigen Leiden Sinn und Ziel. Der Glaube weil3, dass Gerechtigkeit nicht immer sofort sichtbar
wird, aber sicher kommt. Das Wissen um das Gericht trostet und warnt zugleich. Der Gldubige lebt im
Licht der Ewigkeit und vertraut darauf, dass Gott alles in Gerechtigkeit ordnet. (Prediger 12,14;
Johannes 5,22; Apostelgeschichte 17,31; Romer 14,10-12; 1. Petrus 4,5)

6.2. Ein heiliges Leben in der Erwartung des nahen Endes (4,7-9)

Das Ende aller Dinge ist nahe — darum ist ein niichternes Gebetsleben nétig. Petrus erdffnet den
Abschnitt mit der ernsten Feststellung, dass das Ende aller Dinge nahe ist. Diese Perspektive der
Naherwartung war pragend fiir die friihe Gemeinde und bleibt geistlich giiltig bis zur Wiederkunft
Christi. Aus dieser Erwartung folgt die Aufforderung zu Besonnenheit und Niichternheit, besonders im
Gebet. Das Gebet ist keine formale Pflicht, sondern Ausdruck der Gemeinschaft mit Gott und
geistlicher Wachsamkeit. In Zeiten geistlicher Herausforderung ist ein klarer Sinn notwendig, frei von
Zerstreuung, Furcht oder Schwérmerei. Der Glaube lebt aus der Verbindung mit Gott und wartet nicht
passiv, sondern betend und wach. (Matthius 24,42-44; Romer 13,11-12; Kolosser 4,2; 1.
Thessalonicher 5,6; 1. Petrus 4,7)

Innige Liebe unter Gliaubigen bewahrt die Gemeinschaft trotz Fehlern. Petrus betont an erster
Stelle die Notwendigkeit der Liebe untereinander, weil die Liebe eine Menge von Siinden zudeckt.
Diese Aussage nimmt kein Fehlverhalten leicht, sondern betont die Kraft der Liebe zur Vers6hnung
und Geduld. Die Gemeinschaft der Heiligen ist nicht perfekt, aber getragen von der géttlichen Liebe,
die in den Gldubigen wirkt. Der Glaube strebt nicht nach Gerechtigkeit in allen Belangen, sondern
nach Gnade und Erbarmen. Fehler werden nicht gerechtfertigt, aber auch nicht zur Spaltung genutzt.
Die Liebe sucht nicht das Eigene, sondern das Wohl des anderen. (Spriiche 10,12; Johannes 13,34-35;
Romer 13,10; 1. Korinther 13,4-7; 1. Petrus 4,8)

Gastfreundschaft soll ohne Murren und Berechnung geiibt werden. Petrus ruft zur
Gastfreundschaft auf — eine Praxis, die im Neuen Testament eng mit geistlicher Reife verbunden ist.
Besonders in Zeiten von Verfolgung und Zerstreuung war sie lebensnotwendig. Gastfreundschaft ist
mehr als offene Tiiren — sie ist Ausdruck geschwisterlicher Verbundenheit, Opferbereitschaft und
gelebter Liebe. Sie soll ohne Murren geschehen, also ohne inneren Widerstand oder dufleres Klagen.
Der Glaube dient nicht aus Zwang, sondern aus freiwilliger Hingabe. Die Bereitschaft, anderen Raum
zu geben, zeigt eine Haltung der Demut und des Dienens. (1. Mose 18,1-5; Matthius 25,35; Romer
12,13; Hebrder 13,2; 1. Petrus 4,9)

Seite 64 von 86



6.3. Der Dienst mit den empfangenen Gaben zur Ehre Gottes
(4,10-11)

Jeder Glaubige hat eine Gnadengabe empfangen und soll sie im Dienst am anderen einsetzen.
Petrus macht deutlich, dass jeder Glaubige eine Gnadengabe empfangen hat, und dass diese Gabe nicht
zum Selbstzweck, sondern zum Dienst aneinander bestimmt ist. Die Gaben sind verschieden, aber alle
stammen aus derselben Quelle: Gottes Gnade. Der Glaubige wird als Verwalter dieser Gnade
beschrieben, mit der Verantwortung, sie treu und vielfaltig einzusetzen. Niemand ist ohne geistliche
Berufung, und kein Dienst ist gering. Der Glaube verwaltet, was Gott gegeben hat, zum Nutzen der
Gemeinde und zur Erbauung der Heiligen. Der Blick richtet sich nicht auf das, was fehlt, sondern auf
das, was empfangen wurde. Geistesgaben entfalten sich im Kontext der Gemeinschaft. (Romer 12,6-8;
1. Korinther 12,4-7; Epheser 4,11-12; 2. Timotheus 1,6; 1. Petrus 4,10)

Alle Dienste sollen auf Gottes Ehre ausgerichtet sein, nicht auf menschliche Anerkennung. Petrus
unterscheidet zwischen Reden und Dienen und gibt fiir beide klare Maf3stibe: Wer redet, soll es als
Ausspruch Gottes tun; wer dient, aus der Kraft, die Gott verleiht. Dadurch wird jeder Dienst geistlich
gewertet und nicht menschlich. Die Quelle ist gottlich, das Ziel ist Gottes Ehre. Der Glaube dient
nicht, um gesehen zu werden, sondern um Christus zu verherrlichen. Der Name Jesu steht {iber allem
Dienst und ist Mittelpunkt allen Handelns. Dieses Ziel schiitzt vor Stolz, Vergleich und Entmutigung.
In der Gemeinde geht es nicht um Leistung, sondern um Treue. Alle Ehre gehort dem, von dem alles
kommt. (Matthdus 5,16; Johannes 15,5; Romer 11,36; 1. Korinther 10,31; 1. Petrus 4,11)

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, betont zu 1. Petrus 4,11, dass das
hochste Ziel aller geistlichen Gaben und Titigkeiten die Verherrlichung Gottes ist. Weder das
Predigen noch das Dienen soll der Selbstdarstellung oder dem eigenen Ansehen dienen,
sondern Menschen in die Gegenwart Gottes fiihren. Barclay zitiert den Gelehrten E. G. Selwyn,
der auf das Leitmotiv des Benediktinerordens verweist: IOGD — ,, (ut) in omnibus glorificetur
Deus*, auf Deutsch: , damit in allem Gott verherrlicht werde*“. Diese Haltung konnte — so
Barclay — der Gemeinde neue geistliche Tiefe und Schonheit verleihen, wenn alles, was gesagt,
getan oder gegeben wird, einzig auf Gott ausgerichtet ist. Es geht nicht um eigene Ehre,
sondern darum, dass Gott in allem sichtbar wird (Barclay, 2003, S. 296-297).

Seite 65 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 4.1-11)

Zusammenfassung:

Der 1. Petrusbrief 4,1-11 zeigt, wie die Haltung Christi das Leben der Glaubigen in einer leidvollen
Welt grundlegend prégt. Ausgangspunkt ist das Leiden Christi, das als Malistab fiir ein entschlossenes
Abwenden von der Siinde dient. Wer mit dieser Gesinnung lebt, ordnet sein verbleibendes Leben nicht
mehr den Begierden der Menschen, sondern dem Willen Gottes unter. Der frithere heidnische
Lebensstil wird als abgeschlossen beschrieben, auch wenn dies Unverstindnis und Verleumdung durch
das Umfeld nach sich zieht. Gott bleibt der gerechte Richter iiber Lebende und Tote, wodurch das
gegenwirtige Leiden relativiert wird. Vor diesem Hintergrund wird die Néhe des Endes betont, was
Niichternheit, Wachsamkeit und Gebet erfordert. Ein besonderer Akzent liegt auf bestindiger Liebe
innerhalb der Gemeinde, da sie Spannungen iiberdeckt und Gemeinschaft bewahrt. Gastfreundschaft
soll ohne Murren gelebt werden und Ausdruck geistlicher Reife sein. Die Vielfalt geistlicher Gaben
wird als anvertraute Verantwortung verstanden, die dem Dienst aneinander dient. Reden und Handeln
sollen sich an Gottes Autoritdt und Kraft orientieren. Ziel allen Dienstes ist die Verherrlichung Gottes
durch Jesus Christus. Der Abschnitt verbindet Leiden, Ethik, Gemeindeleben und Eschatologie zu

einer geschlossenen Einheit.

Anwendungen:

Die Gesinnung Christi bestimmt den Lebensstil. Der Text macht deutlich, dass Nachfolge nicht nur
Uberzeugung, sondern innere Haltung ist. Die bewusste Ausrichtung am Leiden Christi fiihrt zu einer

klaren Trennung von der Siinde. Diese Einsicht verleiht dem Alltag geistliche Konsequenz.

Endzeitliche Nihe prigt geistliche Wachsamkeit. Die Erwartung des Endes fiihrt nicht zur
Passivitit, sondern zu Niichternheit, Gebet und verantwortlichem Leben. Zeit erhélt dadurch geistliche

Dringlichkeit. Diese Perspektive ordnet Gegenwart im Licht der Zukunft.

Gemeinde lebt von dienender Vielfalt. Geistliche Gaben sind anvertraut, nicht zur Selbstdarstellung
gegeben. Dienst geschieht in Abhédngigkeit von Gottes Kraft und zu seiner Ehre. Diese Wahrheit stirkt

eine dienende und gottzentrierte Gemeindekultur.

Seite 66 von 86



7. Standhaftigkeit im Leid und Gottes Verherrlichung (4,12-19)

7.1. Leiden als Teil des christlichen Lebens (4,12-14)

Leiden um Christi willen soll Gldubige nicht iiberraschen, sondern bestirken. Petrus spricht die
Glaubigen direkt an und ermahnt sie, sich nicht {iber das Feuer der Verfolgung zu wundern, das unter
thnen geschieht. Diese Leiden sind kein Zufall, sondern Teil der gottlichen Absicht, die Echtheit des
Glaubens zu priifen. Der Glaube wird nicht trotz, sondern durch Anfechtung gestirkt. Wer im Namen
Christi leidet, ist nicht verlassen, sondern in besonderer Weise mit dem Herrn verbunden. Das Feuer ist
kein Zeichen des Zorns Gottes, sondern der Lauterung. Die Nachfolge Christi fiihrt durch Leiden zur
Herrlichkeit. Uberraschung iiber Priifungen zeigt ein unbiblisches Verstéindnis vom christlichen Leben.
(Psalm 66,10; Matthdus 5,11-12; Johannes 16,33; Jakobus 1,2-4; 1. Petrus 4,12)

Freude im Leiden ist Ausdruck der Teilnahme an Christi Leiden. Petrus fordert nicht Resignation,
sondern Freude, wenn Glaubige an den Leiden Christi Anteil haben. Diese Freude ist nicht menschlich,
sondern geistlich. Wer um Christi willen leidet, ist mit dem Herrn besonders verbunden. Die
Teilnahme an seinen Leiden fiihrt zur Teilnahme an seiner Herrlichkeit. Diese Perspektive verdndert
die Sicht auf Verfolgung und Ablehnung. Sie wird nicht gesucht, aber im Glauben getragen. Die
Freude wurzelt in der Hoffnung, dass Christus bald offenbar wird — und mit ihm auch die Herrlichkeit
seiner Gemeinde. Der Glaube lebt aus der Zukunft, nicht aus der Gegenwart. (Matthdus 16,24-25;
Romer 8,17; 2. Korinther 4,17; Philipper 1,29; 1. Petrus 4,13)

Wer um des Namens Christi willen leidet, ist gliickselig zu nennen. Petrus erklirt, dass derjenige
gliickselig ist, der um des Namens Christi willen geschmiht wird. Denn der Geist der Herrlichkeit und
Gottes ruht auf ihm. Diese Aussage hebt das geistliche Gewicht solchen Leidens hervor. Der Gliaubige
steht in der Kontinuitit der Propheten und Apostel. Die Schmdhung durch Menschen bedeutet
gleichzeitig die Bestitigung durch Gott. Der Geist Gottes ruht in besonderer Weise auf dem
Leidenden. Diese Gegenwart gibt Kraft, Trost und Standhaftigkeit. Die Gliickseligkeit liegt nicht in
duBeren Umstinden, sondern in der geistlichen Realitdt der Gegenwart Gottes. (Jesaja 11,2; Matthdus
10,22; Lukas 6,22-23; Apostelgeschichte 7,55; 1. Petrus 4,14)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldirt, dass Petrus die Gldubigen
auffordert, sich nicht nur auf Leiden vorzubereiten, sondern sich mitten in ihnen zu freuen —

weil sie Anteil an den Leiden des Messias haben. Diese Haltung wurzelt in der tiefen

Seite 67 von 86



geistlichen Wahrheit, dass die Schechinah — Gottes gegenwdrtige Herrlichkeit — heute auf den
Gldubigen ruht, so wie sie einst auf dem Tempel in Jerusalem ruhte. In 1. Korinther 6,19 wird
betont, dass der Korper des Gldubigen ein Tempel des Ruach HaKodesh (Heiligen Geistes) ist.
Die Herrlichkeit, die in Jeschuas erstem Kommen offenbar wurde (Johannes 1,14), wird in
seiner Wiederkunft vollstindig enthiillt werden (1. Petrus 5,1; 2. Timotheus 2,12). Die Freude
im Leiden ist somit Ausdruck der Gegenwart Gottes und der Hoffnung auf kommende
Herrlichkeit (Rubin, 2016, S. 1763).

7.2. Kein Christ soll wegen eigener Schuld leiden (4,15-16)

Leiden aus eigener Schuld bringt keine Ehre, sondern Tadel. Petrus mahnt, dass kein Glaubiger als
Morder, Dieb, Ubeltiter oder als einer leide, der sich in fremde Angelegenheiten einmischt. Diese
Beispiele zeigen verschiedene Formen moralischen oder sozialen Fehlverhaltens. Wer wegen solcher
Taten leidet, erfahrt kein geistliches Leiden, sondern trdgt die Folgen eigener Verfehlung. Der Glaube
rechtfertigt nicht jedes Leid als geistlichen Kampf. Wahres Leiden zur Ehre Gottes ist nicht
selbstverschuldet, sondern um der Gerechtigkeit willen erduldet. Die Gemeinde soll sich klar
abgrenzen von allem, was Anstof3 erregt. Heiligkeit zeigt sich im Wandel, der untadelig ist. (Spriiche
11,21; Matthdus 7,16-20; Romer 13,3-5; 1. Thessalonicher 4,11-12; 1. Petrus 4,15)

Wer als Christ leidet, soll sich nicht schimen, sondern Gott verherrlichen. Petrus macht deutlich,
dass Leiden um des Namens ,,Christ*“ willen keine Schande ist, sondern Grund zur Verherrlichung
Gottes. Der Name ,,Christ“ war urspriinglich ein Spottname, wurde aber zum Ehrennamen fiir
Gldaubige. Wer diesen Namen trigt und dafiir leidet, zeigt seine Zugehorigkeit zu Christus. Scham ist
fehl am Platz — stattdessen soll Gott durch das treue Ausharren verherrlicht werden. Der Glaube ertragt
Ablehnung mit Wiirde und Standhaftigkeit. In der Treue unter Druck zeigt sich die Echtheit der
Nachfolge. Gott wird durch das Verhalten seiner Kinder im Leid geehrt. (Apostelgeschichte 5,41;
Romer 1,16; 2. Timotheus 1,8; Hebréer 13,13; 1. Petrus 4,16)

7.3. Gottes Gericht beginnt beim Haus Gottes (4,17-18)

Das Gericht Gottes beginnt bei seinem eigenen Volk, nicht bei der Welt. Petrus erklért, dass die
Zeit gekommen ist, dass das Gericht beim Haus Gottes beginnt. Diese Aussage erinnert daran, dass
Heiligkeit zuerst im eigenen Bereich gepriift wird. Gottes Volk steht in einer besonderen
Verantwortung, weil es mit groerem Licht und groBerer Gnade begnadet wurde. Das Gericht meint

hier nicht Verdammnis, sondern Zucht und Reinigung. Der Glaube wird durch Priifungen geldutert, um

Seite 68 von 86



die Gemeinde heilig und untadelig zu machen. Diese gottliche Ordnung zeigt: Wer Gott nahe ist, steht
auch unter besonderer Beobachtung. Heiligung ist kein Nebenaspekt, sondern Ziel und Notwendigkeit.
(3. Mose 10,3; Amos 3,2; Johannes 15,2; 1. Korinther 11,31-32; 1. Petrus 4,17)

Wenn der Gerechte kaum gerettet wird, wie wird es dem Gottlosen ergehen? Petrus stellt die
rhetorische Frage aus den Spriichen, die die Ernsthaftigkeit der Rettung unterstreicht: Wenn der
Gerechte mit Miihe gerettet wird, was wird dann aus dem Gottlosen? Diese Miihe ist nicht ein Mangel
an Gnade, sondern Ausdruck geistlichen Kampfes, Priifungen und Lauterung. Der Weg zum Heil fiihrt
durch enge Pforten und Bedringnisse. Fiir die Gottlosen, die das Evangelium verwerfen, bleibt keine
Hoffnung. Der Glaube lebt in Ehrfurcht vor der Heiligkeit Gottes, nicht in Leichtfertigkeit. Diese
Perspektive stirkt die Entschlossenheit zur Heiligung und das Vertrauen auf Gottes Gnade im Kampf.
(Spriiche 11,31; Matthius 7,13-14; Lukas 13,24; 2. Thessalonicher 1,7-9; 1. Petrus 4,18)

7.4. Wer leidet, soll sich Gott anvertrauen (4,19)

Wer nach dem Willen Gottes leidet, soll sich ihm im Vertrauen hingeben. Petrus ruft leidende
Gléaubige dazu auf, sich dem treuen Schopfer zu empfehlen. Das Leiden geschieht nicht zufallig oder
durch menschliches Versagen, sondern im Rahmen von Gottes Wille und Zulassung. Dieses Wissen
bewirkt geistlichen Trost und fiihrt zu einem tiefen Vertrauen in die gottliche Vorsehung. Der Glaube
erkennt, dass Gott nicht fern ist, sondern gegenwartig, treu und zuverléssig in allem, was er tut. Die
Ubergabe des eigenen Lebens an Gott geschieht nicht im blinden Fatalismus, sondern aus dem
Bewusstsein, dass Gott gerecht, gut und souverdn handelt. Der treue Schopfer ist der Garant, dass das
Leid niemals sinnlos ist. (Psalm 31,6; Jesaja 26,3-4; Lukas 23,46; 1. Korinther 10,13; 1. Petrus 4,19)

Das Festhalten an einem guten Wandel ehrt Gott im Leiden. Petrus verbindet das Anvertrauen an
Gott mit dem fortgesetzten Tun des Guten. Der Glaube zieht sich im Leiden nicht zuriick, sondern lebt
weiterhin in Heiligkeit und Gehorsam. Die Treue im Wandel unter schwierigen Bedingungen zeigt die
Echtheit des Glaubens. Das Tun des Guten ist nicht von duBleren Umstinden abhédngig, sondern
Ausdruck der inneren Bindung an Gottes Willen. Der Glaubige lebt nicht aus Reaktion auf Verfolgung,
sondern aus Ausrichtung auf Gott. Gerade im Leiden ist die Kraft des neuen Lebens sichtbar. Die
geistliche Standhaftigkeit ist ein Zeugnis und dient zur Verherrlichung Gottes. (Psalm 37,3; Matthdus
5,16; Romer 12,21; Galater 6,9; 1. Petrus 4,19)

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, illustriert zu 1. Petrus 4,19 die

Bedeutung des Vertrauens auf Gott mit einer eindriicklichen Geschichte aus Herodot (6,86).

Seite 69 von 86



Ein Mann aus Milet vertraute in Sparta auf den Ruf der dortigen Ehrbarkeit und iibergab
einem gewissen Glaukos eine Geldsumme, die spdter seine Sohne gegen ein sicheres
Erkennungszeichen zuriickfordern sollten. Als die Sohne nach Jahren kamen, leugnete Glaukos
die Vereinbarung und bat um Bedenkzeit. Zwar gab er das Geld nach gottlicher Warnung
zurtick, doch wurde seine ganze Familie ausgeloscht — nicht wegen des Diebstahls, sondern
weil er iiberhaupt in Erwdgung gezogen hatte, das Vertrauen zu missbrauchen. Barclay zieht
daraus eine geistliche Parallele: Wenn schon menschliches Vertrauen so ernst genommen
wurde, wie viel mehr darf man dann dem vollkommen treuen Gott vertrauen? Genau dieses
Wort — sich anvertrauen — gebraucht auch Jesus in Lukas 23,46: ,, Vater, in deine Hdnde
tibergebe ich meinen Geist. “ Wer wie Christus sein Leben Gott anvertraut, kann gewiss sein,
nicht enttduscht zu werden. Der alte Ratschlag bleibt giiltig: Vertraue auf Gott — und handle
richtig (Barclay, 2003, S. 302).

Seite 70 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 4.12-19)

Zusammenfassung:

Der 1. Petrusbrief 4,12-19 ordnet das Leiden der Glaubigen ausdriicklich in den heilsgeschichtlichen
Zusammenhang der Nachfolge Christi ein. Priifungen werden nicht als ungewdhnlich oder
iiberraschend dargestellt, sondern als Teil der Gemeinschaft mit den Leiden Christi. Dieses Mit-Leiden
steht unter der Perspektive zukiinftiger Herrlichkeit, die bei der Offenbarung Christi offenbar werden
wird. Schmach um des Namens Christi willen wird nicht als Verlust, sondern als Zeichen géttlicher
Néhe verstanden, da der Geist der Herrlichkeit auf den Leidenden ruht. Zugleich wird klar
unterschieden zwischen Leiden fiir Christus und Leiden aufgrund eigener Schuld, das keinen
geistlichen Wert besitzt. Der Abschnitt betont, dass das Gericht Gottes zuerst am Haus Gottes beginnt,
wodurch die Ernsthaftigkeit christlicher Verantwortung unterstrichen wird. Dieses Gericht dient nicht
der Verdammnis, sondern der Lauterung. Im Kontrast dazu wird das Schicksal der Gottlosen als
weitaus ernster beschrieben. Die gegenwartigen Leiden der Glaubigen stehen damit im Licht einer
grofleren gottlichen Ordnung. Der Abschnitt schliet mit der Ermutigung, das eigene Leben im Leiden

dem treuen Schopfer anzuvertrauen. Leid und Vertrauen werden so untrennbar miteinander verbunden.

Anwendungen:

Leiden gehort zur Gemeinschaft mit Christus. Der Text macht deutlich, dass christliches Leiden
kein Sonderfall, sondern Ausdruck der Zugehorigkeit zu Christus ist. Die Teilnahme an seinen Leiden
weist zugleich auf die kommende Offenbarung seiner Herrlichkeit hin. Diese Einsicht gibt dem Leiden

eine klare heilsgeschichtliche Perspektive.

Nicht jedes Leiden ist geistlich gleichwertig. Der Abschnitt unterscheidet sorgféltig zwischen Leiden
um Christi willen und Leiden als Folge eigener Schuld. Nur das erstere steht unter gottlichem
Wohlgefallen. Diese Wahrheit bewahrt vor falscher Selbstrechtfertigung.

Vertrauen trigt durch das Gericht hindurch. Glaubige werden aufgerufen, sich im Leiden bewusst
dem treuen Schopfer anzuvertrauen. Gottes Gericht beginnt bei seinem Haus, aber endet nicht in

Verwerfung. Diese Perspektive verbindet Ernst, Hoffnung und Zuversicht.

Seite 71 von 86



Teil 3. Die Verantwortung der Gemeinde (1. Petrus 5,1-14)

8. Hirten und Herde - Die Verantwortung der Gemeinde (5,1-11)

8.1. Alteste sollen die Gemeinde als Hirten Gottes leiten (5,1-4)

Die Altesten tragen Verantwortung, die Gemeinde wie Hirten zu leiten. Petrus spricht als
Mitéltester die Hirten der Gemeinde direkt an. Diese Anrede zeigt, dass die Leitungsverantwortung
kein Machtamt ist, sondern geistlicher Dienst. Die Altesten sollen nicht herrschen, sondern hiiten — wie
Hirten, die die Herde Gottes betreuen. Es ist nicht ihre Herde, sondern Gottes Herde, was ihre Rolle als
Verwalter unterstreicht. Thre Berufung ist es, zu wachen, zu nédhren, zu schiitzen und zu leiten. Die
Aufgabe ist geprigt von Nihe, Fiirsorge und geistlicher Reife. Petrus spricht aus eigener Erfahrung, als
Zeuge der Leiden Christi, und verbindet Leitung mit gelebter Nachfolge. Der Dienst eines Altesten ist
eine geistliche Berufung, keine organisatorische Funktion. (Johannes 21,15-17; Apostelgeschichte
20,28; 1. Thessalonicher 5,12-13; Hebrder 13,17; 1. Petrus 5,1-2)

Die Leitung der Gemeinde soll freiwillig und aus Gottesfurcht geschehen. Petrus mahnt, dass der
Dienst nicht aus Zwang, sondern freiwillig und bereitwillig geschehen soll. Geistliche Verantwortung
kann nicht erzwungen oder mechanisch ausgefiihrt werden. Sie erwéchst aus einem inneren Ruf,
getragen von Gottesfurcht und Liebe zur Herde. Der Dienst ist keine Last, sondern ein Vorrecht.
Freiwilligkeit ist nicht Beliebigkeit, sondern Ausdruck innerer Hingabe. Wer unter Gottes Augen leitet,
dient mit einer Haltung, die ihn selbst geistlich trdgt. Der Glaubige in Leitungsverantwortung lebt aus
dem Bewusstsein, dass er Gott gegeniiber Rechenschaft ablegen muss. (Psalm 100,2; Romer 12,8; 1.
Korinther 9,16-17; 2. Korinther 5,14-15; 1. Petrus 5,2)

Machtmissbrauch widerspricht dem Wesen geistlicher Leitung. Petrus grenzt den Dienst der
Altesten deutlich von der weltlichen Vorstellung von Herrschaft ab. Sie sollen nicht als Herren iiber die
ithnen anvertraute Gemeinde auftreten, sondern als Vorbilder in ithrem Wandel dienen. Geistliche
Leitung geschieht durch Vorleben, nicht durch Druck oder Kontrolle. Der Alteste gewinnt Vertrauen
durch Integritat, nicht durch Autoritdt. Der Glaube sucht keine Stellung, sondern dient in Demut. Wer
herrschen will, verfehlt das Wesen Christi, der selbst in Niedrigkeit diente. Die Gemeinde soll das
Vorbild erkennen und freiwillig folgen, nicht aus Furcht, sondern aus geistlicher Einsicht. (Matthéus
20,25-28; 1. Korinther 11,1; 2. Korinther 1,24; Philipper 2,3-5; 1. Petrus 5,3)

Seite 72 von 86



William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 5,2-3, dass die
Aufgabe eines Altesten nicht darin besteht, sich wie ein kleiner Tyrann iiber andere zu erheben,
sondern als Hirte und Vorbild der Herde zu dienen. Der Wunsch nach Macht und Ansehen sei
tief im Menschen verankert — oft sogar stdrker als das Streben nach Reichtum. Barclay zitiert
John Milton, dessen Satan in Paradise Lost lieber in der Holle herrschen will als im Himmel zu
dienen, sowie Shakespeare, der in Measure for Measure den Menschen verspottet, der mit
kurzer Autoritdt” so handelt, dass selbst die Engel weinen miissten. Gegen dieses
Machtstreben stellt Barclay das Ideal des biblischen Hirten: selbstlose Fiirsorge,
Opferbereitschaft und liebevolle Verantwortung. Wer nach geistlichem Amt strebt, um sich iiber
andere zu erheben, hat das Wesen des Dienstes nicht verstanden. Jesus selbst lehrte seine
Jiinger, dass wahre Grofle in der Demut liegt: Wer grofs sein will, soll dienen; wer der Erste
sein will, soll der Diener aller sein (Markus 10,42-44). Diese Haltung prdgt die Leiterschaft,
wie Petrus sie beschreibt (Barclay, 2003, S. 307-308).

Christus, der Oberhirte, wird treue Leiter mit unverginglicher Herrlichkeit belohnen. Petrus
richtet den Blick auf die Zukunft: Wenn der Oberhirte erscheint, werden die treuen Hirten den
unverginglichen Ehrenkranz empfangen. Diese VerheiBung verbindet Treue im Dienst mit ewiger
Belohnung. Der Oberhirte ist Christus selbst, das vollkommene Vorbild aller geistlichen Leiter. Seine
Erscheinung ist sicher, und mit ihr die Belohnung fiir die, die seiner Herde in Treue dienten. Die
unvergéingliche Krone weist auf die bleibende Ehre hin, die Gott seinen Dienern verleiht.
Leitungsdienst ist miithsam, aber geistlich lohnend. Der Blick auf Christus erhidlt die Kraft zur
Ausdauer. (Jesaja 40,11; Johannes 10,11; 1. Korinther 9,25; 2. Timotheus 4,8; 1. Petrus 5,4)

8.2. Die Gemeinde soll in Demut miteinander umgehen (5,5-7)

Jiingere sollen sich den Alteren unterordnen, und alle einander in Demut begegnen. Petrus ruft
die Jiingeren auf, sich den Alteren unterzuordnen, was nicht auf eine bloB hierarchische Struktur zielt,
sondern auf gelebten Respekt und Lernbereitschaft. Gleichzeitig fordert er alle Glaubigen auf, sich
gegenseitig mit Demut zu bekleiden. Der Begriff ,,bekleiden‘ erinnert an das bewusste Anlegen eines
Gewandes — Demut soll zur erkennbaren Haltung im Miteinander werden. Diese Demut ist nicht
Schwiche, sondern Ausdruck geistlicher Reife und gottlicher Gesinnung. Sie fordert Einheit, Frieden
und Dienstbereitschaft in der Gemeinde. Gott segnet die Demiitigen und wirkt durch sie zum Aufbau
seines Volkes. (Spriiche 3,34; Matthius 23,12; Romer 12,10; Philipper 2,3-4; 1. Petrus 5,5)

Seite 73 von 86



Gott widersteht den Hochmiitigen, aber den Demiitigen gibt er Gnade. Petrus begriindet die
Notwendigkeit der Demut mit einem alttestamentlichen Prinzip: Gott widersteht dem Hochmiitigen,
aber dem Demiitigen gibt er Gnade. Hochmut stellt sich iiber Gottes Ordnung und sucht
Selbstverwirklichung, wihrend Demut sich Gottes Willen unterordnet. Der Hochmiitige steht unter
Gottes Widerstand, auch wenn er duflerlich religios erscheint. Gnade flie3t nur dort, wo Herz und
Haltung mit Gottes Wesen iibereinstimmen. Die Gemeinde soll deshalb nicht Status, Einfluss oder
Durchsetzungskraft suchen, sondern sich ganz in Gottes Hand begeben. Der Segen ruht auf dem, der
sich klein macht vor Gott. (Spriiche 16,18; Jesaja 57,15; Jakobus 4,6; Lukas 18,14; 1. Petrus 5,5)

Demut zeigt sich im Vertrauen auf Gottes Fiirsorge und in der Ablegung aller Sorgen. Petrus ruft
dazu auf, sich unter die méichtige Hand Gottes zu demiitigen, damit er erhdhe zur rechten Zeit. Diese
Demut ist nicht passiv, sondern aktiv: Sie driickt sich im Vertrauen auf Gottes Fiirsorge aus. Der
Gléaubige soll seine Sorgen auf ihn werfen, weil Gott sich kiimmert. Das Leben im Glauben ist gepragt
von Belastungen, Herausforderungen und Unsicherheiten. Doch die Gegenwart Gottes macht es
moglich, nicht unter der Last zu zerbrechen. Demut bedeutet, die eigene Ohnmacht zu erkennen und
Gott die Lasten anzuvertrauen. Wer sich selbst trigt, geht unter; wer sich Gott tiberlésst, wird getragen.
(Psalm 55,23; Matthdus 6,25-33; Philipper 4,6-7; Hebréer 13,5-6; 1. Petrus 5,6-7)

Hermann Strack und Paul Billerbeck, die Judaistik-Forscher, zeigen zu 1. Petrus 5,7 eine enge
Verbindung zu Psalm 55,23, wo im hebrdischen Grundtext steht: ,, Wirf auf Jahwe deine Last*
— das Wort yehavcha (727°) wird dabei aus dem Aramdischen mit yehava als , Last*
verstanden. Auch die Septuaginta — die griechische Ubersetzung des Alten Testaments —
tibertrigt diesen Gedanken mit ,, Wirf deine Sorge auf den Herrn“. Der Targum, eine
aramdische Ubersetzung und Auslegung der hebrdischen Bibel, deutet den Vers leicht anders
mit ,, Wirf auf Jahwe deine Hoffnung“. Ein Midrasch (Genesis Rabba 79) erzihlt zudem, wie
rabbinische Gelehrte durch den Sprachgebrauch eines arabischen Kaufmanns erkannten, dass
yehava tatsdchlich ,,Last” bedeutet — ein sprachlicher Beleg, der ihre Schriftauslegung
bestdtigte. Damit wird deutlich, dass Petrus in 1. Petrus 5,7 nicht nur ein geistliches Prinzip

formuliert, sondern sich in eine lange jiidische Tradition stellt, die zur vertrauensvollen
Ubergabe aller Lasten an Gott aufruft (Strack und Billerbeck, 19221926, 1. Petrus 5,7).

Seite 74 von 86



8.3. Wachsamkeit gegeniiber dem Widersacher des Glaubens
(5,8-9)

Geistliche Niichternheit und Wachsamkeit sind notwendig wegen des geistlichen Feindes. Petrus
ruft zur Niichternheit und Wachsamkeit auf, weil der Widersacher, der Teufel, wie ein briillender Lowe
umhergeht. Diese Bildsprache zeigt die Bedrohlichkeit und Zielgerichtetheit des geistlichen Angriffs.
Der Teufel sucht, wen er verschlingen kann — nicht durch offenen Angriff allein, sondern oft durch
Téuschung, Versuchung oder Verunsicherung. Der Glaube darf sich nicht in Sicherheit wiegen,
sondern soll mit klarem Sinn und geistlichem Gespiir leben. Wachsamkeit bedeutet nicht Angst,
sondern geistliche Aufmerksamkeit, die aus dem Wort Gottes gespeist ist. Wer geistlich wach lebt,
erkennt die Gefahren und steht im Schutz Gottes. (Spriiche 4,23; Matthédus 26,41; 2. Korinther 2,11;
Epheser 6,11; 1. Petrus 5,8)

Der Gléubige soll dem Teufel im festen Glauben widerstehen. Petrus fordert nicht zum Riickzug
auf, sondern zum aktiven Widerstand gegen den Teufel — im festen Glauben. Der Widerstand geschieht
nicht aus eigener Kraft, sondern aus der Wahrheit und den VerheiBungen Gottes. Der Glaube weil3,
dass der Feind besiegt ist und Christus der Sieger bleibt. Standhaftigkeit ist kein duflerer Trotz, sondern
inneres Vertrauen in die Treue Gottes. Der Teufel kann den Glaubigen nicht iiberwinden, wenn dieser
in der Gemeinschaft mit Christus bleibt. Die Waffenriistung Gottes schiitzt im Kampf, und das Wort ist
das entscheidende Schwert. Widerstand beginnt mit geistlicher Klarheit und endet im Sieg. (2.
Korinther 10,4; Epheser 6,13-17; Jakobus 4,7; 1. Johannes 4,4; 1. Petrus 5,9)

Der Gliubige ist im Leiden nicht allein, sondern Teil einer weltweiten Gemeinschaft. Petrus
erinnert daran, dass dieselben Leiden auch an der Briiderschaft in der Welt vollzogen werden. Diese
Aussage soll trosten und zur Ausdauer ermutigen. Das Leiden um Christi willen ist kein Einzelfall,
sondern geistliche Realitét fiir die ganze Gemeinde. Der Glaubige leidet nicht isoliert, sondern ist
eingebettet in eine geistliche Gemeinschaft, die durch denselben Herrn getragen wird. Die Erkenntnis
gemeinsamer Priifungen fordert Demut, Mitleid und geistliche Verbundenheit. Der Glaube ist kein
individueller Weg, sondern Teil einer von Gott gefiihrten und bewahrten weltweiten Gemeinde.
(Johannes 16,33; Romer 8,36-37; 1. Korinther 10,13; Galater 6,2; 1. Petrus 5,9)

8.4. Gottes Gnade stiarkt und festigt sein Volk (5,10-11)

Gott selbst vollendet, stirkt, kriftigt und griindet die Seinen nach dem Leiden. Petrus bezeugt,
dass der Gott aller Gnade die Glaubigen nach einer kurzen Leidenszeit selbst vollkommen machen,

stairken, kriftigen und griinden wird. Diese vier Verben zeigen die umfassende geistliche

Seite 75 von 86



Wiederherstellung, die Gott an seinem Volk wirkt. Leiden ist nicht das Ende, sondern der Weg zur
Festigung. Der Glaube steht unter gottlicher Fiirsorge und wird durch Priifungen nicht zerstort,
sondern gefestigt. Die Gnade, die zum ewigen Leben berufen hat, ist auch die Kraftquelle in der
Gegenwart. Der Glaubige lebt in der Gewissheit, dass Gott den Anfang und das Ende in seiner Hand
hilt. Alle geistliche Stirke kommt von ihm. (Psalm 138,7-8; Jesaja 40,29-31; Romer §,28-30;
Philipper 1,6; 1. Petrus 5,10)

Alle Herrlichkeit und Macht gehoren dem ewigen Gott. Petrus schliefit diesen Abschnitt mit einem
Doxologievers: Thm sei die Herrlichkeit und die Macht von Ewigkeit zu Ewigkeit. Diese Anbetung
richtet den Blick weg vom Leiden hin zur Herrlichkeit Gottes. Der Glaube bekennt, dass alle Ehre und
Autoritdt allein bei Gott liegen. Diese Herrlichkeit ist ewig, nicht voriibergehend. Im Angesicht von
Priifungen, geistlichen Kédmpfen und innerer Schwachheit bleibt dieser Lobpreis die Mitte der
Zuversicht. Wer Gott verherrlicht, erkennt seine Allmacht an und lebt aus dem Vertrauen in seine
Treue. Die Gemeinde lebt nicht aus Sichtbarkeit, sondern im Blick auf die unsichtbare Herrlichkeit. (1.
Chronik 29,11; Romer 11,36; Epheser 3,20-21; Judas 24-25; 1. Petrus 5,11)

Seite 76 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 5.1-11)

Zusammenfassung:

Der 1. Petrusbrief 5,1-11 bildet den abschlieBenden Abschnitt des Briefes und verbindet Weisungen fiir
Gemeindeleitung, Gemeindeleben und geistlichen Kampf zu einem konzentrierten Schlussappell.
Zunichst richtet sich Petrus an die Altesten und beschreibt ihren Dienst nicht als Machtausiibung,
sondern als freiwilligen, vorbildlichen Hirtendienst nach dem Vorbild Christi. Christus selbst erscheint
als der oberste Hirte, vor dessen Offenbarung die treue Leitung ihren Lohn empfangen wird.
AnschlieBend wendet sich Petrus an die gesamte Gemeinde und ruft zu gegenseitiger Unterordnung
und Demut auf. Hochmut wird als Haltung entlarvt, der Gott widersteht, wiahrend Demut unter Gottes
méchtiger Hand zur Erhéhung fiihrt. Sorgen sollen bewusst Gott anvertraut werden, da er fiirsorglich
handelt. Der Abschnitt macht deutlich, dass christliches Leben nicht spannungsfrei ist, sondern
inmitten geistlicher Anfechtung stattfindet. Der Widersacher wird als realer Gegner beschrieben, dem
mit Wachsamkeit und festem Glauben widerstanden werden soll. Das Leiden der Glaubigen wird dabei
in einen weltweiten Zusammenhang gestellt, da es Teil der gemeinsamen Erfahrung der Gemeinde
Gottes ist. Zugleich wird betont, dass dieses Leiden zeitlich begrenzt bleibt. Am Ende steht eine
machtvolle Zusage: Gott selbst wird nach kurzer Leidenszeit wiederherstellen, stdrken und festigen.

Der Brief schlie3t mit einem Lob auf Gottes Herrschaft und Macht, die alle Umsténde iiberragt.

Anwendungen:

Geistliche Leitung geschieht im Dienst, nicht in Macht. Der Text zeigt, dass biblische
Gemeindeleitung von Vorbild, Hingabe und Verantwortung geprégt ist. Autoritédt entsteht nicht durch
Zwang, sondern durch geistliche Reife. Diese FEinsicht schiitzt Gemeinde vor Missbrauch und

Uberhéhung von Leitern.

Demut ordnet das Leben unter Gottes Hand. Der Abschnitt macht deutlich, dass Demut keine
Schwiche, sondern bewusste Unterordnung unter Gottes Wirken ist. Sorgen diirfen abgegeben werden,

weil Gott sich kiimmert. Diese Perspektive verbindet Vertrauen und Gelassenheit.

Leiden und Anfechtung stehen unter Gottes Ziel. Der geistliche Kampf ist real, aber zeitlich
begrenzt. Gott selbst fiihrt durch Leiden hindurch zur Festigung des Glaubens. Diese Wahrheit schenkt
Standhaftigkeit und Hoffnung bis zur endgiiltigen Herrlichkeit.

Seite 77 von 86



9. Abschluss und Segenswiinsche (5,12-14)

9.1. Der Brief ist ein Zeugnis der Gnade Gottes (5,12)

Der Brief wurde durch Silvanus iibermittelt und ist ein Zeugnis der Gnade Gottes. Petrus nennt
Silvanus als den, durch den er den Brief kurz geschrieben hat, was auf die Funktion als Schreiber oder
Uberbringer hindeutet. Silvanus war ein bewéhrter Mitarbeiter in der friihen Gemeinde, bekannt aus
den Paulusbriefen. Der Apostel beschreibt seinen Brief als ein ,kurzes® Schreiben, obwohl es
inhaltlich reich und tiefgriindig ist. Die Kiirze bezieht sich auf den Umfang, nicht auf die Bedeutung.
Das zentrale Anliegen ist, zu ermahnen und zu bezeugen, dass dies die wahre Gnade Gottes ist. Petrus
bezieht sich damit auf die gesamte Lehre des Briefes: Leiden, Hoffnung, Heiligung und
Standhaftigkeit. Die Gnade ist nicht abstrakt, sondern zeigt sich im téglichen Leben der Glaubigen.
(Apostelgeschichte 15,22; 1. Thessalonicher 1,1; 2. Korinther 1,19; Titus 2,11-12; 1. Petrus 5,12)

Der Gliubige soll in der Gnade Gottes standhaft bleiben. Petrus schliefft mit einer eindringlichen
Ermahnung: In dieser Gnade sollt ihr stehen. Die Gnade Gottes ist nicht nur der Anfang des
Glaubenslebens, sondern auch dessen Fundament und Kraftquelle. Standhaftigkeit in der Gnade
bedeutet, sich nicht durch Verfolgung, Versuchung oder Zweifel aus der geistlichen Ausrichtung
bringen zu lassen. Der Glaube steht nicht auf Gefiihl, Erfahrung oder Leistung, sondern auf der Gnade,
die in Christus offenbart ist. Wer in dieser Gnade steht, wird getragen, veridndert und zur Vollendung
gefiihrt. Der Aufruf zur Standhaftigkeit ist ein Aufruf zum Vertrauen. (Romer 5,1-2; 1. Korinther
15,1-2; 2. Thessalonicher 2,15; Hebréer 13,9; 1. Petrus 5,12)

9.2. Griifle aus der Gemeinde und Ermutigung zur Liebe
untereinander (5,13-14)

Petrus sendet Griifle aus Babylon und von Markus, seinem geistlichen Sohn. Petrus erwihnt, dass
ihn die Mitauserwihlte in Babylon griiit — eine symbolische Umschreibung fiir Rom, die an das Exil
Israels erinnert und die geistliche Spannung zwischen Gemeinde und Welt ausdriickt. Die Gemeinde in
Rom wird als miterwdhlt bezeichnet, was die geistliche Verbundenheit aller Glaubigen in Christus
unterstreicht. Ebenso griifit Markus, den Petrus als seinen Sohn bezeichnet, was auf eine geistliche
Beziehung hinweist. Markus war ein enger Mitarbeiter und der Verfasser des nach ihm benannten

Evangeliums. Diese personlichen Griile zeigen die enge Gemeinschaft innerhalb der frithen

Seite 78 von 86



Gemeinde, trotz rdumlicher Entfernung. (Apostelgeschichte 12,12; Kolosser 4,10; 2. Timotheus 4,11;
Oftenbarung 17,5; 1. Petrus 5,13)

C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, fasst zum Thema
Erwdhlung zusammen, dass die entsprechenden hebrdischen und griechischen Begriffe in
beiden Testamenten konsequent das Wdihlen oder Erwdhltsein bezeichnen und dabei sowohl
menschliches als auch gottliches Wdihlen umfassen. In gottlichem Sinn kann Erwdhlung
gemeinschaftlich verstanden werden, etwa bezogen auf Israel oder die Gemeinde, sowie
individuell im Blick auf einzelne Gldubige. Sie geschieht nach der Vorsehung Gottes und allein
aus Gnade, vollig unabhdngig von menschlichem Verdienst, und griindet ausschlieflich auf
Gottes souverdner Willensentscheidung. Scofield betont weiter, dass Erwdhlung einerseits den
souverdnen Gnadenakt Gottes meint, durch den er bestimmte Menschen fiir sich selbst
auswahlt, und andererseits den souverdnen Akt, durch den Gott Erwdhlite zu einem besonderen
Dienst bestimmt. Damit verbindet die Schrift Erwdhlung sowohl mit Errettung als auch mit
Beaufiragung zum Dienst im Heilsplan Gottes (Scofield, 2015, S. 1540).

William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, weist zu 1. Petrus 5,13 darauf hin, dass
die feminine Formulierung , die Mitauserwdhlite in Babylon* nicht zwingend eine
Ortsgemeinde bezeichnen muss. Im Griechischen gibt es kein eigenes Wort fiir , Kirche*,
sodass auch die Deutung auf eine bestimmte Frau méglich ist. Barclay hdlt es fiir plausibel,
dass sich die Wendung auf die Ehefrau des Petrus bezieht. Aus 1. Korinther 9,5 ist bekannt,
dass sie ihren Mann auf Missionsreisen begleitete. Der Kirchenvater Clemens von Alexandria
berichtet sogar, dass sie als Mdrtyrerin starb — hingerichtet vor den Augen des Petrus, der sie
mit den Worten ,, Gedenke des Herrn* ermutigte. Ihre Treue und ihr mutiges Zeugnis machten

sie zu einer bekannten Gestalt der Urgemeinde (Barclay, 2003, S. 320).

Die Gemeinde soll sich im Zeichen des Friedens und der Liebe begegnen. Petrus ruft dazu auf,
einander mit dem Kuss der Liebe zu griiBen — ein Ausdruck geistlicher Zuneigung und Einheit. Diese
Form des Grulles war in der frithen Gemeinde Zeichen herzlicher Gemeinschaft, Reinheit und Frieden.
Der abschlieBende Segenswunsch ,,Friede sei mit euch allen, die in Christus seid* fasst das Anliegen
des gesamten Briefes zusammen. Der Friede ist nicht die Abwesenheit von Verfolgung, sondern die
innere Ruhe und Gewissheit, die aus der Gemeinschaft mit Christus erwichst. Die Gliaubigen sind
durch Leiden verbunden, aber in Christus geborgen. Die Gemeinde lebt im Frieden Gottes, auch wenn
sie in einer feindlichen Welt steht. (Romer 15,33; 1. Korinther 16,20; 2. Korinther 13,12; Philipper 4,7,
1. Petrus 5,14)

Seite 79 von 86



William Barclay, der neutestamentliche Kommentator, erkldrt zu 1. Petrus 5,14, dass die
Ermahnung zum ,, Kuss der Liebe “ weit mehr war als eine hofliche Floskel — sie war tiber viele
Jahrhunderte ein fester und heiliger Bestandteil christlicher Gemeinschaft und
Gottesdienstpraxis. Der Ursprung liegt in der jiidischen Tradition, in der Schiiler ihren Rabbi
mit einem Kuss begriifsten, so wie Judas Jesus mit einem Kuss verriet (Markus 14,44). Jesus
selbst beklagte, dass ihm ein solcher Ausdruck der Wertschdtzung verwehrt blieb (Lukas 7,45).
Auch Paulus fordert in mehreren Briefen zum ,, heiligen Kuss “ auf (z. B. Romer 16,16).

In der friihen Kirche wurde der Kuss zum Zeichen des Friedens und der Versohnung,
besonders im Zusammenhang mit dem Abendmahl. Tertullian fragte: ,, Welche Gebetshandlung
ist vollstindig ohne den heiligen Kuss? “ Augustinus sah darin die sichtbare Bestdtigung des
inneren Friedens. Justin der Mdrtyrer beschreibt, dass dieser Kuss direkt nach dem Gebet und
vor der Darreichung von Brot und Wein stattfand. Der Kuss wurde als Ausdruck wahrer,
ungeheuchelter Liebe gegeben und sollte zeigen, dass alle Verletzungen vergeben und die
Einheit in Christus gelebt wurde. Cyrill von Jerusalem betonte, dass durch diesen Kuss die

Seelen miteinander verschmolzen und alle Erinnerungen an Unrecht iiberwunden seien.

Doch gerade weil der Kuss so bedeutungsvoll war, war er auch anfdllig fiir
Missbrauch. Athenagoras warnte, dass schon der leiseste unreine Gedanke beim Friedenskuss
vom ewigen Leben ausschlieffen kénne. Origen mahnte zur Echtheit und Reinheit dieses
Zeichens — es diirfe nicht wie der Kuss des Judas sein. Klemens von Alexandrien kritisierte
scharf jene, die den Kuss schamlos missbrauchten, was der Kirche Anstof8 und Geriichte
einbrachte. Tertullian wies darauf hin, dass selbst heidnische Ehemdnner Anstofs daran

nahmen, dass ihre Frauen in der Gemeinde auf diese Weise begriifst wurden.

Um Missverstdndnissen vorzubeugen, wurde der Friedenskuss in der westlichen Kirche
zunehmend reguliert. Schon in den Apostolischen Konstitutionen des 4. Jahrhunderts wurde
festgelegt, dass Mdnner Mdnner und Frauen Frauen kiissen sollten. Diese Form hielt sich bis
ins 13. Jahrhundert. Spdter wurden Ersatzhandlungen eingefiihrt, etwa ein kleines
Kreuzigungstablett, das herumgereicht und gekiisst wurde. In den orientalischen Kirchen lebt
der Brauch bis heute fort — in der griechischen Kirche real, in der armenischen Kirche ersetzt

durch eine respektvolle Verbeugung.

Dariiber hinaus war der Kuss in der friihen Kirche Teil anderer wichtiger Akte:
Getaufte wurden zur Begriifung in die Gemeinde gekiisst, neu ordinierte Bischofe erhielten
,,den Kuss im Herrn*, Ehen wurden mit einem Kuss besiegelt, Sterbende kiissten das Kreuz und

wurden selbst von Anwesenden gekiisst, ebenso die Toten vor ihrer Beerdigung.

Barclay schliefit mit der Beobachtung, dass der Friedenskuss aus einer Zeit stammt, in

der die Kirche eine lebendige Gemeinschaft war — eine geistliche Familie, in der man einander

Seite 80 von 86



kannte und liebte. In der modernen Kirche mit oft anonymen Grofigemeinden wdre ein solches
Zeichen kaum noch mehr als eine blofe Formalitit. Der Friedenskuss starb, weil die wahre
Gemeinschaft verlorenging. Doch Petrus beendet seinen Brief mit einem bleibenden Wunsch:
., Friede sei mit euch allen, die in Christus seid“ — ein gottlicher Friede, der grdfier ist als jede

Not der Welt (Barclay, 2003, S. 322—-325).

Seite 81 von 86



Zusammenfassung und Anwendungen (1. Petrus 5.12-14)

Zusammenfassung:

Der 1. Petrusbrief 5,12-14 bildet den kurzen, aber theologisch bedeutsamen Abschluss des Briefes.
Petrus weist darauf hin, dass er durch Silvanus geschrieben hat, den er als treuen Bruder bezeichnet,
was die Zuverldssigkeit und den seelsorgerlichen Charakter des Briefes unterstreicht. Der gesamte
Brief wird als ernsthafte Ermahnung und zugleich als wahres Zeugnis der Gnade Gottes
zusammengefasst. Die Adressaten werden aufgefordert, fest in dieser Gnade zu stehen, was den
zentralen Zweck des Schreibens noch einmal klar formuliert. Die Gemeinde wird in ihrer
Verbundenheit mit anderen Gldubigen gesehen, symbolisch ausgedriickt durch den Grufl aus
»Babylon*, das als Bild fiir die gegenwirtige Weltordnung verstanden werden kann. Die Erwéhnung
von Markus verweist auf gewachsene Gemeinschaft und geistliche Verbundenheit im Dienst. Der
abschlieende Friedensgrufl richtet sich an alle, die in Christus sind, und fasst die Hoffnung des
Briefes zusammen. Der Abschnitt verbindet personliche Néhe, apostolische Autoritdt und geistliche
Ermutigung. Er zeigt, dass Lehre, Ermahnung und Gemeinschaft zusammengehdren. Der Brief endet

nicht mit Forderung, sondern mit Zuspruch des Friedens Gottes.

Anwendungen:

Gottes Gnade ist der feste Standpunkt des Glaubens. Der Abschnitt macht deutlich, dass der
gesamte Brief als Zeugnis der wahren Gnade Gottes verstanden werden will. Christliches Leben

beginnt, besteht und endet in dieser Gnade. Diese Einsicht verankert Glauben dauerhaft in Gottes
Handeln.

Gemeinschaft triagt den Dienst. Die personlichen Griile zeigen, dass geistlicher Dienst nie isoliert
geschieht. Beziehungen, Treue und gegenseitige Unterstiitzung pridgen den apostolischen Auftrag.

Diese Wahrheit starkt das Verstdndnis von Gemeinde als geistliche Familie.

Frieden ist das Ziel gottlicher Ermutigung. Der abschlieBende Friedensgrul fasst die Hoffnung des
Briefes zusammen. Trotz Leiden und Anfechtung steht Gottes Friede iiber allem. Diese Perspektive

rundet den Brief mit Zuversicht und Ruhe ab.

Seite 82 von 86



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 83 von 86



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Barclay, W. (2003) The Letters of James and Peter. 3rd ed. fully rev. and updated. Louisville, KY;
London: Westminster John Knox Press (The New Daily Study Bible).

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Fruchtenbaum, A.G. (2005) The Messianic Jewish Epistles: Hebrews, James, First Peter, Second
Peter, Jude. 1st ed. Tustin, CA: Ariel Ministries.

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Krimmer, H. (2007) ,,Der erste Petrus-Brief*, in Maier, G. (Hrsg.) 1. & 2. Petrusbrief, 1., 2. & 3.
Johannesbrief, Hebréerbrief, Jakobusbrief und Judasbrief. Holzgerlingen: Hénssler (Edition C
Bibelkommentar Neues Testament), S. 7—172.

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 7001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

Seite 84 von 86



MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary: The Epistles (1 Peter). electronic ed. Nashville:

Thomas Nelson.

Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies” Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounce'’s Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament: an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—-1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922—-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

Seite 85 von 86



The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 86 von 86



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Die Gemeinde
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1. Die Hoffnung des Gläubigen (1. Petrus 1,1-2,10)
	1. Die lebendige Hoffnung durch Christus (1,1-12)
	1.1. Gott erwählt und heiligt sein Volk (1,1-2)
	1.2. Die lebendige Hoffnung durch die Auferstehung Jesu (1,3-5)
	1.3. Freude in Prüfungen und Bewährung des Glaubens (1,6-9)
	1.4. Die Propheten haben von dieser Gnade gezeugt (1,10-12)

	2. Heiligung als Antwort auf Gottes Gnade (1,13-25)
	2.1. Ein geheiligtes Leben beginnt mit klarem Denken (1,13)
	2.2. Gott ruft sein Volk zur Heiligkeit, weil er heilig ist (1,14-16)
	2.3. Die Erlösung durch das kostbare Blut Christi (1,17-21)
	2.4. Liebe als Kennzeichen der Wiedergeborenen (1,22-25)

	3. Das geistliche Haus Gottes und die königliche Priesterschaft (2,1-10)
	3.1. Gläubige sollen alles ablegen, was dem Wachstum schadet (2,1-3)
	3.2. Christus ist der lebendige Stein, auf dem die Gemeinde erbaut ist (2,4-6)
	3.3. Die Gläubigen sind eine königliche Priesterschaft (2,7-10)

	Teil 2. Das Leben als Christ in der Welt (1. Petrus 2,11-4,19)
	4. Christliches Verhalten in der Gesellschaft (2,11-25)
	4.1. Gläubige sollen ein vorbildliches Leben unter Ungläubigen führen (2,11-12)
	4.2. Gehorsam gegenüber staatlicher Autorität um Christi willen (2,13-17)
	4.3. Nachfolge Christi im Ertragen von ungerechtem Leid (2,18-25)

	5. Die Ehe und der Umgang mit Anfeindungen (3,1-22)
	5.1. Die Verantwortung der Frau in der Ehe (3,1-6)
	5.2. Die Verantwortung des Mannes in der Ehe (3,7)
	5.3. Einheit, Liebe und Demut als Schutz vor Anfeindungen (3,8-12)
	5.4. Leiden um der Gerechtigkeit willen als Ehre (3,13-17)
	5.5. Christus als Vorbild im Leiden und der Sieg über das Böse (3,18-22)

	6. Leben für den Willen Gottes trotz Leidens (4,1-11)
	6.1. Der alte Lebensstil liegt hinter uns (4,1-6)
	6.2. Ein heiliges Leben in der Erwartung des nahen Endes (4,7-9)
	6.3. Der Dienst mit den empfangenen Gaben zur Ehre Gottes (4,10-11)

	7. Standhaftigkeit im Leid und Gottes Verherrlichung (4,12-19)
	7.1. Leiden als Teil des christlichen Lebens (4,12-14)
	7.2. Kein Christ soll wegen eigener Schuld leiden (4,15-16)
	7.3. Gottes Gericht beginnt beim Haus Gottes (4,17-18)
	7.4. Wer leidet, soll sich Gott anvertrauen (4,19)

	Teil 3. Die Verantwortung der Gemeinde (1. Petrus 5,1-14)
	8. Hirten und Herde - Die Verantwortung der Gemeinde (5,1-11)
	8.1. Älteste sollen die Gemeinde als Hirten Gottes leiten (5,1-4)
	8.2. Die Gemeinde soll in Demut miteinander umgehen (5,5-7)
	8.3. Wachsamkeit gegenüber dem Widersacher des Glaubens (5,8-9)
	8.4. Gottes Gnade stärkt und festigt sein Volk (5,10-11)

	9. Abschluss und Segenswünsche (5,12-14)
	9.1. Der Brief ist ein Zeugnis der Gnade Gottes (5,12)
	9.2. Grüße aus der Gemeinde und Ermutigung zur Liebe untereinander (5,13-14)

	Quellen

