Hesekiel

Gottes Herrlichkeit, Gericht und zukiinftige

Wiederherstellung Israels

Stand: Dezember 2025

von
Paul Timm



Seite 2 von 155



Impressum / Copyright-Seite

Aktueller Stand: Dezember 2025

Copyright © 2025 Paul Timm

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des Autors in

irgendeiner Form vervielfaltigt, verbreitet oder elektronisch gespeichert werden.

Bibelzitate:

Sofern nicht anders gekennzeichnet, stammen die Bibelzitate in diesem Kommentar aus der

personlichen Ubersetzung des Autors.

Die in dieser Reihe verwendeten weiteren Bibeliibersetzungen und ihre Abkiirzungen sind im Vorwort

zur Kommentarreihe Schritte durch die Schrift erldutert.
ISBN:

Kontakt: paultimmsdg@gmail.com

Seite 3 von 155



Gliederung

Impressum / Copyright-Seite 3
Gliederung 4
Einfiihrung 9
1. Titel und Art des Buches 9
2. Autor, Zeit und Abfassung 10
3. Empfanger, Hintergrund und Umfeld 11
4. Historische und theologische Themen 12
4.1. Historische Themen 12
4.2. Theologische Themen 12
5. Biblische Lehre des Buches 14
5.1. Die Schrift 14
5.2. Gott der Vater 14
5.3. Gott der Sohn 15
5.4. Gott der Heilige Geist 15
5.5. Der Mensch und die Siinde 16
5.6. Die Erlosung 16
5.7. Das Volk Israel und die Nationen 17
5.8. Engel, Satan und Ddmonen 17
5.9. Die Lehre von den letzten Dingen 18
6. Grobgliederung 19
7. Zusammenfassung und Anwendungen 23
7.1. Zusammenfassung 23
7.2. Anwendungen 23
8. Studienfragen zum Weiterdenken 24
Kommentierung 26

Teil 1: Berufung des Propheten und erste Gerichtsbotschaften (Hesekiel 1-3) 26
1. Vision der Herrlichkeit Gottes (1,1-28) 26
1.1. Himmlische Erscheinung - die vier lebendigen Wesen (1,1-14) 26

Seite 4 von 155



1.2. Rider und der Thron Gottes (1,15-28)
2. Berufung Hesekiels zum Wichter fiir Israel (2,1-3,27)
2.1. Sendung zu einem widerspenstigen Volk (2,1-7)
2.2. Ubergabe der Buchrolle mit Klage und Weherufen (2,8-10)
2.3. Auftrag zum Reden trotz Widerstand (3,1-11)
2.4. Transport des Propheten durch den Geist Gottes (3,12-27)

29
34
34
36
37
39

Teil 2: Zeichenhandlungen und Gerichtsworte gegen Jerusalem (Hesekiel 4-24)43

3. Zeichenhandlungen als Warnung vor dem Gericht (4,1-5,17)
3.1. Modell von Jerusalem und Belagerung (4,1-3)
3.2. Liegen auf der Seite - Dauer des Gerichts (4,4-8)
3.3. Symbolisches Brot - Mangel und Unreinheit (4,9-17)

3.4. Haarschneiden und Verteilung - Gericht tiber das Volk (5,1-17)

4. Reden iiber Israels Siinde und Gottes Zorn (6,1-7,27)
4.1. Zerschlagung der Hohen und Gotzenbilder (6,1-14)
4.2. Das Ende - Katastrophe iiber das Land (7,1-27)

43
43
44
45
47
51
51
52

5. Vision des entweihten Tempels und des kommenden Gerichts (8,1-11,25) 57

5.1. Gotzendienst im Tempel (8,1-18)
5.2. Gericht durch die himmlischen Vollstrecker (9,1-11)
5.3. Die Herrlichkeit Gottes weicht vom Tempel (10,1-22)

5.4. Gerichtsworte und Verheilung eines neuen Geistes (11,1-25)

6. Weitere Zeichenhandlungen und Warnungen (12,1-19,14)
6.1. Exil als Zeichenhandlung (12,1-20)
6.2. Falsche Propheten und Prophetinnen (13,1-23)
6.3. Fiihrer Israels und das treulose Volk (14,1-23)

6.4. Gleichnisse: Feuriger Ofen, unfruchtbarer Weinstock (15,1-8)

6.5. Jerusalem als treulose Braut (16,1-63)

57
59
61
63
68
68
70
71
73
74

6.6. Sprichwort vom sauren Wein und die individuelle Verantwortung (18,1-32)77

6.7. Klage iiber die Fiirsten Israels (19,1-14)
7. Geschichtliche Riickblicke und gottliche Anklagen (20,1-24,27)

79
82

Seite 5 von 155



7.1. Israels rebellische Geschichte (20,1-44) 82

7.2. Schwertgericht und Warnung an Jerusalem (21,1-32) 84
7.3. Siinde Jerusalems - das blutige Kesselbild (22,1-23,49) 86
7.4. Tod der Frau Hesekiels - Symbol fiir Jerusalems Untergang (24,1-27) 88
Teil 3: Gerichtsworte gegen die Nationen (Hesekiel 25-32) 91
8. Gericht iiber die Nachbarvolker (25,1-28,26) 91
8.1. Ammon, Moab, Edom, Philistda (25,1-17) 91
8.1.1. Gericht Gber Ammon (25,1-7) 91
8.1.2. Gericht Uber Moab (25,8-11) 92
8.1.3. Gericht tiber Edom (25,12-14) 93
8.1.4. Gericht Uber Philistaa (25,15-17) 93
8.2. Tyrus - Fall des Handelsreiches (26,1-28,19) 94
8.2.1. Gericht Uber die Stadt Tyrus (26,1-21) 94
8.2.2. Klagelied Uber Tyrus als Handelsmacht (27,1-36) 96
8.2.3. Stolz und Fall des Firsten von Tyrus (28,1-19) 97
8.3. Sidon - Gericht und zukiinftige Heilung Israels (28,20-26) 98
9. Gericht iiber Agypten (29,1-32,32) 101
9.1. Pharaos Stolz und Untergang (29,1-21) 101
9.2. Agyptens Fall und die Klage iiber seine GroBe (30,1-26) 102
9.3. Vergleich mit Assyrien und Todesschattental (31,1-32,32) 104
Teil 4: Die Verantwortung der Fiihrer und der Fall Jerusalems (Hesekiel 33-39)107
10. Die Verantwortung des Wichters (33,1-33) 107
10.1. Die Pflicht zur Warnung (33,1-9) 107
10.2. Umkehr ist mdglich - Gott hat Wohlgefallen an der BuB3e (33,10-20) 108
10.3. Reaktion des Volkes auf Hesekiels Botschaft (33,21-33) 109
11. Die falschen Hirten und die Verheillung des guten Hirten (34,1-31) 112
11.1. Gericht iiber die schlechten Hirten (34,1-10) 112
11.2. VerheiBung des kommenden Hirten - messianische Zukunft (34,11-31)113
12. Gericht iiber Edom - Israels Feind (35,1-15) 116

Seite 6 von 155



13. VerheifBlung der Wiederherstellung Israels (36,1-38) 118

13.1. Segnung des Landes und Umkehr des Volkes (36,1-15) 118
13.2. Der neue Bund - neues Herz und Geist (36,16-38) 119
14. Die Vision der Totengebeine und nationale Wiedergeburt (37,1-28) 122
14.1. Auferweckung der Totengebeine - Wiederherstellung Israels (37,1-14)122
14.2. Vereinigung von Juda und Israel unter einem Konig (37,15-28) 123
15. Gog und Magog - Endzeitlicher Angriff und Gottes Sieg (38,1-39,29) 126
15.1. Angriff Gogs und gottliches Eingreifen (38,1-23) 126
15.2. Vernichtung der Feinde und Reinigung Israels (39,1-29) 128
Teil 5: Die Vision des zukiinftigen Tempels und Reiches (Hesekiel 40-48) 131
16. Der zukiinftige Tempel (40,1-43,27) 131
16.1. MaB3e und Aufbau des Tempels (40,1-42,20) 131
16.1.1. Einleitung zur Vision und Zeitangabe (40,1-4) 131
16.1.2. Das 6stliche Tor und die MaBe des &uBeren Vorhofs
(40,5-27) 132
16.1.3. Der innere Vorhof und die Zugange (40,28-47) 134
16.1.4. Die Tempelhalle, das Heiligtum und das Allerheiligste
(40,48-41,26) 134
16.1.5. Die Priesterkammern und das MaB des Tempelbezirks
(42,1-20) 136
16.2. Die Riickkehr der Herrlichkeit Gottes (43,1-12) 137
16.3. Anweisungen fiir den Altar und den Opferdienst (43,13-27) 138
17. Ordnung des Gottesdienstes und der Priester (44,1-46,24) 141
17.1. Vorschriften fiir den Zutritt und den priesterlichen Dienst (44,1-31) 141
17.2. Landanteile fiir den Fiirsten und die Leviten (45,1-17) 142
17.3. Feste und Sabbate - Gottesdienst im messianischen Reich (45,18-46,24)143
17.3.1. Reinigungsritual zum Jahresbeginn (45,18-20) 143

17.3.2. Vorschriften fur Passah und Laubhuttenfest (45,21-25) 144

17.3.3. Sabbat- und Neumondregelungen sowie Opferdienst
(46,1-15) 145

Seite 7 von 155



17.3.4. Regelungen fur den Frsten, Erbrecht und Tempelordnung

(46,16-24) 146

18. Das lebendige Wasser und die Landverteilung (47,1-48,35) 148
18.1. Der Fluss vom Tempel - Segen fiir das Land (47,1-12) 148

18.2. Grenzen des Landes und Zuteilung an die Stimme (47,13-48,29) 149

18.3. Die Stadt des HERRN - ,,Der HERR st hier* (48,30-35) 150
Quellen 154

Seite 8 von 155



Einfiihrung

1. Titel und Art des Buches

Das Buch Hesekiel ist ein prophetisches Werk mit apokalyptischen und visionéiren Elementen.
Der Titel geht auf den Verfasser Hesekiel zuriick, einen Priester und Propheten, der im babylonischen
Exil wirkte. Das Buch gehort zur alttestamentlichen Prophetie und verbindet biografische, symbolische
und visiondre Elemente. Zentrale Themen sind das Gericht {iber Israel und die Volker, die Heiligkeit
Gottes und die zukiinftige Wiederherstellung des Volkes. Die apokalyptischen Visionen, wie z. B. die
Herrlichkeitserscheinung in Kapitel 1 oder der neue Tempel ab Kapitel 40, zeigen Gottes souverdnes
Handeln iiber Zeit und Raum hinweg. Das Buch fordert zur Umkehr auf, bietet aber auch Hoffnung auf
geistliche und nationale Erneuerung. (Hesekiel 1,1-3; 2,1-10; 37,1-14)

Hesekiel offenbart Gottes Herrlichkeit und Wiederherstellungsplan durch prophetische Bilder.
Das Buch Hesekiel stellt Gottes Wirken in visionédrer Sprache dar - Gericht und Hoffnung werden
bildhaft kommuniziert. Mit Symbolhandlungen, Gleichnissen und eindrucksvollen Visionen spricht
Hesekiel zu einem Volk, das sich im Exil befindet und geistlich desorientiert ist. Trotz harter
Botschaften wird Gottes Ziel der Wiederherstellung nicht aus dem Blick verloren. Der
wiederhergestellte Tempel und die Riickkehr der Herrlichkeit Gottes sind zentrale Motive fiir die
Zukunft Israels. Das Buch bietet eine tiefe Einsicht in Gottes Wesen: heilig, gerecht und treu.
(Hesekiel 10,18-19; 36,25-27; 43,1-5)

Seite 9 von 155



2. Autor, Zeit und Abfassung

Hesekiel war ein Priester und Prophet, der wihrend des Exils Gottes Wort verkiindigte. Der
Verfasser des Buches ist Hesekiel, der Sohn Buzis, aus der priesterlichen Linie. Er wurde 597 v. Chr.
mit der ersten Deportation nach Babel verschleppt und begann seinen prophetischen Dienst etwa 593
v. Chr. Das Buch enthilt zahlreiche Zeitangaben, die den Verlauf seines Dienstes dokumentieren - iiber
mindestens 22 Jahre hinweg. Als Prophet unter Exilanten hatte Hesekiel eine doppelte Berufung: Er
war sowohl Wichter als auch Seelsorger seines Volkes. Seine Botschaften entstanden unter gottlicher
Inspiration und wurden vermutlich von ihm selbst oder unter seiner Aufsicht zusammengestellt.
(Hesekiel 1,1-3; 3,16-21)

Die Entstehungszeit prigt Inhalt und Struktur des Buches mafigeblich. Das Buch entstand
vollstindig im babylonischen Exil - fernab von Jerusalem, aber mit tiefem Bezug zur Heimat. Die Zeit
war gepragt von geistlicher Verwirrung, politischem Umbruch und groBer Hoffnungslosigkeit. In
diesem Kontext rief Hesekiel zur BuB3e und gab durch seine Visionen Einblick in Gottes souverdnen
Plan. Der strukturelle Aufbau des Buches - Gericht vor dem Fall Jerusalems, Gericht iiber die Volker,
und schlieBlich Wiederherstellung - spiegelt Gottes konsequentes, aber gnddiges Handeln wider. Die
Worte Hesekiels wurden so zum prophetischen Trostbuch fiir ein gebrochenes Volk. (Hesekiel
33,21-22; 34,11-16; 40,1-4)

Seite 10 von 155



3. Empfianger, Hintergrund und Umfeld

Die Botschaft Hesekiels richtete sich an das exilierte Volk Israel. Nach der ersten Wegflihrung 597
v. Chr. lebte Hesekiel unter den nach Babel verschleppten Juden am Fluss Kebar. Seine prophetischen
Reden richteten sich an eine Gemeinschaft, die zwar duflerlich zerschlagen war, aber innerlich noch
Hoffnung auf eine baldige Riickkehr nach Jerusalem hegte. Viele hielten sich fiir unschuldig und
missachteten Gottes Ruf zur BuBe. Hesekiel trat dieser Selbsttduschung entgegen, indem er die
Ursachen des Gerichts aufzeigte und zur personlichen Verantwortung aufrief. Er sprach zu Menschen,

die ihre Identitit als Gottes Volk verloren hatten - und doch zur Wiederherstellung bestimmt waren.
(Hesekiel 2,3-7; 3,10-11)

Hesekiels Umfeld war von geistlicher Orientierungslosigkeit und falscher Hoffnung geprigt. Das
Exil bedeutete nicht nur politischen Verlust, sondern eine geistliche Krise. Der Tempel lag in
Jerusalem - fern vom neuen Lebensraum in Babel - und das Zentrum der Anbetung war zerstort. Die
Juden im Exil lebten mit gebrochenem Herzen, ohne klare Fiihrung. Manche Propheten predigten
falschlich baldige Riickkehr, wihrend Hesekiel Gottes Gericht und Heiligkeit betonte. Er rief zur
Umkehr, erklirte das gottliche Handeln und kiindigte dennoch kiinftige Wiederherstellung an. Inmitten
des Triimmerfeldes offenbarte er eine Vision von Gottes bleibender Gegenwart - unabhingig von

geographischen oder politischen Umstidnden. (Hesekiel 11,16-20; 14,1-11)

Seite 11 von 155



4. Historische und theologische Themen

4.1. Historische Themen

Das babylonische Exil prigte den gesamten Dienst Hesekiels. Hesekiel wirkte unter den nach Babel
verschleppten Juden und trat als Prophet in einem fremden Land auf. Er lebte unter den ersten
Deportierten von 597 v. Chr. und war Zeuge geistlicher Orientierungslosigkeit, religidser Verwirrung
und falscher Hoffnungen. Seine Botschaft entlarvte die Illusion einer schnellen Riickkehr und erklérte
den Sinn des Exils als Gottes gerechtes Gericht. Dabei diente das Exil nicht nur der Strafe, sondern

auch der Lauterung und Vorbereitung auf kiinftige Wiederherstellung. (Hesekiel 1,1-3; 33,21)

Die Zerstorung des Tempels war fiir das Volk ein theologischer Schock. Als Hesekiel das Gericht
tiber Jerusalem prophezeite, konnten es viele nicht glauben - fiir sie war der Tempel das
unerschiitterliche Symbol gottlicher Gegenwart. Doch Gottes Herrlichkeit verlieB den Tempel in einer
Vision Hesekiels, bevor er zerstort wurde. Diese Botschaft betonte, dass Gottes Gegenwart nicht an
Gebdude oder Rituale gebunden ist. Der Fall Jerusalems bedeutete den Tiefpunkt, aber auch die

Grundlage fiir neue Hoffnung - auf geistliche Erneuerung statt duBBerer Form. (Hesekiel 8-11)

Hesekiel verwendete eindriickliche Zeichenhandlungen, um Gottes Botschaft sichtbar zu
machen. Durch symbolische Handlungen - wie das Liegen auf der Seite, das Ritzen eines Ziegels oder
das Kochen iiber Unreinem - wurde das kommende Gericht plastisch veranschaulicht. Diese
dramatischen Zeichen waren nicht nur Ausdruck prophetischer Berufung, sondern verdeutlichten die
Tiefe des bevorstehenden Leids. Hesekiels Taten dienten dazu, ein hartes, gleichgiiltiges Volk zum
Nachdenken zu bewegen. (Hesekiel 4-5; 12; 24)

4.2. Theologische Themen

Gottes Herrlichkeit ist unabhingig von Ort und Institution. Die Vision vom himmlischen
Thronwagen in Kapitel 1 zeigt Gottes Majestit iiber Raum und Zeit. Seine Herrlichkeit erscheint nicht
im Tempel, sondern im babylonischen Exil - ein Zeichen, dass Gott auch fern von Jerusalem wirkt.
Diese Offenbarung erschiitterte die Vorstellung von einem ortsgebundenen Gott und offenbarte seine
universale Herrschaft. Hesekiels gesamter Dienst betont, dass Heiligkeit und Gegenwart Gottes nicht
durch AuBerlichkeiten begrenzt werden. (Hesekiel 1; 10)

Seite 12 von 155



Gott ruft den Einzelnen zur Verantwortung. Im Gegensatz zum kollektiven Denken friiherer
Generationen betont Hesekiel die personliche Rechenschaft jedes Menschen vor Gott. Schuld ist nicht
automatisch vererbbar, und Umkehr ist fiir jeden individuell moglich. Diese Lehre war revolutionér fiir
das Verstdandnis von Gerechtigkeit und Bue - und legt den Grundstein fiir geistliche Erneuerung. Gott

ruft nicht nur zur Reue, sondern verheif3t Leben denen, die sich bekehren. (Hesekiel 18,1-32)

Gott verheifit geistliche Erneuerung durch einen neuen Geist. Die Zusage eines ,,neuen Herzens*
und eines ,,neuen Geistes kiindigt einen radikalen inneren Wandel an. Diese Verwandlung geschieht
durch das Wirken Gottes, nicht durch menschliche Anstrengung. Hesekiel sieht darin den Kern der
kiinftigen Wiederherstellung: Reinigung von Schuld, neue Gesinnung und die Fahigkeit, Gottes Willen
zu tun. Diese Prophetie weist auf das Werk des Heiligen Geistes im Neuen Bund hin. (Hesekiel
36,25-27)

Gottes Ziel ist die Wiederherstellung Israels. Trotz des harten Gerichts bleibt Gottes Absicht
bestehen, sein Volk zu reinigen, zuriickzufiihren und zu einen. Die Vision der ,toten Gebeine*, die
wieder lebendig werden, symbolisiert die geistliche Auferstehung Israels. Das Gericht ist nicht das
Ende - Gott verheifit einen neuen Anfang unter einem Hirten und mit einem erneuerten Herzen. Diese

Hoffnung reicht bis zur endzeitlichen Erfiillung in Gottes Reich. (Hesekiel 37-39)

Der zukiinftige Tempel ist Zeichen der endgiiltigen Gegenwart Gottes. Die Kapitel 40-48
beschreiben in grofer Detailtiefe einen neuen Tempel, der iiber Jerusalem hinausreicht. Dieser Tempel
ist mehr als ein Gebdude - er steht fiir Gottes dauerhafte Gegenwart im wiederhergestellten Israel.
Wasser stromt vom Heiligtum und bringt Leben - ein prophetisches Bild fiir den Segen Gottes, der alle
Bereiche des Lebens durchdringt. (Hesekiel 40-48)

Seite 13 von 155



5. Biblische Lehre des Buches

5.1. Die Schrift

Gottes Wort ist verbindlich und durchdringend - es bleibt bestehen. Der Auftrag an Hesekiel zeigt,
dass Gottes Wort selbst unter ablehnenden Umstdnden nicht zuriickgenommen wird. Der Prophet wird
nicht zum Uberzeugen, sondern zum Sprechen beauftragt - unabhingig von der Reaktion des Volkes.
Das Wort Gottes hat richterliche Kraft und zwingt zur Auseinandersetzung. Es durchdringt Herz und
Gewissen und kann nicht ignoriert werden. Der Prophet trdgt es mit innerer Ernsthaftigkeit weiter,
nachdem er selbst davon durchdrungen wurde. Die goéttliche Botschaft bleibt giiltig, auch wenn sie
zeitweise unbeachtet bleibt. (Hesekiel 2,7; 3,10-11)

Gottes Offenbarung wird dem Herzen des Propheten eingepriigt. Hesekiel erhilt den Auftrag, die
Worte Gottes nicht nur zu horen, sondern tief in seinem Herzen zu bewahren. Diese persdnliche
Aneignung des Wortes steht am Anfang seines Dienstes. Die symbolische Handlung, eine Schriftrolle
zu essen, unterstreicht den Ernst der inneren Aufnahme. Gottes Wort soll nicht nur gepredigt, sondern
gelebt und verkorpert werden. Es fordert vom Diener vollige Identifikation mit der Botschaft. Das

innere Erfassen wird zur Voraussetzung fiir glaubwiirdige Verkiindigung. (Hesekiel 3,1-3)

5.2. Gott der Vater

Gott ist heilig, aber seine Gnade iiberstrahlt selbst das Gericht. Die Heiligkeit Gottes zeigt sich in
der Strenge seines Gerichts iiber das untreue Volk. Doch immer wieder wird deutlich: Er will nicht den
Tod des Siinders, sondern seine Umkehr. Diese Spannung zwischen Gericht und Gnade durchzieht das
ganze Buch Hesekiel. Gott richtet, um zu retten - nicht, um zu zerstoren. Seine Barmherzigkeit ist kein
Widerspruch zu seiner Heiligkeit, sondern deren tiefer Ausdruck. Die Einladung zur Umkehr bleibt
bestehen, selbst im Exil. (Hesekiel 18,23; 33,11)

Gott sieht die Herzen und handelt gerecht mit Barmherzigkeit. Der Vater Israels richtet sein Volk
nicht aus Laune, sondern auf Grundlage gottlicher Gerechtigkeit. Gleichzeitig bezeugt Hesekiel Gottes
Mitgefiihl mit den Zerbrochenen. Seine Wege sind nicht irrational, sondern zielgerichtet und gerecht.
Die Wiederherstellung nach dem Gericht zeigt, dass sein Ziel die Erneuerung ist. Er handelt
langfristig, treu seinem Bund und seinen VerheiBungen. Diese gottliche Kombination aus
Gerechtigkeit und Treue wird im Exil besonders offenbar. (Hesekiel 39,25; 34,11-16)

Seite 14 von 155



5.3. Gott der Sohn

Der verheiflene Hirte aus Davids Linie weist auf den Messias hin. Hesekiel kiindigt einen
kommenden Hirten an, der das Volk weiden und in Sicherheit fiihren wird. Diese VerheiBung zielt auf
eine messianische Figur, die aus dem Hause David stammen soll. Der gute Hirte wird im Gegensatz zu
den selbstsiichtigen Leitern stehen, die das Volk vernachléssigt haben. Er bringt Gerechtigkeit, Einheit
und Frieden. In Jesus Christus erfiillt sich dieses Hirtenbild auf vollkommene Weise. Der Prophet legt
damit eine zentrale Grundlage fiir das messianische Verstindnis des Neuen Testaments. (Hesekiel
34,23-24; Johannes 10,11)

Der Messias vereint konigliche Herrschaft mit geistlicher Leitung. Der verheilene Hirte wird
zugleich Konig sein - ein Friedensstifter, der Gottes Wille dauerhaft aufrichtet. In dieser doppelten
Rolle zeigt sich die Tiefe der messianischen Erwartung. Die Verlorenen werden gesucht, die
Verwundeten geheilt, und der Bund wird erneuert. Diese Vision geht iiber menschliche Herrschaft
hinaus - sie verweist auf den kommenden Christus, der das Volk Gottes geistlich und politisch
sammeln wird. Seine Herrschaft wird gerecht, giitig und ewig sein. (Hesekiel 37,24-25; Lukas
1,32-33)

5.4. Gott der Heilige Geist

Der Geist Gottes bewirkt innerliche Erneuerung und echtes Leben. Hesekiel beschreibt, dass Gott
seinem Volk nicht nur duflere Verdnderungen schenken wird, sondern einen neuen Geist und ein neues
Herz. Der Heilige Geist steht hier fiir die Kraft, die geistlich tot gewordene Menschen zu neuem Leben
fiihrt. Diese Erneuerung ist nicht menschlich machbar, sondern iibernatiirliches Werk Gottes. Der Geist
befdhigt zur Treue gegeniiber Gottes Geboten und schafft echte Gottesfurcht. Diese VerheiBung weist
auf Pfingsten und das neue Leben in Christus hin. Gottes Geist ist der Ursprung geistlicher
Wiedergeburt. (Hesekiel 36,26-27; 37,14)

Der Geist Gottes stellt Verbindung zwischen Himmel und Volk wieder her. Die Vision vom
Totengebein-Tal zeigt: ohne den Geist Gottes bleibt auch das duflerlich gesammelte Volk geistlich tot.
Erst das prophetische Reden und die Kraft des Geistes bringen Leben, Hoffnung und neue
Gemeinschaft mit Gott. Der Heilige Geist wird hier als schopferische, belebende und verbindende

Kraft dargestellt. Er liberwindet Entfremdung und richtet Gottes Volk neu aus. So wird Gottes

Seite 15 von 155



Gegenwart im Volk wieder erfahrbar. Der Geist schenkt Identitdt und neue Hoffnung. (Hesekiel
37,1-10)

5.5. Der Mensch und die Siinde

Siinde betrifft das ganze Leben und fiihrt zum Gericht. Hesekiel zeigt, dass Israels Schuld tief
verwurzelt ist - sie umfasst Herz, Verhalten und gesellschaftliche Strukturen. Die Verfehlungen
betreffen nicht nur Einzelne, sondern das gesamte Volk. Siinde wird nicht verharmlost, sondern in ihrer
Tragweite entlarvt: sie trennt von Gott, zerstort Gemeinschaft und ruft Gottes Gericht hervor. Dennoch
bleibt Umkehr moglich. Gott ruft durch den Propheten zur Einsicht und BuBle. Der Mensch ist

verantwortlich - und doch auf Gnade angewiesen. (Hesekiel 18,30-32)

Gottes Ruf zur Umkehr gilt jedem Einzelnen personlich. Im Gegensatz zum kollektiven Denken
der Zeit betont Hesekiel die individuelle Verantwortung vor Gott. Jeder Mensch steht selbst vor Gott
und wird fiir sein Leben Rechenschaft ablegen. Das befreit nicht nur von falscher Schuld, sondern
unterstreicht auch, dass Umkehr kein Gruppenprozess, sondern ein personlicher Schritt ist. Gott freut
sich nicht am Tod des Siinders, sondern wiinscht Leben. Die Einladung zur Umkehr ist ernst - aber
voller Hoffnung. Gnade ist fiir den offen, der sich demiitigt. (Hesekiel 18,21-23)

5.6. Die Erlosung

Erlosung geschieht allein durch Gottes gnidiges Eingreifen. Das Buch Hesekiel macht deutlich: Es
gibt keine Erlosung aus eigener Kraft. Gott selbst muss reinigen, zuriickfiithren und neu schaffen. Diese
Rettung ist Gnade - trotz tiefem Fall. Sie beginnt mit geistlicher Reinigung und fiihrt zur
Wiederherstellung von Identitit und Berufung. Der Prophet verhei3t ein neues Herz, einen neuen Geist
und ein neues Leben in der Gemeinschaft mit Gott. Diese Erlosung bildet die Grundlage fiir den Neuen
Bund. (Hesekiel 36,25-28)

Erlosung bedeutet Wiederherstellung in Beziehung und Berufung. Gott erlost nicht nur duf3erlich,
sondern erneuert den innersten Kern des Menschen und des Volkes. Die Riickkehr in das Land ist
dabei nur ein Aspekt - viel entscheidender ist die Riickkehr zu Gott selbst. Diese Wiederherstellung
umfasst Reinigung von Schuld, neue Identitit und geistliche Gemeinschaft. Erlosung ist kein
punktuelles Ereignis, sondern ein umfassender gottlicher Neuanfang. Die Beziehung zwischen Gott
und seinem Volk wird erneuert und dauerhaft gesichert. (Hesekiel 37,23-28)

Seite 16 von 155



5.7. Das Volk Israel und die Nationen

Israel wird als geistlich erneuertes Volk wiederhergestellt. Gott verheifit nicht nur die Riickfiihrung
Israels in das Land, sondern auch eine geistliche Erneuerung, die Einheit und Frieden bringt. Die
beiden Hoélzer in Hesekiel 37 symbolisieren die Zusammenfiihrung von Juda und Israel unter einem
Hirten. Dieses Bild steht fiir ein geeintes Volk, das Gott dient und in einem neuen Bund lebt. Die
Wiederherstellung betriftt sowohl duflere Umstdnde als auch innere Haltung. Israel wird ein heiliges
Volk, das unter Gottes Herrschaft steht. Diese Verheilung reicht bis in die messianische Zukunft.
(Hesekiel 37,15-28)

Die Nationen erkennen Gottes Herrschaft im Gericht und in der Wiederherstellung. Hesekiel
betont, dass Gottes Handeln an Israel auch den Nationen zur Offenbarung seiner Heiligkeit dient. Das
Gericht iiber die Volker zeigt Gottes Souverinitdt, seine Wiederherstellung Israels offenbart seine
Treue. Damit hat Israel eine Zeugnisfunktion: am Schicksal des Volkes wird Gottes Wesen erkannt.
Der neue Tempel und die Ordnung des Volkes bezeugen Gottes Gegenwart unter den Menschen. Die

Nationen werden nicht ignoriert - sie werden zur Erkenntnis Gottes gefiihrt. (Hesekiel 36,23; 39,7)

5.8. Engel, Satan und Damonen

Der Fall des Fiirsten von Tyrus deutet auf geistliche Realitét hin. Hesekiel 28 beschreibt den Stolz,
den Fall und die Verlorenheit eines Herrschers, dessen Beschreibung iiber das rein Menschliche
hinausgeht. Manche Ausleger deuten dies als symbolische Darstellung des Satans - eines Wesens, das
einst in Herrlichkeit stand, aber durch Hochmut fiel. Der Text eroffnet eine Perspektive auf den
geistlichen Ursprung von Rebellion. Obwohl Engel und Ddmonen im Buch Hesekiel selten erwadhnt
werden, wird doch angedeutet, dass hinter politischen Méchten geistliche Krifte wirken konnen. Diese
Realitit zeigt Gottes absolute Oberhoheit {iber das Sichtbare und Unsichtbare. (Hesekiel 28,11-19)

Gottes Gericht offenbart die Grenzen aller geistlichen Feinde. Ob politische Macht oder geistliche
Rebellion - alle Widerstinde gegen Gottes Herrschaft haben ein Ende. Die Macht des Fiirsten von
Tyrus wird gebrochen, weil kein Stolz vor Gott bestehen kann. Das zeigt: selbst die méchtigsten
geistlichen Gegner sind Gott untergeordnet. Der Text macht deutlich, dass Gott allein ewig herrscht -
kein Geschopf, sei es menschlich oder iibernatiirlich, kann seine Plidne verhindern. Dies stirkt das
Vertrauen in Gottes Allmacht auch im geistlichen Kampf. (Hesekiel 28,17-19)

Seite 17 von 155



5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

Die Visionen Hesekiels deuten auf die endzeitliche Herrschaft Gottes. Die Kapitel {iber Gog und
Magog sowie die Auferstehung Israels im Tal der Totengebeine zeigen eine prophetische Schau auf die
letzten Dinge. Israel wird nicht nur duBlerlich wiederhergestellt, sondern geistlich lebendig gemacht.
Der endzeitliche Angriff wird durch Gottes Eingreifen abgewendet - seine Herrschaft erweist sich als
uniiberwindlich. Diese Texte zeigen, dass das Ziel der Geschichte in Gottes endgiiltigem Sieg liegt.
Die neue Ordnung, wie sie im zukiinftigen Tempel beschrieben wird, weist auf das kommende Reich
Gottes. (Hesekiel 37-39)

Gottes Tempelvision offenbart das Zentrum des kiinftigen Reiches. In den Kapiteln 40-48
beschreibt Hesekiel einen idealen Tempel, der mehr ist als ein Bauwerk. Er ist Symbol fiir Gottes
bleibende Gegenwart im wiederhergestellten Volk. Diese Vision zeigt ein gereinigtes, geheiligtes Volk
in einer erneuerten Weltordnung. Wasser, das vom Tempel ausgeht, bringt Leben - ein Bild fiir den
Segen, der von Gottes Gegenwart ausgeht. Das Buch endet mit der VerheiBung: ,,Der HERR ist dort.*
(Hesekiel 48,35). (Hesekiel 40-48)

Seite 18 von 155



6. Grobgliederung

Hesekiel - Gottes Herrlichkeit, Gericht und zukiinftige Wiederherstellung Israels

Teil 1: Berufung des Propheten und erste Gerichtsbotschaften (Hesekiel 1-3)
1. Vision der Herrlichkeit Gottes (1,1-28)
1.1. Himmlische Erscheinung - die vier lebendigen Wesen (1,1-14)

1.2. Réder und der Thron Gottes (1,15-28)

2. Berufung Hesekiels zum Wiichter fiir Israel (2,1-3,27)
2.1. Sendung zu einem widerspenstigen Volk (2,1-7)
2.2. Ubergabe der Buchrolle mit Klage und Weherufen (2,8-10)
2.3. Auftrag zum Reden trotz Widerstand (3,1-11)
2.4. Transport des Propheten durch den Geist Gottes (3,12-27)

Teil 2: Zeichenhandlungen und Gerichtsworte gegen Jerusalem (Hesekiel 4-24)
3. Zeichenhandlungen als Warnung vor dem Gericht (4,1-5,17)

3.1. Modell von Jerusalem und Belagerung (4,1-3)

3.2. Liegen auf der Seite - Dauer des Gerichts (4,4-8)

3.3. Symbolisches Brot - Mangel und Unreinheit (4,9-17)

3.4. Haarschneiden und Verteilung - Gericht iiber das Volk (5,1-17)

4. Reden iiber Israels Siinde und Gottes Zorn (6,1-7,27)
4.1. Zerschlagung der Hohen und Goétzenbilder (6,1-14)
4.2. Das Ende - Katastrophe iiber das Land (7,1-27)

5. Vision des entweihten Tempels und des kommenden Gerichts (8,1-11,25)
5.1. Gotzendienst im Tempel (8,1-18)

5.2. Gericht durch die himmlischen Vollstrecker (9,1-11)

Seite 19 von 155



5.3. Die Herrlichkeit Gottes weicht vom Tempel (10,1-22)

5.4. Gerichtsworte und VerheiBung eines neuen Geistes (11,1-25)

6. Weitere Zeichenhandlungen und Warnungen (12,1-19,14)
6.1. Exil als Zeichenhandlung (12,1-20)
6.2. Falsche Propheten und Prophetinnen (13,1-23)
6.3. Fiihrer Israels und das treulose Volk (14,1-23)
6.4. Gleichnisse: Feuriger Ofen, unfruchtbarer Weinstock (15,1-8)
6.5. Jerusalem als treulose Braut (16,1-63)
6.6. Sprichwort vom sauren Wein und die individuelle Verantwortung (18,1-32)

6.7. Klage tiber die Fiirsten Israels (19,1-14)

7. Geschichtliche Riickblicke und gottliche Anklagen (20,1-24,27)
7.1. Israels rebellische Geschichte (20,1-44)
7.2. Schwertgericht und Warnung an Jerusalem (21,1-32)
7.3. Siinde Jerusalems - das blutige Kesselbild (22,1-23,49)

7.4. Tod der Frau Hesekiels - Symbol fiir Jerusalems Untergang (24,1-27)

Teil 3: Gerichtsworte gegen die Nationen (Hesekiel 25-32)
8. Gericht iiber die Nachbarvolker (25,1-28,26)
8.1. Ammon, Moab, Edom, Philistda (25,1-17)
8.2. Tyrus - Fall des Handelsreiches (26,1-28,19)
8.3. Sidon - Gericht und zukiinftige Heilung Israels (28,20-26)

9. Gericht iiber Agypten (29,1-32,32)
9.1. Pharaos Stolz und Untergang (29,1-21)
9.2. Agyptens Fall und die Klage iiber seine GroBe (30,1-26)
9.3. Vergleich mit Assyrien und Todesschattental (31,1-32,32)

Seite 20 von 155



Teil 4: Die Verantwortung der Fiihrer und der Fall Jerusalems (Hesekiel 33-39)
10. Die Verantwortung des Wichters (33,1-33)
10.1. Die Pflicht zur Warnung (33,1-9)
10.2. Umkehr ist moglich - Gott hat Wohlgefallen an der Buf3e (33,10-20)
10.3. Reaktion des Volkes auf Hesekiels Botschaft (33,21-33)

11. Die falschen Hirten und die Verheiflung des guten Hirten (34,1-31)
11.1. Gericht iiber die schlechten Hirten (34,1-10)

11.2. VerheiBBung des kommenden Hirten - messianische Zukunft (34,11-31)

12. Gericht iiber Edom - Israels Feind (35,1-15)

13. Verheiflung der Wiederherstellung Israels (36,1-38)
13.1. Segnung des Landes und Umkehr des Volkes (36,1-15)
13.2. Der neue Bund - neues Herz und Geist (36,16-38)

14. Die Vision der Totengebeine und nationale Wiedergeburt (37,1-28)
14.1. Auferweckung der Totengebeine - Wiederherstellung Israels (37,1-14)

14.2. Vereinigung von Juda und Israel unter einem Konig (37,15-28)

15. Gog und Magog - Endzeitlicher Angriff und Gottes Sieg (38,1-39,29)
15.1. Angriff Gogs und géttliches Eingreifen (38,1-23)
15.2. Vernichtung der Feinde und Reinigung Israels (39,1-29)

Teil 5: Die Vision des zukiinftigen Tempels und Reiches (Hesekiel 40-48)
16. Der zukiinftige Tempel (40,1-43,27)

16.1. MaBe und Aufbau des Tempels (40,1-42,20)

16.2. Die Riickkehr der Herrlichkeit Gottes (43,1-12)

Seite 21 von 155



16.3. Anweisungen fiir den Altar und den Opferdienst (43,13-27)

17. Ordnung des Gottesdienstes und der Priester (44,1-46,24)
17.1. Vorschriften fiir den Zutritt und den priesterlichen Dienst (44,1-31)
17.2. Landanteile fiir den Fiirsten und die Leviten (45,1-17)

17.3. Feste und Sabbate - Gottesdienst im messianischen Reich (45,18-46,24)

18. Das lebendige Wasser und die Landverteilung (47,1-48,35)
18.1. Der Fluss vom Tempel - Segen fiir das Land (47,1-12)
18.2. Grenzen des Landes und Zuteilung an die Stimme (47,13-48,29)
18.3. Die Stadt des HERRN - ,,Der HERR ist hier* (48,30-35)

Seite 22 von 155



7. Zusammenfassung und Anwendungen

7.1. Zusammenfassung

Das Buch Hesekiel ist ein kraftvoller Aufruf zur Umkehr, Heiligkeit und Hoffnung. Der Prophet wirkt
unter den ins Exil gefiihrten Israeliten und konfrontiert sie mit Gottes Gericht, aber auch mit seiner
Treue. Seine Visionen, Gleichnisse und symbolischen Handlungen verkdrpern sowohl gottliche
Autoritét als auch tiefes Mitgefiihl. Gott offenbart sich als heiliger, allgegenwirtiger und souverédner
Herr, der nicht nur richtet, sondern auch erneuert. Die Ankiindigung eines neuen Herzens, eines neuen
Geistes und eines neuen Bundes spricht vom tiefgreifenden geistlichen Wandel, den Gott schenken
will. Hesekiels Botschaft reicht bis in die Endzeit: Gott wird sein Volk wiederherstellen, seine
Gegenwart unter ihnen aufrichten und iiber alle Nationen herrschen. Das Buch verbindet Gericht und

Gnade, Warnung und VerheifBung zu einem eindrucksvollen Zeugnis der Herrlichkeit Gottes.

7.2. Anwendungen

Gottes Heiligkeit erfordert Bule und Lebensverinderung. Wer Gottes Heiligkeit erkennt, wird zur
Selbstpriifung und Umkehr gefiihrt. Keine Gleichgiiltigkeit kann bestehen bleiben, wenn Gott sich
offenbart.

Gottes Geist bewirkt echte Erneuerung. Die Verwandlung des Herzens geschieht nicht durch
menschliche Anstrengung, sondern durch das Eingreifen des Heiligen Geistes. Geistliches Leben

beginnt mit innerer Wiedergeburt.

Gottes Pline sind groBer als gegenwirtige Umstinde. Selbst im Exil bleibt Gottes Verheillung

bestehen. Die Hoffnung auf Wiederherstellung zeigt: Er wirkt auch im Zerbruch weiter.

Seite 23 von 155



8. Studienfragen zum Weiterdenken

1. Wer war Hesekiel, und in welcher Zeit wirkte er?

Antwort: Hesekiel war ein Priester und Prophet, der im babylonischen Exil lebte und zwischen

593 und 571 v. Chr. zu den verschleppten Juden sprach.

2. Was ist das zentrale Thema des Buches Hesekiel?

Antwort: Die Heiligkeit Gottes, das Gericht iiber Stinde und die verheiBene Wiederherstellung

Israels durch geistliche Erneuerung.

3. Welche Hauptabschnitte prigen das Buch Hesekiel?

Antwort: Gerichtsworte gegen Juda (Kap. 1-24), Gericht iiber die Nationen (Kap. 25-32), und
VerheiBungen der Wiederherstellung (Kap. 33-48).

4. Welche prophetischen Zeichenhandlungen fithrte Hesekiel aus?

Antwort: Hesekiel stellte symbolisch Belagerungen dar, kochte mit unreinem Feuer, rasierte

sich offentlich und stellte das Exil mit Gepéack nach.

5. Was bedeutet die Vision von Gottes Herrlichkeit im ersten Kapitel?

Antwort: Sie zeigt Gottes liberragende Majestit und seine Gegenwart - auch im Exil - jenseits

des Tempels in Jerusalem.

6. Was lehrt Hesekiel iiber personliche Verantwortung?

Antwort: Jeder Mensch steht personlich vor Gott - Gerechtigkeit oder Schuld wird individuell
gewertet (Hesekiel 18).

7. Was bedeutet das ,,neue Herz und der neue Geist*?

Antwort: Es ist die VerheiBung innerer Erneuerung durch den Heiligen Geist - Grundlage fiir
ein gehorsames Leben (Hesekiel 36,26-27).

8. Welche Bedeutung hat die Vision der Totengebeine?

Seite 24 von 155



Antwort: Sie symbolisiert die geistliche Wiedergeburt Israels und das Eingreifen Gottes in

scheinbar hoffnungslose Situationen (Hesekiel 37).

9. Wer ist der ,,Hirte aus dem Hause David*“ in Hesekiel 34?

Antwort: Eine messianische Ankiindigung Jesu Christi als guter Hirte, der fiir sein Volk sorgt

und es vereint.

10. Was zeigen die letzten Kapitel iiber den neuen Tempel?

Antwort: Eine prophetische Schau der endzeitlichen Gegenwart Gottes bei seinem Volk -

Ausdruck der endgiiltigen Wiederherstellung Israels.

Seite 25 von 155



Kommentierung

Teil 1: Berufung des Propheten und erste Gerichtsbotschaften
(Hesekiel 1-3)

1. Vision der Herrlichkeit Gottes (1,1-28)

1.1. Himmlische Erscheinung - die vier lebendigen Wesen (1,1-14)

Die Offenbarung beginnt mit einem offenen Himmel und einer gottlichen Berufung. Hesekiels
Bericht beginnt in einem bestimmten historischen Rahmen, als er sich unter den Weggefiihrten am
Fluss Kebar befindet. In dieser Umgebung 6ffnet sich der Himmel, und er sieht géttliche Visionen, was
auf eine auBergewdhnliche Offenbarung Gottes hinweist. Diese himmlische Offnung geschieht nicht in
Jerusalem, sondern im Exil, was die Unabhéngigkeit gottlicher Offenbarung von geographischen Orten
betont. Die zeitliche Einordnung verweist auf das flinfte Jahr der Wegfiihrung des Konigs Jojachin und
damit auf eine Situation geistlicher Orientierungslosigkeit. Gottes Eingreifen geschieht in einer Phase
nationalen Gerichts, nicht in Zeiten duBlerer Stabilitit. Der Name Hesekiel bedeutet ,,Gott macht
stark*, was seine Berufung im Kontext gottlicher Stirkung unterstreicht. Die Formulierung ,,die Hand
des HERRN kam dort iiber mich* betont die Initiative Gottes in der prophetischen Berufung. Hesekiel
ist nicht Selbstbeauftragter, sondern wird durch die Kraft und Berufung Gottes in seinen Dienst
gestellt. Die gottliche Berufung geht mit der Erfahrung gottlicher Gegenwart einher, wie sie im Alten
Testament oft mit dem Ausdruck ,,die Hand des HERRN* beschrieben wird. Bereits der Auftakt zeigt,
dass Gott im Exil redet und handelt. Das Exil ist kein Hindernis fiir Gottes Oftfenbarung, sondern der
Ort seines Redens. (Hesekiel 1,1-3; Amos 7,15; Jeremia 1,5; Apostelgeschichte 26,16)

C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklirt zu Hesekiel 1,3,
dass Hesekiel als Priester prophezeite und dass sich Beziige zum Priestertum durch sein
gesamtes Buch ziehen. Seine friihen Visionen der gottlichen Herrlichkeit (z. B. in den
Kapiteln 1 und 10) erinnern an die Schechinah — die Wolke der Herrlichkeit, die im mosaischen

Heiligtum erfahren wurde. Die Abschnitte iiber den Weggang der Herrlichkeit (Kapitel 8-11)

Seite 26 von 155



zeigen, dass der Verfasser mit der priesterlichen Ordnung vertraut war. In den Kapiteln 40-48
finden sich zahlreiche Ausdriicke und Details, die nur im Zusammenhang mit levitischen
Verordnungen verstdndlich sind. Sogar spezifische Aspekte des priesterlichen Dienstes — wie
das Verbot priesterlicher Unreinheit (z. B. 4,13 [f.)) oder die Warnung vor Entweihung des
Sabbats (20,12 ff.; 22,8) — werden im Rahmen dieser priesterlichen Perspektive erwdhnt
(Scofield, 2015, S. 987).

Die vier lebendigen Wesen stehen im Zentrum der visioniren Offenbarung Gottes. In der Vision
Hesekiels erscheinen vier lebendige Wesen, die mit einer auBergewohnlichen Beschreibung
ausgestattet sind. Jedes Wesen hat ein menschliches Aussehen, besitzt aber vier Gesichter und vier
Fliigel, was auf libernatiirliche Eigenschaften hinweist. Die vier Gesichter symbolisieren verschiedene
Aspekte der Schopfung und gottlichen Herrschaft: Mensch, Lowe, Stier und Adler. Diese Wesen
erscheinen als Trager gottlicher Herrlichkeit und erinnern an die Seraphim in Jesaja 6 und die
Cherubim in 1. Mose 3,24. Thre Stellung in der Vision deutet darauf hin, dass sie die mobile
Herrlichkeit Gottes reprisentieren. Die Tatsache, dass jedes Wesen vier Gesichter hat, zeigt die
umfassende Wahrnehmung und Wirksamkeit gottlicher Gegenwart. Thre Fiile sind gerade, und sie
haben Hufe wie die eines Kalbes, die glinzen wie blankes Erz, was auf Reinheit, Festigkeit und
gottliche Majestit hinweist. Die Fliigel beriihren sich gegenseitig, was auf geordnete Bewegung und
Einheit in der Ausfiihrung gottlichen Willens hinweist. Diese Wesen handeln nicht aus eigener
Initiative, sondern im Auftrag Gottes. Thre Beschreibung hebt sie deutlich iiber alles Irdische hinaus.
Sie sind Ausdruck der Heiligkeit, Macht und Souverinitidt Gottes. (Hesekiel 1,4-9; Jesaja 6,2-3; 1.
Mose 3,24; Offenbarung 4,6-8)

C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erkldrt zu Hesekiel 1,4, dass
der Prophet, obwohl er im Exil lebte und fern vom Tempel war, eine gewaltige Vision der
Herrlichkeit Gottes erhielt. Diese Vision offenbarte Hesekiel, dass die Majestdt seines Gottes
weit tiber den heidnischen Gétzenkult hinausging. Sie prdigte ihm die Grofse des unsichtbaren
Gottes Israels tief ein. Die Vision zeigte, dass das Weltgeschehen nicht von blinden
Naturgesetzen, sondern von einem lebendigen Geist gelenkt wird (vgl. V. 20-21), und dass

Gottes Stimme mit hochster Autoritdt iiber den menschlichen Wirrwarr hinweg ertont (V. 24).

Besonders die vier Angesichter (V. 10) deutet Scofield typologisch auf die vier
Evangelien: Der Lowe (rechts) steht fiir Christus als Konig (Matthdus), der Ochse (links) fiir
Christus als dienender Knecht (Markus), das Menschenantlitz fiir seine wahre Menschheit
(Lukas), und der Adler fiir seine géttliche Erhabenheit (Johannes). Diese Deutung sieht
Scofield in Verbindung mit Offenbarung 4,7 (Scofield, 2015, S. 987).

Seite 27 von 155



Matthew Henry, puritanischer Theologe und Bibelausleger, erklirt zu Hesekiel 1,5-6, dass Gott
Boten hat, die er in alle Richtungen senden kann, denn sein Reich ist universell und erstreckt
sich tiber die ganze Welt (Henry, Commentary on the Whole Bible, zitiert in Crossway, 2023,
S. 1202).

Die Gesichter der lebendigen Wesen spiegeln zentrale Aspekte gottlicher Herrschaft. Die vier
Gesichter — Mensch, Lowe, Stier und Adler — tragen eine tief symbolische Bedeutung. Das
menschliche Gesicht verweist auf Verstand, Beziehung und Verantwortung. Das Lowengesicht steht
fiir konigliche Macht und Autoritit, wihrend das Gesicht des Stiers Stirke, Dienst und Ausdauer
ausdriickt. Der Adler symbolisiert Uberlegenheit, Schnelligkeit und den himmlischen Bereich.
Zusammengenommen bilden diese vier Aspekte ein ganzheitliches Bild gottlicher Herrschaft iiber
Mensch, Tierwelt, Erde und Himmel. Die unverénderte Ausrichtung der Gesichter unterstreicht die
vollige Ausrichtung auf den gottlichen Auftrag, ohne Ablenkung oder Richtungswechsel. Es wird
keine Riickwendung oder Unsicherheit beschrieben, sondern eine zielgerichtete Bewegung. Die
Einheit dieser vielfdltigen Eigenschaften in einem Wesen offenbart die Komplexitit und
Vollkommenbheit der gottlichen Wirkkréfte. Die Gesichter stehen nicht fiir sich, sondern dienen dem
Versténdnis der Herrlichkeit Gottes, die in ihnen gegenwirtig ist. Es handelt sich nicht um allegorische
Darstellungen, sondern um theologische Bildsprache, die gottliche Eigenschaften sichtbar macht. Die
Wesen sind nicht selbstdndig, sondern stehen unter gottlicher Leitung und Offenbarung. (Hesekiel
1,10; 4. Mose 2,1-34; Offenbarung 4,6-8; Kolosser 1,16-17)

Die Fliigel der Wesen dienen dem Schutz und der Bewegung unter gottlicher Ordnung. Jedes
Wesen hat vier Fliigel, zwei davon bedecken den Leib, zwei dienen zur Bewegung. Die bedeckten
Leiber erinnern an die Ehrfurcht vor der gottlichen Gegenwart, vergleichbar mit den Seraphim bei
Jesaja. Die ausgebreiteten Fliigel, die sich gegenseitig beriihren, sprechen von Einheit, Synchronitit
und geordneter Bewegung. Die Bewegung geschieht nicht nach eigenem Ermessen, sondern nach
gottlichem Impuls. Die Wesen wenden sich nicht, wenn sie gehen, sondern bewegen sich geradeaus in
die Richtung, die ihnen gewiesen wird. Diese Art der Bewegung unterstreicht die Ausrichtung auf den
Willen Gottes ohne Schwankung oder Unsicherheit. Die Fliigelgerdusche werden spdter mit
gewaltigem Wasserrauschen und der Stimme des Allméchtigen verglichen, was auf die Ehrfurcht
gebietende Kraft und Herrlichkeit Gottes hinweist. Die Einheit der Bewegung zeigt, dass gottliches
Handeln nicht chaotisch, sondern geordnet und zielgerichtet erfolgt. Die Fliigel verbinden das Irdische
mit dem Himmlischen und verdeutlichen die Vermittlung zwischen Gottes Thron und der Schopfung.
Die gottliche Herrlichkeit wird durch die Bewegung dieser Wesen sichtbar und erlebbar gemacht.
(Hesekiel 1,6-9; Jesaja 6,2; 2. Mose 25,20; Offenbarung 4,8)

Seite 28 von 155



Das Feuer in der Mitte offenbart Gottes Heiligkeit und reinigende Macht. Zwischen den Wesen
erscheint etwas wie gliihende Kohlen, wie Fackeln, die sich hin und her bewegen, was auf gottliches
Wirken inmitten dieser Wesen deutet. Das Feuer ist nicht zerstérerisch im irdischen Sinn, sondern
Ausdruck heiliger Gegenwart und geistlicher Kraft. Es steht fiir Reinheit, Lauterung und Gericht
zugleich. Die Bewegung der Flammen ist lebendig und dynamisch, was auf das bestindige Wirken
Gottes hinweist. Die Erscheinung dieses Feuers erinnert an Gottes Gegenwart auf dem Sinai, an die
Feuersdule in der Wiiste und an das Feuer auf dem Altar. Die Beschreibung zeigt, dass Gottes
Gegenwart nicht statisch ist, sondern durchdringend und wirkungsvoll. Das Leuchten, das vom Feuer
ausgeht, ist wie der Glanz von glinzendem Erz, was auf Reinheit und Erhabenheit verweist. Das Feuer
fungiert als Zentrum der Erscheinung und offenbart, dass Gott inmitten seiner Herrlichkeit
gegenwirtig ist. Die lebendige Dynamik des Feuers steht im Kontrast zur Tragheit irdischer Macht.
Diese Darstellung dient als Vorbereitung auf den Thron, der spéter im Zentrum der Vision erscheint.
(Hesekiel 1,13; 2. Mose 3,2; 2. Mose 19,18; Maleachi 3,2-3)

Die Bewegung der Wesen ist iibernatiirlich, schnell und vollkommen gesteuert. Die Wesen laufen,
wohin der Geist sie fiihrt, ohne sich umzuwenden, was vollige Unterordnung unter Gottes Willen
symbolisiert. Die Beschreibung ihrer Bewegung ist von iibernatiirlicher Geschwindigkeit geprégt, sie
erscheinen ,,wie der Blitz*, was géttliche Schnelligkeit und unwiderstehliche Ausfiihrung unterstreicht.
Die Wesen agieren nicht autonom, sondern im Einklang mit dem Geist Gottes, der ihr Handeln
bestimmt. Dies zeigt die unbedingte Harmonie zwischen Gottes Willen und den ausfithrenden
himmlischen Wesen. Die Unwandelbarkeit ihrer Bewegung verweist auf gottliche Unverdnderlichkeit
und Souverdnitdt. Keine Irritation, kein Zogern, kein Umweg kennzeichnet ihre Bewegung. Das Bild
des Blitzes betont neben der Schnelligkeit auch die pl6tzliche und machtvolle Erscheinung gottlichen
Handelns. Die Wesen verkorpern gottliche Présenz, die nicht gebunden ist an irdische Begrenzungen
oder Verzogerungen. Die Bewegungsweise steht im vdlligen Kontrast zu menschlicher Unruhe oder
Unsicherheit. Gottes Handeln ist schnell, zielgerichtet und vollkommen kontrolliert. (Hesekiel
1,12-14; Psalm 18,11-15; Psalm 104,3-4; Hebréer 1,7)

1.2. Rader und der Thron Gottes (1,15-28)

Die Réder bei den Wesen symbolisieren gottliche Allgegenwart und unbegrenzte Bewegung.
Neben jedem der vier lebendigen Wesen erscheint ein Rad auf der Erde, was ihre Verbindung zur Welt
und deren Bewegungen andeutet. Diese Réder ermoglichen Bewegung in alle vier Himmelsrichtungen,
ohne dass eine Wendung notig ist. Thre Struktur verweist auf eine iibernatiirliche Mechanik, die nicht
den Gesetzen der Schopfung unterworfen ist. Die Beschreibung hebt hervor, dass ein Rad innerhalb

eines anderen ist, was auf eine mehrdimensionale Bewegung hinweist. Die Kombination von Rad in

Seite 29 von 155



Rad ldsst sich als Hinweis auf Gottes uneingeschrinkte Beweglichkeit und Wirksamkeit deuten. Diese
Wesen mit ihren Rédern sind fahig, sich sofort in jede Richtung zu bewegen, was die Allgegenwart
und Souveranitit Gottes unterstreicht. Die Rader sind ein Teil der himmlischen Vision und diirfen nicht
losgelost von den Wesen betrachtet werden. Sie stehen in enger Verbindung mit dem Geist Gottes und
folgen dessen Fithrung. In der gesamten Bewegung wird deutlich, dass Gottes Gegenwart nicht
statisch, sondern dynamisch ist. Die gottliche Herrlichkeit ist nicht ortsgebunden, sondern iiberall
gegenwartig. Die Bewegung erfolgt nicht willkiirlich, sondern geordnet und zielgerichtet nach
gottlichem Willen. (Hesekiel 1,15-17; 2. Mose 13,21; Psalm 139,7-10; Offenbarung 4,6)

Das Aussehen der Réder offenbart gottliche Erhabenheit und Furchtbarkeit. Die Réader
erscheinen mit dem Aussehen eines funkelnden Chrysoliths, eines edlen, leuchtenden Steins. Diese
Beschreibung unterstreicht ihre iibernatiirliche Herkunft und verweist auf die Heiligkeit des ganzen
Geschehens. Die Felgen der Rader sind voller Augen, was auf allumfassende Erkenntnis und gottliche
Allwissenheit hindeutet. Nichts entgeht dem Blick Gottes, kein Ereignis bleibt unbeachtet. Die Augen
symbolisieren Beobachtung, Durchdringung und das umfassende Sehen Gottes iiber Raum und Zeit
hinweg. Die Darstellung ist nicht nur beeindruckend, sondern auch -ehrfurchtgebietend. Die
Kombination von Bewegung und Sehen macht deutlich, dass Gottes Wirken nicht blind oder
ungerichtet ist. Der ganze Thronwagen Gottes ist ein Ausdruck gottlicher Souverdnitit in Bewegung
und Erkenntnis. Die Augen an den Réddern zeigen, dass Gottes Gericht und Gnade auf vollkommenem
Wissen beruhen. Die gottliche Allgegenwart wird hier mit gottlicher Allwissenheit verbunden. Diese
Bildsprache dient dazu, die Majestit Gottes anschaulich zu machen. (Hesekiel 1,18; Spriiche 15,3;
Sacharja 4,10; Offenbarung 5,6)

Der Geist Gottes lenkt sowohl die Wesen als auch die Bewegung der Rider. Die Bewegungen der
lebendigen Wesen und der Rider stehen in vollkommener Ubereinstimmung. Wo der Geist hingeht,
dorthin gehen auch die Rider, denn der Geist der Wesen ist in den Riddern. Diese Einheit betont, dass
nicht dulere Krifte, sondern der Geist Gottes alle Bewegung bestimmt. Die gottliche Fiihrung ist nicht
duBerlich aufgesetzt, sondern innerlich wirksam. Es herrscht keine Unabhéngigkeit, sondern vollige
Harmonie zwischen Wille, Wesen und Ausfiihrung. Der Text unterstreicht, dass alles Geschehen unter
der Leitung des gottlichen Geistes steht. Diese geistgewirkte Bewegung offenbart eine vollkommen
durchdrungene und gelenkte Ordnung. Die Beschreibung macht deutlich, dass Gottes Gegenwart nicht
passiv ist, sondern lenkend und aktiv. Nichts geschieht auB3erhalb der gottlichen Kontrolle, selbst im
Gericht und in der Offenbarung. Der Geist Gottes ist der Ursprung aller Bewegung in dieser Vision.
Dies ist eine prophetische Darstellung der gottlichen Herrschaft im Himmel und auf Erden. (Hesekiel
1,19-21; Jesaja 63,11-14; Johannes 3,8; Romer §,14)

Seite 30 von 155



Uber den Wesen erscheint ein Gewdlbe — Zeichen gottlicher Transzendenz. Ein Aussehen wie
funkelndes Kristall erstreckt sich {iber den Hauptern der lebendigen Wesen. Dieses Gewolbe erinnert
an die Himmelsfeste aus der Schopfungsgeschichte und deutet auf Gottes Erhabenheit {iber der
Schopfung hin. Es trennt die himmlische Sphédre von der irdischen und offenbart damit Gottes
Transzendenz. Das Gewolbe steht fest und klar, was auf Bestindigkeit und Reinheit der gottlichen
Ordnung hinweist. Der Begriff ,,Gewdlbe* trigt den Charakter eines Thrones oder einer Kuppel, unter
der sich das himmlische Geschehen vollzieht. Die Fliigel der Wesen sind darunter ausgebreitet, was
auf Dienst unter gottlicher Autoritdt hinweist. Die Bewegung ist gebunden an die Anweisungen von
oben, aus dem Bereich iiber dem Gewdolbe. Die Vorstellung erinnert an den Thronsaal Gottes, wie er
auch in anderen prophetischen Visionen erscheint. Die Offenbarung Gottes wird hier in gestufter Weise
sichtbar gemacht: Wesen, Ridder, Gewdlbe, und schlieBlich der Thron. Die Herrlichkeit Gottes wird
nicht unmittelbar gezeigt, sondern in ehrfurchtgebietender Abstufung offenbart. Die Beschreibung
fiihrt den Leser schrittweise ndher zur hochsten Offenbarung. (Hesekiel 1,22-23; 1. Mose 1,6-8; Jesaja
6,1; Offenbarung 4,1-2)

Die Stimme aus der Hohe offenbart gottliche Autoritit und Herrschaft. Als die Fliigel der Wesen
rauschen, ertont eine Stimme iiber dem Gewolbe, was auf gottliche Kommunikation und
Befehlsgewalt hinweist. Das Gerdusch wird mit Wassermassen, Heeresldrm und einer Stimme des
Allméchtigen verglichen. Diese Beschreibung ist ein Ausdruck der Majestét, Kraft und Ehrfurcht, die
Gottes Reden begleitet. Die Stimme {iibertrifft jedes andere Gerdusch und bringt die Bewegung der
Wesen zum Stillstand. Die Wesen senken ihre Fliigel, sobald die Stimme erschallt, was absolute
Unterordnung signalisiert. Die gottliche Stimme bringt Ordnung und Ruhe in das bewegte Geschehen.
Sie zeigt, dass alle himmlischen Bewegungen auf Gottes Wort hin geschehen oder enden. Die Stimme
aus der Hohe steht in enger Verbindung mit dem, was im Thronbereich sichtbar wird. Sie ist kein Teil
der Vision, sondern iiberragt sie, was Gottes Souverdnitdt unterstreicht. Die Reaktion der Wesen auf
die Stimme betont, dass auch die hochsten himmlischen Machte der Autoritidt Gottes untergeordnet
sind. Gottes Reden ist machtvoll, ordnend und erhaben. (Hesekiel 1,24-25; Psalm 29,3-9; Jesaja 66,6;
Offenbarung 1,15)

Der Thron iiber dem Gewdlbe offenbart die Herrschaft des erhabenen Gottes. Uber dem Gewdlbe
sicht Hesekiel etwas wie einen Thron aus Saphir, ein Zeichen koniglicher Herrschaft und Reinheit. Auf
dem Thron erscheint die Gestalt eines Menschen, was auf die Verbindung von Gottes Majestdt und
seiner Beziehung zur Menschheit hinweist. Diese Darstellung greift die Idee des Immanuel vorweg,
der in menschlicher Gestalt die Herrlichkeit Gottes verkorpert. Die Erscheinung ist umgeben von
leuchtendem Glanz, der wie Metall mit Feuer aussieht, was auf Heiligkeit und Unerreichbarkeit

verweist. Ein Lichtglanz umgibt ihn, wie der Regenbogen, der am Tag des Regens erscheint, ein

Seite 31 von 155



Zeichen des Bundes Gottes. Diese Gesamtbeschreibung steht fiir die Herrlichkeit des HERRN, wie sie
Hesekiel gesehen hat. Die Erscheinung ist visiondr, iibernatiirlich und erschiitternd zugleich. Der
Thron steht fest iiber allem — nichts {iberragt die Herrschaft Gottes. Die Menschengestalt auf dem

Thron kiindigt die Offenbarung Gottes in einer erkennbaren Form an. Gottes Herrschaft ist personlich,
gerecht und herrlich. (Hesekiel 1,26-28; Psalm 47,9; Daniel 7,9-14; Offenbarung 4,2-3)

Die Vision endet in Ehrfurcht und Anbetung — Ausdruck prophetischer Berufung. Als Hesekiel
die Erscheinung der Herrlichkeit des HERRN sieht, fallt er auf sein Angesicht. Diese Reaktion ist
typisch fiir prophetische Berufungen und Offenbarungen der géttlichen Herrlichkeit. Die Wirkung der
Vision ist nicht Spektakel, sondern tiefe Erschiitterung und Anbetung. Hesekiel wird nicht durch
Detailfreude liberwiltigt, sondern durch das Erkennen der heiligen Gegenwart Gottes. Die Vision
bereitet ihn auf seinen Dienst als Prophet vor, indem sie seine Wahrnehmung auf die himmlische
Realitdt ausrichtet. Inmitten des Exils wird deutlich: Gottes Thron steht fest, auch wenn Jerusalems
Thron gefallen ist. Der Gott Israels ist nicht entthront, sondern regiert iiber allem. Die gottliche
Offenbarung erhebt {iber das Sichtbare hinaus und richtet den Blick auf die unsichtbare Wirklichkeit
gottlicher Herrschaft. Die Haltung Hesekiels zeigt die angemessene Reaktion auf gottliche
Offenbarung: Ehrfurcht, Demut und Gehorsam. Die Prophetie beginnt nicht mit der Botschaft, sondern
mit der Begegnung mit Gott. In dieser Haltung liegt der Ursprung jedes glaubwiirdigen prophetischen
Dienstes. (Hesekiel 1,28; Jesaja 6,5; Offenbarung 1,17; Lukas 5,8)

Seite 32 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 1.1-28)

Zusammenfassung:

Hesekiel 1,1-28 erdffnet das Buch mit der iiberwéltigenden Vision der Herrlichkeit Gottes und
verankert den prophetischen Dienst fest im souverdnen Handeln des HERRN. Der Prophet befindet
sich im Exil, was deutlich macht, dass Gottes Gegenwart nicht an Land, Tempel oder nationale
Ordnung gebunden ist. Die Vision der lebendigen Wesen, der Rader und des himmlischen Thrones
beschreibt Gottes Majestét, Heiligkeit und uneingeschriankte Beweglichkeit. Alles in der Erscheinung
ist von Ordnung, Macht und Zielgerichtetheit geprigt und verweist auf Gottes absolute Kontrolle iiber
Raum und Geschichte. Die Réder verdeutlichen, dass Gottes Wirken nicht festgelegt oder
eingeschriinkt ist, sondern sich frei und allumfassend entfaltet. Uber allem thront der HERR in
koniglicher Herrlichkeit, menschenédhnlich in Erscheinung, aber unvergleichlich in Wesen und Macht.
Feuer, Glanz und Licht unterstreichen sowohl seine Heiligkeit als auch sein richtendes und reinigendes
Handeln. Die Vision macht klar, dass das kommende Gericht nicht aus Schwiche, sondern aus
gottlicher Herrlichkeit hervorgeht. Zugleich wird Hesekiel als Zeuge gottlicher Offenbarung
vorbereitet und innerlich iiberwiltigt. Seine Reaktion ist Anbetung und vollige Niedrigkeit vor Gott.
Der Abschnitt zeigt, dass jede prophetische Botschaft aus der Begegnung mit Gottes Herrlichkeit
hervorgeht. Hesekiel 1 stellt damit den theologischen Grundton des Buches dar: Gott bleibt souverén,

heilig und gegenwirtig — auch im Exil.

Anwendungen:

Gottes Herrlichkeit ist nicht an fiufiere Ordnungen gebunden. Der Text zeigt, dass Gott seinem
Volk auch im Exil begegnet. Seine Gegenwart ist unabhidngig von Tempel, Land oder politischen

Strukturen. Diese Einsicht unterstreicht Gottes uneingeschriankte Souverénitét.

Gottliches Handeln folgt vollkommener Ordnung. Die Vision macht deutlich, dass Gottes Wirken
nicht chaotisch oder willkiirlich ist. Jede Bewegung ist von Ziel und Autoritdt gepréigt. Diese Wahrheit

schenkt Orientierung im Blick auf Gottes Handeln in der Geschichte.

Berufung beginnt mit der Begegnung mit Gottes Herrlichkeit. Hesekiels Dienst startet nicht mit
Worten, sondern mit Anbetung. Erkenntnis der eigenen Niedrigkeit geht der Sendung voraus. Diese

Perspektive ordnet geistlichen Dienst theologisch ein.

Seite 33 von 155



2. Berufung Hesekiels zum Wichter fiir Israel (2,1-3,27)

2.1. Sendung zu einem widerspenstigen Volk (2,1-7)

Die Berufung Hesekiels erfolgt unter gottlicher Autoritiat und Kraft. Hesekiel wird angesprochen
mit der Bezeichnung ,,Menschensohn®, eine Bezeichnung, die seine menschliche Natur im Gegensatz
zur gottlichen Majestét betont. Diese Anrede zeigt die Kluft zwischen dem heiligen Gott und dem
berufenen Diener, der ganz auf Gottes Offenbarung angewiesen ist. In dieser Situation féllt Hesekiel
nicht selbst auf, sondern wird durch den Geist Gottes aufgerichtet, was die gottliche Initiative
unterstreicht. Die Berufung geschieht nicht auf Grundlage menschlicher Fihigkeiten, sondern durch
das Wirken des Geistes. Der Geist bringt Hesekiel auf die Fiile, bereit zum Horen und Gehorchen, was
seine vOllige Abhingigkeit von Gott zeigt. Diese Handlung verweist auf die geistliche Befdhigung, die
fiir den prophetischen Dienst unerlésslich ist. Hesekiel wird nicht als Redner oder Fiihrer vorgestellt,
sondern als Horender, der Gottes Wort empfangen soll. Das Reden Gottes ist die Grundlage der
Sendung und nicht die personliche Uberzeugungskraft des Propheten. Die Betonung liegt auf der
gottlichen Kommunikation: ,,Er redete mit mir. Diese Beziehung zwischen Gottes Reden und
Hesekiels Horen priagt den gesamten Dienst. Propheten sind Sprachrohre, nicht Initiatoren. (Hesekiel
2,1-2; Jeremia 1,6-9; Apostelgeschichte 26,16; 2. Petrus 1,21)

Barry Rubin, der messianisch-jiidische Kommentator, erkldrt zu Hesekiel 2,1, dass Gott den
Propheten nicht mit seinem Namen anspricht, sondern ihn wiederholt als ,, Menschenkind“ (in
vielen Ubersetzungen , Sohn des Menschen*) bezeichnet. Der hebriische Ausdruck betont die
menschliche Begrenzung und Abhdngigkeit des Propheten gegeniiber der gottlichen
Offenbarung. In der rabbinischen Auslegung wird auflerdem angefiihrt, dass Hesekiel gerade
deshalb ,,Sohn des Menschen* genannt wurde, weil er in seiner Vision die himmlischen
Wagenwesen (Cherubim) sah, also Einsichten in die géttlichen Hohen erhielt, die weit iiber das
Alltdgliche hinausgehen (Rubin, 2016, S. 715).

Hesekiel wird zu einem rebellischen Volk gesandt, das sich gegen Gott auflehnt. Die Adressaten
der Botschaft sind nicht uninformierte oder ahnungslose Menschen, sondern das Haus Israel, das sich
bewusst gegen Gott widersetzt hat. Thre Auflehnung reicht weit zuriick, denn sie und ihre Viter haben
sich bis zu diesem Tag gegen den HERRN vergangen. Es handelt sich um eine tief verwurzelte
Rebellion, die nicht durch Unwissenheit, sondern durch bewusste Ablehnung gekennzeichnet ist. Der
Prophet wird nicht in ein offenes Umfeld gesandt, sondern zu einem harten und widerspenstigen Volk.

Die Beschreibung betont, dass das Herz des Volkes sich verhirtet hat und ihre Haltung geprégt ist von

Seite 34 von 155



Trotz gegeniiber Gottes Willen. Diese Diagnose betrifft nicht nur das Verhalten, sondern auch die
innere Gesinnung des Volkes. Hesekiels Auftrag ist damit von vornherein von Widerstand und
Ablehnung geprigt. Der Prophet steht nicht zwischen Zustimmung und Ablehnung, sondern inmitten
eines feindlichen Umfelds. Diese Sendung verdeutlicht, dass Gottes Wort auch in Widerstand hinein
gesprochen werden muss. Die Gegenwart des Propheten ist ein Ausdruck von Gnade, nicht von
Verdammnis. Gott gibt sein Volk nicht auf, sondern spricht es trotz aller Harte weiterhin an. (Hesekiel
2,3; 2. Mose 32,9; Jesaja 1,2-4; Apostelgeschichte 7,51)

Der Prophet wird zum Sprachrohr Gottes — unabhiéingig von der Reaktion des Volkes. Hesekiel
soll Gottes Worte verkiindigen, unabhdngig davon, ob das Volk hort oder es ldsst. Diese
Unabhéngigkeit von der Reaktion der Zuhorer unterstreicht den Charakter des prophetischen Dienstes.
Die Aufgabe des Propheten besteht nicht im Uberzeugen, sondern im treuen Weitergeben der
gottlichen Botschaft. Der Erfolg wird nicht an der Zustimmung gemessen, sondern an der Treue
gegeniiber dem Auftrag. Gott macht deutlich, dass der Widerstand des Volkes bereits feststeht,
dennoch soll das Wort gesprochen werden. Die Formulierung ,,sie werden erkennen, dass ein Prophet
unter ihnen gewesen ist* weist darauf hin, dass selbst bei Ablehnung Gottes Wort nicht vergeblich ist.
Der Prophet ist Zeichen und Botschafter zugleich, seine Existenz stellt das Volk unter Verantwortung.
Die gottliche Botschaft ist nicht verhandelbar, sondern tragt einen absoluten Anspruch. Der Prophet
dient nicht dem Volk, sondern dem HERRN, und sein Dienst wird an der gottlichen Sendung
gemessen. Inmitten der Rebellion bleibt das Reden Gottes bestehen, als Ausdruck géttlicher Geduld
und Warnung. Die Verkiindigung geschieht mit Autoritit, nicht als Diskussion. (Hesekiel 2,4-5; Jesaja
6,9-10; Jeremia 7,27; Matthaus 10,14)

Der Dienst am widerspenstigen Volk erfordert Furchtlosigkeit und Gehorsam. Gott fordert
Hesekiel auf, sich nicht vor dem Volk zu fiirchten, trotz ihrer Worte und trotz ihrer Gegenwehr. Die
bildhafte Sprache mit Dornen, Skorpionen und Widerstand betont die Schérfe der Reaktionen, mit
denen der Prophet rechnen muss. Dennoch soll Hesekiel standhaft bleiben, denn sein Auftrag kommt
von Gott. Die Angst vor Menschen darf nicht das Reden Gottes unterdriicken. Die Herausforderung
liegt nicht nur im Inhalt der Botschaft, sondern in der Haltung des Propheten. Dieser soll trotz Spott,
Drohung oder Gleichgiiltigkeit treu sprechen. Der Ausdruck ,,du aber sollst meine Worte zu ihnen
reden” hebt den Kontrast zwischen gottlicher Berufung und menschlichem Widerstand hervor.
Gehorsam ist nicht optional, sondern grundlegend fiir den Dienst. Die Berufung zum Propheten ist
zugleich eine Berufung zum Leiden, jedoch in der Gewissheit gottlicher Unterstiitzung. Die
Furchtlosigkeit basiert nicht auf innerer Stdrke, sondern auf der Autoritit Gottes. Der Prophet steht
nicht allein, sondern unter gottlichem Schutz und Fiihrung. (Hesekiel 2,6-7; Josua 1,9; Jeremia
1,17-19; Apostelgeschichte 4,19)

Seite 35 von 155



2.2. Ubergabe der Buchrolle mit Klage und Weherufen (2,8-10)

Die Aufforderung zum Gehorsam steht am Anfang der prophetischen Berufung. Hesekiel wird
aufgefordert, nicht wie das widerspenstige Haus Israel zu handeln, sondern Gottes Wort zu horen. Die
Unterscheidung beginnt nicht im Reden, sondern im Horen, denn das Horen auf Gottes Wort ist die
Voraussetzung fiir jede wahre Verkiindigung. Diese Mahnung zeigt, dass auch der Prophet in der
Gefahr steht, sich vom Volk beeinflussen zu lassen. Hesekiel soll sich innerlich von der Rebellion des
Volkes distanzieren und sich ganz dem Wort Gottes unterordnen. Die Betonung liegt auf der
personlichen Verantwortung des Propheten vor Gott. Das Horen ist nicht passiv, sondern Ausdruck von
Hingabe und Bereitschaft zum Gehorsam. Hesekiel wird dadurch als gehorsamer Diener im Gegensatz
zum widerspenstigen Volk dargestellt. Die Berufung beginnt nicht mit einer Rede, sondern mit der
inneren Ausrichtung auf Gottes Stimme. Die Autoritdt des Propheten erwéchst aus seiner Treue zum
empfangenen Wort. Der Gehorsam wird gepriift in der Annahme und Weitergabe der gottlichen
Botschaft. Nur wer selbst hort, kann auch glaubwiirdig sprechen. (Hesekiel 2,8; 5. Mose 4,1; 1.
Samuel 15,22; Jakobus 1,22)

Die Buchrolle ist Symbol fiir die gesamte Botschaft Gottes an das Volk. Vor Hesekiels Augen wird
eine Buchrolle ausgebreitet, die auf beiden Seiten beschrieben ist. Diese ungewo6hnliche Darstellung
zeigt die Fiille und das Gewicht der Botschaft, die keinen leeren Raum lasst. Die Schrift auf Vorder-
und Riickseite deutet auf die Vollstidndigkeit gottlicher Mitteilung hin, nichts ist ausgelassen oder zu
ergdnzen. Der Inhalt der Rolle ist nicht angenehm oder trostlich, sondern geprédgt von Klage, Seufzen
und Weherufen. Diese Worte machen deutlich, dass die kommende Botschaft von Gericht und Strafe
handelt. Die Rolle ist nicht ein leeres Symbol, sondern tridgt den konkreten Inhalt gottlicher
Offenbarung. Sie steht fiir das gesamte Reden Gottes zu seinem Volk durch den Propheten. Die dulere
Erscheinung der Rolle verweist auf die Schrift als verbindliche und festgehaltene Wahrheit. Hesekiel
empfingt nicht bloBe Eindriicke oder Eingebungen, sondern ein geordnetes, festes Wort. Die Rolle ist
nicht nur zum Lesen, sondern zur inneren Aneignung bestimmt, was in der Folge noch stirker betont
wird. Sie wird ihm nicht nur gezeigt, sondern zur Aufnahme iibergeben. (Hesekiel 2,9-10; Jesaja
30,8-9; Jeremia 36,2; Offenbarung 5,1)

Die Botschaft des Propheten ist durch Gottes Urteil geprigt, nicht durch menschliche Wiinsche.
Der Inhalt der Buchrolle besteht aus Worten des Gerichts, nicht aus Hoffnungsparolen oder
Selbstberuhigung. Klage, Seufzen und Weherufe sind Ausdruck des kommenden Gerichts iiber ein
unbuBfertiges Volk. Diese Wortwahl zeigt, dass Gott das Unrecht nicht iibersieht, sondern beim Namen

nennt und darauf reagiert. Der Prophet wird zum Triger einer schweren, aber notwendigen Botschaft.

Seite 36 von 155



Diese ist nicht menschengemacht, sondern Ausdruck goéttlicher Heiligkeit und Gerechtigkeit. Die
Botschaft richtet sich gegen jede Form von religidser Selbsttiuschung und ruft zur ernsten
Auseinandersetzung mit dem goéttlichen Urteil. Sie soll nicht beschwichtigen, sondern erschiittern und
zur Umkehr fiihren. Hesekiel ist damit nicht frei in seiner Rede, sondern an den Inhalt der ihm
iibergebenen Rolle gebunden. Die Botschaft ist nicht anpassbar oder verhandelbar, sondern verbindlich
und autoritativ. Die Schwere des Inhalts verweist auf die Dringlichkeit des gottlichen Redens. Gottes
Wort ist nicht immer angenehm, aber immer notwendig. (Hesekiel 2,10; Jeremia 1,9-10; Klagelieder
1,1-2; Offenbarung 10,9-10)

2.3. Auftrag zum Reden trotz Widerstand (3,1-11)

Die Aufnahme des Wortes Gottes ist Voraussetzung fiir glaubwiirdige Verkiindigung. Hesekiel
wird aufgefordert, die Buchrolle zu essen, was symbolisch fiir die vollstindige Aneignung der
gottlichen Botschaft steht. Diese Handlung bedeutet, dass der Prophet das Wort nicht nur horen,
sondern in sein Innerstes aufnehmen und verarbeiten soll. Das Essen der Rolle zeigt, dass das gottliche
Wort Teil seiner Person und seines Dienstes werden muss. Es handelt sich nicht um eine &uflerliche
Botschaft, sondern um eine, die durchlebt und getragen wird. Der Geschmack der Rolle ist in seinem
Mund siil wie Honig, was auf die geistliche Qualitit und Kostbarkeit des Wortes hinweist. Trotz des
schweren Inhalts liegt in der Annahme gottlicher Wahrheit Trost und Kraft. Die Siifle zeigt, dass auch
die Gerichtsbotschaft Gottes Gnade enthéilt, denn sie ruft zur Umkehr. Das Bild erinnert an dhnliche
Erfahrungen bei Jeremia und Johannes in der Offenbarung. Propheten werden nicht durch Ideen,
sondern durch gottlich eingepragtes Wort bewegt. Die Aufnahme des Wortes ist kein symbolischer
Akt, sondern Grundlage prophetischer Autoritit. Nur wer selbst durchdrungen ist, kann glaubwiirdig
sprechen. (Hesekiel 3,1-3; Jeremia 15,16; Oftenbarung 10,9-10; Psalm 119,103)

Die gottliche Sendung richtet sich ausdriicklich an das Haus Israel, nicht an die Volker. Hesekiel
wird nicht zu einem fremden, schwer verstindlichen Volk gesandt, sondern zu seinem eigenen Volk,
das ihm kulturell und sprachlich vertraut ist. Diese Betonung entlarvt die Abwehrhaltung Israels als
bewusste Rebellion, nicht als Folge mangelnden Verstindnisses. Wire Hesekiel zu einem fremden
Volk gesandt worden, so hétten diese wahrscheinlich gehort und gehorcht. Der Kontrast dient zur
Verstarkung der Schuld Israels, das trotz seiner Vorziige die Stimme Gottes ablehnt. Die Volker
werden nicht als Beispiel fiir Gerechtigkeit dargestellt, sondern als Hinweis auf die besondere
Verantwortung Israels. Das Haus Israel steht unter dem Licht der Offenbarung und tragt darum groBere
Verantwortung. Die Ablehnung des gottlichen Wortes erfolgt nicht aus Unkenntnis, sondern aus
verstocktem Herzen. Gottes Treue zeigt sich dennoch darin, dass er weiterhin zu seinem Volk redet.

Die Sendung zu Israel betont die bleibende Erwéhlung trotz des Widerstands. Das Reden Gottes ist

Seite 37 von 155



Ausdruck von Geduld und Bundestreue. (Hesekiel 3,4-7; Amos 3,2; Matthdus 11,21-24; Romer
10,19-21)

Barry Rubin, ein messianisch-jiidischer Bibelwissenschaftler und Herausgeber der Complete
Jewish Study Bible, verweist in seinem Kommentar zu Hesekiel 3,17 auf Rashi, den bekannten
Jjlidischen Bibelausleger des Mittelalters. Rashi interpretiert Gottes Berufung an Hesekiel als
eine ernste Ermahnung: Der Prophet sei wie ein Wichter, der auf einem Turm steht. Seine
Aufgabe sei es, die Gefahr zu erkennen und durch den Klang des Schofars (Widderhorn) die
Menschen zu warnen. Schweigt der Wdchter, obwohl eine Bedrohung naht, so wird das Gericht
tiber das Volk auch auf ihn zuriickfallen. Ebenso miisse Hesekiel seine prophetische Aufgabe
ernst nehmen und die Botschaft Gottes furchtlos weitergeben (Rubin, 2016, S. 716).

Das harte Herz des Volkes fordert einen gestirkten Propheten. Gott kiindigt an, dass das Haus
Israel eine harte Stirn und ein verstocktes Herz hat, was auf UnbuBfertigkeit und Trotz hinweist. Diese
Beschreibung zeigt, dass die Ablehnung nicht oberfldchlich ist, sondern tief im Wesen des Volkes
verankert. Deshalb macht Gott die Stirn Hesekiels hérter als Kiesel, was auf Festigkeit und
Widerstandsfahigkeit im geistlichen Kampf verweist. Der Prophet wird nicht nur mit einer Botschaft
ausgestattet, sondern auch mit der geistlichen Standhaftigkeit, ihr standzuhalten. Diese gottliche
Ausriistung schiitzt ihn vor Einschiichterung und Entmutigung. Die Widerstandskraft des Propheten ist
nicht psychologische Hérte, sondern geistliche Befdhigung durch Gott. Die Hérte ist nicht gegen das
Volk gerichtet, sondern gegen seinen Widerstand. Hesekiel steht als Beispiel fiir Treue unter Druck,
Gehorsam trotz Ablehnung. Die Standhaftigkeit des Propheten ist Zeichen gottlicher Gnade fiir ein
widerspenstiges Volk. Durch den gestirkten Propheten bleibt das Reden Gottes bestindig gegen alle
Widerstiande. (Hesekiel 3,7-9; Jesaja 50,7; Jeremia 1,18-19; Apostelgeschichte 4,29)

Gottes Auftrag bleibt bestehen, auch wenn der Gehorsam des Volkes ausbleibt. Die Wiederholung
des Auftrags betont die Bedeutung des Gehorsams des Propheten, nicht der Reaktion des Volkes.
Hesekiel soll die Worte Gottes empfangen, in sein Herz aufnehmen und mit seinen Ohren horen. Diese
Formulierungen unterstreichen erneut, dass die innere Aneignung des Wortes zentral ist. Erst aus dieser
inneren Haltung heraus kann der Prophet zu seinem Volk gehen und reden. Die Verantwortung des
Propheten liegt nicht im Ergebnis, sondern im treuen Vollzug des Auftrags. Die Mahnung ,,0b sie
horen oder es lassen® relativiert nicht den Auftrag, sondern zeigt die Unabhangigkeit des gottlichen
Wortes von menschlicher Reaktion. Die Verkiindigung erfolgt nicht erfolgsorientiert, sondern auf
Grundlage gottlicher Sendung. Der Prophet ist Zeuge und Sprachrohr, kein Verhandlungspartner.

Gottes Wort bleibt bestehen, auch wenn es abgelehnt wird. Die Treue im Dienst ist Ausdruck

Seite 38 von 155



geistlicher Reife und gottlicher Berufung. (Hesekiel 3,10-11; Jesaja 55,10-11; Matthdus 10,14-20; 1.
Korinther 4,2)

Der Dienst an einem verstockten Volk ist Ausdruck gottlicher Gnade. Trotz der Hirte und
Rebellion Israels sendet Gott seinen Propheten zu ihnen. Diese Sendung ist keine Verurteilung,
sondern ein Angebot zur Umkehr. Der Dienst am eigenen Volk wird zum Zeugnis goéttlicher Geduld
und Barmherzigkeit. Hesekiels Gehorsam macht sichtbar, dass Gottes Treue groBer ist als die Untreue
des Volkes. Die stindige Wiederholung der Formulierung ,,0b sie hdren oder es lassen* macht
deutlich, dass die Verantwortung beim Volk liegt. Der Prophet erfiillt seinen Auftrag und stellt das Volk
unter das Wort Gottes. Die Offenbarung und Sendung zeigen, dass Gott sein Volk nicht aufgegeben
hat. Die Hérte des Volkes ist groB3, aber Gottes Bereitschaft zum Reden ist grofer. In der Treue des
Propheten wird Gottes Wesen sichtbar: gerecht, heilig und barmherzig. Diese Dynamik offenbart, dass
auch das Gericht ein Ruf zur Umkehr ist. Gottes Reden dient letztlich nicht der Verdammnis, sondern
der Wiederherstellung. (Hesekiel 3,11; Jesaja 30,15; Jeremia 26,2-3; 2. Petrus 3,9)

2.4. Transport des Propheten durch den Geist Gottes (3,12-27)

Die Erhohung durch den Geist steht am Beginn einer neuen Phase gottlicher Fiihrung. Der Geist
hebt Hesekiel empor, was auf eine iibernatiirliche Entriickung hinweist. Diese Bewegung ist nicht
willkiirlich, sondern erfolgt auf gottliche Initiative hin. Wéhrend der Erhebung hort Hesekiel ein
méchtiges Rauschen, das an das Brausen vieler Wasser und an die Stimme des Allméichtigen erinnert.
Das Lob Gottes wird ausgerufen: ,,Gepriesen sei die Herrlichkeit des HERRN von seiner Stitte her!
Dies verweist auf die Majestit Gottes und seine Erhabenheit {iber Zeit und Raum. Die Bewegung des
Geistes ist nicht lautlos, sondern begleitet von Anbetung und geistlicher Erschiitterung. Die Vision
zeigt, dass Hesekiels Dienst nicht aus menschlicher Initiative entsteht, sondern aus gottlicher Berufung
und Leitung. Der Lobpreis im Himmel kontrastiert mit dem geistlichen Zustand des Volkes auf der
Erde. Die Entriickung dient nicht der Erhohung des Propheten, sondern der Vorbereitung auf eine neue
geistliche Verantwortung. Die Bewegung durch den Geist ist Ausdruck der Souverénitit Gottes in der
Lenkung seines Dieners. Der Dienst des Propheten beginnt mit der Erfahrung gottlicher Realitit.
(Hesekiel 3,12-13; Psalm 29,3-9; Offenbarung 1,10-15; 2. Mose 24,15-17)

Der Auftrag Gottes verursacht innere Bitterkeit trotz geistlicher Berufung. Hesekiel wird vom
Geist weggetragen, doch seine innere Reaktion ist Bitterkeit und ein aufwallender Geist. Diese
emotionale Spannung zeigt, dass auch ein von Gott berufener Mensch unter der Last seines Auftrags

leidet. Die Entriickung fiihrt nicht zu Euphorie, sondern zu einem tiefen inneren Ringen. Der Prophet

Seite 39 von 155



erkennt die Schwere seiner Sendung, die Ablehnung durch das Volk und die Verantwortung vor Gott.
Diese Mischung aus Berufung und Bitterkeit ist typisch fiir viele alttestamentliche Propheten. Dennoch
bleibt die Hand des HERRN stark auf ihm, was auf die bleibende gottliche Fiithrung verweist. Die
gottliche Berufung schlieft menschliches Empfinden nicht aus, sondern durchdringt es. Der Dienst
geschieht nicht aus Gefiihlen heraus, sondern trotz dieser. Hesekiel erfihrt, dass der Weg des
Gehorsams auch ein Weg innerer Kdmpfe ist. Die Bitterkeit ist nicht Auflehnung, sondern Ausdruck
geistlicher Tiefe im Angesicht gottlicher Heiligkeit. Das Wirken Gottes schlieBt das ganze Wesen des
Propheten ein, auch sein Ringen. (Hesekiel 3,14; Jeremia 20,7-9; Psalm 73,21-23; Offenbarung 10,10)

Die Berufung fiihrt Hesekiel in eine Phase des Schweigens und der Vorbereitung. Hesekiel kommt
zu den Weggefiihrten in Tel-Abib, wo er sieben Tage entsetzt unter ihnen bleibt. Diese Zeit des
Schweigens ist kein Riickzug, sondern eine Zeit der geistlichen Verarbeitung. Die Zahl sieben verweist
auf gottliche Ordnung und Vollstindigkeit, dhnlich wie bei anderen Berufungsprozessen. Das
Entsetzen zeigt, wie tief die Berufung den Propheten erschiittert hat. Inmitten des Volkes bleibt er
duBerlich passiv, doch innerlich geschieht eine tiefe geistliche Auseinandersetzung. Diese Phase dient
der Sammlung, dem Gebet und der Vorbereitung auf den Dienst. Hesekiel wird nicht sofort aktiv,
sondern wartet auf das Reden Gottes. Die Stille ist Teil des gottlichen Ausbildungsprozesses. Der
Prophet lernt, dass das Reden Gottes nicht vom Eifer des Menschen abhingt. In dieser Zeit identifiziert
er sich mit dem geistlichen Zustand des Volkes. Die Phase des Schweigens ist Teil des Gehorsams,
nicht Zeichen von Untitigkeit. (Hesekiel 3,15; Hiob 2,13; Prediger 3,7; Lukas 2,19)

Der Wichterdienst des Propheten wird erneut betont und mit Verantwortung verkniipft. Am
Ende der sieben Tage spricht der HERR erneut zu Hesekiel und setzt ihn als Wichter iiber das Haus
Israel ein. Der Wichter ist verantwortlich, die Gefahr zu erkennen und zu melden, unabhéngig davon,
ob seine Warnung angenommen wird. Die Verantwortung liegt nicht im Ausgang, sondern in der Treue
zur Warnung. Wenn der Prophet schweigt, obwohl Gott spricht, wird er fiir das Blut des Gottlosen zur
Rechenschaft gezogen. Umgekehrt ist er frei von Schuld, wenn er gewarnt hat, selbst wenn der andere
nicht hort. Diese Bestimmung betont die Ernsthaftigkeit prophetischer Verantwortung. Der Dienst ist
nicht nur eine Verkiindigung, sondern ein Akt gottlicher Treue gegeniiber dem Volk. Hesekiel steht
zwischen Gott und dem Volk, mit der Aufgabe, beide Realititen zu vermitteln. Der Prophet ist Mittler,
nicht Richter. Die Betonung liegt auf dem Reden zur rechten Zeit, nicht auf eigenen Gedanken. Das
Wichteramt ist Ausdruck gottlicher Gnade, nicht menschlicher Kontrolle. (Hesekiel 3,16-21; Jesaja
62,6; Amos 3,7; Apostelgeschichte 20,26-27)

Gottes Weisung bestimmt den Zeitpunkt und den Inhalt jeder prophetischen Rede. Der HERR

kiindigt an, dass Hesekiel nicht jederzeit reden wird, sondern nur, wenn Gott ihn dazu sendet. Dies

Seite 40 von 155



unterstreicht, dass der Prophet nicht aus eigenem Willen spricht, sondern nur als Beauftragter. Die
Berufung schliefft das Schweigen mit ein, wenn Gott nicht spricht. Hesekiel wird durch gottliche
Fiihrung in sein Haus zuriickgebracht und soll dort auf gottliche Anweisung warten. Er wird
symbolisch gebunden, was seine Abhédngigkeit von Gottes Weisung verdeutlicht. Die Zunge des
Propheten wird festgehalten, bis Gott sie wieder 10st. Das Schweigen des Propheten ist nicht
Untétigkeit, sondern Ausdruck géttlicher Kontrolle iiber Offenbarung. Die Worte des Propheten haben
nur dann Autoritit, wenn sie aus gottlichem Auftrag hervorgehen. Dieses Prinzip schiitzt vor
Selbstberufung und eigenméchtiger Verkiindigung. Gott allein bestimmt, wann, wie und was geredet
werden soll. Die Abhdngigkeit des Propheten ist total, aber geistlich fruchtbar. (Hesekiel 3,22-26;
Jeremia 15,19; Amos 3,8; 2. Petrus 1,21)

Das prophetische Reden wird zur Scheidung zwischen Gehorsam und Verstockung. Wenn Gott zu
Hesekiel spricht, wird dessen Mund gedftnet, und er soll reden: ,,So spricht GOTT, der Herr!* Dies ist
das Kennzeichen echter Prophetie — sie ist nicht Meinung, sondern goéttliche Offenbarung. Die
Reaktion der Horer wird erneut in zwei Gruppen unterschieden: die Horenden und die Ablehnenden.
Hesekiel triagt keine Verantwortung fiir die Ablehnung, wohl aber fiir das Reden. Das Wort Gottes wird
zur Scheidung zwischen Gehorsam und Verstockung. Die Autoritit des Propheten liegt nicht in seiner
Person, sondern im Inhalt der gottlichen Botschaft. Gott stellt klar, dass sein Wort nicht von der
Aufnahmefahigkeit des Volkes abhingig ist. Auch wenn das Volk sich widersetzt, bleibt die
Verpflichtung zum Reden bestehen. Das Reden Gottes schafft Realitét, unabhdngig von menschlicher
Reaktion. Die Verkiindigung ist Ruf, Gericht und Gnade zugleich. Der Prophet ist Diener des Wortes,
nicht seines Erfolges. (Hesekiel 3,27; Jesaja 55,11; Matthéus 10,20; Johannes 12,48)

Seite 41 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 2.1-3.27)

Zusammenfassung:

Hesekiel 2,1-3,27 schildert die eigentliche Beauftragung des Propheten und konkretisiert seinen
Auftrag inmitten eines widerspenstigen Volkes. Gott richtet Hesekiel auf und setzt ihn bewusst als
Mensch vor seine gottliche Herrlichkeit, um ihn in den Dienst zu stellen. Der Prophet wird zu einem
Volk gesandt, das durch anhaltenden Ungehorsam und Verstockung gekennzeichnet ist. Die
Verantwortung des Boten liegt nicht im Erfolg, sondern im treuen Weitergeben des goéttlichen Wortes.
Hesekiel wird auf Ablehnung, Widerstand und Furcht vorbereitet, soll sich jedoch weder einschiichtern
lassen noch vom Auftrag abweichen. Das Essen der Schriftrolle verdeutlicht, dass die Botschaft Gottes
zuerst innerlich aufgenommen werden muss, bevor sie verkiindigt werden kann. Obwohl der Inhalt der
Botschaft Gericht ankiindigt, erweist sich das Wort Gottes im Inneren des Propheten als siif3, da es
gottliche Wahrheit ist. Der Dienst wird als schwere Last beschrieben, die Hesekiel innerlich bindet und
duBerlich isoliert. Gott macht den Propheten zum Wichter iiber Israel und {ibertrdgt ihm
Verantwortung fiir das Horen und Weitergeben der Warnung. Schuld entsteht nicht durch Ablehnung
des Wortes, sondern durch unterlassene Verkiindigung. Die zeitweise Stummbheit Hesekiels
unterstreicht, dass sein Reden vollstindig von Gottes Initiative abhdngt. Der Abschnitt zeigt, dass
prophetischer Dienst aus Gehorsam, innerer Aneignung des Wortes und volliger Abhédngigkeit von
Gott besteht.

Anwendungen:

Treuer Dienst ist wichtiger als sichtbarer Erfolg. Der Text macht deutlich, dass Hesekiel
unabhingig von der Reaktion des Volkes senden wird. Verantwortung liegt im Gehorsam, nicht im

Ergebnis. Diese Einsicht ordnet geistlichen Dienst realistisch ein.

Gottes Wort muss innerlich angeeignet werden. Die Schriftrolle wird nicht nur empfangen, sondern
gegessen. Verkiindigung setzt innere Durchdringung voraus. Diese Wahrheit verleiht dem Umgang mit
Gottes Wort Tiefe.

Geistliche Verantwortung ist ernst und verbindlich. Als Wichter tragt Hesekiel Verantwortung fiir
das Weitergeben der Warnung. Schweigen kann Schuld erzeugen. Diese Perspektive betont die

Ernsthaftigkeit geistlicher Beauftragung.

Seite 42 von 155



Teil 2: Zeichenhandlungen und Gerichtsworte gegen Jerusalem
(Hesekiel 4-24)

3. Zeichenhandlungen als Warnung vor dem Gericht (4,1-5,17)

3.1. Modell von Jerusalem und Belagerung (4,1-3)

Die prophetische Zeichenhandlung mit dem Ziegel veranschaulicht das kommende Gericht iiber
Jerusalem. Hesekiel erhdlt den Auftrag, einen Ziegelstein zu nehmen und darauf ein Modell der Stadt
Jerusalem zu zeichnen. Diese symbolische Handlung dient der bildhaften Darstellung einer
Belagerung, wie sie bald eintreten wird. Der Prophet handelt dabei nicht aus eigener Initiative, sondern
fiihrt einen gottlich angeordneten Akt prophetischer Verkiindigung aus. Das gezeichnete Bild ist keine
allegorische Darstellung, sondern eine konkrete Vorschau auf ein reales historisches Ereignis. Die
Verwendung eines alltdglichen Gegenstandes wie eines Ziegels zeigt, dass Gottes Gericht mitten in der
Lebenswirklichkeit des Volkes verankert ist. Die Belagerung durch feindliche Heere wird so nicht nur
angekiindigt, sondern sichtbar gemacht. Die Handlung spricht nicht nur zum Verstand, sondern
appelliert an das Gewissen und die Vorstellungskraft der Beobachter. Der Ziegel wird zum Zeugnis
gegen das Volk, das Gottes Warnungen bisher ignoriert hat. Durch diese bildhafte Darstellung wird das
kommende Gericht unausweichlich und gegenwirtig vor Augen gefiihrt. Die Zeichenhandlung ist
keine kiinstlerische Darstellung, sondern eine gottlich inspirierte Warnung. (Hesekiel 4,1; 2. Konige
25,1-2; Jesaja 29,3; Jeremia 52.,4)

Die Belagerungsgerite und der Eisenwall betonen die Unausweichlichkeit des gottlichen
Gerichts. Hesekiel wird angewiesen, um das gezeichnete Jerusalem Belagerungsgerite zu stellen, um
die Realitdt des bevorstehenden Krieges zu unterstreichen. Diese Gerdte symbolisieren nicht nur
militdrische Taktik, sondern verweisen auf Gottes Urteil iiber die siindige Stadt. Der Prophet stellt eine
Belagerungssituation dar, die sich in der Geschichte wortgetreu erfiillen wird. Die Handlung ist
prophetisch in ihrer Tiefe, aber auch konkret in ihrer Bildsprache. Besonders hervorzuheben ist der
Eisenwall, den Hesekiel zwischen sich und die Stadt stellen soll. Dieser symbolisiert die Trennung
zwischen Gott und seinem Volk — eine Folge unaufhorlicher Siinde und Verstockung. Eisen steht fiir
Uniiberwindbarkeit und Dauer, was die Festigkeit des kommenden Gerichts verdeutlicht. Es zeigt, dass
der Zugang zu Gott durch Schuld blockiert ist und seine Hilfe im Gericht zuriickgezogen wird. Die

Beziehung zwischen Gott und Jerusalem ist durch die Rebellion des Volkes schwer gestort. Der

Seite 43 von 155



Prophet wird durch diese Handlung nicht nur Verkiindiger, sondern selbst Teil des Gerichtsbildes.
(Hesekiel 4,2-3; Klagelieder 3,44; Jesaja 59,2; Jeremia 6,6)

Die Handlung des Propheten ersetzt fiir das Volk die letzte Warnung vor dem Untergang. Gott
befiehlt Hesekiel, sein Angesicht gegen die Stadt zu richten, was die gerichtliche Konfrontation
zwischen dem HERRN und Jerusalem darstellt. Die prophetische Geste symbolisiert gottliche
Entschlossenheit, den Weg der Ziichtigung zu gehen. Der Ausdruck ,,sie soll belagert und bedringt
werden* macht klar, dass das angekiindigte Ereignis nicht mehr abgewendet, sondern nur noch erkannt
und verstanden werden kann. Die Zeichenhandlung ist in ihrer Deutlichkeit so eindriicklich, dass sie
allein gentigt, um Gottes Wort sichtbar zu machen. Hesekiel selbst wird durch sein Verhalten zur
Botschaft — seine Gestalt, seine Bewegungen, seine Ausrichtung sprechen prophetisch. Diese Form der
Kommunikation zeigt, dass Gottes Wort nicht nur gehdrt, sondern auch gesehen und gedeutet werden
soll. Das Schweigen des Propheten verstiarkt die Wirkung der Handlung. Durch das Gesicht gegen die
Stadt und die symbolische Belagerung wird Gottes Haltung gegeniiber der Siinde Jerusalems offenbar.
Der Ziegel wird zum Spiegel der Realitdt, der dem Volk den Ernst der Lage offenbart. Das Gericht ist
unausweichlich, aber noch nicht sinnlos — es spricht die Sprache gottlicher Heiligkeit. (Hesekiel 4,3;
Amos 3,7; Jeremia 1,10; 1. Konige 14,15)

3.2. Liegen auf der Seite - Dauer des Gerichts (4,4-8)

Das Liegen auf der Seite symbolisiert die Dauer und Last der Siinde Israels und Judas. Hesekiel
erhdlt von Gott den Auftrag, sich iiber einen langeren Zeitraum auf seine linke und danach auf seine
rechte Seite zu legen. Diese auflergewohnliche Handlung steht in direktem Zusammenhang mit der
Schuld des Hauses Israel und des Hauses Juda. Fiir jeden Tag seines Liegens wird ein Jahr der Schuld
angerechnet, womit der Zeitraum gottlich festgelegt ist. Die linke Seite steht fiir Israel, das nordliche
Konigreich, das bereits in die assyrische Gefangenschaft gefiihrt wurde. Die rechte Seite reprisentiert
Juda, das siidliche Konigreich, dessen Gericht noch bevorsteht. Die symbolische Handlung
verdeutlicht, dass sowohl Israel als auch Juda schuldig geworden sind und unter dem Gericht Gottes
stehen. Hesekiel trigt stellvertretend die Last dieser Schuld, was seine personliche Identifikation mit
der Botschaft unterstreicht. Die Unterscheidung zwischen beiden Hausern zeigt, dass Gott differenziert
richtet, aber in seiner Gerechtigkeit beide zur Verantwortung zieht. Die Handlung ist nicht willkiirlich,
sondern Ausdruck préziser gottlicher Abrechnung mit der Geschichte seines Volkes. Die Schuld hat
sich tiber Jahrhunderte angesammelt und fordert nun gottliche Antwort. (Hesekiel 4,4-6; 2. Konige
17,7-18; Jeremia 2,13-19; Hosea 4,1-3)

Seite 44 von 155



Die Zahl der Tage ist Ausdruck gottlicher Ordnung im Gericht. Hesekiel soll dreihundertneunzig
Tage fiir Israel und vierzig Tage fiir Juda auf der Seite liegen, wobei jede Zeitspanne eine bestimmte
geschichtliche Phase symbolisiert. Diese Zahlen sind nicht zuféllig, sondern stehen im Zusammenhang
mit der Dauer der Auflehnung des jeweiligen Konigreiches. Die dreihundertneunzig Tage deuten auf
die lange Zeit geistlichen Abfalls in Israel hin, die mit der Griindung des Nordreiches unter Jerobeam
beginnt. Die vierzig Tage fiir Juda konnen als symbolische Zahl fiir Priifung und Vorbereitung
verstanden werden, wie sie auch in anderen biblischen Zusammenhingen erscheint. Die genaue
Festlegung der Tage zeigt, dass Gottes Gericht weder willkiirlich noch {ibermifig ist, sondern dem
Mal} der Schuld entspricht. Die gottliche Ordnung im Gericht weist auf seine Heiligkeit und
Gerechtigkeit hin. Die Zahl der Tage erinnert das Volk daran, dass Gott die Geschichte kennt und sein
Handeln auf exakter Erkenntnis beruht. Die symbolische Handlung des Propheten ist damit zugleich
eine gottliche Abrechnung mit der Vergangenheit. Gericht ist nicht das Ende der Geschichte, sondern
Teil des heiligen Weges Gottes mit seinem Volk. (Hesekiel 4,5-6; 2. Mose 34,7; 4. Mose 14,33-34;
Amos 3,2)

Die gebundene Lage des Propheten verdeutlicht die Unausweichlichkeit des Gerichts. Hesekiel
wird nicht nur zum Liegen angewiesen, sondern auch mit Seilen gebunden, sodass er sich nicht aus
eigener Kraft bewegen kann. Diese Fesselung zeigt, dass der Prophet nicht in eigener Freiheit handelt,
sondern vollstindig unter gottlicher Autoritdt steht. Gleichzeitig verweist sie auf die Lage Jerusalems,
das bald von allen Seiten eingeschlossen und im Gericht festgehalten wird. Die Bewegungsunfahigkeit
macht sichtbar, dass das Gericht nicht abgewendet oder entkommen werden kann. Gottes Wort bindet
den Propheten an eine symbolische Handlung, die das Volk warnen und zugleich den Ernst der Lage
veranschaulichen soll. Die Dauer und Starrheit dieser Lage zeigt, dass es keinen einfachen Ausweg aus
der Krise gibt. Die Begrenzung der Bewegung Hesekiels weist auch auf die Begrenzung menschlicher
Moglichkeiten in Angesicht gottlicher Ziichtigung hin. Gott allein setzt Anfang und Ende des Gerichts.
Der Prophet dient als sichtbares Zeichen der géttlichen Kontrolle iiber Zeit und Handlung. Selbst das
Leiden im Zeichen ist nicht autonom, sondern Teil des gottlichen Plans. (Hesekiel 4,8; Klagelieder
1,14; Jesaja 28,22; Nahum 1,3)

3.3. Symbolisches Brot - Mangel und Unreinheit (4,9-17)

Die gemischte Brotration symbolisiert den bevorstehenden Hunger und die Erniedrigung
Jerusalems. Hesekiel wird beauftragt, ein Brot aus verschiedenen Getreidesorten zuzubereiten,
darunter auch minderwertige Zutaten wie Hirse und Dinkel. Diese Mischung deutet auf die extreme
Notlage wihrend der Belagerung hin, in der keine Auswahl hochwertiger Nahrungsmittel mehr

moglich sein wird. Die Vermischung verschiedener Getreidearten ist ein Zeichen des Mangels und der

Seite 45 von 155



Verzweiflung, nicht einer bewussten Erndhrungsauswahl. Sie steht fiir die vollstindige Umkehrung
geordneter Zustdnde, wie sie im Gesetz vorgeschrieben waren. Das tagliche Mal3 von zwanzig Schekel
Brot verweist auf knappe, rationierte Versorgung, die nicht sittigt, sondern bloBes Uberleben erlaubt.
Diese Anordnung ist nicht nur eine symbolische Handlung, sondern eine gottliche Ankiindigung
kommender Realitit. Die Not in Jerusalem wird so drastisch, dass das Essen selbst zur Demiitigung
wird. Was einst Zeichen von Gemeinschaft und Segen war, wird zur stindigen Erinnerung an Gericht
und Trennung von Gott. Die Zubereitung des Brotes wird Teil des prophetischen Gerichtszeichens, das
die Konsequenzen des gottlichen Zorns vor Augen fiihrt. (Hesekiel 4,9; 3. Mose 26,26; Klagelieder
1,11; Jeremia 14,18)

Die symbolische Wasserknappheit weist auf den vollstindigen Zusammenbruch der Versorgung
hin. Neben dem Brot wird Hesekiel angewiesen, tdglich ein Sechstel Hin Wasser zu trinken, was einer
sehr geringen Menge entspricht. Diese Vorgabe illustriert die extreme Wasserknappheit wéahrend der
Belagerung Jerusalems. Die genaue Dosierung macht deutlich, dass der Mangel nicht zufillig ist,
sondern Teil des gottlichen Gerichtsplans. Das Wasser, lebensnotwendig und sonst im Uberfluss
vorhanden, wird zum Symbol fiir Bedridngnis und Kontrolle. Die Knappheit stellt nicht nur eine
physische Notlage dar, sondern offenbart auch die geistliche Konsequenz der Siinde: Entzug géttlichen
Segens. Gottes Gericht betrifft nicht nur das AuBere, sondern greift in die grundlegendsten Bereiche
des Lebens ein. Die Entbehrung des Wassers steht auch fiir die geistliche Trockenheit, die das Volk
durch seine Abkehr von Gott erfahren wird. Der Alltag wird zur Qual, und jede Handlung — selbst das
Trinken — zum Ausdruck des Gerichts. Die gottliche Ordnung im Mangel zeigt, dass nichts dem Zufall
iberlassen ist. Die Reduktion des Wasserspiegels ist ein gottlich gesetztes Mall der Ziichtigung.
(Hesekiel 4,11; Jesaja 3,1; Klagelieder 5,4; Amos 8,11)

Die Verwendung von Menschenkot zur Brotbereitung unterstreicht die Tiefe der Entweihung.
Urspriinglich soll Hesekiel das Brot tiber Menschenkot backen, was eine besonders starke symbolische
Handlung darstellt. Diese Anweisung ist Ausdruck &uBerster kultischer Unreinheit nach dem
mosaischen Gesetz. Die Handlung stellt nicht nur einen hygienischen Missstand dar, sondern oftenbart
den Zustand geistlicher Entwiirdigung unter dem kommenden Gericht. Die Verwendung von
Menschenkot als Brennmaterial macht deutlich, dass das Volk unter den Heiden in Schande leben
wird. Die symbolische Handlung weist auf die Entweihung hin, die mit dem Verlust des Landes und
der Tempelgemeinschaft einhergeht. Hesekiel reagiert mit einem Appell an seine personliche Reinheit,
worauthin Gott ihm den Gebrauch von Rinderdung erlaubt. Dennoch bleibt die Aussagekraft der
Zeichenhandlung bestehen: das Brot der Belagerung wird in Unreinheit gegessen werden. Diese

Vorschrift zeigt, wie weitreichend das Gericht Gottes ist — es betrifft auch das rituelle und alltagliche

Seite 46 von 155



Leben. Die Zeichenhandlung wird so zum Ausdruck tiefster Entwiirdigung durch géttliches Gericht.
(Hesekiel 4,12-15; 5. Mose 23,13-15; Klagelieder 4,5; Daniel 1,8)

Der bevorstehende Mangel trifft ganz Israel als Folge ihres Ungehorsams. Gott kiindigt an, dass
ganz Israel Brot mit Entsetzen und Wasser mit Bestlirzung zu sich nehmen wird. Diese
Formulierungen zeigen, dass der Mangel nicht auf Jerusalem begrenzt bleibt, sondern das ganze Land
erfasst. Das Essen mit Entsetzen verweist auf die emotionale und geistliche Erschiitterung der
Menschen, die ihren Zustand als Gericht erkennen. Der Mangel ist keine Folge politischer Umstidnde
allein, sondern Ausdruck der Ziichtigung durch den HERRN. Gottes Ziel ist nicht die Vernichtung,
sondern das Erkennen der Schuld und das Wecken zur Umkehr. Die Zeichenhandlung Hesekiels wird
damit zur prophetischen Mahnung fiir alle. Der Zusammenbruch der Versorgung offenbart die
Zerbrechlichkeit menschlicher Sicherheiten und die Notwendigkeit der Abhédngigkeit von Gott. Das
Brot, das eigentlich Leben schenkt, wird zum Zeugnis der Siinde. Die gottliche Anordnung fiihrt das
Volk zu einer Erkenntnis ihrer eigenen Wege. Der Mangel soll das Gewissen wecken und zur Bufle
fiihren. (Hesekiel 4,16-17; Jesaja 9,19-20; Hosea 4,9-10; Amos 4,6-11)

3.4. Haarschneiden und Verteilung - Gericht uiber das Volk (5,1-17)

Das Haarschneiden Hesekiels symbolisiert das kommende Gericht in all seinen Formen. Der
Prophet wird von Gott beauftragt, sich das Haar und den Bart mit einem Schwert abzuschneiden, was
fiir einen Israeliten ein Zeichen tiefster Trauer und Entehrung darstellt. Das Schwert ersetzt dabei das
traditionelle Rasiermesser und steht gleichzeitig fiir das Mittel des gottlichen Gerichts. Haare und Bart
symbolisieren Wiirde, Zugehorigkeit und geistliche Identitdt, weshalb ihre Entfernung ein Bild des
volligen Verlustes ist. Hesekiel soll die abgeschnittenen Haare in drei Teile teilen und sie entsprechend
vernichten: ein Teil wird im Feuer verbrannt, ein Teil mit dem Schwert zerschlagen, ein Teil in den
Wind zerstreut. Diese Verteilung steht fiir die unterschiedlichen Formen, in denen das Gericht Israel
treffen wird: durch Hunger, Krieg und Zerstreuung unter die Volker. Der Prophet wird selbst aktiv in
der Durchfiihrung dieses Zeichens und stellt sich damit unter die Botschaft. Ein kleiner Rest soll in
seinen Mantelsaum eingeniht werden, was die Bewahrung eines Uberrests andeutet. Doch selbst von
diesem Rest soll ein Teil ins Feuer geworfen werden, um die Reinheit des Uberlebenden
herauszuarbeiten. Die Handlung ist ein sichtbares Bild gottlicher Gerechtigkeit in ihrer Vielfalt und
Griindlichkeit. (Hesekiel 5,1-4; 3. Mose 21,5; Amos 9,9-10; Sacharja 13,8-9)

Die Stadt Jerusalem steht im Mittelpunkt des gottlichen Gerichts wegen ihrer herausragenden

Verantwortung. Gott erklért, dass er Jerusalem mitten unter die Nationen gesetzt hat — geographisch,

Seite 47 von 155



geschichtlich und geistlich. Diese zentrale Stellung bringt eine besondere Verantwortung mit sich,
denn die Stadt war Tragerin gottlicher Offenbarung, Anbetung und Verheiung. Doch anstatt ein
Zeugnis fiir die Nationen zu sein, hat sie sich durch ihre Bosheit schlimmer verhalten als die Heiden.
Diese Aussage zeigt, dass das Mall der Schuld nicht an duBlerlichen MaBstiben, sondern an der
Kenntnis gottlicher Wahrheit gemessen wird. Das Urteil {iber Jerusalem ist deshalb besonders hart,
weil es in vollem Licht gesiindigt hat. Die Erwédhlung bedeutete nicht Freispruch, sondern verschirfte
Verantwortung. Der Abfall Jerusalems wird als gezielte Ubertretung der gottlichen Satzungen
beschrieben. Das Gericht kommt nicht als Laune Gottes, sondern als Antwort auf den systematischen
Bruch des Bundes. Die Stellung in der Mitte der Vdlker wird im Gericht zur Offenbarung der
Heiligkeit Gottes vor allen Nationen. Was zur Ehre bestimmt war, wird zum warnenden Beispiel.
(Hesekiel 5,5-7; 5. Mose 4,5-8; Amos 3,2; Matthdus 11,23-24)

Das Gericht wird offentlich und exemplarisch als Zeichen vor den Augen der Voilker vollzogen.
Gott kiindigt an, dass das Urteil iiber Jerusalem ,,vor den Augen der Nationen* geschehen wird. Dieses
offentliche Gericht dient der Offenbarung gottlicher Gerechtigkeit und Heiligkeit {iber alle Grenzen
hinweg. Die Stadt, die einst fiir Gottes Ruhm unter den Voélkern stand, wird nun zum Mahnmal
gottlichen Gerichts. Der Zorn Gottes wird nicht verborgen, sondern in seiner ganzen Konsequenz
sichtbar gemacht. Die Handlungen Gottes gegeniiber Jerusalem sind ein Zeichen und ein Zeugnis fiir
alle Nationen. Die Heiligkeit Gottes verlangt, dass Siinde auch dort geahndet wird, wo einst seine
Gegenwart gewohnt hat. Die besondere Erwidhlung schiitzt nicht vor Konsequenzen, wenn sie
missachtet wird. Das Feuer des Gerichts beginnt im Heiligtum und breitet sich {iber alle Bereiche des
Volkes aus. Die Strafe wird als einmalig beschrieben: ,,Was ich tun werde, habe ich noch nie getan und
werde ich nie wieder tun*. Diese Formulierung unterstreicht die historische Einmaligkeit und Tiefe
dieses Gerichts. Es handelt sich nicht um eine willkiirliche MaBBnahme, sondern um ein bewusst
gesetztes Zeichen. (Hesekiel 5,8-9; Klagelieder 1,12; 1. Petrus 4,17; 2. Konige 21,12-13)

Der Bruch des Bundes fiihrt zu extremem Hunger und moralischem Verfall. Als Folge des
Gerichts kiindigt Gott an, dass in Jerusalem so groBer Hunger herrschen wird, dass Menschen ihre
eigenen Kinder essen und umgekehrt. Diese Aussage ist nicht iibertrieben, sondern bezieht sich auf
reale historische Ereignisse wéihrend der Belagerung Jerusalems. Der moralische und soziale Zerfall ist
ein direktes Ergebnis der geistlichen Abkehr von Gott. Das Ausmal} des Gerichts zeigt, dass die Siinde
nicht nur geistliche, sondern auch soziale und korperliche Folgen hat. Die Verletzung des Bundes fiihrt
zur volligen Entwiirdigung menschlichen Lebens. Was einst unvorstellbar war, wird im Gericht zur
Realitdt. Die Schamlosigkeit dieser Zustinde ist Spiegelbild der Gottlosigkeit, die ihnen vorausging.
Gott selbst spricht diese Konsequenzen aus und macht deutlich, dass das Gericht gerecht ist. Die

Ubertretung des Bundes ist keine Kleinigkeit, sondern eine tiefgreifende Rebellion gegen den heiligen

Seite 48 von 155



Gott. Die Prophetie Hesekiels deckt auf, wie tief das Volk gefallen ist — und wie gerecht das Gericht
Gottes dariiber ergeht. (Hesekiel 5,10; 5. Mose 28,53-57; Klagelieder 4,10; Jeremia 19,9)

Gottes Zorn richtet sich gegen das ganze Volk, doch mit dem Ziel, seine Heiligkeit zu offenbaren.
Das angekiindigte Gericht betrifft nicht nur Einzelne, sondern die ganze Gemeinschaft. Gott spricht
von Zerstorung durch Pest, Schwert, Hunger und Zerstreuung — ein vollstindiger Zusammenbruch
aller Lebensbereiche. Die Vielfalt der Strafmittel zeigt, dass keine menschliche Sicherung vor dem
Gericht Bestand haben wird. Gott stellt jedoch klar, dass er dadurch seine Zornglut stillt und seine
Heiligkeit unter dem Volk offenbart. Die Zielrichtung des Gerichts ist nicht blinde Vergeltung, sondern
die Offenbarung gottlicher Heiligkeit. Das Volk soll erkennen, dass der HERR geredet hat, wenn das
Gericht eingetroffen ist. Diese Erkenntnis ist nicht blof3 intellektuell, sondern tief existenziell und
erschiitternd. Die gottliche Reaktion auf das Verhalten Jerusalems ist Ausdruck seiner moralischen und
geistlichen Reinheit. Selbst in der Strafe bleibt Gott gerecht, heilig und unverdnderlich. Die
prophetische Botschaft endet nicht mit Hoffnung, sondern mit der Ernsthaftigkeit gottlichen Redens.
Sie fordert zur Umkehr, bevor das angekiindigte Gericht zur Wirklichkeit wird. (Hesekiel 5,11-17; 3.
Mose 26,25-33; Jesaja 26,9; Hesekiel 36,23)

Seite 49 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 4.1-5.17)

Zusammenfassung:

Hesekiel 4,1-5,17 beschreibt eine Reihe eindringlicher Zeichenhandlungen, durch die das kommende
Gericht iiber Jerusalem anschaulich und unausweichlich gemacht wird. Der Prophet stellt die
Belagerung Jerusalems symbolisch dar und macht so sichtbar, dass die Stadt unter gottlichem Gericht
steht. Die lange Liegezeit auf der Seite Hesekiels verdeutlicht die Dauer und Schwere der Schuld
Israels und Judas. Nahrungsknappheit und eingeschrinkte Lebensbedingungen zeigen, dass das
Gericht nicht nur politisch, sondern existenziell sein wird. Die strengen Vorgaben fiir Brot und Wasser
unterstreichen den volligen Zusammenbruch normaler Versorgung. In Kapitel 5 wird das
abgeschnittene Haar des Propheten zum Zeichen fiir die Zerstreuung, Vernichtung und den Tod der
Bewohner Jerusalems. Die Aufteilung des Haares macht deutlich, dass das Gericht differenziert, aber
umfassend ist. Ein kleiner Rest bleibt bewahrt, jedoch nicht ohne weitere Lauterung. Die Ursache des
Gerichts liegt ausdriicklich im fortgesetzten Ungehorsam und darin, dass Jerusalem die Nationen in
Schuld iibertroffen hat. Gottes Zorn wird als gerecht und notwendig dargestellt, nicht als willkiirlich.
Hunger, Schwert und Pest erscheinen als Werkzeuge des gottlichen Gerichts. Der Abschnitt zeigt, dass
Gottes Heiligkeit Konsequenzen fordert und das Gericht 6ffentlich bezeugt wird. Hesekiel 4-5 macht

deutlich, dass Warnung dem Vollzug vorausgeht, aber Verweigerung letztlich zum Gericht fiihrt.

Anwendungen:

Gottliches Gericht wird klar angekiindigt. Der Text zeigt, dass Gott sein Gericht nicht verborgen
oder tiiberraschend vollzieht. Zeichenhandlungen machen seine Absicht deutlich. Diese Einsicht

unterstreicht Gottes Transparenz im Handeln.

Siinde hat reale und umfassende Folgen. Das Gericht betrifft Alltag, Versorgung und Leben selbst.
Schuld bleibt nicht abstrakt, sondern wirkt sich konkret aus. Diese Wahrheit verdeutlicht den Ernst

fortgesetzten Ungehorsams.

Gottes Heiligkeit schlieft Bewahrung eines Restes ein. Trotz umfassenden Gerichts bleibt ein
Uberrest erhalten. Gericht und Gnade stehen nicht im Widerspruch. Diese Perspektive verankert

Hoffnung selbst im Zuchtgericht.

Seite 50 von 155



4. Reden iiber Israels Siinde und Gottes Zorn (6,1-7,27)

4.1. Zerschlagung der Hohen und Gotzenbilder (6,1-14)

Die Anrede an die Berge Israels zeigt die umfassende Dimension des Gotzendienstes. Gott richtet
seine Rede nicht direkt an Menschen, sondern an die Berge Israels, die als Triger der Hohenkulte
fungierten. Diese symbolische Ansprache unterstreicht, dass das gesamte Land in den Gotzendienst
verstrickt ist. Die Hohen waren Orte religioser Aktivitdten, die auBerhalb der gottlich festgelegten
Anbetungsordnung stattfanden. Der HERR spricht durch Hesekiel zu diesen geographischen Stitten,
um die Entweihung des Landes durch fremde Kulte sichtbar zu machen. Die Berge, einst Orte der
Offenbarung und des Segens, sind nun Orte des Abfalls. Die gottliche Anrede verdeutlicht, dass auch
die Schopfung unter der Siinde des Volkes leidet. Es geht nicht nur um falsche Lehren, sondern um
systematische Verunreinigung heiliger Rdume. Gottes Gericht trifft daher nicht nur die Gétzendiener,
sondern auch die Stitten, an denen sie ihre Kulte vollzogen. Die Anklage beginnt nicht mit
Einzelpersonen, sondern mit den Zeichen des kollektiven Abfalls. Die Botschaft ist klar: Die ganze
geistliche Landschaft Israels ist durchzogen von Ungehorsam. Das Land, das fiir Gottes Gegenwart
bestimmt war, ist durch Go&tzen entweiht worden. (Hesekiel 6,1-3; 5. Mose 12,2-4; Jesaja 57,5-7;
Jeremia 2,20)

Das Gericht trifft die Gotzen, ihre Altire und die Gotzendiener ohne Unterschied. Gott kiindigt
an, dass er die Hohen, Altire, Sonnensdulen und Opferstitten zerstoren wird, was auf eine vollstindige
Beseitigung des Gotzendienstes hinweist. Die Vernichtung dieser Objekte ist nicht nur symbolisch,
sondern tatsdchlicher Ausdruck gottlichen Gerichts. Gleichzeitig sollen die Leichname der
Gotzendiener vor ihren Gotzen liegen bleiben, ein Zeichen oOffentlicher Schande und gerichtlicher
Konsequenz. Die Unterscheidung zwischen Kultgegenstand und Kultausiibenden wird aufgehoben,
weil beide im Dienst des Abfalls stehen. Diese Gerichtsszene ist nicht nur Zerstdrung, sondern
Entweihung dessen, was selbst Entweihung hervorgebracht hat. Die Gréber der Gotzendiener werden
gedffnet, thre Namen und Werke ausgeloscht. Diese Offenbarung des Gerichts ist radikal und
endgiltig. Der Zorn Gottes richtet sich nicht willkiirlich, sondern trifft gezielt das Zentrum des
geistlichen Verfalls. Die Botschaft zeigt, dass falscher Gottesdienst nicht nur nutzlos, sondern
verhdngnisvoll ist. Die Zerschlagung der Goétzen ist Ausdruck gottlicher Eifersucht und Heiligkeit.
Was dem wahren Gottesdienst widerspricht, wird vom HERRN beseitigt. (Hesekiel 6,4-7; 2. Mose
34,13-14; Jesaja 2,18-21; Hosea 10,2-8)

Seite 51 von 155



Ein gliubiger Uberrest wird bewahrt und zur BuBe gefiihrt. Trotz des flichendeckenden Gerichts
verheiBt Gott, dass er einen Uberrest bewahren wird, der unter die Vélker zerstreut wird. Diese
Erwéhlung geschieht nicht aufgrund eigener Gerechtigkeit, sondern durch Gottes souverdne Gnade.
Der Uberrest wird sich an den HERRN erinnern, sich seiner Siinde bewusst werden und ihre eigenen
Wege verabscheuen. Dieses innere Erschrecken iiber die begangene Siinde ist Ausdruck echter Buf3e.
Die Zerstreuung unter die Nationen wird so zum Mittel gottlicher Ziichtigung und Léuterung. Der
geistliche Umschwung geschieht durch die Erkenntnis der eigenen Bosheit, nicht durch duferen
Druck. Die Uberlebenden werden erkennen, dass der HERR nicht ohne Grund das Gericht verhiingt
hat. Der Uberrest ist kein Uberbleibsel, sondern Ausdruck géttlicher Treue inmitten des Gerichts. Die
Bewahrung ist zugleich Sendung — der Uberrest wird zum Triger einer erneuerten Gotteserkenntnis.
Diese prophetische VerheiBung zeigt, dass Gericht und Gnade sich im Heilsplan Gottes nicht
ausschliefen. Die BuBe des Uberrests ist Teil der Vorbereitung auf die zukiinftige Wiederherstellung
Israels. (Hesekiel 6,8-10; 3. Mose 26,40-42; Jesaja 10,20-22; Romer 11,5)

Gottes Zorn iiber den Gotzendienst ist gerecht, heilig und unumkehrbar. Der Herr kiindigt an,
dass er ,,mit zerschlagenen Hdnden‘ und ,,mit zerschmettertem Herzen* liber die Grauel Israels reden
wird. Diese starke Ausdrucksweise verweist auf die Tiefe des gottlichen Schmerzes iiber den Abfall
seines Volkes. Der Zorn Gottes ist nicht kalt oder mechanisch, sondern Ausdruck seiner
leidenschaftlichen Heiligkeit. Die Ankiindigung wiederholter Schldge zeigt, dass das Gericht kein
einmaliger Akt, sondern eine fortschreitende Konsequenz des hartnickigen Gotzendienstes ist. Gott
wird das Land verheeren, und selbst entlegene Orte werden nicht verschont bleiben. Die totale
Verddung des Landes ist ein sichtbares Zeichen des moralischen Zusammenbruchs. Der Prophet wird
beauftragt, zu klatschen und zu stampfen — Zeichen duBlerer Erschiitterung und gottlicher Zustimmung
zum Gericht. Das Gericht ist keine menschliche Idee, sondern gottliche Realitdt, die sich unauthaltsam
vollziehen wird. Durch diese Bestindigkeit zeigt Gott, dass seine Heiligkeit iiber aller menschlichen
Frommigkeit steht. Der Zorn des HERRN dient letztlich der Offenbarung seiner Ehre unter allen
Volkern. (Hesekiel 6,11-14; Jeremia 7,30-34; Klagelieder 2,1-8; Offenbarung 15,4)

4.2. Das Ende - Katastrophe iiber das Land (7,1-27)

Die wiederholte Ankiindigung ,,Das Ende kommt“ unterstreicht die Unabwendbarkeit des
Gerichts. Gott erklart durch Hesekiel, dass das Ende iiber das ganze Land Isracl kommt. Diese
Aussage wird mehrfach betont und in verschiedenen Formulierungen wiederholt, um die Dringlichkeit
und Endgiiltigkeit der gottlichen Entscheidung zu verdeutlichen. Der Begriff ,,Ende* umfasst nicht nur
ein zeitliches, sondern auch ein moralisches und geistliches Ende. Es geht um den Abschluss einer

langen Phase der Gnade, in der das Volk immer wieder gewarnt wurde. Nun ist die Zeit der Langmut

Seite 52 von 155



Gottes vorbei, und das angekiindigte Gericht steht unmittelbar bevor. Die universelle Formulierung
Hiiber die vier Enden des Landes* zeigt, dass keine Region verschont bleibt. Gottes Gericht betriftt das
ganze Volk, unabhéngig von geografischer oder sozialer Stellung. Die Wiederholung dieser Botschaft
ist Ausdruck géttlicher Gerechtigkeit und Ernsthaftigkeit. Es handelt sich nicht um symbolische
Sprache, sondern um die Ankiindigung realer, historischer Ereignisse. Die gottliche Geduld ist nicht
grenzenlos; der Zorn Gottes folgt auf anhaltenden Ungehorsam. (Hesekiel 7,1-4; Jesaja 13,6; Amos
8,2; Nahum 1,2-3)

Das Gericht ist Gottes Antwort auf das Maf} der Schuld, nicht auf Zufall oder Willkiir. Gott stellt
klar, dass er das Volk nach seinen Wegen richten wird und dass ihre Gréuel auf sie selbst zuriickfallen.
Diese Aussage unterstreicht die Gerechtigkeit des gottlichen Handelns: Das Urteil entspricht dem
Verhalten des Volkes. Die Betonung auf ,,deine Wege* und ,,deine Grduel hebt hervor, dass die Schuld
individuell und kollektiv erworben ist. Das gottliche Gericht ist nicht irrational, sondern prazise und
begriindet. Es erfolgt nicht nach menschlichem Ermessen, sondern nach gottlicher Heiligkeit. Das
Ende ist daher nicht einfach das Ergebnis duflerer Umsténde, sondern die Folge des moralischen
Verfalls. Gottes Handeln entzieht sich nicht der Verantwortung, sondern ist eine notwendige Reaktion
auf das Verhalten seines Volkes. Die Formulierung ,.,Mein Auge wird nicht verschonen® zeigt, dass
Mitleid in dieser Situation nicht angebracht ist, weil Gerechtigkeit Vorrang hat. Das Gericht ist daher
auch eine Demonstration gottlicher Integritdt. Die Erfiillung prophetischer Warnungen macht deutlich,
dass Gott seine Worte nicht ungestraft iibergehen lédsst. (Hesekiel 7,3-9; 5. Mose 32,35; Jeremia 17,10;
Galater 6,7)

Die wirtschaftlichen und religiosen Strukturen werden im Gericht wertlos. Hesekiel kiindigt an,
dass Silber und Gold in der Zeit des Gerichts keinen Wert haben werden. Der Reichtum, auf den das
Volk vertraut hat, wird nicht retten konnen, sondern selbst zur Last werden. Diese Aussage offenbart
den Trugschluss menschlicher Sicherheit durch materielle Mittel. Die Dinge, die in der Zeit des
Friedens Bedeutung hatten, verlieren im Gericht ihre Funktion. Auch das Heiligtum wird entweiht,
weil es selbst durch Gotzendienst entweiht wurde. Die Abkehr von der gottlichen Ordnung hat dazu
gefiihrt, dass die religiosen Symbole nur noch leere Hiillen sind. Gott selbst zieht seine Gegenwart
zuriick, und das Heilige wird zur Beute. Der Gotzendienst hat nicht nur moralische, sondern auch
kultische Folgen. Die Entwertung des Materiellen und Religiosen zeigt, dass in der Stunde des
Gerichts allein Gottes Gnade zdhlt. Der Mensch erkennt zu spét, dass sein Vertrauen auf Besitz und
duBere Formen keine Rettung bringt. Alles, was das Volk als Sicherheit betrachtete, wird untergehen.
(Hesekiel 7,19-22; Spriiche 11,4; Matthdus 6,19-21; Offenbarung 18,11-17)

Seite 53 von 155



Das Fehlen von Vision, Gesetz und priesterlicher Weisung zeigt den geistlichen Bankrott. In der
Stunde des Gerichts wird der Prophet keine Vision mehr haben, der Priester keine Weisung geben und
der Alteste keinen Rat wissen. Diese dreifache Stille zeigt die vollkommene Abwesenheit géttlicher
Leitung im Moment der Ziichtigung. Die Instanzen, die sonst fiir Orientierung sorgten, sind
verstummt, weil das Volk die Stimme Gottes zuvor verworfen hat. Der geistliche Bankrott ist damit
vollstindig offenbar. Wenn Gott nicht mehr redet, bleibt dem Volk nur noch Verwirrung und Furcht.
Die Fiihrer sind hilflos, weil sie selbst Teil der Abkehr waren. Die gottliche Offenbarung ist nicht
verfiigbar auf menschliches Verlangen hin, sondern an den Gehorsam gebunden. Das Schweigen
Gottes ist selbst Gericht, weil es die Abwesenheit seiner Gegenwart bedeutet. Der Verlust geistlicher
Orientierung ist schwerwiegender als politische oder wirtschaftliche Not. Diese Zustinde sind nicht
temporir, sondern Ausdruck eines tiefgreifenden geistlichen Zusammenbruchs. Die Ordnung zerfillt,
weil das Fundament verworfen wurde. (Hesekiel 7,26; Klagelieder 2,9; Micha 3,6-7; Amos 8,11-12)

Die Furcht der Menschen ist Ausdruck eines iiberfiihrten Gewissens. Angst, Zitterei und
Verzweiflung erfassen das Volk, wenn die Katastrophe eintritt. Diese Reaktionen zeigen, dass das
Gewissen aufgertittelt ist, auch wenn keine Bulle erfolgt. Der Mensch erkennt seine Hilflosigkeit, aber
nicht notwendigerweise seine Schuld. Das Zittern ist Zeichen menschlicher Ohnmacht vor der
Heiligkeit Gottes. Die dullere Erschiitterung spiegelt eine innere Unruhe, die aus dem Wissen um die
eigene Schuld entspringt. Die Menschen werfen ihr Silber und Gold weg, weil es keine Hilfe bietet.
Was einst begehrenswert war, wird nun als wertlos und verflucht empfunden. Die Verzweiflung wird
nicht zur Umkehr, sondern zur Flucht in Stummbheit und Paralyse. Der Mensch ohne Gott erkennt in
der Krise, dass er keinen festen Grund hat. Die geistliche Dimension der Angst bleibt, auch wenn sie
nicht zur BuB3e fiihrt. Die Reaktion des Volkes ist symptomatisch fiir eine Gesellschaft, die ohne Gott
lebt und am Tag des Gerichts erschiittert wird. (Hesekiel 7,17-19; Psalm 76,8-10; Jesaja 2,19-21;
Lukas 21,26)

Gottes Gericht bringt das Ende menschlicher Arroganz und zeigt seine absolute Souveréanitit.
Die letzte Aussage des Kapitels lautet: ,,Und sie werden erkennen, dass ich der HERR bin.” Diese
Formulierung ist wiederkehrend in Hesekiel und driickt das zentrale Ziel aller gottlichen Handlungen
aus — die Offenbarung seiner Person und Herrlichkeit. Das Gericht ist nicht Selbstzweck, sondern dient
der Erkenntnis Gottes durch sein Volk und die Nationen. Die menschliche Arroganz, die sich gegen
Gott erhebt, wird im Gericht gebrochen. Die absolute Souverénitidt Gottes wird sichtbar, wenn kein
Mensch mehr eine Antwort weill und keine eigene Stédrke bleibt. Gott bringt sein Volk an den Punkt
der volligen Abhéngigkeit, damit es lernt, ihn zu flirchten. Die Erkenntnis Gottes ist das hochste Ziel,
auch wenn sie durch Gericht erzwungen wird. Die gottliche Selbstoffenbarung geschieht nicht nur
durch Rettung, sondern auch durch Ziichtigung. Die Herrschaft des HERRN ist nicht verhandelbar,

Seite 54 von 155



sondern wird sich in jeder Phase der Geschichte durchsetzen. (Hesekiel 7,27; 2. Mose 14,18; Jesaja
45,23; Philipper 2,10-11)

Seite 55 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 6.1-7.27)

Zusammenfassung:

Hesekiel 6,1-7,27 entfaltet die Unausweichlichkeit des kommenden Gerichts tiber das Land Israel und
richtet sich sowohl gegen den Gotzendienst als auch gegen die falsche Sicherheit des Volkes. In
Kapitel 6 wird das Gericht ausdriicklich gegen die Hohen, Altdre und Gotzen gerichtet, da diese den
Kern des geistlichen Abfalls darstellen. Gottes Handeln zielt darauf, den falschen Kult vollstindig zu
zerstoren und Israel zur Erkenntnis seiner Heiligkeit zu fithren. Gleichzeitig wird ein Uberrest
angekiindigt, der im Gericht bewahrt bleibt und in der Zerstreuung zur Einsicht kommt. Kapitel 7
steigert die Dringlichkeit, indem das Gericht als unmittelbar bevorstehendes Ende beschrieben wird.
Wiederholt wird betont, dass kein Aufschub mehr moglich ist und dass Reichtum, Macht und religiose
Rituale keinen Schutz bieten. Angst, Verwirrung und Orientierungslosigkeit prigen das Volk, da Gott
sein Gericht vollzieht. Die Verantwortung der Fiihrer wird hervorgehoben, da sie keine Leitung mehr
geben konnen. Das Gericht wird als umfassend und endgiiltig beschrieben, da Mall und Zeit erfiillt
sind. Gottes Zorn erscheint nicht willkiirlich, sondern als gerechte Antwort auf langanhaltenden
Ungehorsam. Ziel des Gerichts bleibt die Offenbarung Gottes: Israel soll erkennen, dass der HERR
handelt. Der Abschnitt zeigt, dass Gottes Heiligkeit sowohl Gericht als auch Erkenntnis bewirkt.

Anwendungen:

Gotzendienst steht im Zentrum gottlichen Gerichts. Der Text macht deutlich, dass das Gericht nicht
primdr politisch, sondern geistlich begriindet ist. Falsche Anbetung fiihrt zur Zerstorung wahrer

Beziehung. Diese Einsicht ordnet dullere Krisen geistlich ein.

Falsche Sicherheit zerbricht im Ernstfall. Reichtum, Macht und religiose Formen verlieren ihre
Schutzfunktion. Das Gericht entlarvt triigerische Hoffnungen. Diese Wahrheit warnt vor geistlicher

Selbsttduschung.

Gericht dient der Erkenntnis Gottes. Trotz seiner Hérte verfolgt das Gericht ein klares Ziel. Gott
offenbart seine Heiligkeit und Souveridnitit. Diese Perspektive verbindet Zucht und Offenbarung

heilsgeschichtlich.

Seite 56 von 155



5. Vision des entweihten Tempels und des kommenden Gerichts
(8,1-11,25)

5.1. Gotzendienst im Tempel (8,1-18)

Die Hand Gottes hebt den Propheten in eine visionire Schau iiber Jerusalem. Hesekiel wird durch
die Hand Gottes im Geist nach Jerusalem entriickt, um dort eine tiefgreifende Offenbarung tiber den
geistlichen Zustand des Volkes zu empfangen. Der Ort der Vision ist der Eingang des inneren Tores,
der nach Norden weist — ein Bereich, der zur heiligen Zone des Tempels gehort. Schon dieser
Schauplatz offenbart die Schwere der kommenden Enthiillung: Mitten im Tempel, dem Ort gottlicher
Gegenwart, ist Griuel zu finden. Die Vision ist nicht subjektiv oder symbolisch gemeint, sondern
offenbart objektive geistliche Tatsachen. Die Entriickung in dieser Weise zeigt, dass der Prophet nicht
aus sich selbst handelt, sondern unter gottlicher Leitung steht. Der Geist Gottes zeigt nicht nur die
Zukunft, sondern deckt die gegenwdrtige geistliche Realitit auf. Die Konfrontation mit dem
Gotzenbild ist der Auftakt zu einer Reihe von Enthiillungen. Der Prophet soll erkennen, was in der
verborgenen Sphire des Heiligtums geschieht, damit das Volk gewarnt werde. Die Vision beginnt nicht
mit Trost, sondern mit der Offenlegung des tiefsten geistlichen Verfalls. (Hesekiel 8,1-4; Jesaja 1,21;
Amos 7,15; Offenbarung 1,10)

Das Gotzenbild der Eifersucht steht sinnbildlich fiir den Verrat an der Bundestreue. Gleich zu
Beginn der Vision zeigt Gott dem Propheten ein Bild der Eifersucht beim Eingang des Nordtors.
Dieses Gotzenbild stellt eine besonders provozierende Form des Abfalls dar, weil es sich direkt am Ort
der Gottesbegegnung befindet. Der Begriff ,,Eifersucht” verweist auf den Charakter Gottes, der in
seinem Bund absolute Treue fordert. Das Bild ist nicht nur eine skandalose Entweihung, sondern ein
bewusster Angriff auf Gottes Ehre. Die Prisenz eines fremden Gottes im Bereich des Heiligtums
offenbart die Tiefe des geistlichen Verrats. Der Ausdruck ,,zum FEifersucht reizen* deutet darauf hin,
dass das Volk die Heiligkeit Gottes nicht nur ignoriert, sondern offen verhohnt. Das Gotzenbild steht
nicht zufillig dort, sondern wurde mit Zustimmung der Verantwortlichen aufgestellt. Gott ldsst diese
Verunreinigung nicht unbeachtet, sondern kiindigt an, sich in Zorn zu offenbaren. Die Vision dient
dazu, das Mal3 der Schuld klarzumachen, nicht zur blof3en Information. Die Herrlichkeit Gottes bleibt
dennoch im Tempel gegenwértig — als Zeuge und als Richter. (Hesekiel 8,3-6; 2. Mose 34,14; 5. Mose
4,23-24; Jeremia 7,30)

Seite 57 von 155



Die Altesten Israels treiben im Verborgenen Gétzendienst und glauben, Gott sehe es nicht. Der
Prophet sieht in einem Nebenraum des Tempels vierundzwanzig Alteste, die in einem dunklen Raum
Gotzenbilder verehren. Diese Szene offenbart die Heuchelei und den geheimen Gotzendienst der
religidsen Flihrer Israels. Die Zahl 24 steht moglicherweise fiir eine umfassende Vertretung des Volkes,
sodass der Abfall nicht vereinzelt, sondern strukturell ist. Die Aussage ,,Der HERR sieht uns nicht*
entlarvt das falsche Gottesbild, das sich unter dem Volk verbreitet hat. Diese Vorstellung ist nicht
Ausdruck theologischer Verwirrung, sondern eine bewusste Leugnung gottlicher Allwissenheit. Die
religiosen Leiter sind nicht nur schuldig, sondern verfiihren auch das Volk durch ihr Beispiel. Der
Gotzendienst geschieht nicht aus Unwissenheit, sondern aus Uberzeugung. Gottes Offenbarung an
Hesekiel macht deutlich, dass nichts verborgen bleibt vor dem Auge des HERRN. Die Finsternis
schiitzt nicht vor gottlicher Erkenntnis, sondern wird zum Schauplatz des Gerichts. Die Abkehr vom
wahren Gott beginnt in den Herzen der Leiter, nicht an den Rédndern der Gesellschaft. (Hesekiel
8,7-12; Psalm 94,7-11; Jesaja 29,15; Jeremia 23,24)

Frauen und Miinner betreiben Gotzendienst mit dullerem Ernst, aber innerer Verirrung.
Hesekiel sieht Frauen, die den Tammuz beweinen, sowie Ménner, die sich vor der aufgehenden Sonne
niederwerfen. Beide Handlungen sind Ausdruck fremder religioser Praktiken, die tief in das
Kultgeschehen Jerusalems eingedrungen sind. Die Beweinung des Tammuz bezieht sich auf einen
babylonischen Fruchtbarkeitskult, der mit Tod und Wiedergeburt verbunden ist. Die Sonnenverehrung
wiederum war Bestandteil heidnischer Anbetung und steht im scharfen Gegensatz zur Anbetung des
Schopfers. Beide Szenen finden im Bereich des Tempels statt, was die Schwere des geistlichen Abfalls
unterstreicht. Die Beteiligten zeigen religiose Emotionen und Hingabe, doch sie richten sich nicht an
den lebendigen Gott. Diese Kombination aus religiosem Eifer und geistlicher Verirrung ist besonders
gefahrlich, weil sie wahre Frommigkeit vortiduscht. Der dulere Ernst der Anbetung kann nicht {iber die
innere Finsternis hinwegtduschen. Die Bilder zeigen, dass Gotzendienst nicht nur intellektuell, sondern
tief emotional verankert sein kann. Der Tempel wird so zum Ort der religiosen Tauschung statt der
Gottesbegegnung. (Hesekiel 8,13-16; 2. Mose 20,3-5; 5. Mose 17,3; Romer 1,25)

Charles C. Ryrie, der Bibellehrer, erkldrt zum Begriff Tammuz in Hesekiel 8,14, dass es sich um
eine babylonische Gottheit handelt, die als Gemahl von Ishtar verehrt wurde und der nach
seinem Tod angeblich zum Gott der Unterwelt wurde. Er wird von manchen als Vegetationsgott
verstanden, der in der Sommerhitze , stirbt” und im Friihling wieder , aufersteht®, was
Fruchtbarkeitsriten symbolisiert. An seinen Kult waren ausschweifende und sittlich
verwerfliche Praktiken gebunden, weshalb sein Name im Kontext der Anklage gegen
heidnische Kultformen in Israel steht (Ryrie, 1995, S. 1274).

Seite 58 von 155



Gott zieht sich zuriick und kiindigt Gericht ohne Mitleid an. Nach der Enthiillung der Gréiuel sagt
Gott, dass er mit Grimm handeln und sein Auge nicht verschonen wird. Diese Reaktion ist nicht
tibertrieben, sondern steht im Verhiltnis zum Ausmal3 der Verachtung, die ihm entgegengebracht wird.
Das Volk schreit laut, aber nicht zur Bufle, sondern aus religidsem Selbstbetrug. Die Stimme der
falschen Anbetung wird vom HERRN nicht erhort. Die gottliche Gegenwart zieht sich zuriick, was in
den folgenden Kapiteln durch die Bewegung der Herrlichkeit Gottes sichtbar wird. Der Zorn Gottes
richtet sich nicht nur gegen die Taten, sondern gegen die Herzenshaltung der Anbeter. Die Worte ,,/ch
werde sie nicht horen* zeigen, dass die Grenze gottlicher Geduld erreicht ist. Die Gemeinschaft mit
Gott ist durch systematische Verunreinigung zerstort worden. Das Gericht ist daher nicht nur gerecht,
sondern notwendig. Die Prophetie endet nicht mit Hoffnung, sondern mit der Ankiindigung des
gerechten Zorns. (Hesekiel 8,17-18; Jesaja 59,2; Jeremia 11,11; Micha 3,4)

5.2. Gericht durch die himmlischen Vollstrecker (9,1-11)

Gott ruft die Vollstrecker des Gerichts, um das Gericht am Heiligtum zu beginnen. Hesekiel hort
die Stimme Gottes, die die Vollstrecker des Gerichts ruft, um die Stadt mit ihren Werkzeugen der
Zerstorung zu betreten. Es erscheinen sechs Ménner mit Schlagwaffen, begleitet von einem siebten
Mann, der Schreibzeug bei sich trigt. Die Szene erinnert an eine militdrische Ausfithrung gottlichen
Befehls, wobei der Fokus auf der gottlichen Autoritit liegt. Der Ausgangspunkt des Gerichts ist das
Heiligtum — der Ort, an dem Gottes Gegenwart gewohnt hat. Dies macht deutlich, dass das Gericht
nicht mit den Feinden beginnt, sondern mit dem eigenen Volk. Das Prinzip lautet: Heiligkeit beginnt
im Haus Gottes. Die Ménner stellen keine irdische Armee dar, sondern himmlische Vollstrecker
gottlichen Rechts. Thre Erscheinung in der Vision zeigt, dass das Gericht nicht menschengemacht ist,
sondern gottlich initiiert. Die Ordnung, mit der sie auftreten, verdeutlicht die Zielgerichtetheit des
Gerichts. Es handelt sich nicht um blinden Zorn, sondern um ein exekutiertes Urteil. Der Beginn im
Heiligtum unterstreicht, dass religiose Ndhe ohne geistliche Reinheit vor Gott nichts gilt. (Hesekiel
9,1-2; 3. Mose 10,3; 1. Petrus 4,17; Amos 3,2)

Ein Mann mit Schreibzeug markiert die Klagenden und Trauernden — sie werden verschont.
Bevor das eigentliche Gericht beginnt, erhélt der Mann mit dem Schreibzeug den Auftrag, jene zu
kennzeichnen, die iiber die Gréuel Jerusalems seufzen und jammern. Diese Handlung ist Ausdruck
gottlicher Unterscheidung zwischen Gerechten und Gottlosen. Die Markierung geschieht nicht
aufgrund duBerlicher Zugehorigkeit, sondern wegen innerer Herzenshaltung. Das Seufzen iiber die
Siinde ist kein bloBes Gefiihl, sondern Ausdruck geistlicher Sensibilitidt. Diese Menschen leiden nicht
an politischen oder wirtschaftlichen Umstidnden, sondern an der Entweihung Gottes. Die

Kennzeichnung erinnert an das Blut am Tiirpfosten in Agypten — ein Zeichen des Schutzes vor dem

Seite 59 von 155



Gericht. Gott bewahrt einen Uberrest, der inmitten eines verdorbenen Volkes treu geblieben ist. Das
Gericht ist nie undifferenziert, sondern folgt gottlichen MaBstdben. Die Markierung geschieht im
Verborgenen, doch ihre Wirkung ist entscheidend. Die Gnade Gottes zeigt sich inmitten des Gerichts
durch sein Erbarmen gegeniiber den Frommen. (Hesekiel 9,3-4; 2. Mose 12,13; Maleachi 3,16-18;
Oftenbarung 7,2-4)

Charles C. Ryrie, der Theologe und Bibelausleger, weist in seiner Anmerkung zu Hesekiel 9,4
darauf hin, dass mit dem Zeichen (,,ein Zeichen“) wortlich ein ,, Taw* gemeint ist — der letzte
Buchstabe des hebrdischen Alphabets, der zur damaligen Zeit in Form eines Kreuzes
geschrieben wurde. Dieses Zeichen diente der Kennzeichnung derer, die von Gottes Gericht
verschont bleiben sollten. Ryrie zieht eine Parallele zu 1. Mose 4,15, wo ebenfalls ein
schiitzendes Zeichen erwdhnt wird, und sieht zudem eine typologische Verbindung zur
Versiegelung der 144.000 wdhrend der Triibsalszeit in Offenbarung 7,3-4 (Ryrie, 1995,
S. 1275).

Das Gericht beginnt ohne Mitleid — auch Alteste und Fiihrer bleiben nicht verschont. Die iibrigen
Minner erhalten den Befehl, alle zu toten, die nicht markiert sind — ohne Mitleid, ohne Riicksicht auf
Alter, Geschlecht oder soziale Stellung. Der Befehl, beim Heiligtum zu beginnen, bedeutet, dass selbst
die Altesten vor dem Tempel nicht verschont werden. Diese Handlung offenbart, dass niemand allein
durch seine Stellung gerecht ist. Das Gericht Gottes richtet sich nicht nach menschlichen Hierarchien,
sondern nach seinem heiligen Mal}stab. Die Harte des Befehls zeigt die Schwere der Schuld. Der
Auftrag zum Toten ist keine menschliche Willkiir, sondern Ausdruck géttlicher Gerechtigkeit. Das
Ausmall des Gerichts erschiittert selbst den Propheten, doch Gott bleibt in seiner Heiligkeit
konsequent. Die Totung im Tempel macht deutlich, dass der Ort allein keine Sicherheit bietet. Die
Gegenwart Gottes schiitzt nicht den, der sie verachtet. Die Heiligkeit Gottes duldet keine Vermischung
mit Unreinheit. (Hesekiel 9,5-7; Jeremia 25,29; Jesaja 10,12; Matthius 3,10)

Gottes Zorn ist gerecht — doch er kennt die Klagenden und hort das Flehen seines Propheten.
Hesekiel fallt auf sein Angesicht und bittet fiir das ganze Volk um Gnade, doch Gott antwortet mit der
Begriindung seiner gerechten Strafe. Die MaBlosigkeit der Siinde hat die Grenze gottlicher Geduld
iiberschritten. Dennoch zeigt die Fiirbitte Hesekiels, dass echte geistliche Leiter auch in Zeiten des
Gerichts um Gnade ringen. Gottes Antwort macht deutlich, dass Mitleid ohne Buf3e nicht gerecht wire.
Der Prophet steht zwischen Gericht und Gnade, erkennt aber, dass der Zeitpunkt fiir Umkehr
verstrichen ist. Gottes Entschluss ist fest, doch seine Kenntnis der Gerechten bleibt bestehen. Am Ende
berichtet der Mann mit dem Schreibzeug, dass er seinen Auftrag erfiillt hat — ein Zeichen der

gottlichen Treue gegeniiber den Treuen. Die Versiegelten sind sicher, nicht weil sie stark sind, sondern

Seite 60 von 155



weil Gott sie bewahrt. Inmitten des Gerichts bleibt Gottes Wesen gerecht, heilig und zugleich
barmherzig gegeniiber den Seinen. (Hesekiel 9,8-11; 2. Mose 32,30-33; Jeremia 15,1; Offenbarung
9.4)

5.3. Die Herrlichkeit Gottes weicht vom Tempel (10,1-22)

Die Herrlichkeit Gottes bleibt der zentrale Fokus des gottlichen Handelns im Gericht. Hesekiel
sicht die Herrlichkeit des Gottes Israels iiber dem Cherubim, was verdeutlicht, dass trotz des
bevorstehenden Gerichts Gottes Gegenwart weiterhin aktiv ist. Die Herrlichkeit Gottes ist nicht passiv,
sondern handelt in Heiligkeit und Gerechtigkeit. Die Erscheinung iiber dem Thronwagen symbolisiert
die Erhabenheit und Unverdnderlichkeit des HERRN. Auch im Gericht bleibt Gott der Herrscher iiber
Geschichte, Raum und Volk. Das Feuer, das aus dem Innern der Cherubim genommen und iiber die
Stadt gestreut wird, ist nicht nur Zerstorung, sondern Ausdruck gottlicher Heiligkeit. Der Auftrag,
Feuer aus dem Innern zu nehmen, zeigt, dass das Gericht von Gott selbst ausgeht. Die Handlung
geschieht in voller Ubereinstimmung mit der géttlichen Ordnung, nicht willkiirlich. Die Engelwesen
fiihren nicht eigenstiindig aus, sondern in exakter Ubereinstimmung mit gottlicher Weisung. Die Vision
verbindet Herrlichkeit, Heiligkeit und Gericht auf untrennbare Weise. Die zentrale Botschaft ist, dass
der Heilige Gott auch in der Ziichtigung seiner selbst gleich bleibt. (Hesekiel 10,1-2; Psalm 18,9-10;
Jesaja 6,1-4; Hebréder 12,29)

Die himmlischen Wesen bezeugen die Bewegung und Majestit gottlicher Herrlichkeit. Hesekiel
sieht erneut die vier lebendigen Wesen, die bereits in Kapitel 1 beschrieben wurden, nun aber mit dem
Namen ,,Cherubim‘ bezeichnet werden. Die prizise Ubereinstimmung der Beschreibung mit der
vorherigen Vision unterstreicht die Kontinuitdt goéttlicher Offenbarung. Die vier Angesichter und
Fliigel sind Zeichen gottlicher Allmacht, Allgegenwart und Erkenntnis. Thre Bewegungen sind
vollkommen mit dem Geist Gottes abgestimmt, was die Einheit gottlicher Wirksamkeit im Himmel
und auf Erden zeigt. Die Rédder inmitten der Cherubim blitzen wie ein Chrysolith, was auf Reinheit,
Klarheit und gottliches Licht verweist. Die himmlische Ordnung ist nicht chaotisch, sondern voller
Harmonie und ZweckmaBigkeit. Jeder Cherub hat vier Gesichter und bewegt sich in vollkommener
Synchronitét mit den anderen. Die Réder heben sich mit ihnen, weil derselbe Geist sie bewegt — ein
Bild fiir gottliche Einheit in Vielfalt. Die Details der Vision dienen nicht zur bloBen Faszination,
sondern zur Offenbarung gottlicher Wirklichkeit. Die Engelwesen sind keine eigenstindigen Méchte,
sondern Diener des Hochsten. (Hesekiel 10,3-8; Psalm 103,20-21; Offenbarung 4,6-8; Hebréer 1,14)

Seite 61 von 155



Die Verbindung zwischen den Cherubim und dem Thron Gottes zeigt die bewegliche Majestit
des HERRN. Der Thronwagen, getragen von den Cherubim, offenbart, dass Gottes Gegenwart nicht
an einen Ort gebunden ist. Die Bewegung der Cherubim mit dem Thron darauf zeigt, dass der Gott
Israels nicht lokal begrenzt ist. Dies ist eine entscheidende Aussage im Kontext des kommenden Exils
und der Zerstorung Jerusalems. Die Herrlichkeit Gottes ist dynamisch, heilig und zugleich frei von
jeder Begrenzung durch Gebdude oder menschliche Institutionen. Diese Beweglichkeit unterstreicht,
dass der HERR das Zentrum seiner Offenbarung selbst bestimmt. Die Tempelzerstérung bedeutet nicht
das Ende gottlicher Gegenwart, sondern die Verdnderung des Ortes der Gemeinschaft. Die Fliigel der
Cherubim beriihren einander, was gottliche Ordnung und vollkommene Koordination ausdriickt. Thre
Korper sind mit Augen bedeckt, ein Symbol gottlicher Allwissenheit. Die Einheit von Bewegung,
Wahrnehmung und Kraft in den Cherubim ist Ausdruck der Eigenschaften Gottes. Der Tempel in
Jerusalem verliert seine Funktion nicht durch &duBlere Gewalt, sondern durch das Weichen der
gottlichen Herrlichkeit. (Hesekiel 10,9-14; 1. Samuel 4,21; Psalm 139,7-10; Johannes 4,21-24)

Die Wiederholung der Identitit der Cherubim bekriftigt die gottliche Realitit der Vision.
Hesekiel erkennt in den Cherubim dieselben Wesen wie bei der ersten Vision am Fluss Kebar. Die
Wiederholung dieser Beschreibung ist keine Redundanz, sondern theologische Bestdtigung. Der Gott,
der Hesekiel in Babylon begegnete, ist derselbe, der iiber dem Tempel in Jerusalem thront. Diese
Ubereinstimmung bekriftigt, dass es sich um eine fortlaufende, kohirente Offenbarung handelt. Die
Erinnerung an die erste Vision verkniipft Exil und Tempel, Gericht und Herrlichkeit. Hesekiel ist nicht
Opfer einer Einbildung, sondern Trager einer objektiven gottlichen Schau. Der prophetische Dienst
griindet in der Bestdndigkeit gottlicher Selbstoffenbarung. Die Cherubim, Wesen der Néhe Gottes,
bezeugen die Unverdnderlichkeit seiner Majestit. Die Verbindung der beiden Schauplidtze — Babylon
und Jerusalem — zeigt die Einheit des Wirkens Gottes iiber Zeit und Raum. Die Wiedererkennung
verstirkt die Gewissheit des Propheten iiber den Ursprung seiner Botschaft. Die Autoritit der Vision
liegt in ihrer Ubereinstimmung mit friiherer Offenbarung. (Hesekiel 10,15; Hesekiel 1,5-10; Psalm
89,6-9; Hebréer 13,8)

Die Bewegung der Herrlichkeit Gottes aus dem Tempel ist ein Zeichen des nahenden Gerichts.
Hesekiel beschreibt, wie die Herrlichkeit des HERRN vom Schwellenbereich des Tempels auf die
Cherubim tibergeht und sich daraufhin iiber dem Eingang des Osttors niederlédsst. Diese Bewegung ist
nicht nur symbolisch, sondern Ausdruck géttlicher Entschlossenheit. Das Verlassen des innersten
Bereichs des Tempels zeigt, dass Gottes Gegenwart sich zuriickzieht. Die Schechinah, die tiber dem
Gnadenthron ruhte, weicht nun Schritt fiir Schritt vom Ort ihrer Wohnung. Die Ostseite des Tempels
war die Richtung, aus der auch das Licht kam — ihr Verlassen zeigt die kommende Dunkelheit. Diese

Bewegung ist zugleich Gericht und Gnade: Gericht liber das gottlose Volk, Gnade fiir die Getreuen,

Seite 62 von 155



weil Gott ithnen im Exil begegnen wird. Die Bewegung geschieht in Stufen und offenbart damit
gottliche Langmut, doch auch Unumkehrbarkeit. Die Beziehung zwischen Gott und seinem Volk wird
nicht durch Ort oder Ritus bestimmt, sondern durch Wahrheit und Heiligkeit. Der Riickzug Gottes
kiindigt die Verwiistung an, aber auch seine Freiheit, sich neu zu offenbaren. Die Herrlichkeit des
HERRN verldsst nicht einfach, sie setzt ein Zeichen. (Hesekiel 10,18-19; 1. Samuel 4,22; Jeremia
7,12-14; Matthdus 23,37-38)

Die Schau der Herrlichkeit endet mit der Bestiitigung ihrer Majestit und Erhabenheit. Hesekiel
beendet die Vision mit einer erneuten Beschreibung der Cherubim und ihrer Eigenschaften, wobei
erneut ihre vier Gesichter betont werden. Die Detailfiille unterstreicht, dass es sich um keine vage oder
mystische Erscheinung handelt, sondern um eine prézise, gottlich gegebene Offenbarung. Die vier
Gesichter — Mensch, Lowe, Stier und Adler — stehen fiir Weisheit, Kraft, Dienst und Erhabenheit.
Diese Charakteristika sind nicht den Cherubim selbst zuzuschreiben, sondern reflektieren die Attribute
Gottes, den sie tragen. Die Wiederholung der Visionselemente am Ende verstéirkt ihre Autoritit. Die
gottliche Herrlichkeit wird nicht geschmaélert durch das Gericht, sondern darin offenbart. Die
Schlussverse zeigen, dass Gott sich dem Blick des Propheten nicht entzieht, sondern sich bestindig
offenbart. Die Majestdt Gottes bleibt, auch wenn er den Tempel verldsst. Seine Herrlichkeit ist ewig,
unabhdngig von menschlicher Treue oder Untreue. Die Herrlichkeit Gottes ist das bleibende Zentrum
jeder echten Prophetie. (Hesekiel 10,20-22; Offenbarung 4,6-8; Jesaja 6,1-3; Psalm 29,9)

5.4. Gerichtsworte und Verheillung eines neuen Geistes (11,1-25)

Die politischen Fiihrer Jerusalems werden als treibende Kraft des Gerichts offenbart. Hesekiel
wird im Geist zum 0Ostlichen Tor des Tempels gefiihrt, wo er fiinfundzwanzig Ménner sieht, darunter
zweil namentlich genannte Anfiihrer. Diese Ménner repriasentieren die politische Elite der Stadt und
stehen fiir jene, die durch falsche Ratschlidge das Volk zur Rebellion gegen den HERRN ermutigten.
Ihre Aussagen, die sinngemal} erkldren, dass die Stadt eine sichere Zuflucht sei, zeigen ein falsches
Sicherheitsgefiihl und eine Verhohnung gottlicher Warnungen. Die Metapher vom ,,7opf* und dem
Fleisch® beschreibt ihre Sichtweise: Sie sehen sich selbst als bewahrte Elite, sicher in der Stadt. Doch
Gott widerlegt diese Arroganz, indem er erklért, dass gerade diese Méanner das ,,Fleisch* sind, das im
Topf — also in der Stadt — dem Gericht ausgesetzt ist. Die Sicherheit, auf die sie hoffen, wird ihnen
zum Verderben. Thr Einfluss ist nicht neutral, sondern verderblich und richtet sich gegen die Weisung
Gottes. Das Gericht beginnt bei ihnen, weil sie das Volk durch ihre Worte und Entscheidungen in den
Abfall gefiihrt haben. Thre Stellung schiitzt sie nicht, sondern macht sie besonders verantwortlich.
(Hesekiel 11,1-6; Jesaja 3,12-15; Jeremia 14,14-16; Matthéus 23,13)

Seite 63 von 155



Gottes Gericht entlarvt die falsche Sicherheit Jerusalems und richtet sich gegen ihre
Selbsttiuschung. Die fiihrenden Maénner Jerusalems hatten sich selbst als ,,Fleisch im Topf*
verstanden, was sie als Bild fiir Sicherheit und Erwidhlung deuteten. Doch Gott wendet dieses Bild
gegen sie und erklért, dass sie gerade dadurch unter das Gericht fallen. Die Stadt wird nicht zur
sicheren Zuflucht, sondern zum Ort gottlicher Abrechnung. Ihre blutige Geschichte, ihre
Ungerechtigkeit und ihre Ablehnung gottlicher Weisung fithren zur Katastrophe. Gott kiindigt an, dass
sie aus der Stadt hinausgefiihrt und gerichtet werden — also genau das Gegenteil dessen, was sie sich
erhofften. Thre Pldne, die in menschlicher Klugheit gemacht wurden, stehen im Gegensatz zur
gottlichen Wahrheit. Das Gericht zeigt, dass gottliche Gnade nicht missbraucht werden kann, ohne
Konsequenzen nach sich zu ziehen. Die falsche Hoffnung auf das Bestehen Jerusalems wird zur
Ursache des Verderbens. Die gottliche Antwort zerschligt jede Form religioser und politischer
Selbstsicherheit. Gott stellt klar, dass seine Heiligkeit iiber jedem menschlichen Denken steht.
(Hesekiel 11,7-12; Amos 6,1; Micha 3,11-12; Lukas 19,43-44)

Der Tod eines Anfiihrers in der Vision bestiitigt die Unausweichlichkeit des Gerichts. Wahrend
der Prophet redet, fillt Pelatja, einer der genannten Anfiihrer, tot um — eine dramatische Bestitigung
des gottlichen Urteils. Diese unmittelbare Auswirkung der prophetischen Rede unterstreicht die
Ernsthaftigkeit der Botschaft. Der Tod eines konkreten Mannes in der Vision ist ein Zeichen fiir das
reale Geschehen, das bald eintreffen wird. Die prophetische Botschaft ist nicht symbolisch oder
hypothetisch, sondern hat konkrete geschichtliche Folgen. Hesekiel erschrickt zutiefst und bittet erneut
fiir das ganze Volk, was seine geistliche Haltung als Mittler zeigt. Doch Gottes Antwort bleibt im
Rahmen seiner Gerechtigkeit. Der Fall Pelatjas ist zugleich Warnung und Vorzeichen. Die prophetische
Autoritdt Hesekiels wird dadurch bestétigt. Der Tod des Anfiihrers ist nicht Zufall, sondern Teil der
gottlichen Offenbarung. Die Anfiihrer tragen eine besondere Verantwortung und ihr Fall ist ein
Beispiel fiir das kommende Gericht. (Hesekiel 11,13; 4. Mose 16,31-33; Jesaja 22,14;
Apostelgeschichte 5,5-10)

Gott verheifit dem Uberrest eine zukiinftige Sammlung aus den Nationen. Trotz des Gerichts
kiindigt Gott an, dass er einen Uberrest unter die Volker zerstreuen wird, ihn dort aber bewahren und
spater zuriickfiihren will. Diese VerheiBung zeigt, dass Gottes Gnade iiber das Gericht hinausreicht.
Der Exilzustand ist nicht endgiiltig, sondern Teil eines groBeren Heilsplans. Die Zerstreuung ist ein
Akt der Ziichtigung, aber auch der Vorbereitung. Der HERR selbst wird zum kleinen Heiligtum fiir die
Zerstreuten — ein Hinweis darauf, dass Gottes Gegenwart nicht mehr an den Tempel gebunden ist.
Diese Aussage beinhaltet eine geistliche Dimension: Gott offenbart sich in der Zerstreuung als
personlicher Gott, auch ohne kultischen Rahmen. Die Sammlung aus den Volkern ist nicht blofie

Riickkehr, sondern Wiederherstellung unter gottlicher Fiihrung. Der Uberrest ist Triger der

Seite 64 von 155



zukiinftigen Verheiungen. Gott handelt nicht nach menschlicher Logik, sondern gemifl seinem
souverdnen Plan. Diese Hoffnungsperspektive durchbricht die Gerichtsbotschaft und zeigt die Treue
Gottes zu seinem Bund. (Hesekiel 11,14-17; 5. Mose 30,1-5; Jesaja 11,11-12; Jeremia 32,37-40)

Barry Rubin, ein messianisch-jiidischer Bibelwissenschaftler und Herausgeber der Complete
Jewish Study Bible, kommentiert zu Hesekiel 11,17-21, dass Gottes Verheifsung an Israel in der
Vision des Tals der Totengebeine (Kapitel 37) sowohl physisch als auch geistlich zu verstehen
sei. Trotz Jahrhunderte langer Verfolgung — von den Kreuzziigen bis zur Shoah, von Hamas bis
Hisbollah — sei Israel einzigartig, weil es direkt durch den Willen Gottes ins Leben gerufen
wurde. Rubin betont, dass die Riickfiihrung Israels in das Land auch eine innere Erneuerung
mit sich bringt: Gott wird ein ,,neues Herz‘“ und einen ,,neuen Geist* geben, wodurch das Volk
wieder in enger Gemeinschaft mit ihm leben kann. Diese Wiederherstellung ist untrennbar mit
dem Kommen des Messias verbunden. ,, Erlosung‘ meint daher nicht nur die Riickkehr ins
Land, sondern auch die geistliche Heimkehr zu Gott durch Jeschua, den Messias (Rubin, 2016,
S.725).

Ein neues Herz und ein neuer Geist sind Gottes Verheilung fiir die Erneuerung seines Volkes.
Gott kiindigt an, dass er seinem Volk ein anderes Herz und einen neuen Geist geben wird. Diese
Verwandlung ist gottliches Handeln, nicht menschliche Leistung. Das steinerne Herz steht fiir Hérte,
Widerstand und UnbuBfertigkeit, wéahrend das fleischene Herz Empfanglichkeit und Gehorsam
symbolisiert. Der neue Geist verweist auf die innere Erneuerung durch Gottes Wirken, die zum
Gehorsam flihrt. Diese VerheiBung bereitet den Neuen Bund vor, in dem Gottes Geist im Herzen der
Glaubigen wirkt. Die Erneuerung betrifft nicht nur das Verhalten, sondern die tiefste innere Gesinnung.
Das Ziel dieser Erneuerung ist nicht blof sittliche Besserung, sondern echte Beziehung zu Gott. Der
Gehorsam ist nicht erzwungen, sondern Frucht eines neuen Wesens. Die Zusage ,,Sie sollen mein Volk
sein, und ich will ihr Gott sein® ist der Hohepunkt dieser prophetischen Verheiung. Hier offenbart
sich der Herzschlag des gottlichen Bundes — Gemeinschaft auf Grundlage geistlicher Erneuerung.
(Hesekiel 11,18-20; Jeremia 31,33; Hesekiel 36,26-27; Romer 8,9)

Die Herrlichkeit Gottes weicht aus Jerusalem, bleibt aber Triger gottlicher Hoffnung. Am Ende
der Vision sieht Hesekiel, wie die Herrlichkeit des HERRN die Stadt verldsst und sich auf dem Berg
im Osten niederldsst. Dieser Riickzug ist nicht endgiiltig, sondern Teil eines groBBeren Heilsplanes. Die
Bewegung der Herrlichkeit zeigt, dass Gott nicht aufgehdrt hat zu handeln, sondern sich seinem Volk
auf andere Weise zuwenden wird. Der Ostberg, vermutlich der Olberg, wird spiter in der Prophetie
und im Neuen Testament eine besondere Rolle spielen. Die Verlagerung der Herrlichkeit ist Gericht,

aber auch Hoffnung: Gott zieht sich zuriick, um sich spidter in groferer Fiille zu offenbaren. Die

Seite 65 von 155



Herrlichkeit Gottes ist nicht an Orte gebunden, sondern an seinen Heilsplan. Die prophetische Vision
endet mit dem erneuten Zuriickbringen Hesekiels nach Babylon — ein Zeichen, dass der Prophet dort
gebraucht wird, wo das Volk leidet. Die Gegenwart Gottes ist nicht an Jerusalem gebunden, sondern
geht mit seinem Wort. Inmitten des Gerichts bleibt die Hoffnung lebendig, weil Gottes Herrlichkeit
nicht vergeht. (Hesekiel 11,22-25; Sacharja 14,4; Johannes 1,14; Apostelgeschichte 1,11-12)

Seite 66 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 8.1-11.25)

Zusammenfassung:

Hesekiel 8,1-11,25 schildert in visiondrer Form den geistlichen Zustand Jerusalems und erklért
theologisch die Notwendigkeit des kommenden Gerichts. Der Prophet wird im Geist nach Jerusalem
gefiihrt und erhélt Einblick in verborgene Formen des Gotzendienstes, die selbst im Tempel praktiziert
werden. Die Visionen zeigen eine zunehmende Steigerung der Abgoétterei, die alle gesellschaftlichen
und religiosen Ebenen durchdrungen hat. Gottes Heiligkeit wird dadurch in radikaler Weise verletzt,
sodass das Gericht nicht mehr aufzuhalten ist. In Kapitel 9 wird das Gericht differenziert vollzogen,
wobei ein Zeichen der Bewahrung diejenigen schiitzt, die iiber die Siinde der Stadt trauern. Kapitel 10
beschreibt den Abzug der Herrlichkeit Gottes aus dem Tempel, was den geistlichen Kern der
Katastrophe offenlegt. Gottes Gegenwart verldsst den Ort, der durch anhaltende Entweihung
unbewohnbar geworden ist. In Kapitel 11 richtet sich das Gericht besonders gegen die fiihrenden
Mainner Jerusalems, die falsche Sicherheit verkiinden. Gleichzeitig wird eine zukiinftige Hoffnung
eroffnet, indem Gott einen Uberrest sammelt und ein neues Herz sowie einen neuen Geist verheift.
Diese Zusage verbindet Gericht und Wiederherstellung heilsgeschichtlich miteinander. Die
Herrlichkeit Gottes verldsst schlieBlich die Stadt vollstindig und nimmt Stellung auBerhalb
Jerusalems. Der Abschnitt zeigt, dass das Gericht nicht den Verlust gottlicher Kontrolle bedeutet,
sondern Ausdruck gottlicher Heiligkeit ist. Hesekiel 8-11 macht deutlich, dass Gottes Gegenwart nicht

an Orte gebunden bleibt, sondern an Wahrheit und Gehorsam.

Anwendungen:

Verborgene Siinde bleibt Gott nicht verborgen. Der Text zeigt, dass selbst heimlicher Gétzendienst
vor Gottes Blick nicht geschiitzt ist. Gott richtet nicht nur sichtbares Verhalten, sondern das innere

Abweichen. Diese Einsicht unterstreicht den Ernst geistlicher Integritit.

Gottes Gegenwart weicht anhaltender Entweihung. Die Vision vom Abzug der Herrlichkeit macht
deutlich, dass religiose Formen Gottes Nihe nicht garantieren. Heiligkeit ist Voraussetzung fiir

bleibende Gemeinschaft. Diese Wahrheit korrigiert falsches Sicherheitsdenken.

Gericht und Hoffnung gehdéren zusammen. Mitten im Gericht verheiflit Gott Erneuerung von Herz
und Geist fiir einen Uberrest. Gottes Ziel bleibt Wiederherstellung unter neuer Voraussetzung. Diese

Perspektive verankert Hoffnung heilsgeschichtlich.

Seite 67 von 155



6. Weitere Zeichenhandlungen und Warnungen (12,1-19,14)

6.1. Exil als Zeichenhandlung (12,1-20)

Gott bezeichnet das Volk als ,,Haus der Widerspenstigkeit* und kiindigt das Gericht durch Exil
an. Der Abschnitt beginnt mit der Feststellung Gottes, dass das Haus Israel Augen und Ohren hat, aber
weder sieht noch hort. Diese Formulierung beschreibt nicht korperliche, sondern geistliche Blindheit
und Taubheit. Die Bezeichnung ,,Haus der Widerspenstigkeit zeigt den Zustand des Volkes als
dauerhaft widergéttlich. Die Unempfinglichkeit fiir Gottes Wort ist keine Schwéche, sondern
Ausdruck vorsitzlicher Verweigerung. Diese Diagnose steht am Anfang einer neuen Zeichenhandlung,
die die bevorstehende Gefangenschaft Jerusalems darstellen soll. Hesekiel wird beauftragt, sich am
Tag sichtbar fiir alle mit Gepdck aufzumachen, als ginge er ins Exil. Seine Handlung ist keine
theatralische Geste, sondern ein prophetisches Zeichen. Das Exil wird nicht zufillig geschehen,
sondern ist gottlich festgelegt. Die Blindheit des Volkes bedeutet nicht Unwissenheit, sondern
verweigerte Erkenntnis. Die Zeichenhandlung ist eine letzte Warnung fiir jene, die noch bereit sind,
Gottes Wort wahrzunehmen. Der Prophet wird zum lebendigen Symbol fiir das kommende Gericht.
(Hesekiel 12,1-4; Jesaja 6,9-10; Jeremia 5,21-23; Matthdus 13,14-15)

Die Nachtflucht des Propheten stellt die heimliche Flucht des Fiirsten Jerusalems dar. Hesekiel
erhdlt den Auftrag, bei Nacht ein Loch in die Mauer zu schlagen und durch dieses hinauszugehen.
Diese Handlung symbolisiert den Versuch des Fiirsten von Jerusalem, heimlich zu entkommen. Die
Aktion bei Dunkelheit und mit verhiilltem Gesicht weist auf Scham, Unsicherheit und letztlich auf
gottliches Gericht hin. Der Prophet trigt sein Gepéck iiber die Schulter — ein Bild fiir die Last des
Exils, die auch die politische Fiihrung tragen muss. Der Fiirst, gemeint ist Zedekia, wird flichen
wollen, aber von Gott selbst gefangen genommen werden. Die EntbloBung der Fiihrung beginnt mit
der Enthiillung ihrer Fluchtplidne. Gott kiindigt an, dass er sein Netz iiber den Fiirsten werfen wird —
ein Bild fiir die Unausweichlichkeit des Gerichts. Die Blindheit beim Verlassen des Hauses deutet
darauf hin, dass der Fiirst das verheilene Land verldsst, ohne je wieder darin zu wohnen. Die
Zeichenhandlung ist somit direkte Konfrontation mit der politischen Realitdt. Hesekiel zeigt mit
seinem eigenen Leben, was bald geschichtlich eintreffen wird. (Hesekiel 12,5-12; 2. Konige 25,4-7;
Jeremia 39,4-7; Hesekiel 17,20)

Das Gericht trifft den Fiirsten als Ausdruck gottlicher Vergeltung fiir Untreue. Gott sagt klar,
dass er den Fiirsten von Jerusalem erfassen und nach Babel bringen wird, obwohl er das Land nicht

sehen wird — eine Ankiindigung des Schicksals Zedekias, dem in Babel die Augen ausgestochen

Seite 68 von 155



werden. Diese Prophezeiung ist eine exakte Vorwegnahme realer Geschichte und zeigt die gottliche
Kontrolle iiber zukiinftige Ereignisse. Das Gericht am Fiirsten ist nicht bloB politische Konsequenz,
sondern Ausdruck gottlicher Vergeltung fiir Biindnisbruch, Gotzendienst und Verachtung gottlicher
Weisung. Der Fiirst hatte dem Wort des HERRN getrotzt, obwohl er warnende Stimmen kannte. Die
Verhiillung des Gesichtes symbolisiert nicht nur Flucht, sondern geistliche Blindheit. Die gottliche
Aussage ,.er wird es nicht sehen* ist zugleich Gericht iiber sein Leben und seine Wahrnehmung. Der
Fiirst wird durch seine eigene Schuld zum Werkzeug der gottlichen Gerechtigkeit. Die politische Elite
kann sich goéttlicher Ordnung nicht entziehen, sondern steht besonders im Fokus des gottlichen
Richtens. (Hesekiel 12,13; 2. Chronik 36,11-13; Jeremia 52,10-11; Hesekiel 17,19-21)

Das Gericht wird offentlich und abschreckend sein, damit die Nationen den HERRN erkennen.
Gott erklirt, dass er einige Uberlebende unter das Volk und in die Nationen zerstreuen wird, damit
diese von allen Graueln berichten. Diese Ankiindigung zeigt, dass das Exil nicht nur Strafe, sondern
auch Zeugnis sein soll. Die Zerstreuten tragen nicht nur Schuld, sondern auch eine Botschaft: das
Gericht ist echt, weil der HERR heilig ist. Der Sinn des Gerichts ist nicht nur Strafe, sondern
Offenbarung gottlicher Gerechtigkeit. Die Erwdhnung, dass die Nationen erkennen sollen, dass er der
HERR ist, wiederholt das zentrale Anliegen des Hesekielbuches. Gottes Handeln zielt immer auf
Erkenntnis seiner Person und Herrschaft. Die 6ffentliche Durchfiihrung der Ziichtigung macht sie zu
einer Lektion fiir die Welt. Gott benutzt selbst das Gericht zur Verherrlichung seines Namens. Die
Uberlebenden werden zum Sprachrohr géttlicher Wahrheit, auch wenn ihr Leben von Schmerz
gezeichnet ist. Die abschreckende Wirkung des Gerichtes ist gewollt, damit Umkehr moglich bleibt.
(Hesekiel 12,14-16; 5. Mose 28,64-67; Psalm 9,17-20; Hesekiel 36,23)

Die symbolische Reaktion des Propheten verkorpert die kommenden Schrecken. Hesekiel wird
beauftragt, in Angst zu essen und in Schrecken zu trinken, um das kommende Elend und die
Unsicherheit des Volkes darzustellen. Diese Handlung ist mehr als eine symbolische Geste — sie ist ein
Abbild der seelischen Realitit, die bald iiber das Volk kommen wird. Die Versorgung wird knapp sein,
und Angst wird die Atmosphére bestimmen. Der Alltag wird durch Furcht vor Feinden, Mangel und
gottlichem Gericht bestimmt. Die Stddte werden verwiistet, die Erde wird zur Eindde — nicht durch
Naturkatastrophen, sondern durch das Gericht des HERRN. Die prophetische Darstellung ist nicht
tibertrieben, sondern realititsnah im Blick auf die kommende Belagerung. Der Verlust von Sicherheit,
Ordnung und Hoffnung wird alles durchdringen. Die Ursache liegt nicht in politischer Schwiche,
sondern in geistlicher Untreue. Das Wort des Propheten ist ein Ruf zur Umkehr, auch wenn es als
Gericht verkiindet wird. Die Angst des Propheten ist damit Spiegel fiir die Angst des Volkes. (Hesekiel
12,17-20; 3. Mose 26,33-35; Klagelieder 1,1-6; Lukas 21,25-26)

Seite 69 von 155



6.2. Falsche Propheten und Prophetinnen (13,1-23)

Falsche Propheten sprechen aus eigenem Herzen und nicht aus dem Mund Gottes. Gott richtet
seine Botschaft an jene Maénner, die als Propheten auftreten, aber in Wirklichkeit aus eigener
Eingebung reden. Ihre Aussagen beruhen nicht auf gottlicher Offenbarung, sondern auf subjektiven
Vorstellungen und Taduschung. Der Ausdruck ,,die ihrem eigenen Geist folgen* kennzeichnet ihr Reden
als geistlich selbstbestimmt, aber nicht geistgewirkt. Solche Propheten sind nicht vom Geist Gottes
inspiriert, sondern von Eigeninteresse und Irrefiihrung geprdgt. Ihre Worte geben dem Volk eine
triigerische Hoffnung, die keine gottliche Grundlage besitzt. Gott erklért, dass sie ,nichts gesehen
haben* — ihre Prophetie ist leer, bedeutungslos und gefdhrlich. Die falsche Rede wiegt das Volk in
Sicherheit, wihrend das Gericht naht. Hesekiel soll diese Liigen entlarven und ihre Quelle offenlegen.
Die Botschaft ist klar: Prophetie ohne gottliche Sendung ist ein Grauel. Wer im Namen Gottes spricht,
ohne von ithm gesandt zu sein, missbraucht den Namen des HERRN. Solches Verhalten ruft Gericht
hervor. (Hesekiel 13,1-7; Jeremia 23,16-21; Matthédus 7,15; 2. Petrus 2,1)

Gott verurteilt die triigerische Sicherheit, die durch falsche Botschaften entsteht. Die falschen
Propheten werden mit Menschen verglichen, die eine briichige Mauer bauen und sie mit Kalk
tibertiinchen. Dieses Bild beschreibt den Versuch, durch schone Worte eine Fassade der Sicherheit zu
schaffen, wo in Wirklichkeit Gefahr droht. Der Kalk verdeckt die Risse, 10st aber nicht das strukturelle
Problem. Die falsche Prophetie verschleiert die geistliche Realitdt und verhindert Bule und Umkehr.
Gott kiindigt an, dass Sturm, Hagel und Wind diese Mauer einreilen werden — ein Bild fiir das
kommende Gericht. Der Zusammenbruch der Mauer wird die Liigen entlarven und zeigen, dass keine
wahre Substanz vorhanden war. Die Verfithrer und ihre Botschaft werden gemeinsam stiirzen. Die
Gemeinde trigt Schaden, weil ihre Leiter sie in falscher Sicherheit wiegen. Der Zorn Gottes richtet
sich nicht nur gegen die Liige, sondern auch gegen ihre zerstorerische Wirkung. Goéttliche Prophetie
warnt, richtet auf und fiihrt zur Wahrheit — falsche Prophetie hingegen zerstort durch Téuschung.
(Hesekiel 13,8-16; Jesaja 30,10; Jeremia 6,14; Matthéus 23,27)

Die falschen Prophetinnen werden wegen spiritueller Manipulation und TAuschung gerichtet.
Gott richtet sein Wort auch gegen Frauen, die Weissagung treiben und durch symbolische Handlungen
wie das Ndhen von Armbinden und das Herstellen von Kopfbedeckungen Menschen beeinflussen.
Diese Handlungen stehen fiir magische Praktiken und spirituelle Manipulation, die den Anschein von
Wabhrheit erwecken sollen. Die Prophetinnen téten symbolisch ,,Seelen, die nicht sterben sollten* und
erhalten ,,Seelen am Leben, die nicht leben sollten* — eine Umkehrung gottlicher Gerechtigkeit. Durch
Liigen und Versprechungen wird die gottliche Ordnung verdreht. Das Ziel dieser Frauen ist nicht

Erbauung oder Wahrheit, sondern personliche Bereicherung und Machtausiibung. Thre Praxis ist ein

Seite 70 von 155



spiritueller Betrug, der mit okkulten Techniken arbeitet. Gott verurteilt nicht nur die Botschaft, sondern
auch die Mittel, durch die sie verbreitet wird. Die Verbindung von Religion und Magie ist ein Griuel
vor dem HERRN. Solche Handlungen fiihren das Volk in die Irre und vernebeln den Zugang zur
wahren Offenbarung Gottes. (Hesekiel 13,17-19; 5. Mose 18,10-12; Galater 1,6-9; Offenbarung 2,20)

Gott entreifit den Héinden der Verfiihrer das Leben der Betrogenen. Gott kiindigt an, dass er die
Armbinden und Kopfbedeckungen der Prophetinnen zerreilen wird — ein symbolischer Akt der
Entmachtung. Er wird die Seelen aus ihren Handen befreien, was auf die Wiederherstellung gottlicher
Ordnung und Gerechtigkeit verweist. Die getduschten Menschen sollen nicht ldnger unter dem Bann
spiritueller Irrefithrung stehen. Die Prophetinnen haben durch ihre Liigen das Volk entmutigt, das nicht
hitte betriibt werden sollen, und gestérkt, was in der Siinde verharrt. Die gottliche Entriistung richtet
sich gegen diese gezielte Umkehrung von Recht und Wahrheit. Die Befreiung ist ein Akt der Gnade
gegeniiber den Unterdriickten und zugleich Gericht iiber die Schuldigen. Gott schiitzt sein Volk vor
religidser Ausbeutung und falscher Fiihrung. Die prophetische Liige ist nicht nur Tduschung, sondern
Gewalt an der Seele. Gott handelt, um die geistliche Gesundheit seines Volkes wiederherzustellen. Die
Entmachtung der Verfiihrerinnen dient der Wiederherstellung gottlicher Wahrheit. (Hesekiel 13,20-21;
Jeremia 14,14-16; Johannes 10,12-13; 2. Thessalonicher 2,10-12)

Die falsche Prophetie hat Gottes Volk irregefiihrt und den Ruf Gottes entweiht. Gott erklirt, dass
die falschen Prophetinnen Liige vor das Volk gebracht und den Namen Gottes entweiht haben. Thre
Botschaften waren nicht nur inhaltlich falsch, sondern fiihrten zu geistlichem Schaden. Sie haben dem
Volk nicht geholfen, in der Wahrheit zu leben, sondern sie haben die Verbindung zu Gott unterbrochen.
Die Entweihung des Namens Gottes geschieht, wenn in seinem Namen Unwahrheit geredet wird.
Solche Prophetie entfernt das Volk von der Erkenntnis des HERRN. Gott wird eingreifen, damit seine
Wahrheit wieder erkannt und sein Name geheiligt wird. Die Prophetinnen werden keine Visionen mehr
sehen, weil ihre Quelle der Inspiration nicht von Gott war. Das Ende ihrer Téatigkeit ist ein Zeichen
gottlichen Gerichts. Die Wiederherstellung géttlicher Ordnung beginnt mit dem Schweigen der
falschen Stimmen. Gott zeigt sich als eifersiichtiger Hiiter seines Namens und seiner Offenbarung. Das
Volk soll wieder lernen, zwischen Wahrheit und Liige zu unterscheiden. (Hesekiel 13,22-23; Jeremia
23,25-32; Hesekiel 36,23; Johannes 17,17)

6.3. Fiihrer Israels und das treulose Volk (14,1-23)

Gotzendienst im Herzen trennt vom HERRN, selbst wenn duflerlich religiose Formen bestehen.

Alteste Israels setzen sich vor den Propheten, doch Gott offenbart Hesekiel, dass diese Manner Gotzen

Seite 71 von 155



in threm Herzen tragen. Dies zeigt, dass geistliche Untreue nicht nur im sichtbaren Verhalten, sondern
im Innersten beginnt. Die Gotzen im Herzen stehen fiir heimliche Bindungen, falsche Loyalitdten und
eigensiichtige Wiinsche, die an die Stelle Gottes treten. Obwohl sie dullerlich Ndihe zum Propheten und
somit zum Wort Gottes suchen, ist ihr Inneres weit von Gott entfernt. Der HERR stellt die rhetorische
Frage, ob er sich iiberhaupt von ihnen befragen lassen soll — ein Hinweis darauf, dass &uferliche
Frommigkeit ohne innere Hingabe keine Giiltigkeit hat. Der Zugang zu Gottes Wort ist kein Recht,
sondern ein Gnadengeschenk, das an die Echtheit der Beziehung zu Gott gebunden ist. Der verborgene
Gotzendienst ist genauso verwerflich wie offener Abfall. Gott sieht das Herz und ldsst sich nicht durch
religiose Masken tiuschen. Die Heiligkeit Gottes verlangt ungeteilte Hingabe. (Hesekiel 14,1-3; 1.
Samuel 16,7; Jesaja 29,13; Matthius 15,8)

Gott antwortet auf Gotzendienst mit Gericht, um das Herz zur Umkehr zu bewegen. Gott erklért,
dass er jedem, der mit Gotzen im Herzen zu ihm kommt, nach der Menge seiner Gotzen antworten
wird — das hei3t: mit konsequentem Gericht. Diese Reaktion ist keine Strafe um der Strafe willen,
sondern hat das Ziel, das Herz des Menschen zu erfassen. Gott wirbt um sein Volk, indem er seine
Heiligkeit offenbart. Die Absicht ist, das Haus Israel von seinen Irrwegen abzubringen. Die Warnung
gilt nicht nur einzelnen Anfiihrern, sondern dem ganzen Volk. Der prophetische Dienst soll das Herz
treffen und zur BuB3e fiihren. Die geistliche Trennung zwischen Gott und seinem Volk ist nicht zufallig,
sondern durch bewusstes Abweichen verursacht. Gott wiinscht, dass das Volk nicht nur duBlerlich
umkehrt, sondern sich mit dem ganzen Herzen ihm zuwendet. Die gottliche Reaktion auf Gotzendienst
ist Ausdruck seiner Liebe und Heiligkeit. Sein Ziel ist Wiederherstellung, nicht Vernichtung. Die
Wabhrheit bleibt: Ohne echte Umkehr gibt es keine Gemeinschaft mit dem HERRN. (Hesekiel 14,4-8;
Jeremia 3,12-14; Hosea 14,2-4; Jakobus 4,8)

Falsche Propheten werden von Gott selbst gerichtet, weil sie das Volk verfiihren. Gott warnt vor
Propheten, die durch ihre Aussagen das Volk in die Irre fiihren, obwohl sie keine gottliche Sendung
haben. Wenn ein solcher Prophet auftritt, 1dsst Gott selbst es zu, dass er in die Irre geht — als Ausdruck
von Gericht iiber einen unbuBfertigen Zustand. Diese Aussage zeigt die ernste Verantwortung im
prophetischen Dienst: Wer im Namen Gottes spricht, trigt Rechenschaft vor dem HERRN selbst. Der
Prophet, der sich verfiihren ldsst, wird von Gott aus der Mitte seines Volkes ausgerottet. Das Volk soll
erkennen, dass Gott heilig ist und Liige in seinem Namen nicht duldet. Die Verbindung zwischen
Verfiihrer und Verfiihrten zeigt, dass beide Parteien Verantwortung tragen. Die Gemeinschaft mit Gott
ist untrennbar an Wahrheit gebunden. Der Fall falscher Propheten ist eine Mahnung fiir alle
Generationen, die sich nach leichten oder angenehmen Botschaften sehnen. Gott schiitzt sein Volk,

indem er Liigenpropheten dem Gericht iibergibt. Der Name Gottes wird geheiligt durch das

Seite 72 von 155



Oftenbarwerden der Wahrheit. (Hesekiel 14,9-11; 5. Mose 13,1-5; Jeremia 23,30-32; 2. Thessalonicher
2,9-12)

Die Gerechtigkeit Gottes kennt keine Kollektivverantwortung, sondern richtet individuell. Gott
erklért, dass auch wenn gerechte Méanner wie Noah, Daniel und Hiob in der Stadt wéren, sie nur sich
selbst durch ihre Gerechtigkeit retten konnten. Diese Aussage unterstreicht die individuelle
Verantwortung vor Gott. In Zeiten des Gerichts schiitzt nicht Zugehdrigkeit oder Abstammung,
sondern personlicher Wandel mit Gott. Selbst groe Ménner des Glaubens konnen keine
stellvertretende Rettung fiir andere erwirken, wenn das Gericht iiber eine Gesellschaft beschlossen ist.
Diese Wahrheit ist ein Aufruf zur personlichen Umkehr. Niemand kann sich auf die Frommigkeit
anderer berufen oder hoffen, durch kollektive Zugehorigkeit verschont zu bleiben. Die Heiligkeit
Gottes verlangt personliche Integritit und echtes Vertrauen. Die Erwéhnung dreier alttestamentlicher
Vorbilder zeigt, dass Gott in allen Zeitaltern gerecht handelt. Auch wenn der Uberrest gerettet wird,
geschieht dies nicht willkiirlich, sondern gemif3 gottlichem MaBstab. Das Gericht trifft den Einzelnen
je nach seiner Stellung vor Gott. (Hesekiel 14,12-20; Romer 2,6-11; Philipper 2,12; 1. Petrus 1,17)

Ein Uberrest bleibt verschont, um Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit zu bezeugen. Trotz
der angekiindigten vier Strafgerichte — Schwert, Hunger, wilde Tiere und Pest — verheifit Gott, dass ein
Uberrest verschont bleibt. Diese Uberlebenden werden unter die Nationen zerstreut, aber sie werden
durch ihr Leben Zeugnis davon geben, wie gerecht das Gericht war. Das Volk wird erkennen, dass Gott
nicht willkiirlich gehandelt, sondern in voller Ubereinstimmung mit seinen Wegen gerichtet hat. Die
Errettung eines Uberrests dient nicht nur dem Erhalt des Volkes, sondern auch der Offenbarung
gottlicher Treue. Gott richtet in Gerechtigkeit, aber er bewahrt in Barmherzigkeit. Der Uberrest ist
Zeichen gottlicher Hoffnung inmitten des Gerichts. Er bezeugt, dass Gott auch im Zorn des
Gedichtnisses an seine Verheilungen gedenkt. Die bleibende Botschaft lautet: Die Wege des HERRN
sind vollkommen. Der Uberrest triigt nicht nur das Erbe, sondern auch die Verantwortung, Gottes
Wahrheit unter den Nationen zu bezeugen. (Hesekiel 14,21-23; Jesaja 10,20-22; Amos 9,8-9; Romer
11,5)

6.4. Gleichnisse: Feuriger Ofen, unfruchtbarer Weinstock (15,1-8)

Israel wird mit einem Weinstock verglichen, der fiir nichts zu gebrauchen ist aufler zum
Brennen. Gott verwendet das Bild eines Weinstocks, der unter den Bdumen des Waldes keinen Nutzen
hat. Wihrend Baume fiir Bauholz oder Werkzeuge verwendet werden konnen, ist der Weinstock zu

nichts tauglich, wenn er keine Frucht bringt. Selbst als Holz taugt er nicht, da seine Beschaffenheit zu

Seite 73 von 155



weich und unregelmdBig ist. Dieses Gleichnis bezieht sich direkt auf Jerusalem und das Haus Israel,
das von Gott erwdhlt wurde, um Frucht zu bringen. In ihrer Berufung waren sie ausersehen, ein
heiliges Volk zu sein, das Gott ehrt und seinen Willen tut. Doch in ihrer Untreue haben sie ihre
Bestimmung verfehlt und sind wie ein unbrauchbarer Weinstock geworden. Die Konsequenz dieser
Unfruchtbarkeit ist das Feuer des Gerichts. Der Gedanke, dass selbst ein angeschmorter Weinstock
nicht mehr brauchbar ist, verdeutlicht die Unumkehrbarkeit des Gerichtes. Die Erwéhlung allein
schiitzt nicht, wenn sie nicht zur Frucht fiihrt. Gott richtet sein Volk nicht wegen mangelnder
Féhigkeit, sondern wegen verweigerter Frucht. (Hesekiel 15,1-5; Jesaja 5,1-7; Matthidus 3,10;
Johannes 15,6)

Der Weinstock Jerusalems wird dem Feuer iibergeben, weil er keine Frucht fiir Gott gebracht
hat. Gott erklart, dass er Jerusalem dem Feuer iibergeben wird, wie einen nutzlosen Weinstock. Die
Stadt, die zur Ehre Gottes bestimmt war, wird nun zum Schauplatz seines Gerichtes. Die Berufung des
Volkes Israels zur Fruchtbarkeit in Gehorsam und Heiligkeit ist ins Gegenteil verkehrt worden. Statt
Licht fiir die Nationen zu sein, ist es zu einem Objekt gottlichen Zorns geworden. Das Gericht durch
Feuer ist nicht iibertrieben, sondern angemessen zur volligen geistlichen Unbrauchbarkeit. Gott
kiindigt an, dass er sein Angesicht gegen sie richten wird — ein Ausdruck tiefster Verwerfung. Die
doppelte Aussage, dass sie aus dem Feuer kommen und doch wieder vom Feuer verzehrt werden,
unterstreicht, dass alle Fluchtversuche vergeblich sind. Der Zweck dieses Gerichts ist, dass sie
erkennen sollen, dass er der HERR ist. Gottes Heiligkeit verlangt Frucht, nicht bloBe Zugehorigkeit.
Der Weinstock ist nur dann wertvoll, wenn er Frucht bringt — sonst wird er verworfen. (Hesekiel
15,6-8; 5. Mose 32,32-35; Hosea 10,1-2; Matthéus 21,43)

6.5. Jerusalem als treulose Braut (16,1-63)

Jerusalem wird als hilfloses Kind beschrieben, das Gott in Liebe annimmt und grofizieht. Die
prophetische Rede beginnt mit einem Riickblick auf die Urspriinge Jerusalems, dargestellt als
ausgesetztes Neugeborenes. Das Kind liegt verlassen im offenen Feld, ungesdubert und ohne Pflege —
ein Bild volliger Hilflosigkeit und Ablehnung. Niemand erbarmt sich, bis Gott voriibergeht und iiber
thm spricht: ,,Du sollst leben.“ Diese gottliche Zuwendung ist reines Gnadenhandeln. Die
Beschreibung betont, dass das Leben Israels allein dem Eingreifen des HERRN zu verdanken ist. Gott
nimmt sich des Kindes an, ldsst es aufwachsen und gedeihen, bis es zur vollen Reife kommt. Die
Fiirsorge Gottes umfasst nicht nur das Uberleben, sondern auch Wachstum, Schonheit und Wiirde.
Diese Phase der Geschichte Israels verweist auf die Gnade Gottes in der Erwdhlung und Erziehung

seines Volkes. Die Grundlage der Beziehung liegt allein in gottlicher Initiative, nicht in menschlicher

Seite 74 von 155



Leistung. Das Bild offenbart eine tiefe, liebevolle Bindung zwischen dem HERRN und seinem Volk.
(Hesekiel 16,1-7; 5. Mose 7,7-8; Psalm 113,7-9; Hosea 11,1-4)

Gott schlieit mit Jerusalem einen Bund und schmiickt sie als seine Braut. Mit dem Erreichen der
Reife schlieBt Gott einen Bund mit dem Midchen — ein Bild fiir die Griindung des Bundes zwischen
dem HERRN und Israel. Die Sprache ist bewusst intim gewahlt: Jerusalem wird zur Braut, geliebt,
geheiligt und mit koniglicher Pracht ausgestattet. Gott kleidet sie in kostbare Gewénder, schmiickt sie
mit Gold, Silber und Edelsteinen und gibt ihr ein konigliches Ansehen. Die Darstellung verweist auf
die Segnungen des mosaischen Bundes, der dem Volk Ehre, Stellung und Versorgung zusicherte.
Jerusalem wird zur Konigin unter den Nationen — nicht wegen eigener Grof3e, sondern durch Gottes
Gnade. Die Brautmetapher zeigt eine exklusive Beziehung, gegriindet auf Treue und Hingabe. Gott
handelt nicht distanziert, sondern mit inniger Zuwendung. Die Erwihlung ist verbunden mit
Verantwortung. Aus Gnade geboren, soll das Volk in Liebe und Gehorsam antworten. Die besondere
Stellung Jerusalems ist ein Spiegel gottlicher Treue. (Hesekiel 16,8-14; 2. Mose 19,5-6; Psalm
45,10-15; Jesaja 61,10)

Jerusalem verlisst den Bund Gottes und prostituiert sich mit anderen Nationen. Trotz aller
Gnade verldsst Jerusalem ihren gottlichen Brautigam und benutzt die empfangenen Gaben zur
Selbstverherrlichung und Gétzenverehrung. Die Darstellung ist bewusst drastisch: Die Braut wird zur
Hure, die sich fremden Ménnern hingibt. Sie baut Hohen, opfert Gotzen und schenkt selbstgefertigte
Bilder die Liebe, die allein Gott gebiihrt. Die prophetische Sprache beschreibt den Abfall als Ehebruch
und geistliche Unzucht. Die Schwere der Schuld wird dadurch betont, dass Jerusalem nicht bezahlt
wird wie gewohnliche Huren, sondern selbst Geschenke macht, um ihre Liebhaber zu gewinnen. Die
empfangenen Segnungen — Gold, Silber, Speisen, Kleidung — werden zu Werkzeugen des
Gotzendienstes. Der Bruch des Bundes ist kein bloBes Vergehen, sondern eine tiefgreifende Rebellion
gegen die Liebe Gottes. Die Untreue Jerusalems ist systematisch, ausdauernd und abscheulich. Das
Bild der treulosen Frau zeigt den geistlichen Zustand Israels vor dem Gericht. (Hesekiel 16,15-34;
Jeremia 2,1-8; Hosea 2,7-10; Offenbarung 17,1-2)

Der HERR kiindigt Gericht an, weil Jerusalem schlimmer handelt als andere Volker. Gott
vergleicht Jerusalems Verhalten mit dem der kanaanitischen Nationen und kommt zu dem Urteil, dass
Jerusalem schlimmer gehandelt habe als diese. Die Urspriinge Jerusalems liegen in heidnischem
Umfeld, doch der gottliche Bund hatte es geheiligt. Umso grofer ist nun die Schuld, da das Volk trotz
besseren Wissens Gotzendienst, BlutvergieBen und Unzucht betreibt. Gott erklirt, dass er die
Liebhaber Jerusalems gegen sie versammeln und ihr Urteil {iber sie sprechen wird. Das Gericht erfolgt

offentlich und ohne Gnade. Die Sprache beschreibt Scham, Entbl6Bung und Vernichtung — eine

Seite 75 von 155



Umkehrung der urspriinglichen Brautzeit. Gott handelt als gerechter Richter, der Treue fordert und
Untreue straft. Die Hohe der Berufung wird zum Mal3 der Strafe. Das Volk kann sich weder auf
Herkunft noch auf Vergangenheit berufen. Der Bund war kein Schutzschild gegen Gericht, sondern
verpflichtete zu Treue. Die Entweihung des Bundes zieht das gottliche Strafgericht nach sich.
(Hesekiel 16,35-43; 3. Mose 26,27-33; Klagelieder 1,8-9; Hebrder 10,29)

Gott vergleicht Jerusalem mit Samaria und Sodom — zur Entlarvung und Demiitigung. Jerusalem
wird mit den Stddten Samaria und Sodom verglichen, die beide fiir ihren Abfall und das Gericht Gottes
bekannt sind. Doch Gott stellt fest, dass Jerusalem in ihren Siinden noch dariiber hinausgeht. Samaria
steht fiir den Abfall des Nordreichs, Sodom fiir moralischen und sozialen Verfall — beide sind
Warnzeichen fiir den Ernst gottlichen Gerichtes. Jerusalem, das bessere Voraussetzungen hatte, hat sie
nicht nur nicht genutzt, sondern durch ihre Taten ihre ,,Schwestern® iibertroffen. Diese
Gegeniiberstellung dient nicht zur Relativierung der Schuld anderer, sondern zur Offenlegung der
eigenen Verkommenheit. Jerusalem wird zur Schande fiir alle Nationen. Der Vergleich mit Sodom, die
zur ewigen Mahnung wurde, verdeutlicht die Tiefe des moralischen Verfalls. Das Ziel dieser
Konfrontation ist Bufle, nicht bloe Verurteilung. Wer seine eigene Schuld erkennt, kann auch die
GroBe der Gnade ermessen. Die Heiligkeit Gottes duldet keine Kompromisse. (Hesekiel 16,44-52;
Jesaja 1,9-10; Matthéus 11,23-24; Lukas 12,47-48)

Trotz der Treulosigkeit verheifit Gott Gnade und einen ewigen Bund. Nach der langen Anklage
iberrascht der Text mit einer VerheiBung zukiinftiger Wiederherstellung. Gott erklirt, dass er an seinen
Bund mit Jerusalem denken und einen neuen, ewigen Bund schlieBen wird. Diese VerheiBung steht
nicht im Widerspruch zum Gericht, sondern zeigt die Tiefe gottlicher Gnade. Die Wiederannahme
Jerusalems geschieht nicht aufgrund ihrer Werke, sondern allein aus Barmherzigkeit. Gott handelt zu
seinem eigenen Ruhm und nicht wegen der Gerechtigkeit des Volkes. Die Sprache der Vergebung und
Versohnung deutet auf einen Neuanfang hin, der iiber den bisherigen Bund hinausgeht. Der neue Bund
ist gekennzeichnet durch dauerhafte Beziehung, Vergebung und tiefes Erkennen Gottes. Der HERR
erneuert, was zerbrochen war, und offenbart seine Treue trotz der Untreue des Volkes. Diese
VerheiBung ist prophetischer Ausblick auf das, was im messianischen Reich vollendet wird. Der ewige
Bund zeigt Gottes souverdne Gnade. (Hesekiel 16,53-63; Jeremia 31,31-34; Romer 11,29; Hebrder
8,10-12)

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erliutert zu Hesekiel 16,60,
dass hier zwei verschiedene Biindnisse angesprochen werden. Die erste Hdlfte des Verses
bezieht sich auf den Bund in Moab (vgl. 5. Mose 30,3), also auf die Bedingungen, unter denen

Israel das Land betreten sollte. Dieser Bund war an Israels Gehorsam gekniipft und umfasste

Seite 76 von 155



sieben Phasen: Zerstreuung, Bufle, Wiederkunft des Herrn, Wiederherstellung des Landes,

nationale Bekehrung, Gericht iiber Israels Feinde und schlieflich nationalen Wohlstand.

In der zweiten Hilfte von Hesekiel 16,60 verweist Scofield auf den ,,neuen Bund*, wie
er in Hebrder 8,8 beschrieben ist. Dieser Bund ist im Gegensatz zu friiheren Biindnissen

unbedingter Natur und schlieffit die vollkommene Vergebung der Siinden sowie eine innere
Erneuerung des Volkes Gottes ein (Scofield, 2015, S. 987).

Die Erinnerung an die Vergangenheit soll das Volk zur Demut und Anbetung fithren. Gott
kiindigt an, dass das Volk sich an seine Wege erinnern und sich schdmen wird, wenn er seinen Bund
mit ihnen erneuert. Die Vergangenheit wird nicht ausgeldscht, sondern dient der Verherrlichung
gottlicher Gnade. Die beschamte Erinnerung an die Siinde ist nicht ldhmend, sondern heilend. Sie fiihrt
nicht zur Verdammnis, sondern zur Anbetung der Barmherzigkeit Gottes. Die Erneuerung der
Beziehung geschieht mit tiefem Bewusstsein der eigenen Unwiirdigkeit. Jerusalem wird nicht rithmen,
sondern schweigen — aus Ehrfurcht und Staunen tiber die Grof3e gottlicher Vergebung. Die Scham {iber
die Vergangenheit wird zur Grundlage tieferer Gotteserkenntnis. Gottes Handeln fiihrt zur Umkehr,
seine Gnade zur Anbetung. Die Prophetie endet nicht mit Anklage, sondern mit Hoffnung. Wer Gottes
Gericht erkennt, versteht auch die Tiefe seiner Liebe. Die Vergangenheit dient der Verherrlichung des
Bundesgottes. (Hesekiel 16,60-63; Psalm 130,3-4; Epheser 2,8-9; Oftenbarung 5,9-10)

6.6. Sprichwort vom sauren Wein und die individuelle
Verantwortung (18,1-32)

Gott verwirft das Sprichwort, das Verantwortung auf die Viter schiebt. Das im Volk verbreitete
Sprichwort ,,Die Viter haben saure Trauben gegessen, und den Kindern sind die Zihne stumpf
geworden* driickt die Vorstellung aus, dass die Nachkommen fiir die Schuld ihrer Vorfahren leiden
miissen. Doch Gott verwirft dieses Denken entschieden. Die gottliche Gerechtigkeit misst jeden
Menschen nach seinem eigenen Tun. Das bisherige Verstindnis wird korrigiert: Jeder ist fiir sein
Handeln vor Gott selbst verantwortlich. Diese Klarstellung ist nicht neu, sondern kniipft an friihere
Aussagen im Gesetz an, wird hier jedoch mit besonderem Nachdruck wiederholt. Das Sprichwort hatte
dem Volk als Ausrede gedient, sich selbst als Opfer der Vergangenheit zu sehen und so Umkehr zu
vermeiden. Doch Gott erklért, dass solche Denkweise falsch ist und nicht langer gelten soll. Er betont,
dass alle Seelen — sowohl die des Vaters als auch die des Sohnes — ihm gehdren. Die Anwendung
dieser Wahrheit erfordert personliche Buf3e, nicht kollektive Schuldzuweisung. (Hesekiel 18,1-4; 5.
Mose 24,16; Jeremia 31,29-30; Romer 14,12)

Seite 77 von 155



Gottes Mafistab richtet sich nach dem personlichen Wandel und Gehorsam. Der Text schildert
drei Generationen: einen gerechten Vater, dessen siindiger Sohn und dessen gerechter Enkel. An diesen
Beispielen macht Gott deutlich, dass nicht Abstammung oder Umfeld entscheidend sind, sondern der
individuelle Lebenswandel. Der Gerechte lebt nach Gottes Geboten, meidet Gotzendienst und Gewalt,
zeigt Barmherzigkeit und lebt in Gerechtigkeit — ihm wird Leben verheiflen. Sein Sohn hingegen
handelt bdse, verachtet gottliche Weisung und lebt gewalttitig — er wird sterben fiir seine Schuld. Doch
dessen Sohn wiederum folgt den Wegen des HERRN, handelt gerecht und meidet die Stinde — ithm
wird Leben geschenkt. Dieses dreifache Beispiel entkriftet die Vorstellung einer automatischen
Weitergabe von Schuld. Gott richtet jeden nach seinem personlichen Weg. Die Heiligkeit Gottes
verlangt personliche Entscheidung und Verantwortung. Der Ruf zur Umkehr ist damit universell und
individuell zugleich. (Hesekiel 18,5-18; Psalm 1,1-6; Spriiche 14,14; Matthius 16,27)

Gott richtet nach individuellem Verhalten, nicht nach Tradition oder Herkunft. Das Volk beklagt
sich, dass Gottes Wege nicht richtig seien, doch Gott weist diese Anklage zurilick. Er stellt klar, dass
seine Wege gerecht sind, wiahrend die Wege des Hauses Israel verkehrt sind. Der Malistab des
gottlichen Gerichts ist eindeutig: Der Gerechte lebt, der Gottlose stirbt. Doch dieser Maf3stab bleibt
offen fiir Umkehr. Wenn ein Gottloser sich abwendet von seinen Siinden und nach Gottes Ordnungen
lebt, wird ihm vergeben. Ebenso wird die Gerechtigkeit des Gerechten nicht retten, wenn er sich von
Gott abwendet. Diese Lehre schérft die Dringlichkeit des personlichen Glaubensgehorsams. Die
Vergangenheit garantiert keine Sicherheit, und Schuld ist nicht unabdnderlich. Die gottliche
Gerechtigkeit ist dynamisch, nicht statisch. Sie achtet auf den gegenwirtigen Zustand des Herzens. Die
Tiir zur Umkehr bleibt offen bis zum Gericht. Die Lehre ist klar: Gott richtet unparteiisch, aber
barmherzig. (Hesekiel 18,19-24; 2. Chronik 7,14; Jesaja 55,6-7; Romer 2,4-6)

Gottes Wille ist das Leben des Siinders, nicht sein Tod. Der HERR offenbart sein Herz: ,,Habe ich
etwa Gefallen am Tod des Gottlosen?* Diese rhetorische Frage zeigt die Tiefe gottlicher
Barmbherzigkeit. Gottes Ziel ist nicht die Vernichtung, sondern die Umkehr des Menschen. Der Tod des
Stinders ist nicht Gottes Wunsch, sondern dessen eigene Verantwortung. Der Aufruf ,,Kehrt um und
lebt!** ist ein Ausdruck gottlicher Geduld und Gnade. Gott bietet durch den Propheten eine letzte
Einladung zur Bufle an. Selbst inmitten des angekiindigten Gerichts bleibt die Moglichkeit zur Rettung
bestehen. Die gottliche Langmut will zur Umkehr leiten, nicht zum Verharren in der Siinde. Der
Mensch wird zur Entscheidung gerufen: Leben oder Tod, Umkehr oder Verstockung. Gottes Wesen ist
nicht Rachsucht, sondern Erlosung. Der Ruf zur Umkehr ist Ausdruck seines véterlichen Herzens.
Diese Offenbarung zeigt, dass Gnade und Gerechtigkeit sich bei Gott nicht widersprechen, sondern in
Vollkommenheit begegnen. (Hesekiel 18,25-32; Joel 2,12-13; Lukas 15,20-24; 2. Petrus 3,9)

Seite 78 von 155



Die Umkehr muss ganzheitlich sein: Herz, Wandel und neue Gesinnung. Gott fordert das Haus
Israel auf, von allen Ubertretungen umzukehren, sich ein neues Herz und einen neuen Geist zu
schaffen. Diese Formulierungen betonen die Notwendigkeit einer tiefen inneren Erneuerung. Umkehr
ist nicht nur dulerliches Verhalten, sondern betrifft das Zentrum der Person. Ein neues Herz steht fiir
eine erneuerte Einstellung, ein neuer Geist filir eine neue Motivation. Diese Aufforderung zeigt, dass
Gott das Volk zu echter, bestindiger Verdnderung ruft. Die Umkehr ist zwar von Gott gewirkt, doch
der Mensch wird verantwortlich angesprochen. Die Einladung zur Umkehr schlie3t die VerheiBung des
Lebens ein. Wer umkehrt, wird leben — das ist die feste Zusage des HERRN. Der abschlieBende Ruf
»Warum wollt ihr sterben?* unterstreicht den Ernst und die Dringlichkeit der Entscheidung. Gott will
retten, nicht richten, wenn der Mensch zur Umkehr bereit ist. Die individuelle Verantwortung bleibt
bestehen. (Hesekiel 18,30-32; Psalm 51,10-12; Johannes 3,16-17; Offenbarung 22,17)

6.7. Klage iiber die Fiirsten Israels (19,1-14)

Israels Fiirsten werden als junge Lowen beschrieben, die an Macht und Gewalt scheitern. Der
Abschnitt beginnt mit einem Klagegedicht {iber die Fiirsten Israels, dargestellt im Bild einer Lowin mit
thren Jungen. Die Lowin symbolisiert Juda als konigliches Geschlecht, ihre Jungen sind die Konige,
die aus Davids Linie hervorgegangen sind. Der erste Lowe — vermutlich Joahas — wird als kriftig,
gewalttitig und herrschend beschrieben, doch er wird gefangen, nach Agypten gebracht und seine
Stimme wird im Land Kanaan nicht mehr gehort. Auch der zweite Lowe — wahrscheinlich Jojachin
oder Zedekia — lernt zu reilen und zu zerstoren, doch auch er wird gefangen und nach Babel gebracht.
Diese Bilder zeigen, dass die Konige nicht im Geist des HERRN regierten, sondern sich durch
Machtmissbrauch und Ungerechtigkeit hervortaten. Thre Gefangenschaft ist nicht nur politisches
Ungliick, sondern Ausdruck goéttlichen Gerichts. Die Lowenbilder enthiillen das Scheitern der
politischen Fiihrung, die den Bund mit Gott verlieB. Die Klage hebt hervor, dass keine bleibende
konigliche Herrschaft aufgerichtet wurde, weil Treue fehlte. (Hesekiel 19,1-9; 2. Konige 23,30-34; 2.
Konige 24,8-16; Jeremia 22,10-30)

Juda wird als Weinstock beschrieben, der einst fruchtbar war, aber nun verbrannt ist. Das zweite
Bild dieses Klageliedes stellt Juda als Weinstock dar, der urspriinglich in fruchtbarem Boden gepflanzt
war, stark wuchs und konigliche Zepter trug. Der Weinstock erinnert an die Berufung Israels zur
Fruchtbarkeit im Gehorsam und zur Herrschaft im Namen Gottes. Doch wegen Untreue wird der
Weinstock entwurzelt, ausgedorrt und verbrannt. Der Feuerbrand geht vom Innern des Weinstocks
selbst aus — ein Hinweis darauf, dass das Verderben nicht von auflen, sondern aus dem Volk selbst
kommt. Die Zerstorung ist Folge innerer Verdorbenheit, nicht blo duferer Feinde. Der Zepter der

Herrschaft ist zerbrochen, das Konigshaus vernichtet. Der Weinberg tragt keine Frucht mehr, weil er

Seite 79 von 155



seinen Zweck verfehlt hat. Die bildhafte Sprache macht deutlich, dass Hoffnung nur in Umkehr und
Neuanfang liegen kann. Das Gericht ist total, aber nicht das letzte Wort Gottes iiber Israel. Das

Gleichnis zeigt, dass wahre Konigsherrschaft nicht durch Macht, sondern durch Treue zu Gott Bestand
hat. (Hesekiel 19,10-14; Jesaja 5,1-7; Psalm 80,9-17; Matthéus 21,43)

Das Ende der Davidischen Linie fithrt zur nationalen Trauer und zur Hoffnung auf den
zukiinftigen Konig. Die Klage endet mit der Feststellung, dass der Weinstock verdorrt ist und kein
Zepter mehr daraus hervorgeht. Diese Aussage beschreibt das Ende der davidischen Herrschaft im
babylonischen Exil. Die politische Fithrung Jerusalems ist zerschlagen, der Thron ist leer. Doch das
Klagelied selbst ldsst durch seine Struktur eine Hoffnung erkennen: Es gibt Raum fiir zukiinftige
Erneuerung. Die Form der Klage signalisiert nicht endgiiltige Verwerfung, sondern verweist auf eine
tieferliegende VerheiBung. Die Niedergeschlagenheit iiber das Ende der Konige bereitet den Boden fiir
die Erwartung des Messias. Der Zerbruch des Hauses David ruft nach dem Einen, der kommen wird,
um in Gerechtigkeit zu herrschen. Das Versagen der irdischen Konige verweist auf die Notwendigkeit
einer gottlichen Konigsherrschaft. Die Klage iiber die Vergangenheit ist zugleich Ruf nach Erlosung.
Das Volk soll lernen, auf den wahren Konig zu warten, der nicht wie ein reilender Lowe, sondern als
Hirte regiert. (Hesekiel 19,14; Jesaja 9,6-7; Jeremia 23,5-6; Lukas 1,32-33)

Seite 80 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 12.1-19.14)

Zusammenfassung:

Hesekiel 12,1-19,14 biindelt Warnungen, Zeichenhandlungen und Gleichnisse, die die Gewissheit des
kommenden Gerichts und die Verantwortung der Fiihrung Israels verdeutlichen. Durch symbolische
Handlungen macht Gott die bevorstehende Wegtfiihrung Jerusalems anschaulich und widerlegt den
verbreiteten Irrglauben, das Gericht werde ausbleiben oder sich verzogern. Die Weigerung des Volkes,
Gottes Wort ernst zu nehmen, zeigt sich in falschen Sprichwortern und triigerischer Hoffnung. Kapitel
13 richtet sich scharf gegen falsche Propheten und Prophetinnen, die eigene Vorstellungen verkiinden
und das Volk in Sicherheit wiegen. Ihre Botschaften werden als selbstgemacht und irrefiihrend entlarvt.
Kapitel 14 betont die personliche Verantwortung jedes Einzelnen, da selbst vorbildliche Gerechte das
Gericht liber das Land nicht aufhalten konnten. Kapitel 15-16 verwenden eindriickliche Bilder, um
Jerusalems Nutzlosigkeit und tiefgreifende Untreue gegeniiber Gott darzustellen. Besonders das
Gleichnis der ehebrecherischen Frau zeigt die Schwere des Bundesbruchs und die Geduld Gottes.
Kapitel 17-19 greifen politische Biindnisse, konigliches Versagen und den Niedergang des davidischen
Hauses auf. Israels Fiihrung wird als untreu und verantwortungslos beschrieben. Der Abschnitt endet
mit einem Klagelied iiber die Fiirsten Israels, das den Verlust nationaler Stirke beklagt. Insgesamt wird

deutlich, dass Gericht die Folge hartnickiger Verweigerung gegeniiber Gottes Wahrheit ist.

Anwendungen:

Gottes Gericht wird nicht durch Verdringung aufgehoben. Der Text zeigt, dass falsche
Sprichworter und beschwichtigende Botschaften Gottes Handeln nicht verzogern. Wahrheit bleibt

wirksam, auch wenn sie ignoriert wird. Diese Einsicht warnt vor geistlicher Verharmlosung.

Irrefiihrende Leitung verschiirft geistliche Schuld. Falsche Propheten und verantwortungslose
Fiihrer tragen mafigeblich zur Verblendung des Volkes bei. Geistliche Autoritdt ohne Wahrheit fiihrt in
den Abfall. Diese Wahrheit unterstreicht die Verantwortung von Leiterschaft.

Gott fordert personliche Verantwortung. Der Abschnitt macht deutlich, dass niemand sich hinter
anderen verstecken kann. Jeder Einzelne steht vor Gott in Verantwortung. Diese Perspektive betont die

Ernsthaftigkeit personlicher Entscheidung.

Seite 81 von 155



7. Geschichtliche Riickblicke und gottliche Anklagen
(20,1-24,27)

7.1. Israels rebellische Geschichte (20,1-44)

Gott erinnert das Volk an seinen Auszug aus Agypten und ihren friihesten Ungehorsam. Die
Altesten Israels kommen zu Hesekiel, um den HERRN zu befragen, doch Gott verweigert ihnen das
Wort und beginnt mit einer Riickschau. Diese Riickschau offenbart, dass der Ungehorsam Israels nicht
erst in der Gegenwart beginnt, sondern eine lange Geschichte hat. Bereits in Agypten wandte sich das
Volk von Gott ab und diente G6tzen. Der HERR hatte ihnen geboten, die Gotzen zu verwerfen, doch
sie gehorchten nicht. Trotzdem fithrte Gott sie aus Agypten heraus — nicht um ihrer selbst willen,
sondern um seines Namens willen. Die Rettung war ein Akt der Gnade, nicht eine Belohnung fiir
Treue. Diese Einleitung macht deutlich, dass Israels Geschichte von géttlicher Geduld, aber auch von
bestindigem Ungehorsam geprégt ist. Der Exodus wird als Rettung zur Heiligung verstanden, nicht
nur als Befreiung aus Sklaverei. Gott handelte, um seinen Namen unter den Nationen zu ehren. Die
Geschichte beginnt mit Gnade trotz Widerstand. (Hesekiel 20,1-9; 2. Mose 6,6-8; Josua 24,14; Psalm
106,7-8)

In der Wiiste erwies sich Israel als ungehorsam gegeniiber Gottes Geboten. Nach dem Auszug aus
Agypten gab Gott dem Volk seine Satzungen und Gebote, die Leben schenken sollten. Der Sabbat
wurde als Zeichen des Bundes eingefiihrt, doch das Volk verwarf seine Ordnungen. Die Rebellion in
der Wiiste zeigte sich in Verachtung gottlicher Weisung und Profanierung des Sabbats. Gott drohte,
seinen Zorn {iiber sie auszugieBen, verschonte sie jedoch um seines Namens willen. Die
Barmherzigkeit wurde nicht als Chance zur Umkehr genutzt, sondern als Anlass zur weiteren
Rebellion. Die zweite Generation, die in der Wiiste aufwuchs, wurde ebenfalls ermahnt, doch auch sie
folgte den Wegen der Viter. Das Gericht iiber die erste Generation ist ein Beispiel fiir Gottes
Heiligkeit, doch die Geduld gegeniiber der zweiten zeigt seine Langmut. Der Sabbat als Zeichen
heiliger Gemeinschaft wurde mehrfach missachtet. Das Herz des Volkes war stindig bei den Gotzen,
obwohl Gott in ihrer Mitte war. Die Treulosigkeit in der Wiiste offenbart das tiefe geistliche Problem.
(Hesekiel 20,10-26; 4. Mose 14,22-23; Nehemia 9,13-21; Hebréer 3,17-19)

Gott gestattet dem Volk, ihre Gotzen zu verehren — als Gericht iiber ihre Verblendung. Gott
spricht von einem iiberraschenden Akt: Er libergab das Volk Ordnungen, die nicht gut waren, und

Rechtsbestimmungen, durch die sie nicht leben konnten. Diese Aussage beschreibt kein gottliches

Seite 82 von 155



Versagen, sondern ein Gericht: Gott lasst das Volk in seinen Irrwegen weitergehen. Der Gotzendienst
und die Kinderopfer werden als Konsequenz ihrer eigenen Entscheidungen dargestellt, doch Gott
benutzt diese zur Offenbarung seiner Heiligkeit im Gericht. Diese Form der Preisgabe entspricht dem
gottlichen Prinzip, dass verstockte Herzen dem Gericht ausgeliefert werden. Der HERR zeigt, dass
Gnade nicht grenzenlos ignoriert werden kann. Der Sinn dieser Entwicklung ist, dass das Volk
erkennen soll, dass er der HERR ist. Die Geschichte Israels wird so zur Offenbarung géttlicher
Gerechtigkeit. Gottes Handeln hat immer das Ziel, sein Wesen zu offenbaren. Selbst Gericht dient der
Offenbarung seiner Heiligkeit. Die Preisgabe an Gotzendienst ist ein Ausdruck des gottlichen Zorns.
(Hesekiel 20,25-26; Psalm 81,12-13; Romer 1,24-28; Offenbarung 22,11)

Das Volk setzt den Gotzendienst im Land fort und verhohnt die Gebote Gottes. Nach dem Einzug
in das verheilene Land setzte das Volk seinen Gotzendienst fort. Auf allen hohen Hiigeln und unter
jedem griinen Baum brachten sie Opfer dar — eine bewusste Missachtung der Vorschriften Gottes. Der
HERR fragt: ,,Was ist das fiir eine Hohe, zu der ihr geht?* und verweist auf den bis heute bekannten
Namen ,,Bamah‘. Der Ausdruck zeigt, dass der Gotzendienst zur kulturellen Selbstverstdndlichkeit
geworden war. Die Vermischung von Religion und Volksgewohnheiten entweihte den Bund. Trotz
wiederholter Warnungen klammerte sich das Volk an seine Gotzen. Der Name Gottes wurde verachtet,
seine Satzungen ignoriert. Gott stellt die Frage, ob das Volk meint, er lasse sich befragen, wihrend es
gleichzeitig seinen Wegen widersteht. Diese rhetorische Anfrage entlarvt die Heuchelei religioser
Formen ohne Herz. Der HERR ist nicht verpflichtet, sich jenen zuzuwenden, die seine Gebote mit
Fiilen treten. Wahre Gemeinschaft mit Gott erfordert Absonderung vom Géotzendienst. (Hesekiel
20,27-31; 3. Mose 26,1-3; Jeremia 2,20-25; Matthaus 15,8-9)

Gott kiindigt eine zukiinftige Sammlung und Reinigung seines Volkes an. Trotz der Geschichte des
Abfalls kiindigt Gott an, dass er das Volk aus allen Nationen sammeln wird. Diese Sammlung ist nicht
nur eine Riickkehr ins Land, sondern auch eine Riickfiihrung unter die Herrschaft Gottes. Der HERR
wird mit starker Hand und ausgestrecktem Arm eingreifen, wie einst beim Auszug aus Agypten. Die
Riickfithrung geschieht nicht willkiirlich, sondern im Blick auf den Bund. Gott wird sein Volk in der
Wiiste der Nationen richten und es reinigen. Rebellen und Abtriinnige werden ausgeschlossen, nur die
wahrhaft Glaubigen gelangen ins verheiene Land. Die Sammlung ist also nicht nur geografisch,
sondern auch geistlich. Sie dient der Wiederherstellung eines geheiligten Volkes. Die neue Beziehung
wird durch den Bund und den Gehorsam gegeniiber Gottes Wort geprégt sein. Die Prophetie blickt auf
das messianische Reich voraus, in dem Israel Gott in Wahrheit dienen wird. Gottes Gnade iiberwindet
selbst tiefsten Abfall. (Hesekiel 20,32-38; 5. Mose 30,3-6; Jeremia 31,31-33; Sacharja 13,8-9)

Seite 83 von 155



Im messianischen Reich wird Israel Gott in Reinheit und Wahrheit dienen. Gott verheif3t, dass das
Volk auf dem heiligen Berg Israels dienen wird, in heiliger Anbetung und mit wohlgefélligen Opfern.
Diese Vision beschreibt den endgiiltigen Zustand Israels im messianischen Friedensreich. Dort wird
Gott das Volk annehmen und es heiligen vor den Augen der Nationen. Der Bund wird erneuert, und das
Volk wird erkennen, dass er der HERR ist. Die Erinnerung an die Vergangenheit wird Scham
hervorrufen, doch auch ein tieferes Verstindnis gottlicher Gnade. Die Wiederherstellung dient der Ehre
Gottes, nicht menschlicher Leistung. Gott wird mit seinem Volk wohnen, und seine Satzungen werden
bereitwillig gehalten. Der Sabbat wird wieder geehrt, der Gotzendienst endgiiltig verlassen. Das Ziel
der Geschichte ist die Wiederherstellung echter Gottesgemeinschaft. Die Wege Gottes sind gerecht,
sein Plan fiithrt zur Vollendung. Der neue Bund bringt Reinheit, Erkenntnis und bleibenden Frieden.
(Hesekiel 20,39-44; Jesaja 2,2-4; Hesekiel 36,24-28; Offenbarung 21,3-4)

7.2. Schwertgericht und Warnung an Jerusalem (21,1-32)

Gott kiindigt ein unausweichliches Schwertgericht iiber ganz Israel an. Das Wort des HERRN
ergeht iiber den Siiden — Wilder, Negev und Felder —, doch es wird bald klar, dass damit Jerusalem
und das ganze Land Israel gemeint sind. Das Bild vom lodernden Feuer, das alles verzehrt, steht fiir
das bevorstehende Gericht, das keinen Unterschied zwischen Griinem und Verdorrtem macht. Das
Feuer kann nicht geloscht werden, und alle Menschen sollen erkennen, dass es von Gott kommt. Die
prophetische Sprache macht deutlich, dass das Gericht umfassend und unausweichlich ist. Es triftt alle
sozialen Schichten, unabhdngig von Herkunft oder Stellung. Hesekiel wird angewiesen, offentlich zu
klagen und zu seufzen, um dem Volk den Ernst der Lage vor Augen zu fithren. Die Trauer des
Propheten ist nicht symbolisch, sondern real und vorbildlich. Das Schwertgericht ist nicht zufillig,
sondern Ausdruck goéttlicher Heiligkeit und Gerechtigkeit. Der Aufruf zur Trauer ist ein letzter Ruf zur
Umkehr. (Hesekiel 21,1-7; Amos 3,6; Jeremia 25,15-17; Joel 2,1)

Das Schwert des HERRN ist geschiirft und bereit, Gericht zu vollziehen. Gott spricht von einem
Schwert, das geschirft und poliert ist, um zu schlachten und zu blitzen. Das Bild steht fiir eine gezielte
und vorbereitete Vollstreckung des Gerichtes. Das Schwert ist nicht zufillig, sondern in géttlicher
Autoritdt geschérft. Es richtet sich gegen das Volk, gegen Fiirsten, Paldste und alles, was stolz und
hoch ist. Die prophetische Darstellung steigert sich in ihrer Dramatik: das Schwert wird dreimal
gezogen, es durchfiahrt Herz und Tore, es bringt Schrecken und Verwiistung. Hesekiel soll klatschen,
um das Volk zu erschiittern, denn das Gericht ist nahe. Der Ausdruck ,,mein Schwert wird nicht in die
Scheide zuriickkehren* zeigt, dass das Mal} der Geduld Gottes voll ist. Das Symbol des Schwertes

betont, dass das Gericht durch menschliche Werkzeuge — hier die Babylonier — ausgefiihrt, aber von

Seite 84 von 155



Gott selbst angeordnet wird. Das gottliche Gericht ist kein blindes Schicksal, sondern gerechter
Vollzug. (Hesekiel 21,8-17; Jesaja 34,5-6; Jeremia 47,6-7; Offenbarung 19,15)

Gott lenkt die Entscheidung des Konigs von Babel zur Belagerung Jerusalems. Der Konig von
Babel steht an der Wegscheide zwischen zwei Stddten: Rabbat der Ammoniter und Jerusalem. Er
verwendet heidnische Wahrsagungen — Pfeile, Gotzenbilder, Leberbeschau —, doch Gott lenkt seine
Entscheidung, Jerusalem anzugreifen. Diese Szene zeigt, dass selbst die heidnischen Entscheidungen
letztlich unter Gottes Kontrolle stehen. Der gottliche Wille durchbricht die Mechanismen der
Weltreiche. Die Bewohner Jerusalems halten dies zunéchst fiir einen Irrtum, weil sie sich auf falsche
Biindnisse verlassen haben. Doch Gottes Wort macht deutlich, dass die Schuld der Stadt offenbar
geworden ist und das Gericht unausweichlich ist. Die Prophetie richtet sich gegen die Fiirsten Israels,
die ihre Krone verlieren werden. Gott erklért, dass das Konigtum abgesetzt und verkehrt werden soll,
bis ,,der kommt, dem das Recht gehort — ein klarer messianischer Ausblick. Das Ende des davidischen
Konigtums kiindigt zugleich das kommende Reich des Messias an. (Hesekiel 21,18-27; Spriiche 21,1;
Daniel 2,21; Lukas 1,32-33)

Das Gericht trifft zuerst Israel, doch auch die Feinde bleiben nicht verschont. Nach der
Ankiindigung des Gerichts iiber Jerusalem folgt die Rede gegen Ammon. Die Ammoniter hatten sich
tiber Israels Ungliick gefreut, doch nun wird auch ihnen das Schwert angekiindigt. Das Gericht
unterscheidet nicht zwischen Israel und seinen Feinden, wenn beide gottlos handeln. Ammon wird
verspottet und verworfen, und das Schwert wird auch sie treffen. Das Bild vom Schwert, das in die
Scheide zuriickkehrt, erscheint hier als endgiiltiger Abschluss des Gerichts. Gottes Gerechtigkeit ist
universal — sie richtet sowohl liber das Bundesvolk als auch iiber die heidnischen Nationen. Die
VerheiBBung eines kiinftigen Konigs in Israel steht im Gegensatz zur volligen Vernichtung Ammons.
Der Unterschied liegt nicht in der moralischen Uberlegenheit Israels, sondern in der bleibenden
Erwihlung Gottes. Die Feinde Israels werden nicht ewig triumphieren. Gottes Handeln verfolgt das
Ziel einer endgiiltigen Ordnung in Gerechtigkeit. (Hesekiel 21,28-32; Jeremia 49,1-6; Obadja 1,15;
Psalm 2,9)

Die Krone wird weggenommen, bis der rechtmiiflige Konig kommt. Der zentrale Vers in diesem
Kapitel lautet: ,,Hinweg damit, hinweg damit, es wird nicht mehr sein, bis der kommt, dem das Recht
gehort, und dem werde ich es geben.” Hier kiindigt Gott nicht nur das Ende der gegenwirtigen
Herrschaft an, sondern verheifit einen zukiinftigen Konig. Die Sprache erinnert an den Segen Jakobs
iiber Juda, dass das Zepter nicht weichen wird, bis der kommt, dem es gehort. Diese messianische
Hoffnung durchzieht das Gericht. Obwohl das Konigtum voriibergehend aufgehoben wird, bleibt die
VerheiBBung bestehen. Der Ausdruck ,,dem werde ich es geben* zeigt, dass Gott selbst den Konig

Seite 85 von 155



einsetzen wird. Das Konigtum wird nicht durch menschliche Macht wiederhergestellt, sondern durch
gottliches Handeln. Diese VerheiBung richtet den Blick auf Jesus Christus, den wahren Sohn Davids.
Das Gericht 6ffnet den Weg fiir die Herrschaft des gerechten Konigs. Die Geschichte Israels findet ihre
Erfiilllung im kommenden Messias. (Hesekiel 21,26-27; 1. Mose 49,10; Jesaja 9,6-7; Offenbarung
11,15)

7.3. Suinde Jerusalems - das blutige Kesselbild (22,1-23,49)

Jerusalem wird wegen Blutvergieflens und Gotzendienstes schuldig gesprochen. Gott richtet
Jerusalem wegen ihrer zahlreichen Graueltaten, die im Detail benannt werden: Mord, Gétzendienst,
Missachtung des Sabbats, Verachtung der Eltern, Unterdriickung von Fremdlingen, Witwen und
Waisen, sexuelle Ausschweifung, Bestechung und Gewalttat. Diese detaillierte Aufzahlung zeigt, dass
die Siinde nicht nur punktuell, sondern strukturell war. Die Stadt wird als Ort des Blutes bezeichnet —
ein Hinweis auf ihre durchdringende moralische und geistliche Verkommenheit. Das Blut, das
vergossen wurde, schreit zum Himmel. Die Ordnungen Gottes, die zum Leben gegeben wurden,
wurden absichtlich mit FiiBen getreten. Anstatt als heilige Stadt unter den Nationen zu leuchten, ist
Jerusalem zu einem Zentrum der Gottlosigkeit geworden. Die Anklage richtet sich nicht nur gegen das
Volk, sondern besonders gegen die Fiihrer, die die Verantwortung fiir Gerechtigkeit trugen. Gott
betrachtet die Stadt als schuldig und kiindigt das Gericht an. Die Heiligkeit Gottes verlangt Reinigung
durch Strafe. (Hesekiel 22,1-12; Jesaja 1,21-23; Jeremia 2,34; Micha 3,9-11)

Gott findet keine Person mehr, die fiir das Volk in den Riss tritt. Der HERR beklagt, dass unter den
Priestern, Fiirsten, Propheten und dem Volk selbst kein Gerechter mehr zu finden ist. Die geistliche
Ordnung ist zusammengebrochen: Die Priester entweihen das Heilige und lehren keinen Unterschied
zwischen Heiligem und Unheiligem. Die Fiirsten sind wie Wolfe, die ihre Beute zerreilen, um Gewinn
zu machen. Die Propheten weissagen Liigen und beschonigen das Bose mit triigerischen Worten.
Selbst das einfache Volk iibt Erpressung, Raub und Unterdriickung aus. In diesem Zustand sucht Gott
jemanden, der ,,in den Riss treten” konnte — also fiir das Volk betet, sich einsetzt und geistlich
Verantwortung iibernimmt. Doch es findet sich niemand. Diese Aussage ist erschiitternd, weil sie das
vollstdndige moralische Versagen der gesamten Gesellschaft offenbart. Die geistliche Leere macht das
Gericht unausweichlich. Wo keine Fiirbitte mehr geschieht, kann nur noch Zorn folgen. Der
moralische Verfall beginnt immer bei den Leitern und endet im kollektiven Untergang. (Hesekiel
22,23-31; Jesaja 59,14-16; Jeremia 5,1; Psalm 106,23)

Seite 86 von 155



C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, bemerkt zu Jeremia 22,30,
dass sich der Prophet zwar in Jerusalem aufhielt, seine Fiirbitten aber letztlich wirkungslos
blieben, weil das Volk nicht bereit war, Bufse zu tun. Dies wird auch durch Gottes Anweisung in
Jeremia 11,14 bestdtigt, wo Jeremia aufgefordert wird, nicht mehr fiir das Volk zu beten.
Scofield verweist ergdnzend auf Psalm 66,18, wo es heifit, dass Gebete ungehort bleiben, wenn
man Unrecht im Herzen trdgt (Scofield, 2015, S. 987).

Die Schwestern Ohola und Oholiba stehen fiir den Abfall Samarias und Jerusalems. Im Gleichnis
von den beiden Frauen, Ohola (Samaria) und Oholiba (Jerusalem), beschreibt Gott die Geschichte der
geistlichen Untreue beider Konigreiche. Beide Frauen geben sich fremden Liebhabern hin — eine
Metapher fiir politische Biindnisse und religiése Vermischung mit heidnischen Nationen. Ohola
prostituiert sich mit den Assyrern und wird schlielich von ihnen verschleppt. Oholiba, obwohl sie die
Strafe der Schwester gesehen hat, geht noch weiter in ihrer Unzucht mit den Babyloniern. Der Text
beschreibt detailliert die Ausschweifung Jerusalems, ihre Faszination fiir fremde Herrscher und die
Ubernahme ihrer Gotzen. Die Bildsprache ist drastisch, um die Tiefe der geistlichen Untreue zu
zeigen. Die Anklage richtet sich nicht nur gegen einzelne Akte, sondern gegen das gesamte Begehren
des Herzens, das sich von Gott abgewandt hat. Die Geschichte wiederholt sich, obwohl das warnende
Beispiel vor Augen steht. Jerusalem wird als schlimmer beurteilt als Samaria. (Hesekiel 23,1-21; 2.
Konige 17,7-18; Jeremia 3,6-11; Hosea 4,15-19)

Die Untreue Jerusalems fiihrt zu ihrer 6ffentlichen Entbl68ung und Bestrafung. Gott kiindigt an,
dass Oholiba von den gleichen Nationen, mit denen sie sich eingelassen hat, verachtet und gerichtet
werden wird. Die Strafe folgt dem Mal} der Siinde: Entbl6Bung, Gewalt und Spott. Die Ménner, mit
denen sie geistliche Unzucht trieb, werden nun zu ihren Richtern. Das Gericht ist 6ffentlich und
demiitigend. Gott spricht davon, dass er selbst den Becher seiner Zornes iiber Jerusalem ausschiitten
wird. Die Stadt, die sich in duBleren Glanz kleidete, wird nun in Schande fallen. Das Bild der
EntbloBung steht flir die vollstindige Aufdeckung der Schuld. Was im Verborgenen geschah, wird
offenbart. Gott handelt nicht willkiirlich, sondern gemél seiner Gerechtigkeit. Die Geschichte lehrt,
dass derjenige, der mit der Welt Gemeinschaft sucht, am Ende von ihr verworfen wird. Gottes Volk ist
zur Heiligkeit berufen — jede Vermischung mit der Welt bringt Gericht. Der Becher des Zorns wird
nicht leer bleiben, wenn Gnade verachtet wird. (Hesekiel 23,22-35; Klagelieder 1,8-9; Nahum 3,5-7;
Oftenbarung 18,6-7)

Jerusalem wird als blutiger Kessel entlarvt, der nicht gereinigt werden kann. Im Bild des rostigen
Kessels kehrt Gott zur Bildsprache aus Kapitel 24 zuriick. Der Kessel steht fiir Jerusalem, das

urspriinglich als Ort der Sicherheit und Reinheit gedacht war. Doch nun ist es voller Blut und Schmutz.

Seite 87 von 155



Der Rost ist so tief eingedrungen, dass er durch gewdhnliche Mittel nicht entfernt werden kann. Das
Fleisch wird stlickweise herausgenommen — ein Bild fiir die Zerstorung der Stadt und den Verlust ihrer
Bewohner. Der Zorn Gottes lodert wie ein Feuer unter dem Kessel, um ihn zu ldutern, doch der Rost
bleibt. Die Stadt ist so verunreinigt, dass keine Reinigung mehr mdéglich ist. Der gerechte Gott muss
richten, weil sein Name entheiligt wurde. Der Kessel symbolisiert die UnbuBfertigkeit des Volkes:
Selbst das Gericht reinigt nicht, weil keine Umkehr erfolgt. Die Verstockung wird zum Gericht. Der
Ort der Anbetung wird zur Stitte des Gerichts. Das Bild zeigt, dass dullere Strukturen keine Heiligkeit
garantieren. (Hesekiel 24,1-14; Jesaja 1,21-25; Jeremia 6,28-30; Matthéus 23,27)

Die Gerichtsbotschaft soll zur Erkenntnis der Heiligkeit Gottes filhren. Am Ende der langen
Anklage steht nicht nur die Zerstérung, sondern das Ziel: ,,Und sie sollen erkennen, dass ich der
HERR bin.* Gottes Handeln im Gericht ist nicht Selbstzweck, sondern Offenbarung seines Wesens.
Die Heiligkeit Gottes duldet keinen Kompromiss. Der Schmerz tiber das Gericht ist real, doch er dient
dazu, die Herzen zum Erkennen der Wahrheit zu fiihren. Die prophetische Botschaft zielt nicht nur auf
Angst, sondern auf Umkehr. Die Treulosigkeit Israels offenbart die Geduld Gottes, aber auch die
Notwendigkeit seines Eingreifens. Gottes Ziel bleibt die Wiederherstellung, aber sie ist nur durch
Gericht erreichbar. Das Wissen um Gottes Heiligkeit ist nicht abstrakt, sondern tief verwurzelt in
Geschichte und Erfahrung. Das Volk soll lernen, dass Gnade nicht beliebig, sondern kostbar ist. Die
Erkenntnis des HERRN ist der hochste Zweck aller Geschichte. (Hesekiel 22,16; 23,49; 24,24; 2.
Mose 9,16; Jesaja 5,16)

7.4. Tod der Frau Hesekiels - Symbol fiir Jerusalems Untergang
(24,1-27)

Der Tod von Hesekiels Frau wird zum Zeichen fiir das bevorstehende Gericht an Jerusalem. Gott
kiindigt dem Propheten an, dass seine Frau — die Freude seiner Augen — plotzlich sterben wird.
Hesekiel darf jedoch weder trauern noch 6ffentlich Klage zeigen. Dieses ungewohnliche Gebot steht
im Dienst der prophetischen Zeichenhandlung. Die personliche Tragddie des Propheten wird zum
Ausdruck des bevorstehenden Verlustes, den das Volk erfahren wird. Die Stadt Jerusalem, das
Heiligtum und der Tempel — die Freude der Augen des Volkes — wird zerstort werden. Doch wie
Hesekiel keine dulleren Trauerriten vollziehen darf, so wird auch das Volk in der kommenden
Katastrophe keine Gelegenheit zur normalen Trauer haben. Die Umstinde des Gerichts werden so
liberwiltigend sein, dass selbst die Trauer erstickt wird. Die personliche Dimension des Propheten
dient der Veranschaulichung goéttlicher Wahrheit. Der Schmerz iiber den Verlust Jerusalems wird

ebenso tief sein wie der iiber den Tod einer geliebten Person. Das Zeichen macht deutlich, dass Gottes

Seite 88 von 155



Gericht unmittelbar und unausweichlich ist. (Hesekiel 24,15-18; Klagelieder 1,1-2; 2. Konige 25,8-10;
Amos 8§,10)

Hesekiels Reaktion auf den Tod seiner Frau demonstriert prophetischen Gehorsam. Trotz der
Schwere des Geschehens handelt Hesekiel exakt nach dem Wort Gottes. Er verzichtet auf
Trauerkleidung, Weinen und 6ffentliches Klagen. Sein Verhalten erregt das Staunen der Umstehenden,
die ihn fragen, was dieses Zeichen bedeutet. Der Prophet wird dadurch selbst zur Botschaft. Seine
Gehorsamkeit in tiefstem personlichem Leid zeigt die Prioritdt gottlicher Offenbarung iiber
menschliche Empfindung. Die prophetische Berufung umfasst auch das Leiden fiir Gottes Wort.
Hesekiels Schweigen ist kein Ausdruck emotionaler Hérte, sondern gottlich verordneter Dienst. Die
Darstellung betont, dass Gott selbst das Zentrum des Lebens ist — selbst iiber personlichen
Beziehungen. Der Prophet verzichtet auf Trauer, um dem Volk ein heiliges Zeichen zu setzen. In dieser
Handlung wird deutlich, dass der Verlust Jerusalems nicht nur ein politisches Ereignis, sondern eine
geistliche Katastrophe ist. Der Gehorsam Hesekiels bekréftigt die Ernsthaftigkeit der gottlichen
Botschaft. (Hesekiel 24,19-24; Jesaja 20,1-4; Jeremia 16,5-7; Matthdus 10,37-39)

Die Nachricht vom Fall Jerusalems wird das Zeichen Hesekiels bestitigen. Gott kiindigt an, dass
ein Entronnener aus Jerusalem zu Hesekiel kommen wird, um ihm vom Untergang der Stadt zu
berichten. An diesem Tag wird Hesekiel wieder offentlich sprechen diirfen, nachdem er zuvor vom
HERRN zum Schweigen verordnet war. Das Ende der prophetischen Sprachlosigkeit symbolisiert den
Abschluss der Warnungsphase. Mit dem Fall Jerusalems erfiillt sich das angekiindigte Gericht, und das
Zeichen wird fiir alle verstindlich. Die Offnung des Mundes markiert einen neuen Abschnitt: Die
Botschaft richtet sich nun auf Trost und zukiinftige Wiederherstellung. Das Schweigen bis zur
Erfiillung ist Ausdruck gottlicher Geduld und Gerechtigkeit zugleich. Der Prophet hat sein Zeugnis
vollendet, nun spricht die Wirklichkeit selbst. Der {iiberlebende Bote wird zum Bestitiger der
gottlichen Wahrheit. Die prophetischen Zeichen sind keine leeren Gesten, sondern konkrete Hinweise
auf die Realitdt gottlichen Handelns. Der Zeitpunkt ist festgelegt, die Erfiillung steht unmittelbar
bevor. (Hesekiel 24,25-27; Jeremia 39,2-3; Klagelieder 2,15-17; Lukas 21,20-22)

Seite 89 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 20.1-24.27)

Zusammenfassung:

Hesekiel 20,1-24,27 blickt riickschauend auf die Geschichte Israels und erkliart das kommende Gericht
als Konsequenz fortgesetzter Rebellion gegen Gott. In Kapitel 20 erinnert Gott an Israels Weg von
Agypten an und macht deutlich, dass der Ungehorsam nicht erst spit, sondern von Anfang an das
Verhiltnis zu ihm geprégt hat. Trotz wiederholter Gnade, Bewahrung und Offenbarung seiner Gebote
antwortete das Volk immer wieder mit Auflehnung und Gotzendienst. Gottes Handeln wird dabei
sowohl als gerecht als auch als zuriickhaltend dargestellt, da er das Gericht mehrfach um seines
Namens willen aufschob. Kapitel 21-23 wenden diese heilsgeschichtliche Diagnose auf die Gegenwart
an und kiindigen das Gericht {liber Jerusalem in scharfen Bildern an. Besonders eindriicklich wird die
Untreue Jerusalems und Samarias als geistlicher Ehebruch beschrieben, der das Gericht unvermeidlich
macht. Politische Biindnisse und fremde Méchte werden als Ersatzgotter entlarvt, die keine Rettung
bringen. Kapitel 24 markiert den Wendepunkt, an dem das Gericht nicht mehr angekiindigt, sondern
vollzogen wird. Das Gleichnis vom kochenden Topf beschreibt die Unreinheit Jerusalems, die nicht
mehr geldutert werden kann. Der Tod der Frau Hesekiels dient als personliches Zeichen fiir den Verlust
Jerusalems, ohne Raum fiir 6ffentliche Klage. Mit dem Fall der Stadt endet die Phase der Warnung und
beginnt die Phase der Bestitigung des Gerichts. Der Abschnitt zeigt, dass Gottes Gericht die Folge
langanhaltender, bewusster Abkehr ist und heilsgeschichtlich begriindet bleibt.

Anwendungen:

Gottes Geduld ist grof3, aber nicht grenzenlos. Der Text zeigt, dass Gott iiber Generationen hinweg
zur Umkehr ruft und Gericht zuriickhélt. Anhaltende Verweigerung fiihrt jedoch zum Vollzug. Diese

Einsicht unterstreicht den Ernst gottlicher Langmut.

Geschichte offenbart geistliche Muster. Isracls Vergangenheit wird als Spiegel der Gegenwart
genutzt. Wiederholter Ungehorsam zieht wiederholte Konsequenzen nach sich. Diese Perspektive

ordnet Geschichte theologisch ein.

Gericht bestiitigt Gottes Wort. Mit dem Fall Jerusalems wird Gottes Ankiindigung unwiderruflich
bestitigt. Warnung geht dem Gericht voraus, doch Verweigerung fiihrt zur Erfiillung. Diese Wahrheit

starkt das Vertrauen in die Zuverldssigkeit gottlicher Offenbarung.

Seite 90 von 155



Teil 3: Gerichtsworte gegen die Nationen (Hesekiel 25-32)

8. Gericht tiber die Nachbarvolker (25,1-28,26)

8.1. Ammon, Moab, Edom, Philistia (25,1-17)

8.1.1. Gericht iiber Ammon (25,1-7)

Ammon wird wegen Schadenfreude und Entweihung des Landes Israels gerichtet. Die
Ammoniter werden gerichtet, weil sie sich iiber das Heiligtum Israels, das verwiistet wurde, gefreut
und tiber das Exil Judas gejubelt haben. Diese Haltung war nicht neutral, sondern Ausdruck tiefer
Feindschaft gegen das Volk Gottes. Statt Mitgefiihl zeigten sie Spott, statt Ehrfurcht gegeniiber dem
Heiligtum Verachtung. Diese Schadenfreude wird vom HERRN nicht iibersehen, sondern als Vergehen
gegen seine Heiligkeit gewertet. Ammon hatte sich an dem Fall Israels ergotzt und damit Gottes Zorn
auf sich geladen. Der HERR erklért, dass er sein Angesicht gegen sie richtet und sie den Ostlichen
Volkerschaften zur Pliinderung {iberlassen wird. Thre Hauptstadt wird zerstort, ihr Land wird zum
Besitz der Fremden. Die Freude iiber Israels Fall wird zur Ursache des eigenen Gerichts. Gott
beansprucht das Vorrecht, iiber sein Volk zu richten — fremde Nationen diirfen dieses Gericht nicht an
sich reilen. Wer an Israels Fall teilhat, stellt sich gegen den HERRN selbst. (Hesekiel 25,1-5; Spriiche
17,5; Obadja 1,12-15; Sacharja 2,8)

Das Gericht iiber Ammon dient der Erkenntnis Gottes unter den Volkern. Gott kiindigt an, dass er
Ammon durch das Schwert vernichten und zu einem Bild des Entsetzens machen wird. Ihre Stidte
sollen dem Untergang geweiht sein, und sie selbst werden den Nationen als warnendes Beispiel
dienen. Das Ziel dieses Gerichtes ist wie stets die Erkenntnis des Namens Gottes: ,,Und ihr sollt
erkennen, dass ich der HERR bin.“ Die Konsequenz der Verachtung Israels ist nicht nur politische
Zerstorung, sondern auch geistlicher Offenbarung. Der HERR macht deutlich, dass er nicht nur Israels
Gott ist, sondern auch iiber die Vdlker richtet. Die Ausloschung Ammons zeigt, dass Gottes
Gerechtigkeit alle betrifft, die seine Herrschaft missachten. Die Geschichte Ammon endet nicht mit
politischem Aufstieg, sondern mit géttlichem Gericht. Thr Spott {iber das Volk Gottes wird zur Ursache

ihrer eigenen Beschdmung. Das Urteil iiber Ammon ist nicht willkiirlich, sondern Ausdruck heiliger

Seite 91 von 155



Vergeltung. Gott verteidigt die Ehre seines Volkes, selbst wenn es unter Zucht steht. (Hesekiel 25,6-7;
Jesaja 34,5-8; Jeremia 49,1-6; Psalm 83,5-8)

8.1.2. Gericht iiber Moab (25,8-11)

Moab wird gerichtet, weil es Israel seine Sonderstellung als Volk Gottes abgesprochen hat. Moab
wird vom HERRN verurteilt, weil es gesprochen hat: ,Siehe, das Haus Juda ist wie alle
Heidenvolker.“ Diese Aussage bedeutet nicht blo Spott, sondern eine bewusste Verleugnung der
Erwahlung Israels. Moab erkldrt das Volk Gottes fiir gewohnlich und profan, indem es keinen
Unterschied zwischen Juda und den Nationen sieht. Die Missachtung der heilsgeschichtlichen
Sonderstellung Israels ist eine AnmaBung gegen den Plan Gottes. Der HERR hatte Juda zu einem
besonderen Volk gemacht, abgesondert durch den Bund, das Gesetz und den Tempel. Moab verachtet
diese Absonderung und stellt sich damit gegen Gottes Ordnungen. Das Gericht folgt in Form einer
Preisgabe an die Ostlichen Volker, dhnlich wie bei Ammon. Die Stddte Moabs werden zerstort und
fremden Nationen gedffnet. Die Entweihung des Volkes Gottes wird durch die Entweihung Moabs
beantwortet. Wer das Heilige fiir gewohnlich erklirt, wird selbst gerichtet. (Hesekiel 25,8-9; 4. Mose
23,9-10; 5. Mose 7,6-8; Psalm 83,5-9)

Das Gericht iiber Moab geschieht durch gottliche Autoritit und zu seinem Ruhm. Gott kiindigt
an, dass er selbst das Gericht iber Moab vollziehen wird, indem er es den S6hnen des Ostens iibergibt.
Diese Handlung ist nicht das Werk politischer Zufille, sondern Ausdruck gottlicher Souverénitét. Der
HERR spricht davon, dass Moab unter den Nationen in Vergessenheit geraten wird — ein Zeichen fiir
den vollstindigen Verlust seiner Bedeutung. Die Stddte Moabs, einst stolz und befestigt, werden zu
Wohnstétten nomadischer Volker. Diese Demiitigung ist nicht nur eine militdrische Niederlage,
sondern ein geistliches Zeichen. Der Name des HERRN soll durch dieses Gericht erkannt werden. Das
Ziel bleibt wie immer die Offenbarung seiner Herrlichkeit unter den Volkern. Moab hatte Israel
entheiligt — nun wird es selbst entheiligt. Gott demonstriert, dass niemand ungestraft seine
Heilsordnung verwirft. Die Geschichte Moabs endet in Vergessenheit, doch die Gerechtigkeit Gottes
bleibt sichtbar. (Hesekiel 25,10-11; Jesaja 15,1-9; Jeremia 48,1-10; Zefanja 2,8-11)

Seite 92 von 155



8.1.3. Gericht iiber Edom (25,12-14)

Edom wird gerichtet, weil es Israel in Rachsucht und Hass verfolgte. Edoms Schuld liegt in der
Vergeltung, die es an Israel iibte, als dieses gefallen war. Anstatt Mitleid oder Zuriickhaltung zu zeigen,
verfolgte Edom das Volk mit unversohnlichem Hass. Die Feindschaft zwischen Edom und Israel reicht
bis zu den Briidern Esau und Jakob zuriick, doch im Kontext des Gerichts war Edoms Verhalten ein
Akt bewusster Feindseligkeit gegen das Bundesvolk. Der HERR nennt ihre Rache eine Siinde, weil sie
iiber jedes gerechte Mall hinausging und aus einer grundsitzlichen Verachtung geboren war. Edom
nutzte Israels Schwiche nicht zur Hilfe, sondern zur Rache. Diese Haltung wird nicht als politische
Feindschaft, sondern als moralischer Verstofl bewertet. Der Bund mit Israel fordert Ehrfurcht selbst
von den Nachbarn. Die alte Briiderfeindschaft entlarvt sich hier als anhaltende Rebellion gegen Gottes
Ordnungen. Der Zorn Edoms ist nicht nur gegen Menschen gerichtet, sondern gegen die gottliche
Erwihlung selbst. (Hesekiel 25,12; 1. Mose 25,23; Psalm 137,7; Obadja 1,10-14)

Gottes Gericht iiber Edom wird durch sein Volk vollstreckt. Gott kiindigt an, dass er durch das
Haus Israel Rache an Edom iiben wird. Diese Aussage deutet darauf hin, dass in der Zukunft Israel als
Werkzeug gottlicher Gerechtigkeit dienen wird. Die Erwéhnung von ,,meinem Volk Israel” betont die
bleibende Erwihlung und Wiederherstellung Israels, das trotz eigener Schuld zum Triger gottlichen
Gerichts wird. Edom hatte gegen das Volk Gottes gehandelt — nun wird es durch das gleiche Volk
gerichtet. Der HERR verspricht, dass dieses Gericht seinem Zorn und seiner Vergeltung entspricht.
Gott identifiziert sich mit diesem Handeln: ,,Sie werden meine Rache an Edom vollstrecken.* Diese
Formulierung zeigt, dass das Gericht keine menschliche Vergeltung, sondern gottlich legitimiert ist.
Edoms Hochmut und Rachsucht werden im Licht gottlicher Heiligkeit vernichtet. Das Gericht dient
nicht nur der Vergeltung, sondern der Offenbarung Gottes als gerechter Richter. Seine Gerechtigkeit
trifft auch alte Feindschaften, wenn sie gegen seine Ordnungen bestehen. (Hesekiel 25,13-14; Jesaja
34,5-8; Amos 1,11-12; Maleachi 1,3-4)

8.1.4. Gericht iiber Philistaa (25,15-17)

Die Philister werden gerichtet wegen anhaltender Rachsucht und tiefem Hass gegen Israel.
Philistda wird wegen seines ,,alt ererbten Hasses* gegen das Volk Gottes zur Rechenschaft gezogen.
Diese Formulierung verweist auf eine iiber Generationen vererbte Feindschaft, die sich in Racheakten
und Verachtung offenbarte. Die Philister trugen nicht nur vergangene Kridnkungen nach, sondern
nutzten jede Gelegenheit, um Israel Schaden zuzufiigen. Thre Vergeltung war nicht rechtlich, sondern
bose motiviert — aus einem tiefsitzenden Hass heraus. Der Text spricht von ,,Verachtung der Seele —

eine Form der innersten Ablehnung gegen Israel, die auf eine geistliche Haltung hinweist. Die Philister

Seite 93 von 155



verhohnten nicht nur Israel, sondern griffen aktiv ein, wenn das Volk in Schwiche war. Thr Verhalten
wird von Gott als siindhaft beurteilt, weil es gegen seine Ordnung und Erwéhlung gerichtet war. Die
Ablehnung Israels wird als Ablehnung Gottes verstanden. Thre Geschichte der Feindschaft endet im
Gericht. Gott liberschaut auch alte Konflikte und richtet jede ungerechte Gesinnung. (Hesekiel 25,15;
1. Samuel 17,10; Jesaja 14,29-31; Amos 1,6-8)

Das Gericht an Philistia ist Ausdruck gottlicher Vergeltung und Offenbarung seiner Macht. Gott
kiindigt an, dass er seine Hand gegen die Philister ausstrecken und die Kreter, die unter ihnen wohnten,
ausrotten wird. Er spricht von ,,groffer Rache* mit ,,Zuchtruten des Grimmes*, ein Ausdruck, der die
Heftigkeit des Gerichts unterstreicht. Die Bestrafung Philistdas ist nicht blo3e politische Niederlage,
sondern bewusste gottliche Vergeltung. Der HERR macht deutlich, dass die Philister seine Rache
erfahren werden — das heif3t, sie erkennen werden, dass das, was sie Israel antaten, sich gegen Gott
selbst richtete. Ziel dieser Strafe ist die Erkenntnis: ,,Und sie sollen erkennen, dass ich der HERR bin.*
Die Gerechtigkeit Gottes ist nicht begrenzt auf Israel, sondern richtet auch iiber die heidnischen
Nationen. Wer sich gegen Gottes Volk erhebt, wird letztlich Gott selbst begegnen. Das Gericht iiber
Philistda zeigt die Ernsthaftigkeit gottlicher Erwédhlung und den Schutz, den er iiber sein Volk
verhidngt. Seine Heiligkeit duldet keine anhaltende Feindschaft. (Hesekiel 25,16-17; Jeremia 47,1-7;
Zefanja 2,4-7; Psalm 9,17)

8.2. Tyrus - Fall des Handelsreiches (26,1-28,19)

8.2.1. Gericht iiber die Stadt Tyrus (26,1-21)

Tyrus wird wegen seiner Freude iiber Jerusalems Fall gerichtet. Das Gericht {iber Tyrus wird
eingeleitet durch eine zeitliche Datierung, die zeigt, dass die Botschaft in enger Verbindung mit der
Belagerung Jerusalems steht. Tyrus hatte sich liber den Fall Jerusalems gefreut und wirtschaftliche
Vorteile davon erwartet. Diese Schadenfreude wird vom HERRN nicht iibersehen, sondern als
anmafender Hochmut und Missachtung des Volkes Gottes gewertet. Die Aussage ,,Ha, zerbrochen ist
das Tor der Volker zeigt die Haltung eines Staates, der seine eigene Stellung iiber Gottes Ordnung
stellt. Tyrus versteht den Fall Jerusalems nicht als gottliches Gericht, sondern als Gelegenheit zur
eigenen Erhohung. Damit erhebt es sich gegen den Ratschluss Gottes. Der HERR kiindigt deshalb an,

viele Volker gegen Tyrus zu bringen, wie das Meer seine Wellen gegen eine Kiiste schleudert. Das

Seite 94 von 155



Gericht ist nicht nur politisch, sondern geistlich motiviert. Gott richtet, wo sich menschlicher Stolz
iiber seine Wege erhebt. (Hesekiel 26,1-5; Spriiche 17,5; Jesaja 23,1-9; Obadja 1,12)

Nebukadnezar wird als Werkzeug Gottes gegen die befestigte Stadt Tyrus eingesetzt. Die
Prophezeiung nennt Nebukadnezar, den Konig von Babel, als Werkzeug des gottlichen Gerichts. Er
wird als ein méchtiger Herrscher mit groBer Streitmacht beschrieben, der die Stadt belagern, ihre
Mauern zerstoren und ihre Tiirme niederreilen wird. Die Beschreibung ist militdrisch prizise und zeigt
die Gewissheit der Zerstorung. Die Tore der Stadt werden durch Sturmbdcke aufgebrochen, die
Stralen von Pferden zermalmt. Die Stadt, die sich durch ihre Befestigungen fiir unbezwingbar hielt,
wird dem Erdboden gleichgemacht. Gott betont, dass er selbst dies geschehen lésst: ,,/ch bringe
Nebukadnezar gegen Tyrus.“ Die Rolle des babylonischen Konigs als Gerichtsvollstrecker zeigt die
Souverénitit Gottes liber die Volker. Tyrus wird als Inselstadt im Meer bloBgelegt wie ein kahler
Felsen. Die militarische Stirke Tyrus’ bietet keinen Schutz vor dem gottlichen Gericht. (Hesekiel
26,6-14; Jeremia 27,6-8; Daniel 2,21; Jesaja 10,5-6)

C. I Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, erklirt zu Hesekiel 26,14,
dass das dort angekiindigte Gericht tiber Tyrus in erstaunlicher Weise buchstdblich erfiillt
wurde. Zur Zeit Hesekiels lag Tyrus an der phonizischen Mittelmeerkiiste. Wie der Prophet es
voraussagte, eroberte Nebukadnezar die Stadt und zerstorte sie. Auch Vers 12 fand wortgetreue
Erfiillung: Ein Teil der Einwohner fliichtete auf eine Insel vor der Kiiste und griindete dort eine

neue Stadt, den sogenannten ,,neuen Tyrus .

Dreihundert Jahre spdter versuchte Alexander der Grofle, auch diese Inselstadt
einzunehmen. Dafiir verband er das Festland mit der Insel, indem er die Triimmer des alten
Tyrus (bei den Griechen Palaeo-Tyrus genannt) ins Meer schiitten liefs — genau wie Hesekiel es
prophezeit hatte. Die alte Stadt Tyrus wurde nie wieder aufgebaut und blieb kahl wie ein
Felsen. Im Gegensatz dazu wurden die Uberreste von Sidon ausgegraben, und heute steht dort
wieder eine bliithende Stadt. Die Uberreste des alten Tyrus hingegen sind vollstindig im Meer
verschwunden (Scofield, 2015, S. 987).

Die Zerstorung Tyrus’ dient der Erkenntnis der Einzigartigkeit Gottes. Die endgiiltige
Verwiistung der Stadt Tyrus wird in starken Bildern beschrieben: Thre Reichtiimer werden geraubt, ihre
Steine, Holz und Erde ins Meer geworfen. Die Stadt wird nicht wieder aufgebaut werden — ein Zeichen
der absoluten Gerichtsvollendung. In der Folge werden die Fiirsten des Meeres sich iiber sie entsetzen,
Volker in Bestiirzung geraten und Klagelieder anstimmen. Der HERR spricht: ,,/ch mache dich zu

einem entsetzlichen Ende, und du wirst nicht mehr sein. Das Ziel dieses Gerichts ist erneut die

Seite 95 von 155



Erkenntnis Gottes: ,,Und sie sollen erkennen, dass ich der HERR bin.“ Die Vernichtung Tyrus’ ist nicht
nur Strafe fiir ihre Siinde, sondern Teil der Offenbarung géttlicher Herrschaft unter den Nationen. Das
stolze Handelszentrum wird zum warnenden Beispiel fiir alle, die sich auf Reichtum, Befestigung und
Einfluss verlassen. Die Gerichtsbotschaft an Tyrus steht als Mahnung fiir jede Nation, die den Namen
Gottes verachtet. (Hesekiel 26,15-21; Psalm 9,17; Jesaja 14,12-15; Offenbarung 18,9-11)

8.2.2. Klagelied iiber Tyrus als Handelsmacht (27,1-36)

Tyrus wird in seinem fritheren Glanz als prachtvolles Handelsschiff beschrieben. Der HERR
spricht ein Klagelied iiber Tyrus, das die Stadt wie ein priachtig ausgestattetes Handelsschiff schildert.
Dieses poetische Bild hebt den ehemaligen Ruhm und die internationale Bedeutung Tyrus’ hervor. Die
Stadt war durch ihre Lage am Meer und ihre kunstfertigen Bauwerke zu einem Symbol
wirtschaftlicher Stirke geworden. Ihre Bewohner verglichen sich selbst mit der ,,Vollkommenheit der
Schonheit auf den Meeren. Edle Materialien, feinste Stoffe und beste Holzer wurden verwendet, um
den Glanz der Stadt zu steigern. Handler und Seeleute aus vielen Nationen trugen zum Aufbau dieses
wirtschaftlichen Imperiums bei. Tyrus erscheint als Symbol menschlicher Grofle, Planung und
internationaler Vernetzung. Die Schonheit und Stirke beruhen jedoch auf menschlichem Stolz und
nicht auf Gottesfurcht. Der Vergleich mit einem Schiff verweist auf Beweglichkeit, Handel und
zugleich auf die Gefahr des Untergangs im Meer. Gott zeigt mit diesem Bild, wie verginglich
menschliche GroBe ist. (Hesekiel 27,1-11; Jesaja 23,1-9; Psalm 107,23-27; Spriiche 16,18)

Der weltweite Handel von Tyrus offenbart seine Abhiingigkeit von irdischem Reichtum. Das
Klagelied beschreibt detailliert die Handelsbeziehungen von Tyrus mit zahlreichen Vdlkern und
Stadten. Jeder Handelspartner bringt besondere Waren: Silber, Eisen, Zinn, Zedernholz, Stoffe,
Gewiirze, Edelsteine, Arbeitstiere und Waffen. Diese Aufzéhlung zeigt die wirtschaftliche Macht und
das umfassende Netz an Verbindungen, das Tyrus iiber die damalige Welt gespannt hatte. Die Stadt war
ein Umschlagplatz fiir Luxusgiiter und lebenswichtige Ressourcen. Doch dieser Reichtum fiihrte zu
Selbstvertrauen und geistlicher Blindheit. Der wirtschaftliche Erfolg wurde zum Fundament des
Stolzes. Kein Hinweis wird gegeben, dass Tyrus seine Stellung dem HERRN verdankte. Die
Beschreibung der Handelswaren lésst erahnen, wie sehr die Stadt an materiellen Dingen hing. In der
Vielfalt des Handels offenbarte sich eine globale Macht, doch ohne geistlichen Bezug. Der Handel
wurde nicht zum Segen fiir andere, sondern zur Ursache des Hochmuts. (Hesekiel 27,12-25;
Offenbarung 18,11-13; 1. Timotheus 6,9-10; Hosea 12,8)

Seite 96 von 155



Der plotzliche Untergang Tyrus’ wird von allen Vélkern mit Erschrecken beklagt. Das Klagelied
wendet sich dann abrupt zum Untergang: Das herrliche Schiff sinkt durch die Wucht des gottlichen
Gerichts. Seeleute und Héndler stehen entsetzt und sprachlos am Ufer. Die Stadt, die alle bewunderten,
ist plotzlich versunken. Die Reaktion der Volker ist nicht Mitleid, sondern Schock und Bestiirzung.
Die Kaufleute weinen, Staub wird auf das Haupt geworfen, sich selbst schlagen sie in Trauer. Der
Untergang Tyrus’ zeigt, wie schnell irdischer Ruhm vergeht. Das Schiff sinkt nicht durch Sturm oder
Feinde, sondern weil der HERR sein Gericht vollzieht. Die Leere nach dem Fall ist vollkommen.
Diejenigen, die einst von Tyrus profitierten, klagen nun nicht aus Liebe, sondern weil ihre Quelle des
Reichtums versiegt ist. Das Ende Tyrus’ wird so zur Warnung an alle wirtschaftlich starken und
selbstsicheren Machte. Wo Gott nicht geehrt wird, bleibt auch der Glanz nicht bestehen. (Hesekiel
27,26-36; Psalm 73,18-20; Jesaja 2,12-17; Offenbarung 18,9-19)

8.2.3. Stolz und Fall des Fiirsten von Tyrus (28,1-19)

Der Fiirst von Tyrus wird wegen seines gottlichen Anspruchs gerichtet. Der Herr richtet sein Wort
an den Fiirsten von Tyrus, der sich iiberhoben und in seinem Herzen gesagt hat: ,,Ich bin ein Gott, ich

(13

sitze auf einem Gotterthron.” Diese Aussage offenbart die extreme Selbstvergottlichung des
Herrschers. Obwohl er ein Mensch ist, erhebt er sich geistlich und politisch in eine Sphére, die nur
Gott zusteht. Der Text macht deutlich, dass seine Weisheit und wirtschaftliche Stirke ihn zu diesem
Hochmut verfiihrt haben. In seiner Sichtweise iibertrifft seine Klugheit selbst Daniel, und kein
Geheimnis scheint ihm verborgen. Doch die Quelle seines Reichtums liegt in gottlicher Zulassung,
nicht in eigener Groe. Der HERR stellt klar, dass dieser gottliche Anspruch nicht geduldet wird.
Deshalb wird der Fiirst durch Fremde, die schérfsten der Volker, gerichtet. Sein Ende ist nicht
koniglich, sondern gewaltsam. Das Gericht richtet sich gegen seinen Stolz, weil kein Mensch sich an
die Stelle Gottes setzen darf. (Hesekiel 28,1-10; Jesaja 14,13-15; Daniel 4,30-32; Apostelgeschichte

12,21-23)

Der Konig von Tyrus wird im Licht der Schopfung und des Falls beschrieben. Im zweiten Teil des
Kapitels wird nicht mehr der Fiirst, sondern der ,,Konig von Tyrus* angesprochen. Die Bildsprache
wechselt: Der Konig wird als einst vollkommen, voller Weisheit und Schonheit beschrieben. Er war
»~im Garten Gottes* und mit Edelsteinen geschmiickt. Diese Beschreibung erinnert nicht mehr nur an
einen irdischen Herrscher, sondern weckt Assoziationen zu einem iibernatiirlichen Wesen. Besonders
die Bezeichnung ,,gesalbter, schirmender Cherub® und die Aussage, er sei auf dem ,heiligen Berg
Gottes* gewesen, deuten auf eine tiefere geistliche Realitdt. Viele Ausleger sehen hierin eine

allegorische Darstellung des Satans vor seinem Fall. Der Konig von Tyrus wird damit zur Typologie

Seite 97 von 155



eines iibermenschlichen Wesens, das durch seinen Stolz fiel. Die Verbindung von irdischer Macht und
geistlichem Hochmut wird hier in einzigartiger Weise sichtbar. Der Fall vom Himmel auf die Erde
zeigt, wie gefihrlich die Uberschreitung gottlicher Grenzen ist. (Hesekiel 28,11-14; Lukas 10,18;
Jesaja 14,12-14; Offenbarung 12,7-9)

Der Fall des Konigs von Tyrus offenbart das Wesen satanischen Stolzes. Der Text beschreibt, dass
der Konig vollkommen geschaffen war, bis sich Ungerechtigkeit in ihm fand. Sein Herz erhob sich
wegen seiner Schonheit, seine Weisheit wurde durch Glanz verdorben. Diese Formulierungen
beschreiben nicht nur einen moralischen Abfall, sondern die Wurzel aller Rebellion gegen Gott: Stolz
und Selbstverherrlichung. Der Fall vom Berg Gottes und das Herauswerfen aus dem Feuerstrom
deuten auf eine radikale Trennung von Gottes Gegenwart. Das Gericht ist nicht nur duf3erlich, sondern
geistlich tiefgreifend. Der einst Bewunderte wird zum Entsetzen der Volker. Gott zeigt, dass kein
Wesen — irdisch oder iiberirdisch — Bestand hat, wenn es sich gegen seine Heiligkeit erhebt. Die
Beschreibung endet mit einer Verwandlung vom Lichttrager zum abschreckenden Beispiel. Das Urteil
tiber den Konig von Tyrus steht als warnende Offenbarung des ewigen Prinzips: Gott widersteht dem
Hochmiitigen, dem Demiitigen aber gibt er Gnade. (Hesekiel 28,15-19; 1. Timotheus 3,6; Jakobus 4,6;
Offenbarung 18,7-10)

8.3. Sidon - Gericht und zukiinftige Heilung Israels (28,20-26)

Sidon wird wegen seiner Feindschaft gegen Israel mit Gericht belegt. Das Wort des HERRN
richtet sich gegen Sidon, eine bedeutende Stadt im Norden Kanaans, die durch enge kulturelle und
religiose Verbindungen zu Tyrus geprdgt war. Obwohl der konkrete Anlass fiir das Gericht nicht im
Detail genannt wird, macht der Text deutlich, dass Sidon sich gegen Israel erhoben hatte. Der HERR
spricht, dass er sich an Sidon verherrlichen wird, und kiindigt Plagen und Blutvergie3en an. Die Stadt,
die ihre Macht nicht in Gottesfurcht griindete, wird durch sein Gericht geziichtigt. Gott selbst handelt,
nicht durch politische Koalitionen, sondern durch seine heilige Macht. Die Plagen zeigen, dass das
Gericht umfassend ist — korperlich, gesellschaftlich und religids. Sidon wird erkennen miissen, dass
der HERR kein lokaler Gott Israels ist, sondern Herr iiber alle Volker. Sein Name wird verherrlicht
nicht nur durch Rettung, sondern auch durch gerechtes Gericht. Die Grofle Gottes wird in der
Heimsuchung der Gottlosen offenbar. (Hesekiel 28,20-23; Jesaja 23,2-4; Jeremia 25,22; Joel 4,4)

Die Verheiflung fiir Israel stellt Heilung, Wiederherstellung und Sicherheit in Aussicht. Nach dem
Gericht iiber Sidon folgt ein Abschnitt, der Gottes VerheiBung fiir Israel enthilt. Der HERR sagt, dass

Israel kiinftig ,keinen stechenden Dorn und keinen schmerzhaften Stachel mehr von seinen

Seite 98 von 155



Nachbarvolkern erleiden wird. Diese bildhafte Sprache beschreibt das Ende der feindlichen
Bedringnis durch heidnische Nationen. Gottes Volk wird in Sicherheit wohnen, gesammelt aus den
Nationen, in das Land zuriickgebracht, das dem Haus Israel gegeben wurde. Dort werden sie Hauser
bauen und Weinberge pflanzen — Zeichen fiir Frieden, Segen und Stabilitidt. Die Wiederherstellung
Israels ist ein zentraler Bestandteil gottlicher VerheiBung und steht im Kontrast zum Gericht iiber die
Heiden. Die Volker, die Israel verspotteten und bedringten, werden dem Gericht verfallen, wihrend
Israel unter Gottes Schutz stehen wird. Das Ziel bleibt die Erkenntnis Gottes: ,,Und sie sollen
erkennen, dass ich der HERR bin.”“ Die Heilsgeschichte fiihrt zur Ehre Gottes durch Gericht und
Gnade. (Hesekiel 28,24-26; Jesaja 11,11-12; Jeremia 32,37-42; Amos 9,14-15)

Seite 99 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 25.1-28.26)

Zusammenfassung:

Hesekiel 25,1-28,26 enthilt die Gerichtsworte iiber die umliegenden Nationen und macht deutlich,
dass Gottes Herrschaft nicht auf Israel beschrinkt ist. Die Volker werden nicht wegen politischer
Rivalitdt gerichtet, sondern wegen ihrer Haltung gegeniiber Gottes Handeln an Israel. Schadenfreude,
Hochmut und Gewalt gegeniiber dem gedemiitigten Volk Gottes bilden den Kern der Anklage.
Ammon, Moab, Edom und die Philister stehen exemplarisch fiir feindselige Reaktionen auf Gottes
Gericht. In den Worten gegen Tyrus wird besonders der menschliche Stolz entlarvt, der sich auf
Reichtum, Handel und politische Macht griindet. Der Konig von Tyrus wird als Inbegriff {iberheblicher
Selbstvergottlichung beschrieben, was dem Abschnitt eine liberzeitliche und typologische Tiefe
verleiht. Gottes Gericht trifft nicht nur Stidte und Reiche, sondern auch die dahinterstehenden
geistlichen Haltungen. Sidon wird als weiteres Beispiel gottlicher Heiligkeit genannt, die sich
gegeniiber allen Nationen durchsetzt. Zugleich wird immer wieder betont, dass Gottes Gericht dem
Ziel dient, seine Heiligkeit offenbar zu machen. Der Abschnitt schlieft mit der Zusage, dass Israel
nach dem Gericht sicher wohnen wird. Damit wird ein heilsgeschichtlicher Ausblick eroffnet, der iiber
das zeitgeschichtliche Gericht hinausweist. Hesekiel 25-28 zeigt, dass Gott Richter iiber Israel und die

Nationen zugleich ist und seine Ehre nicht teilen wird.

Anwendungen:

Gott richtet auch die Nationen. Der Text macht deutlich, dass keine Macht au3erhalb von Gottes
Zustandigkeit steht. Volker werden fiir ihre Haltung gegeniiber Gottes Handeln verantwortlich

gemacht. Diese Einsicht ordnet Weltgeschichte unter gottliche Souverénitit ein.

Hochmut zieht gottliches Gericht nach sich. Besonders Tyrus verkorpert die Selbstiiberschéitzung
menschlicher Macht. Reichtum und Einfluss fithren zur Illusion von Unabhingigkeit. Diese Wahrheit

entlarvt geistlichen Stolz.

Gottes Ziel bleibt die Offenbarung seiner Heiligkeit. Gericht dient nicht blo der Zerstérung,
sondern der Offenbarung Gottes. Durch das Gericht erkennen die Nationen, wer der HERR ist. Diese

Perspektive verbindet Gericht und Offenbarung heilsgeschichtlich.

Seite 100 von 155



9. Gericht iiber Agypten (29,1-32,32)

9.1. Pharaos Stolz und Untergang (29,1-21)

Pharao wird wegen seines gottgleichen Anspruchs gerichtet. Die Prophetie beginnt mit einer klaren
Anklage gegen den Pharao, der sich selbst als Schopfer des Nils ausgibt: ,,Mein ist der Nil, ich habe
ihn mir gemacht.”“ Diese Aussage offenbart einen gottesldsterlichen Hochmut, der dem Schopfergott
seine Ehre raubt. Pharao stellt sich nicht nur als politischer Herrscher, sondern als Quelle des
Lebensflusses dar — eine Funktion, die allein Gott zusteht. Der HERR vergleicht den dgyptischen
Ko6nig mit einem grofBen Krokodil im Nil, das stolz im Strom liegt und denkt, es sei niemand iiber ihm.
Diese Selbstverherrlichung wird jedoch durch das Gericht gebrochen. Gott wird den Pharao mit Haken
aus dem Fluss ziehen und mitsamt seinen Fischern — seinem Volk und seinen Verbiindeten — in die
Wiiste werfen. Die bildhafte Sprache zeigt, dass Agypten seiner Quelle beraubt und der
Todverfallenheit ausgeliefert wird. Wer sich selbst an die Stelle Gottes setzt, muss seine Ohnmacht im
Gericht erkennen. (Hesekiel 29,1-5; Jesaja 19,1-4; Psalm 33,10-11; Romer 1,21-23)

Agypten wird gedemiitigt, um seine Abhiingigkeit vom HERRN zu erkennen. Der HERR spricht
davon, dass Agypten vierzig Jahre lang verwiistet und unbewohnt sein wird. Das Land, das einst als
Hochkultur galt, wird zur Eindde — von Migdol bis nach Syene. Die Zerstérung betrifft sowohl
Menschen als auch Tiere. Diese Phase der Demiitigung hat ein klares Ziel: Das Volk soll erkennen,
dass es nicht aus eigener Kraft lebt. Der HERR wird die Agypter unter die Nationen zerstreuen und
damit ithre Machtbasis vollstindig auflosen. Nach dieser Zeit wird er sie jedoch zuriickfiihren, aber nur
in ,,das niedrigste der Konigreiche**. Agypten wird nie wieder eine dominante Rolle in der Vélkerwelt
einnehmen. Die einstige GroBmacht wird dauerhaft herabgesetzt. Diese Entwicklung offenbart den
Kontrast zwischen menschlicher Selbstiiberschiatzung und goéttlicher Wirklichkeit. Die Lektion fiir
Agypten ist die absolute Abhiingigkeit von Gottes Erbarmen und die Vergeblichkeit politischen
Stolzes. (Hesekiel 29,6-15; Jeremia 46,25-26; Obadja 1,3-4; Daniel 4,37)

Gott richtet Agypten, um Israel von falscher Hoffnung zu befreien. Ein weiterer Zweck des
Gerichts iiber Agypten liegt in der Ziichtigung Israels, das wiederholt seine Hoffnung auf dgyptische
Hilfe gesetzt hatte. Der HERR bezeichnet Agypten als ,,Rohrstab* — ein scheinbarer Halt, der jedoch
zerbricht und Verwundung verursacht. Diese Warnung richtet sich gegen jedes Vertrauen auf
menschliche Biindnisse statt auf Gottes Wort. Israel hatte Agypten als politisch-militirischen Partner
gesucht, doch diese Allianz war nicht von Gott gesegnet. Deshalb zeigt Gott durch das Gericht, dass
Agypten kein tragfihiger Helfer ist. Im letzten Vers kiindigt der HERR an, dass er Nebukadnezar den

Seite 101 von 155



Lohn fiir seinen Einsatz gegen Tyrus in Form von dgyptischer Beute geben wird. Auch dies zeigt: Die
Geschichte wird von Gott gelenkt, und er benutzt Nationen zur Vollstreckung seiner Pline. Am Ende
dieses Abschnitts spricht Gott von einem neuen Aufblithen Israels und davon, dass der Prophet an
diesem Tag wieder reden darf. Damit schlie3t sich der Bogen von Gericht zur Wiederherstellung.
(Hesekiel 29,16-21; Jesaja 30,1-5; Klagelieder 4,17; 2. Mose 14,13-14)

9.2. Agyptens Fall und die Klage iiber seine Grofie (30,1-26)

Der Tag des HERRN iiber Agypten wird ein Tag des Gerichts und der Finsternis sein. Das
Kapitel beginnt mit der Ankiindigung eines Gerichts, das als ,,7ag des HERRN* bezeichnet wird.
Dieser Ausdruck kennzeichnet in der Prophetie oft einen entscheidenden Eingriff Gottes in die
Geschichte. Fiir Agypten bedeutet dieser Tag nicht Hoffnung, sondern Gericht, Verwiistung und
Niederlage. Der Tag wird als ,,7ag der Finsternis® beschrieben, ein Symbol fiir Unheil,
Orientierungslosigkeit und géttlichen Zorn. Der Untergang wird nicht nur Agypten treffen, sondern
sich auf seine Verbiindeten ausweiten. Der HERR spricht, dass viele Nationen an diesem Tag
erschrecken werden. Dies zeigt die iiberregionale Bedeutung des Geschehens. Gottes Handeln an
Agypten ist nicht isoliert, sondern ein Teil seiner gerechten Ordnung unter den Vélkern. Der ,,Tag des
HERRN* kommt, wenn menschlicher Hochmut, Gotzendienst und falsches Vertrauen ans Licht
gezogen werden. Er ist Ausdruck heiliger Gerechtigkeit. (Hesekiel 30,1-3; Joel 1,15; Zephanja
1,14-15; Jesaja 13,6-9)

Die Niederlage Agyptens erstreckt sich iiber alle gesellschaftlichen, religiosen und politischen
Ebenen. Der HERR kiindigt an, dass das Schwert iiber Agypten kommen wird und seine Verbiindeten
fallen werden. Stddte wie Noph, Zoan und No-Ammon werden erwidhnt, jede mit spezifischer
religidser oder administrativer Bedeutung. Die Erwdhnung dieser Zentren zeigt, dass das Gericht nicht
nur einzelne Orte, sondern das gesamte Machtgefiige des Landes betrifft. Auch die Alliierten Agyptens
— Kusch, Put, Lud und andere — werden untergehen. Dies entlarvt die politische Allianz als briichiges
System ohne Bestand vor Gott. Besonders betont wird, dass durch dieses Gericht die G6tzen vernichtet
und die Herrschaft Pharaos gebrochen wird. Der Sturz ist total, denn die Fundamente der Gesellschaft
— Militdr, Religion, Verwaltung — werden erschiittert. Die Botschaft lautet: Kein System ist stark
genug, um sich der gerechten Hand Gottes zu entziehen. Die Erwidhlung und Autoritit Gottes
umfassen auch die Volkerwelt. (Hesekiel 30,4-9; Jesaja 19,1-3; Jeremia 46,25-26; Nahum 3,8-10)

Gott gebraucht Nebukadnezar als sein Werkzeug zum Gericht iiber Agypten. Im weiteren Verlauf

der Prophetie wird Nebukadnezar erneut als ausfithrender Richter benannt. Der HERR spricht: ,,/ch

Seite 102 von 155



will Nebukadnezar, den Kénig von Babel, mit seinen Kriegsleuten bringen.“ Diese Formulierung
verdeutlicht, dass politische Méchte nicht unabhingig agieren, sondern im Plan Gottes eingebettet
sind. Der Konig von Babel, der zuvor schon Tyrus gerichtet hatte, wird auch Agypten schlagen. Dies
betont die Einheit gottlicher Gerichtslinien in der Weltgeschichte. Die babylonischen Truppen werden
das Land pliindern, das Vieh rauben und Schrecken verbreiten. Gottes Hand wird sich iiber Agypten
ausstrecken — eine Formulierung, die sonst fiir seine rettenden Taten verwendet wird, nun aber im
Kontext des Gerichts steht. Die Gleichsetzung der babylonischen Angriffe mit Gottes Handeln zeigt
die gottliche Souverinitiit iiber militirische Vorginge. Die Geschichte Agyptens endet nicht im
Triumph, sondern in goéttlich gelenkter Zerstorung. (Hesekiel 30,10-12; Jeremia 27,6-8; Jesaja 45,1-7;
Daniel 4,32)

Die Stidte Agyptens werden durch das Gericht dem Erdboden gleichgemacht. Die Prophetie
nennt nochmals spezifische Stddte: Sin, No, Pathros, Zoan und Theben. Alle diese Orte standen fiir
politische Macht, religiose Bedeutung oder wirtschaftliche Stirke. Doch jede dieser Stddte wird vom
Schwert getroffen, gepliindert oder entvolkert. Die Wiederholung dieser Ortsnamen zeigt die Betonung
totaler Verwiistung. Nichts bleibt verschont. Der HERR spricht: ,Jch will das Joch Agyptens
zerbrechen.” Dieser Ausdruck kennzeichnet das Ende von Unterdriickung, Eigenmaéchtigkeit und
falscher Herrschaft. Das Bild eines zerbrochenen Jochs verweist auch auf Befreiung — allerdings nicht
fiir Agypten, sondern fiir andere Nationen, die unter seiner Dominanz litten. Gleichzeitig wird
Agypten zur Mahnung fiir die Welt: Keine Festung, kein Gotze, kein Biindnis kann Gottes Hand
authalten. Die Stidte, einst bevolkert und stolz, werden zu Stétten der Verwiistung. Gottes Gericht ist
gerecht, tiefgreifend und unausweichlich. (Hesekiel 30,13-19; Amos 3,6; Jesaja 19,11-15; Jeremia
25,19)

Der Arm des Pharao wird gebrochen — ein Bild fiir endgiiltige Entmachtung. Zum Abschluss des
Kapitels beschreibt Gott, dass er den Arm des Pharao brechen wird, wéahrend er den Arm des Konigs
von Babel stirkt. Dieses Bild vermittelt mehr als physische Schwichung — es beschreibt einen
Machtwechsel unter gottlicher Leitung. Der gebrochene Arm steht fiir militdrische Ohnmacht, Verlust
von Kontrolle und politisches Ende. Gott selbst verbindet diesen Akt mit seiner eigenen Hand: ,,/ch
will meinen Arm aufheben gegen Agypten.“ Die Gegeniiberstellung der beiden Herrscher zeigt die
Souverénitit des HERRN: Er erhoht den einen und erniedrigt den anderen. Die Bedeutung dieser
Handlung liegt in der Offenbarung Gottes unter den Volkern. Der Fall Pharaos ist nicht nur ein
politisches Ereignis, sondern Ausdruck gottlicher Gerechtigkeit. Die Erkenntnis Gottes ist das Ziel —
auch im Gericht. Die Macht gehort allein dem HERRN, und kein menschlicher Herrscher kann sich
auf Dauer behaupten, wenn er sich ihm entgegenstellt. (Hesekiel 30,20-26; Psalm 75,7-8; Daniel 2,21;
1. Samuel 2,7-10)

Seite 103 von 155



9.3. Vergleich mit Assyrien und Todesschattental (31,1-32,32)

Assyrien wird als prichtiger Baum beschrieben, der alle anderen iiberragt. Das Kapitel beginnt
mit einem Gleichnis, in dem Assyrien als méichtiger Zedernbaum im Libanon dargestellt wird. Dieser
Baum ist hochgewachsen, seine Spitze reicht bis zu den Wolken. Um ihn sammeln sich andere Baume
des Feldes, die ihm untergeordnet sind. Die Darstellung hebt die einstige Grofe, Schonheit und Macht
des assyrischen Reiches hervor. Es wird beschrieben, wie die Wasserstrome ihn nihrten, seine Aste
ausbreiteten und Vogel und Tiere unter ihm wohnten. Damit wird das Imperium Assyriens als Quelle
von Ordnung, Schutz und Einfluss geschildert. Die Beschreibung erinnert an frithere Darstellungen
grofler Reiche, etwa in Daniel 4, wo Nebukadnezar ebenfalls als Baum erscheint. Der Bildgebrauch
zielt auf den Eindruck von Ubermacht und Selbstsicherheit. Doch das Gleichnis ist nicht bewundernd,
sondern fithrt zum Gericht. Die Hohe des Baumes kiindigt bereits seinen Fall an, denn wo menschliche
Macht sich iiberhebt, folgt gottliches Eingreifen. (Hesekiel 31,1-6; Daniel 4,10-14; Jesaja 10,12-19;
Psalm 37,35-36)

Der Stolz Assyriens wird als Ursache seines Falls benannt. Der Text betont, dass sich das Herz des
Baumes ,,wegen seiner Hohe erhob®. Die Beschreibung zielt auf den Hochmut, der aus eigener Grof3e
erwédchst. Assyrien hatte nicht nur Macht, sondern betrachtete sich selbst als unantastbar und
gottgleich. Die Selbstverherrlichung steht im Zentrum der Anklage. Der HERR spricht, dass er den
Baum deshalb in die Hand eines ,,méichtigen der Heiden* gegeben hat, was historisch auf den Fall
Assyriens durch Babylon verweist. Die Handlung wird jedoch klar Gott zugeschrieben: ,,Darum habe
ich ihn verworfen. Der HERR ist es, der liber menschliche Geschichte herrscht, und er duldet keine
Selbstvergdtterung. Der einst blilhende Baum wird gefilllt, seine Aste zerbrochen, seine Pracht
verstreut. Volker fliehen vor seinem Sturz, und Tiere und Vogel verlassen ihn. Diese Bilder zeigen,
dass kein Reich, wie michtig auch immer, dem Gericht Gottes entkommen kann. Der Stolz ist der
sichere Vorbote des Untergangs. (Hesekiel 31,7-13; Spriiche 16,18; Jesaja 14,4-11; Obadja 1,3-4)

Der Sturz Assyriens dient als warnendes Beispiel fiir alle Reiche. Der gefillte Baum wird in die
Unterwelt hinabgeworfen, unter die ,,Sohne der Menschen, die zur Grube hinabgefahren sind*. Diese
Darstellung hat eine doppelte Wirkung: Sie zeigt die Endgiiltigkeit des Gerichts und macht Assyrien
zum warnenden Bild fiir andere Vilker. Wenn selbst dieser méchtige Baum fillt, wie viel mehr alle
anderen. Der HERR spricht, dass sich keine anderen Baume im Garten Gottes mehr iiberheben sollen.
Damit richtet sich die Prophetie iiber Assyrien hinaus an alle Nationen, die sich in Hochmut und
Selbstvertrauen gegen Gott stellen. Der Tod des Baumes bedeutet nicht Ausloschung, sondern

Verurteilung. Assyrien lebt weiter — jedoch im Ort der Toten, unter gottlichem Gericht. Diese

Seite 104 von 155



Perspektive verlagert das Geschehen von der Geschichte in die Ewigkeit. Die Botschaft ist klar: Wer
sich selbst erhoht, wird erniedrigt — vor Menschen und vor Gott. (Hesekiel 31,14-16; Jesaja 2,12-17;
Lukas 14,11; Hiob 40,11-14)

Die Reaktion der Volker auf den Fall Assyriens ist Entsetzen und Klage. Die Prophetie beschreibt,
dass der Sturz des Baumes ,,Erzittern® unter den Volkern hervorruft. Die Tiefe des Falls ist so
gewaltig, dass sie die ganze Welt erschiittert. Die ,,Trostlosen* der Erde — jene, die bereits unter
Gericht stehen — werden durch den Eingang Assyriens in die Unterwelt bestiirzt. Es entsteht ein Bild
kosmischer Erschiitterung: Das, was grol3 war, wird klein, was bewundert wurde, wird beklagt. Diese
Reaktion zeigt, dass der Fall eines groen Reiches nie nur nationale Bedeutung hat, sondern das
Gleichgewicht der Welt veridndert. Die Klage ist nicht nur Ausdruck von Mitleid, sondern Erkenntnis
der gottlichen Gerechtigkeit. Wenn Assyrien, das stirkste Reich seiner Zeit, nicht bestehen kann, wer
dann? Die Prophetie zeigt, dass selbst die Erde und die Unterwelt die Auswirkungen gottlichen
Gerichts spiiren. Die Volker klagen, weil die Sicherheit menschlicher Macht erschiittert ist. (Hesekiel
31,15-16; Jeremia 50,23; Nahum 3,18-19; Offenbarung 18,9-11)

Das Gericht an Assyrien wird zum Spiegel fiir Agyptens bevorstehenden Fall. Im abschlieBenden
Vers richtet sich die Prophetie direkt an den Pharao. Der HERR fragt: ,,Wem gleichst du in deiner
Herrlichkeit?** Die Antwort liegt auf der Hand: Wie Assyrien, so auch Agypten. Die Bildsprache des
gefillten Baumes wird jetzt auf das gegenwirtige Agypten iibertragen. Der Pharao, der sich als Gott
verehrte, steht unter dem gleichen Gericht wie das untergegangene Assyrien. Die Parallele macht
deutlich: Geschichte wiederholt sich, wenn sich Reiche in denselben Hochmut begeben. Der HERR
sagt, dass auch der Pharao mit den ,,Unbeschnittenen‘ in die Grube hinabfahren wird — ein Ausdruck
fiir Schande und Gericht. Die Mahnung richtet sich nicht nur an Agypten, sondern an alle, die sich auf
Macht, Tradition oder Selbstruhm verlassen. Das Vorbild Assyriens ist nicht zur Bewunderung
gegeben, sondern zur Warnung. Gott richtet die Volker mit derselben Gerechtigkeit, unabhéngig von
ihrer GroB3e oder Geschichte. (Hesekiel 31,17-18; Jesaja 30,1-3; Jeremia 46,2-12; Psalm 9,17)

Seite 105 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 29.1-32.32)

Zusammenfassung:

Hesekiel 29,1-32,32 enthilt die Gerichtsworte iiber Agypten und entfaltet Gottes Souverinitiit iiber
eine der michtigsten Nationen der damaligen Welt. Agypten wird als triigerische Stiitze Israels
entlarvt, auf die man sich politisch und militdrisch verlassen wollte. Der Pharao erscheint als
personifizierter Hochmut, der sich selbst als Ursprung seiner Macht versteht und damit Gottes
Herrschaft herausfordert. Das Gericht iiber Agypten wird in mehreren Orakeln angekiindigt und in
bildreicher Sprache als vollstindige Demiitigung beschrieben. Zugleich wird betont, dass dieses
Gericht zeitlich begrenzt ist und Agypten nach der Strafe wiederhergestellt wird, jedoch in dauerhaft
erniedrigter Stellung. Damit wird deutlich, dass Gott Nationen nicht nur richtet, sondern ihre Rolle in
der Geschichte festlegt. Die Klagegesiinge in den Kapiteln 31 und 32 stellen Agypten in eine Reihe mit
fritheren Weltmachten, die trotz Grof3e gefallen sind. Besonders der Vergleich mit Assur unterstreicht
die Verginglichkeit imperialer Macht. Der Abstieg Agyptens in die Unterwelt symbolisiert den
endgiiltigen Verlust von Herrschaft und Ruhm. Gottes Gericht erweist sich dabei als umfassend und
unumkehrbar. Der Abschnitt zeigt, dass politische Grofle keine Sicherheit gegeniiber Gottes Urteil
bietet. Hesekiel 29-32 macht deutlich, dass Gott allein die Geschicke der Nationen lenkt und dass

menschlicher Hochmut unausweichlich zur Erniedrigung fiihrt.

Anwendungen:

Politische Macht ist kein Ersatz fiir Gottes Schutz. Der Text zeigt, dass Agypten als vermeintliche
Sicherheit Israels versagt. Menschliche Biindnisse tragen nicht durch goéttliches Gericht. Diese Einsicht

ordnet politische Hoffnung geistlich ein.

Hochmut zieht gottliche Erniedrigung nach sich. Der Pharao verkorpert Selbstiiberhohung und
Autonomie gegeniiber Gott. Gericht folgt nicht willkiirlich, sondern als Antwort auf Uberheblichkeit.

Diese Wahrheit warnt vor geistlichem Stolz.

Gott bestimmt den Platz der Nationen. Der Abschnitt macht deutlich, dass Gott Nationen nicht nur
richtet, sondern auch ihre zukiinftige Stellung festlegt. Geschichte steht unter gottlicher Leitung. Diese

Perspektive starkt das Vertrauen in Gottes souverdne Weltherrschaft.

Seite 106 von 155



Teil 4: Die Verantwortung der Fihrer und der Fall Jerusalems
(Hesekiel 33-39)

10. Die Verantwortung des Wachters (33,1-33)

10.1. Die Pflicht zur Warnung (33,1-9)

Der Wiichter trigt Verantwortung fiir die geistliche Warnung des Volkes. Der HERR vergleicht
Hesekiel mit einem Wichter, der auf der Mauer einer Stadt steht und die Aufgabe hat, vor drohendem
Unheil zu warnen. Dieses Bild macht die geistliche Verantwortung des Propheten deutlich: Er ist nicht
fiir das Gericht verantwortlich, wohl aber fiir die rechtzeitige und klare Warnung. Wird diese Warnung
gegeben, liegt die Verantwortung fiir die Reaktion beim Einzelnen. Bleibt sie aus, so wird das Blut der
Schuldigen vom Wichter gefordert. Das Gleichnis zeigt, dass das Versagen im Dienst schwerwiegende
Konsequenzen hat. Der HERR ruft nicht zur passiven Beobachtung, sondern zum aktiven Handeln in
seiner Beauftragung. Die Aufgabe ist nicht, das Gericht aufzuhalten, sondern die Wahrheit zu
verkiindigen, bevor es kommt. Die Berufung zum Wiéchter ist ein Zeichen géttlicher Gnade: Gott
warnt, bevor er richtet. Diese Verantwortung ist an das Reden Gottes gebunden, nicht an menschliche
Einschiatzung. (Hesekiel 33,1-6; Jeremia 6,17; Amos 3,7; Apostelgeschichte 20,26-27)

Die geistliche Verantwortung des Propheten ist untrennbar mit dem Auftrag Gottes verbunden.
Hesekiel wird ausdriicklich erneut als Wachter fiir das Haus Israel eingesetzt. Der HERR betont, dass
seine Worte Grundlage fiir das Handeln des Propheten sind. Der Auftrag ist gottlich, nicht
selbstgewdhlt. Wenn der Prophet den Gottlosen nicht warnt, wird dessen Schuld ihm zugerechnet.
Doch wenn er warnt, auch wenn der Gottlose nicht umkehrt, bleibt der Prophet schuldlos. Diese
Aussage hebt das Prinzip individueller Verantwortung hervor — sowohl fiir den Sprecher als auch fiir
den Horer. Der Wéchter kann nicht iiber die Reaktion entscheiden, aber er ist zum Gehorsam im Dienst
verpflichtet. Die Botschaft des Gerichts muss klar und unverkiirzt weitergegeben werden. Der Ruf zur
Umkehr ist nicht optional, sondern Ausdruck gottlicher Barmherzigkeit. Die Verantwortung flir das
eigene Leben liegt bei jedem selbst, doch die Verantwortung fiir die Verkiindigung liegt beim
Beauftragten Gottes. (Hesekiel 33,7-9; Matthéus 3,2; Apostelgeschichte 18,5-6; 2. Korinther 5,20)

Seite 107 von 155



10.2. Umkehr ist moglich - Gott hat Wohlgefallen an der Bufle
(33,10-20)

Die Klage des Volkes iiber seine Schuld wird vom Ruf Gottes zur Umkehr beantwortet. Das Volk
Israel duBert angesichts der prophetischen Gerichtsworte die verzweifelte Frage: ,,Wie konnten wir
leben?* Diese Reaktion zeigt das Bewusstsein iiber die eigene Schuld und die Hoffnungslosigkeit, die
aus Gottes gerechten Drohungen erwéchst. Doch der HERR antwortet nicht mit weiterer Verurteilung,
sondern mit einem zentralen Grundsatz seiner Gnade: Er hat kein Gefallen am Tod des Gottlosen,
sondern daran, dass dieser umkehrt und lebt. Die gottliche Gerechtigkeit wird hier in ihrer
barmherzigen Ausrichtung offenbart. Der Ruf zur Umkehr ist nicht eine letzte Gnadenfrist, sondern
Ausdruck gottlichen Wollens. Der Weg zum Leben steht offen, wenn der Mensch sich vom Bosen
abwendet. Der HERR ruft: ,,Kehrt um, kehrt um von euren bosen Wegen!* Dieser doppelte Imperativ
unterstreicht den Ernst der gottlichen Einladung. Auch im Gericht bleibt Gott der Gott des Lebens.
(Hesekiel 33,10-11; Jesaja 55,6-7; Joel 2,12-13; Lukas 15,7)

Gottes Urteil richtet sich nach dem gegenwiirtigen Wandel, nicht nach vergangenem Zustand.
Der HERR macht deutlich, dass seine Gerechtigkeit nicht statisch ist: Wenn ein Gerechter von seiner
Gerechtigkeit abfillt und Boses tut, wird er sterben. Umgekehrt wird ein Gottloser, der sich von seiner
Bosheit abwendet, durch seine Umkehr leben. Diese gottliche Ordnung betont die personliche
Verantwortung in jedem Augenblick. Es reicht nicht, sich auf vergangene Gerechtigkeit zu berufen,
wenn das aktuelle Leben von Abkehr und Siinde geprigt ist. Ebenso ist die Vergangenheit der Bosheit
kein Hindernis fiir das Ergreifen von Gnade, wenn echte Umkehr geschieht. Die Gerechtigkeit Gottes
ist dynamisch, nicht willkiirlich: Sie richtet sich nach dem Wandel, nicht nach dem Anschein. Diese
Aussage widerlegt jedes Verstidndnis einer blofl formalen Zugehorigkeit zu Gottes Volk. Der Maf3stab
ist nicht Herkunft, sondern Gehorsam. Gottes Gerechtigkeit ist unbestechlich, seine Gnade aber fiir
alle offen. (Hesekiel 33,12-16; Spriiche 24,16; Romer 2,6-11; Offenbarung 2,5)

Die Klage iiber gottliche Ungerechtigkeit entlarvt menschliche MaBstibe. Das Haus Israel
behauptet, der Weg des Herrn sei nicht recht — ein Ausdruck tief verwurzelter Selbstrechtfertigung.
Doch Gott antwortet mit einer Gegenfrage: ,,Ist nicht vielmehr euer Weg nicht recht?* Diese
rhetorische Wendung zeigt, dass der Mensch in seiner Siindhaftigkeit das gottliche Urteil nicht als
gerecht empfindet, weil es seine Illusion von Gerechtigkeit zerstort. Der HERR macht klar, dass er
jeden nach seinem Weg richtet — unabhéngig von seiner Vergangenheit oder Zugehorigkeit. Diese
individuelle Verantwortung hebt die Vorstellung kollektiver Unschuld oder automatischer Sicherheit
auf. Die Wege Gottes sind gerecht, weil sie das Handeln des Einzelnen zur Grundlage des Gerichts

machen. Damit wird jede Ausrede entkréftet. Wer das gottliche Urteil als ungerecht empfindet, misst

Seite 108 von 155



mit falschem MaBstab. Die Einladung zur Umkehr bleibt auch im Gericht bestehen. (Hesekiel
33,17-20; Micha 6,6-8; Romer 3,4-6; Klagelieder 3,39)

10.3. Reaktion des Volkes auf Hesekiels Botschaft (33,21-33)

Der Fall Jerusalems bestiitigt das prophetische Wort und beendet das Schweigen Hesekiels. Im
zwolften Jahr der Wegfithrung kommt ein Uberlebender aus Jerusalem zu Hesekiel und berichtet vom
Fall der Stadt. Damit wird das prophetische Wort {iber das Gericht endgiiltig bestétigt. Hesekiel, dessen
Mund seit der Ankiindigung des Gerichts verschlossen war, beginnt nun wieder zu reden — ein
Zeichen, dass eine neue Phase im Dienst des Propheten beginnt. Die Offnung seines Mundes geschieht
nicht willkiirlich, sondern steht in direkter Verbindung mit dem Eintreffen der gottlichen
Gerichtswirklichkeit. Der Prophet hatte zuvor vom HERRN angekiindigt bekommen, dass seine
Stummbheit erst mit dem Eintreffen der Nachricht enden werde. Nun wird deutlich, dass das Schweigen
Teil der gottlichen Botschaft war: Gericht wird nicht nur verkiindet, sondern muss erkannt und bezeugt
werden. Die Offnung des Mundes signalisiert, dass das angekiindigte Gericht vollzogen ist und nun der
Blick auf die Zukunft gerichtet wird. (Hesekiel 33,21-22; Hesekiel 3,26-27; Hesekiel 24,25-27;
Sacharja 2,13)

Der verbliebene Teil des Volkes lebt weiterhin in TAuschung iiber seine Stellung. Trotz des Falls
Jerusalems meinen die Ubriggebliebenen, das Land gehdre ihnen. Sie berufen sich auf Abraham, der
allein war und dennoch das Land empfangen habe. Diese Argumentation offenbart einen tiefen
geistlichen Irrtum: Sie sehen sich als legitime Erben, obwohl sie dieselbe Gottlosigkeit praktizieren,
die zum Gericht flihrte. Der HERR konfrontiert sie mit ihren Taten — Gotzendienst, Blutvergielen,
Ehebruch und Ungerechtigkeit — und stellt klar, dass sie kein Anrecht auf das Land haben. Diese
Fehleinschétzung ist Ausdruck religiosen Formalismus und mangelnder BuBlfertigkeit. Die Erinnerung
an Abraham wird verzerrt genutzt, um sich selbst zu rechtfertigen, ohne seinen Glauben oder seine
Gerechtigkeit zu teilen. Das Gericht hat ihre Herzen nicht verdndert. Statt Umkehr herrscht
Selbstrechtfertigung. Der HERR macht deutlich: Die Erben des Landes sind nicht die, die
zuriickgeblieben sind, sondern die, die in Ubereinstimmung mit seinem Willen leben. (Hesekiel
33,23-29; Matthdus 3,9-10; Johannes 8,39-40; Jesaja 1,10-17)

Die duflere Aufmerksamkeit fiir das prophetische Wort ersetzt nicht gehorsamen Glauben. Zum
Abschluss beschreibt der HERR, wie das Volk Hesekiel zuhort, ihn als Redner schétzt, aber sein Wort
nicht befolgt. Sie reden voneinander, laden sich gegenseitig ein, Hesekiels Botschaft zu horen, und

loben seine Rede als angenehm. Doch ihre Herzen gehen nach dem Gewinn — ihre Lebensausrichtung

Seite 109 von 155



bleibt unberiihrt. Der Prophet wird ihnen wie ein ,Liebeslied”“ — angenehm anzuhoren, aber
wirkungslos. Diese Beschreibung offenbart die Kluft zwischen religiosem Interesse und geistlicher
Wirklichkeit. Der Prophet wird gehdrt, aber nicht ernst genommen. Der HERR sagt: ,,Wenn es aber
kommt — siehe, es kommt —, so werden sie erkennen, dass ein Prophet in ihrer Mitte gewesen ist.* Die
Echtheit des prophetischen Dienstes zeigt sich nicht in der Resonanz, sondern im Eintreffen des
Wortes. Geistlicher Gehorsam verlangt mehr als Zustimmung — er erfordert Umkehr und Nachfolge.
(Hesekiel 33,30-33; Jesaja 29,13; Jakobus 1,22-25; Matthdus 7,24-27)

Seite 110 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 33.1-33)

Zusammenfassung:

Hesekiel 33,1-33 markiert einen heilsgeschichtlichen Wendepunkt im Buch und erneuert den
Waichterauftrag des Propheten nach dem Fall Jerusalems. Gott bestitigt, dass Verantwortung sowohl
beim Waichter als auch beim Horenden liegt, wodurch individuelle Verantwortlichkeit klar
hervorgehoben wird. Schuld entsteht nicht durch das Gericht selbst, sondern durch das Nicht-Horen
auf die Warnung. Der Abschnitt betont, dass Gott kein Gefallen am Tod des Gottlosen hat, sondern zur
Umkehr ruft. Vergangene Gerechtigkeit schiitzt nicht, wenn sie aufgegeben wird, und frithere Schuld
bindet nicht, wenn echte Umkehr geschieht. Damit wird das Prinzip personlicher Verantwortung vor
Gott ausdriicklich bekriftigt. Nach der historischen Nachricht vom Fall Jerusalems wird Hesekiels
Mund gedffnet, was den Ubergang von Ankiindigung zu Auslegung und Zukunftsperspektive
kennzeichnet. Das Volk reagiert zwar interessiert auf die prophetische Botschaft, bleibt jedoch
innerlich ungehorsam. Gottes Wort wird gehdrt, aber nicht befolgt. Der Prophet wird als Sédnger
schoner Lieder wahrgenommen, nicht als Warner ernst genommen. Dennoch bleibt die Gewissheit,
dass die Erfiillung der Worte Gottes ihre Wahrheit bestitigen wird. Der Abschnitt verbindet Gericht,

Verantwortung und Gottes aufrichtigen Ruf zur Umkehr zu einer geschlossenen theologischen Einheit.

Anwendungen:

Verantwortung liegt beim Horen und beim Reden. Der Text macht deutlich, dass Warnung und
Reaktion zusammengehoren. Schuld entsteht dort, wo Wahrheit bekannt ist, aber ignoriert wird. Diese

Einsicht unterstreicht personliche Verantwortung vor Gott.

Umkehr ist immer gegenwartsbezogen. Vergangene Treue garantiert keine zukiinftige Bewahrung,
und vergangene Schuld schlieBt Vergebung nicht aus. Gott beurteilt den Menschen nach seiner

aktuellen Haltung. Diese Perspektive betont die Ernsthaftigkeit gegenwirtiger Entscheidungen.

Gottes Wort darf nicht nur gehort werden. Der Abschnitt zeigt ein Volk, das Gottes Wort schétzt,
aber nicht umsetzt. Asthetisches Gefallen ersetzt keinen Gehorsam. Diese Wahrheit warnt vor

geistlicher Selbsttduschung.

Seite 111 von 155



11. Die falschen Hirten und die Verheillung des guten Hirten
(34,1-31)

11.1. Gericht iiber die schlechten Hirten (34,1-10)

Die Hirten Israels werden gerichtet, weil sie sich selbst statt der Herde gedient haben. Der HERR
richtet durch Hesekiel sein Wort gegen die Fiihrer Israels, die als ,,Hirten* bezeichnet werden. Diese
sollten das Volk geistlich leiten, schiitzen und ndhren. Doch stattdessen haben sie sich selbst geweidet,
das Fett gegessen, die Wolle getragen und die Herde vernachldssigt. Die Schwachen wurden nicht
gestdrkt, die Kranken nicht geheilt, die Zerstreuten nicht zuriickgeholt. Statt in Fiirsorge handelten sie
mit Hirte und Gewalt. Das Bild des Hirten ist im Alten Testament eng mit Verantwortung, Flirsorge
und treuer Leitung verbunden. In diesem Versagen offenbart sich geistliche Verantwortungslosigkeit,
die nicht nur politisch, sondern auch theologisch verwerflich ist. Die Anklage Gottes trifft nicht dullere
Fehler, sondern ein Herz, das sich selbst sucht. Die Verantwortung der geistlichen Leiter wiegt schwer,
weil sie das Volk Gottes nicht in seinem Namen, sondern zu ithrem Vorteil fithren. (Hesekiel 34,1-4;
Jesaja 56,10-12; Jeremia 23,1-2; Sacharja 11,4-17)

Die Folge schlechter Leitung ist Zerstreuung und Verwundbarkeit des Volkes. Der HERR
beschreibt, dass seine Herde zerstreut wurde, weil es keinen wahren Hirten gab. Die Schafe irrten auf
allen Bergen, wurden zur Beute der Tiere des Feldes — ein Bild fiir Feinde und zerstorerische Krifte.
Niemand suchte oder fragte nach ihnen. Die geistliche Verantwortungslosigkeit der Hirten fiihrte nicht
nur zum moralischen Verfall, sondern zur Verwundbarkeit und Entwurzelung des ganzen Volkes. Der
HERR sieht das Elend seiner Herde und klagt, dass sie sich auf der ganzen Erde verirrt haben. Dieses
Zerstreutsein ist nicht nur geografisch, sondern geistlich zu verstehen: Das Volk hat Orientierung und
Schutz verloren. Die Verantwortung liegt nicht bei der Herde, sondern bei den Hirten. Diese
Beschreibung zeigt, wie tiefreichend der Einfluss geistlicher Leitung auf das Wohlergehen der
Gemeinschaft ist. Die Unterschétzung dieser Rolle fiihrt zum Verderben der Vielen. (Hesekiel 34,5-6;
Psalm 23,1-4; Matthdus 9,36; Johannes 10,12-13)

Gott kiindigt sein Gericht iiber die Hirten an und nimmt die Herde selbst in Schutz. Der HERR
spricht ein entschiedenes ,,Siehe, ich will an die Hirten!* Er wird seine Herde aus ihrer Hand retten,
damit sie nicht ldnger als Beute dienen. Die Hirten werden das Recht verlieren, die Herde zu weiden —
eine klare Entmachtung. Gott iibernimmt selbst die Verantwortung fiir sein Volk. Die Aussage, dass die

Hirten nicht mehr sich selbst weiden sollen, bringt das Gericht auf den Punkt: Wer geistliche

Seite 112 von 155



Verantwortung missbraucht, wird entmachtet. Der Schutz der Herde hat fiir den HERRN Vorrang.
Seine Fiirsorge ist nicht abstrakt, sondern konkret — er greift in die Leitung seines Volkes ein. Die
gottliche Gerichtsbotschaft richtet sich nicht willkiirlich, sondern gerecht gegen jene, die ihre
Berufung verdreht haben. Damit wird der Weg fiir den kommenden Hirten vorbereitet, der im nachsten
Abschnitt verheiBBungsvoll angekiindigt wird. (Hesekiel 34,7-10; Jeremia 10,21; Matthéus 23,1-12; 1.
Petrus 5,2-4)

11.2. Verheilung des kommenden Hirten - messianische Zukunft
(34,11-31)

Der HERR selbst wird als Hirte auftreten, um sein Volk zu sammeln und zu versorgen. Nach der
Anklage gegen die schlechten Hirten kiindigt Gott an, dass er selbst seine Herde suchen und retten
wird. Er spricht: ,,Siehe, ich will mich meiner Herde selbst annehmen.* Diese Aussage ist nicht nur ein
Trost, sondern eine gottliche Selbstverpflichtung zur Wiederherstellung. Der HERR will die
zerstreuten Schafe aus allen Landern sammeln und sie auf gute Weide fiihren. Die Versorgung umfasst
geistliche Fiirsorge, Sicherheit und Segen. Gott unterscheidet zwischen den Verletzten, den Schwachen
und den Verlorenen — und verspricht, jede einzelne Gruppe entsprechend zu heilen oder zu stédrken.
Diese detaillierte Fiirsorge zeigt die Tiefe gottlicher Liebe zu seinem Volk. Das Handeln Gottes steht in
direktem Gegensatz zu dem Versagen der fritheren Hirten. Die Riickfiihrung der Herde ist mehr als
geografische Riickkehr — sie ist geistliche Wiederherstellung. Der HERR erweist sich als der wahre
Hirte Israels. (Hesekiel 34,11-16; Jesaja 40,11; Jeremia 31,10; Johannes 10,14-16)

Barry Rubin, messianisch-jiidischer Bibelwissenschaftler und Herausgeber der Complete
Jewish Study Bible, betont zu Hesekiel 34,13, dass Gott selbst die zerstreuten Israeliten aus
aller Welt zuriick in ihr eigenes Land fiihren werde. Diese Verheiffung sieht Rubin als
prophetisch erfiillt in der Staatsgriindung Israels im Jahr 1948. Er verweist auf David Ben-
Gurions Erklirung, in der das tiefe geistliche und historische Band des jiidischen Volkes zu
Eretz Israel betont wird. Trotz Zerstreuung habe Israels Hoffnung auf Riickkehr nie aufgehort —
die Heimkehr sei letztlich Gottes Werk (Rubin, 2016, S. 764).

Gott richtet unter den Schafen und unterscheidet zwischen wahren und falschen Gliedern seines
Volkes. Im weiteren Verlauf macht der HERR deutlich, dass seine Fiirsorge nicht mit Toleranz
gegeniiber Ungerechtigkeit verwechselt werden darf. Er wird ,.zwischen Schaf und Schaf richten,
zwischen Widdern und Bécken®. Damit beschreibt er soziale und geistliche Ungerechtigkeit innerhalb

der Herde selbst. Die starken Tiere haben die schwachen mit ihren Hornern gestoBen und sie

Seite 113 von 155



verdrangt. Diese Ausbeutung geschieht nicht durch duBlere Feinde, sondern durch Mitglieder des
Volkes selbst. Der HERR duldet dieses Verhalten nicht, sondern kiindigt an, die Schwachen zu retten
und die Ubeltiter zu richten. Die Gerechtigkeit Gottes betrifft nicht nur die Leiter, sondern auch das
Volk. Innerhalb der Gemeinschaft des Glaubens gibt es kein Recht des Stirkeren. Gott schiitzt die
Demiitigen und tritt den Hochmiitigen entgegen. Seine Herde wird nicht nur gesammelt, sondern auch
gereinigt. (Hesekiel 34,17-22; Matthdus 25,32-33; Jesaja 11,4; Psalm 82,1-4)

Ein einziger Hirte wird iiber die Herde eingesetzt — der Knecht David als messianischer Hirte.
Der HERR verheiflit, dass er einen einzigen Hirten iiber sein Volk einsetzen wird: ,,Meinen Knecht
David.*“ Dieser Ausdruck ist eindeutig messianisch zu deuten, da David zur Zeit Hesekiels langst
verstorben war. Der angekiindigte Hirte wird das Volk weiden, leiten und beschiitzen — in
vollkommener Ubereinstimmung mit Gottes Willen. Die Formulierung ,,mein Knecht David‘ verweist
auf den kommenden Messias aus dem Haus Davids, der in vollkommenem Gehorsam dienen wird. Er
ist nicht nur politischer Fiihrer, sondern geistlicher Hirte. Die Beziehung zwischen Gott und seinem
Volk wird durch diesen Hirten erneuert: ,./ch, der HERR, werde ihr Gott sein, und mein Knecht David
wird Fiirst unter ihnen sein.* Diese doppelte Formulierung macht deutlich, dass der messianische Hirte
in enger Einheit mit Gott steht. Die VerheiBung zielt auf das messianische Friedensreich. (Hesekiel
34,23-24; Jesaja 9,5-6; Jeremia 23,5-6; Johannes 10,11)

Gott schlieft einen Friedensbund mit seinem Volk und verheifit Sicherheit und Segen.
AbschlieBend kiindigt der HERR einen ,,Bund des Friedens* an, durch den das Volk in Sicherheit
wohnen wird. Dieser Bund umfasst Schutz vor wilden Tieren, Regen zur rechten Zeit, fruchtbares
Land und die Entfernung aller Bedréngnis. Es ist eine umfassende Segensverheilung, die dullere und
innere Wiederherstellung beinhaltet. Die Erwdhnung des Segens auf dem ,,Berg meines Heiligtums*
zeigt die zentrale Stellung des zukiinftigen Gottesdienstes im wiederhergestellten Reich. Die
Beziehung zwischen Gott und seinem Volk wird neu definiert: ,,/hr seid meine Herde... ich bin euer
Gott.* Diese Bundesformel driickt Ndhe, Identitdt und Verbindlichkeit aus. Die Segnungen sind nicht
allgemein, sondern spezifisch an Israel gerichtet — Ausdruck der Treue Gottes zu seinen VerheiSungen.
In diesem Friedensbund wird der HERR als Hirte, Konig und Gott inmitten seines Volkes wohnen.
(Hesekiel 34,25-31; Jesaja 32,17-18; Hosea 2,20; Hebrder 13,20-21)

Seite 114 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 34.1-31)

Zusammenfassung:

Hesekiel 34,1-31 richtet eine scharfe Anklage gegen die Hirten Israels und entfaltet zugleich eine
machtvolle VerheiBung gottlicher Wiederherstellung. Die politischen und geistlichen Fiihrer werden
dafiir verantwortlich gemacht, dass sie sich selbst geweidet und die Herde vernachldssigt haben. Statt
Schutz, Leitung und Fiirsorge herrschten Ausbeutung, Hirte und Gleichgiiltigkeit. Die Zerstreuung des
Volkes wird direkt auf das Versagen der Hirten zuriickgefiihrt. Gott kiindigt an, selbst gegen diese
Hirten vorzugehen und ihnen die Herde zu entziehen. Zugleich {ibernimmt Gott selbst die Rolle des
Hirten, der seine zerstreuten Schafe sucht, sammelt und versorgt. Heilung, Sicherheit und
Wiederherstellung werden als gottliches Handeln beschrieben. Innerhalb der Herde erfolgt zudem ein
unterscheidendes Gericht zwischen starken und schwachen Schafen, wodurch soziale Ungerechtigkeit
thematisiert wird. In diesem Zusammenhang wird ein zukiinftiger Hirte aus dem Hause David
angekiindigt, der als einheitlicher Hirte iiber das Volk eingesetzt wird. Diese Verheilung weist
messianisch auf eine kommende, gerechte Herrschaft hin. Der Abschnitt endet mit der Zusage eines
Friedensbundes und sicherer Wohnverhéltnisse im Land. Hesekiel 34 verbindet Gericht iiber

versagende Leitung mit der Hoffnung auf géttliche und messianische Hirtenherrschaft.

Anwendungen:

Geistliche Leitung steht unter gottlicher Verantwortung. Der Text zeigt, dass Fiihrung nicht
Selbstzweck, sondern Dienst an der Herde ist. Missbrauch geistlicher Autoritdt ruft Gottes Gericht

hervor. Diese Einsicht unterstreicht den Ernst geistlicher Leiterschatft.

Gott selbst sorgt fiir sein Volk. Wo menschliche Leitung versagt, iibernimmt Gott das Hirtenamt.
Sammlung, Heilung und Schutz gehen von ihm aus. Diese Wahrheit verankert Hoffnung nicht in

Menschen, sondern in Gott.

Die Zukunft liegt beim gerechten Hirten. Die Verheiung des einen Hirten aus Davids Haus richtet
den Blick auf kommende messianische Herrschaft. Gottes Losung ist nicht Reform, sondern
Erneuerung durch den von ihm eingesetzten Hirten. Diese Perspektive ordnet Hoffnung

heilsgeschichtlich ein.

Seite 115 von 155



12. Gericht iiber Edom - Israels Feind (35,1-15)

Edom wird wegen seiner dauerhaften Feindschaft gegeniiber Israel gerichtet. Der HERR richtet
sein Wort gegen das Gebirge Seir, das fiir das Gebiet und das Volk Edoms steht. Die Anklage betont,
dass Edom ,,eine ewige Feindschaft“ gegen Israel hegte. Diese Haltung duflerte sich in Gewalt, Hass
und opportunistischer Beteiligung an Israels Untergang. Edom nutzte Israels Schwiche aus, statt
seinem Brudervolk beizustehen. Die Feindschaft wurzelte nicht nur in politischem Kalkiil, sondern in
tief verankertem Hass. Der HERR erklért, dass er Edom deshalb zur Wiiste machen und sein Gericht
iber die Stidte bringen wird. Die Stinde Edoms war nicht nur gegen Israel gerichtet, sondern gegen
den Gott Israels, der sein Volk erwéhlt hat. Wer sich gegen Gottes Volk erhebt, stellt sich gegen Gott
selbst. Die Feindschaft Edoms offenbart eine andauernde Rebellion gegen die gottliche Ordnung.
(Hesekiel 35,1-5; Obadja 1,10-14; Psalm 137,7; Amos 1,11-12)

Edoms Stolz und Besitzanspruch iiber Israel wird als Anmaflung gegen Gott verurteilt. Edom
sprach in seinem Herzen: ,,Diese beiden Vilker und diese beiden Ldnder sollen mein Eigentum
werden.* Damit beanspruchte es das Land Israels und Judas, obwohl der HERR dort gegenwartig war.
Dieser Anspruch ist nicht nur territorial, sondern theologisch zu verstehen: Edom wollte sich das
nehmen, was Gott seinem Volk verheiflen hatte. Der HERR erklart, dass er diesen Stolz richten wird.
Die AnmalBung Edoms ist ein Angriff auf die Treue Gottes zu seinen VerheiBungen. Das Gericht wird
daher nicht nur als Antwort auf Gewalt, sondern auch auf geistliche Arroganz vollzogen. Edom wollte
sich erheben, aber Gott wird es erniedrigen. Die Rebellion gegen Gottes Plan bringt Zerstéorung. Wer
sich selbst iliber die Erwéhlten Gottes erhebt, wird letztlich zu Fall gebracht. (Hesekiel 35,10-11; Jesaja
34,5-10; Klagelieder 4,21-22; Rémer 9,13)

Das Gericht iiber Edom soll Gottes Gerechtigkeit und Herrschaft offenbaren. Der HERR kiindigt
an, dass er Edom richten wird, ,,damit du erkennst, dass ich der HERR bin*. Diese Erkenntnisformel
durchzieht das gesamte Buch Hesekiel und zeigt, dass jedes Gericht zur Offenbarung der gottlichen
Herrschaft dient. Edom soll erfahren, dass Gott jede Rede, jedes Spottwort und jede Anmalung gehort
hat. Der HERR wird das Land Edoms zur Eindde machen und es mit Blut fiillen, weil es Blut
vergossen hat. Diese Mallgabe gottlicher Vergeltung ist Ausdruck vollkommener Gerechtigkeit. Gott
handelt nicht aus Rache, sondern aus heiliger Gerechtigkeit, die Boses straft und Gutes schiitzt. Das
Ziel des Gerichts ist Erkenntnis: Edom soll wissen, dass Gott lebt, sicht, hort und richtet. Die Wiiste,
die Edom wird, ist ein Denkmal gottlicher Heiligkeit. (Hesekiel 35,12-15; 5. Mose 32,35; Psalm
94,1-7; Offenbarung 16,5-7)

Seite 116 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 35.1-15)

Zusammenfassung:

Hesekiel 35,1-15 enthilt das Gerichtswort gegen den Berg Seir und richtet sich konkret gegen Edom
als feindliche Brudernation Israels. Edoms Haltung ist geprdgt von bestindigem Hass,
Gewaltbereitschaft und Schadenfreude gegeniiber Israel in dessen Zeit des Gerichts. Dieser Hass wird
nicht als momentane Reaktion, sondern als dauerhafte, tief verwurzelte Feindschaft beschrieben. Edom
nutzt die Schwiche Israels aus und erhebt Besitzanspriiche auf das Land, das Gott seinem Volk
gegeben hat. Damit richtet sich Edoms Verhalten nicht nur gegen Israel, sondern direkt gegen Gottes
Heilsplan. Gott macht deutlich, dass er Edoms Hochmut, seine Gewalttaten und seine Lésterungen
gehort hat. Das Gericht {iber Edom wird als umfassend und endgiiltig angekiindigt, sodass das Land
zur Ode wird. Die Zerstorung dient der Offenbarung gottlicher Gerechtigkeit und Souverinitit. Edoms
Freude tiiber Israels Fall kehrt sich in eigenes Verderben um. Der Abschnitt betont, dass Gott die
Haltung der Nationen gegeniiber Israel ernst nimmt. Gericht erfolgt nicht willkiirlich, sondern als
Antwort auf bewusste Feindschaft. Hesekiel 35 bereitet damit unmittelbar den Ubergang zur

VerheiBung der Wiederherstellung Israels vor.

Anwendungen:

Schadenfreude zieht gottliches Gericht nach sich. Der Text zeigt, dass Gott feindselige Freude am
Leid seines Volkes nicht {ibersieht. Haltung und Motivation werden ebenso gerichtet wie Taten. Diese

Einsicht unterstreicht Gottes moralische Gerechtigkeit.

Gottes Heilsplan ist nicht angreifbar. Edoms Anspruch auf Israels Land richtet sich gegen Gottes
Zusage. Menschlicher Widerstand kann gottliche VerheiBungen nicht auftheben. Diese Wahrheit

verankert heilsgeschichtliche Sicherheit.

Gott hort, was Nationen sprechen. Die Listerungen und Uberheblichkeit Edoms bleiben Gott nicht
verborgen. Worte offenbaren Herzenshaltung und ziehen Konsequenzen nach sich. Diese Perspektive

betont Gottes allumfassende Kenntnis.

Seite 117 von 155



13. Verheillung der Wiederherstellung Israels (36,1-38)

13.1. Segnung des Landes und Umkehr des Volkes (36,1-15)

Die Berge Israels werden angesprochen als Verheiflungstriger kiinftigen Segens. Der HERR
richtet seine prophetische Ansprache nicht zuerst an das Volk, sondern an das Land selbst — die Berge
Israels. Dieses ungewohnliche Redemuster verdeutlicht, dass die Wiederherstellung nicht nur geistlich,
sondern auch geografisch, historisch und national geschieht. Das verheillene Land, das von Feinden
geschmdht, besetzt und verddet wurde, soll kiinftig wieder Frucht tragen und bewohnt werden. Die
Spotteleien der Nationen, die Israel als ,,ewiger Besitz* fiir sich beanspruchten, werden widerlegt durch
Gottes eigenes Handeln. Der HERR erklirt, dass die Berge Israels seine Aufmerksamkeit genief3en.
Das Land wird wieder bebaut, die Stddte bewohnt, und es wird Menschen, Vieh und Ertrag
hervorbringen. Diese VerheiBung steht in Verbindung mit Gottes Treue zum Abraham-Bund. Die
Wiederherstellung beginnt nicht mit menschlicher Initiative, sondern mit gottlichem Zuspruch.
(Hesekiel 36,1-8; 1. Mose 17,7-8; Psalm 102,14-17; Jesaja 49,8-13)

Gott kiindigt die Riickkehr Israels in das Land als Antwort auf die Listerung der Nationen an.
Die umliegenden Vdlker hatten Israel besiegt und seinen Untergang als gottliche Schwiche gedeutet.
Doch der HERR stellt klar, dass sein Name unter den Nationen geldstert wurde, gerade weil sein Volk
vertrieben war. Die Riickkehr Israels in das Land ist daher nicht nur eine Gnade gegeniiber dem Volk,
sondern auch eine Rechtfertigung des heiligen Namens Gottes. Die Schmach, die iiber Israel kam, wird
gewendet durch eine Verheiung gottlicher Gnade. Der HERR spricht, dass er die Volker, die Israel
verachteten, selbst richten wird. Das Land aber wird wieder bewohnt, und die Stidte aufgebaut
werden. Die Wiederherstellung des Landes steht im Dienst der Offenbarung der gottlichen Ehre. Israel
wird nicht wegen eigener Verdienste zuriickkehren, sondern weil Gottes heiliger Name unter den
Volkern wiederhergestellt werden muss. (Hesekiel 36,9-12; 5. Mose 32,26-27; Jesaja 52,5-10;
Hesekiel 20,44)

Gott verheiit die Aufhebung von Fluch, Spott und Verwiistung fiir sein Land. Abschlieend
verspricht der HERR, dass das Land Israel kiinftig keinen Fluch mehr tragen wird. Es wird nicht mehr
seiner Kinder beraubt, nicht mehr zur Ursache des Spottes unter den Volkern sein. Die Vergangenheit
der Schande und Verwiistung wird durch gottliches Handeln beendet. Das Land soll nicht langer als
unfruchtbar gelten, sondern als gesegnetes Erbe des Volkes Gottes. Diese Zusage richtet sich
ausdriicklich an die ,,Berge Israels* — ein Begriff, der das ganze Land in seiner theologischen

Bedeutung umfasst. Der HERR sagt, dass er das Reden der Nationen gehort hat, und dass er selbst

Seite 118 von 155



eingreift, um sein Land zu heiligen. Der Spott der Feinde wird durch die Segensfiille Gottes zum
Schweigen gebracht. Die gottliche Wiederherstellung umfasst Land, Volk und Ehre. (Hesekiel
36,13-15; Joel 2,21-27; Sacharja 8,13; Jesaja 60,15-22)

13.2. Der neue Bund - neues Herz und Geist (36,16-38)

Die Zerstreuung Israels wird als Folge der Unreinheit und Entweihung des Landes dargestellt.
Der HERR erklirt, dass das Haus Israel wegen seiner Wege unter die Volker zerstreut wurde. Thre
Stinde wird mit der Unreinheit einer Frau verglichen, die sich in ihrer Unreinheit befindet — ein starkes
Bild fiir Abscheu und geistliche Trennung. Israel hatte das Land mit Blut und Gotzendienst entweiht.
Deshalb fiihrte der HERR sie im Zorn und Grimm hinaus unter die Nationen. Die Zerstreuung war
keine politische Katastrophe, sondern ein Akt goéttlichen Gerichts. Doch selbst im Exil entheiligten sie
den Namen Gottes, weil die Nationen sagten: ,,Das ist das Volk des HERRN, und doch mussten sie aus
seinem Land hinausziehen.* Die Vertreibung Israels wurde zur Lésterung des Namens Gottes. Diese
Diagnose zeigt, dass Gott nicht zuerst aus Mitleid mit Israel handelt, sondern wegen der Ehre seines
Namens. Die Heilsgeschichte Gottes ist immer auch eine Offenbarung seines Wesens vor den Volkern.
(Hesekiel 36,16-21; 3. Mose 18,24-28; Psalm 106,34-43; Romer 2,24)

Gottes Handeln zur Wiederherstellung Israels geschieht um seines heiligen Namens willen. Der
HERR betont ausdriicklich, dass er Israel nicht um ihretwillen, sondern um seines heiligen Namens
willen aus den Volkern sammelt. Die Wiederherstellung ist Ausdruck seiner Treue, nicht menschlicher
Wiirdigkeit. Die Entweihung seines Namens unter den Nationen soll gewendet werden durch
sichtbares, machtvolles Handeln. Der HERR kiindigt an, dass er Israel aus allen Liandern sammeln und
zuriick in das verheilene Land bringen wird. Doch diese Riickfiihrung ist nicht nur geografisch,
sondern auch geistlich: Er will sie mit reinem Wasser besprengen, sie reinigen von aller Unreinheit und
sie heiligen. Die Heiligkeit Gottes ist nicht passiv, sondern dynamisch wirksam — sie trennt nicht nur
von Siinde, sondern flihrt zur Neuschopfung. Der heilige Name Gottes wird durch seine Macht zur
Umgestaltung offenbart. (Hesekiel 36,22-25; Jesaja 48,9-11; Jeremia 31,10; Maleachi 1,11)

Der neue Bund bringt ein neues Herz und einen neuen Geist — eine innere Verwandlung. Gott
verheifit seinem Volk, dass er thnen ein neues Herz geben und einen neuen Geist in ihr Inneres legen
wird. Das steinerne Herz, Symbol fiir Unempféanglichkeit und Rebellion, wird entfernt. Stattdessen
wird ein fleischernes Herz gegeben — lebendig, weich und bereit fiir Gottes Weisung. Der HERR sagt,
dass er seinen Geist in sie legen und bewirken wird, dass sie in seinen Satzungen wandeln. Diese

Ankiindigung beschreibt den innersten Kern des Neuen Bundes: nicht duflere Reform, sondern innere

Seite 119 von 155



Neuschopfung. Es ist nicht das Volk, das sich selbst veridndert, sondern Gott, der durch seinen Geist
wirksam wird. Die Einhaltung der Gebote geschieht nicht durch Gesetzesdruck, sondern durch eine
erneuerte Herzenshaltung. Die Umgestaltung des Menschen ist Werk gottlicher Gnade. Damit wird ein
neues Zeitalter geistlicher Erneuerung eingeleitet, das prophetisch bis in das messianische Reich weist.
(Hesekiel 36,26-27; Jeremia 31,31-34; Johannes 3,5-6; 2. Korinther 3,3-6)

Die Wiederherstellung Israels wird sichtbar, gesegnet und iiberflieBend sein. Die Wirkung des
neuen Bundes zeigt sich nicht nur geistlich, sondern auch im Leben des Volkes: Israel wird im Land
wohnen, von Gott bewahrt werden und ihm gehoren. Die Reinigung von aller Siinde bringt
Fruchtbarkeit, Fiille und Sicherheit mit sich. Der HERR kiindigt an, dass er sie von aller Missetat
befreien und die Stddte wieder bevolkern wird. Die verwiisteten Orte sollen wie ein Garten Eden
erscheinen. Die Volker, die einst Israel verspotteten, werden erkennen, dass der HERR selbst
gehandelt hat. Die VerheiBung endet mit einer Szene der liberflieBenden Fruchtbarkeit: Menschen
werden in Scharen zurlickkehren, wie eine heilige Herde, die zu den Festzeiten nach Jerusalem zieht.
Die Wiederherstellung ist umfassend — geistlich, sozial und national. Sie ist ein Zeichen fiir die Macht
und Treue Gottes. (Hesekiel 36,28-38; Jesaja 61,4-11; Amos 9,14-15; Romer 11,26-29)

Seite 120 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 36.1-38)

Zusammenfassung:

Hesekiel 36,1-38 markiert einen zentralen Wendepunkt vom Gericht zur umfassenden
Wiederherstellung Israels und entfaltet Gottes heilsgeschichtlichen Plan in klarer Zukunftsperspektive.
Zunéchst wird dem Land Israel selbst die Erneuerung zugesprochen, nachdem es lange Ziel von Spott
und Besitzanspriichen der Nationen war. Die Wiederherstellung geschieht nicht aufgrund der
Verdienste Israels, sondern allein um des Namens und der Heiligkeit Gottes willen. Gott kiindigt eine
nationale Sammlung aus den Nationen an und verbindet diese mit einer inneren geistlichen
Erneuerung. Das neue Herz und der neue Geist verdeutlichen, dass die zukiinftige Wiederherstellung
nicht nur duBerlich, sondern grundlegend innerlich sein wird. Gottes Geist befdhigt Israel zu
dauerhaftem Gehorsam, wodurch der Bundesbruch iiberwunden wird. Die Fruchtbarkeit des Landes
und der Wiederaufbau der Stadte bestdtigen die Realitét dieser VerheiBungen. Kapitel 37 vertieft die
Hoffnung durch das Bild der Totengebeine, das die nationale Wiederbelebung Israels aus volliger
Aussichtslosigkeit beschreibt. Die Vereinigung von Juda und Ephraim weist auf die zukiinftige Einheit
des Volkes unter einem davidischen Konig hin. Kapitel 38 erweitert den Horizont auf einen
endzeitlichen Angriff gegen das wiederhergestellte Israel. Gott selbst lenkt die Nationen in dieses
Geschehen, um seine Heiligkeit und Macht vor der ganzen Welt zu offenbaren. Der Abschnitt macht
deutlich, dass Israels Zukunft unter Gottes souverdnem Schutz steht und Teil eines grofleren

eschatologischen Plans ist.

Anwendungen:

Wiederherstellung griindet allein in Gottes Ehre. Der Text zeigt, dass Israels Erneuerung nicht
durch eigene Leistung bewirkt wird. Gott handelt um seines Namens willen. Diese Einsicht

unterstreicht die Gnade als Grundlage heilsgeschichtlichen Handelns.

Gott erneuert von innen nach auflen. Die VerheiBung des neuen Herzens und des neuen Geistes
zeigt, dass wahre Erneuerung geistlich beginnt. AuBere Ordnung folgt innerer Verinderung. Diese

Wahrheit verleiht der Hoffnung Tiefe und Bestidndigkeit.

Gottes Plan reicht bis ans Ende der Geschichte. Der angekiindigte Angriff auf Israel steht unter
gottlicher Kontrolle und dient der Offenbarung seiner Heiligkeit. Zukunft ist nicht offen, sondern von

Gott gelenkt. Diese Perspektive stirkt Vertrauen in Gottes souverdne Fiihrung der Geschichte.

Seite 121 von 155



14. Die Vision der Totengebeine und nationale Wiedergeburt
(37,1-28)

14.1. Auferweckung der Totengebeine - Wiederherstellung Israels
(37,1-14)

Die Totengebeine im Tal stehen fiir Israels Hoffnungslosigkeit in der Zerstreuung. Hesekiel wird
durch den Geist des HERRN in ein Tal voller sehr diirrer Totengebeine gefiihrt. Dieses Bild stellt den
duBersten Zustand der Hoffnungslosigkeit dar: keine Bewegung, kein Leben, keine Verbindung — nur
trockene, verstreute Knochen. Als Gott fragt, ob diese Gebeine leben konnen, antwortet Hesekiel:
~Herr, HERR, du weifit es!* Damit erkennt der Prophet, dass Leben allein aus gottlicher Initiative
kommen kann. Die Totengebeine symbolisieren das Haus Israel, das im Exil seine nationale und
geistliche Identitdt verloren hat. Der Zustand ist nicht nur menschlich aussichtslos, sondern auch
geistlich tot. Der HERR gibt Hesekiel den Auftrag, zu den Gebeinen zu weissagen — ein Zeichen, dass
das Wort Gottes selbst in den Zustand des Todes hineinspricht. Der HERR fragt nicht, wie grof3 die
Hoffnung ist, sondern kiindigt sein eigenes Handeln an. (Hesekiel 37,1-4; Klagelieder 3,18-26; Jesaja
49,14-16; Epheser 2,1)

Gottes Wort bringt Bewegung und Form, aber der Geist bringt Leben. Als Hesekiel zu den
Gebeinen weissagt, kommt es zu einem Gerdusch: Die Knochen riicken zusammen, Sehnen und
Fleisch entstehen, Haut bedeckt sie — doch es ist noch kein Leben in ihnen. Diese Phase zeigt, dass
duBere Wiederherstellung allein nicht geniigt. Die nationale FEinheit, duBerliche Ordnung oder
politische Riickkehr kann nicht das wahre Leben schaffen. Erst als Hesekiel auf Gottes Befehl hin zum
Geist weissagt, kommt der Odem in die Korper, und sie stehen auf — eine sehr grofle Schar. Der Geist
Gottes ist es, der Leben schafft, nicht Struktur oder Form. Diese doppelte Handlung — Wort und Geist
— zeigt, dass Gottes Wiederherstellung sowohl auf seiner Wahrheit als auch auf seiner lebendigen
Gegenwart basiert. Nur durch das Zusammenwirken beider kann echtes, geistliches Leben entstehen.
(Hesekiel 37,5-10; 1. Mose 2,7; Johannes 6,63; Romer 8,11)

Die Vision offenbart die nationale und geistliche Wiederherstellung Israels. Gott erklart, dass
diese Totengebeine das Haus Israel sind. Ihre Aussage: ,,Unsere Gebeine sind verdorrt, unsere
Hoffnung ist verloren, wir sind dahin* spiegelt Verzweiflung wider. Doch der HERR verheif3t, dass er
thre Griber o6ffnen und sie in ihr Land zuriickfithren wird. Diese Aussage geht iiber individuelle
Auferstehung hinaus und betrifft die kollektive nationale Wiederherstellung Israels. Der HERR

Seite 122 von 155



verheiflt, dass sein Geist in ihnen wohnen und sie leben werden. Diese Wiederbelebung ist kein
symbolischer Trost, sondern ein konkreter Heilsplan. Die Riickfiihrung nach Israel ist zugleich ein
Zeichen fiir geistliche Erneuerung. Die Verbindung von Land, Volk und Geist zeigt das umfassende
Ziel der Wiederherstellung: ein lebendiges, von Gott durchdrungenes Israel. (Hesekiel 37,11-14; Jesaja
26,19; Hosea 6,1-2; Sacharja 10,6)

Die Wiederherstellung dient der Erkenntnis der gottlichen Trewe und Macht. Der HERR
bekréftigt mehrfach: ,,Und ihr sollt erkennen, dass ich der HERR bin.* Diese Erkenntnis ist das Ziel
aller prophetischen Visionen und gottlichen Handlungen. Die Wiederherstellung Israels aus den
Gréabern der Zerstreuung wird zum Beweis der Treue Gottes zu seinen VerheiBBungen. Sie zeigt seine
Macht iiber Leben und Tod, {iber Geschichte und Nationen. Die Aussage ,,Ich habe es gesagt und
werde es tun* unterstreicht die Verldsslichkeit des gottlichen Wortes. Die Prophetie ist keine vage
Hoffnung, sondern ein festes Versprechen. Gottes Geist ist der Garant fiir Leben, seine VerheiBung der
Grund fiir Hoffnung. Die geistliche Wiedergeburt Israels ist ein Werk gottlicher Gnade und ein
Zeugnis fiir die Welt. (Hesekiel 37,13-14; Jesaja 43,1-7; Johannes 11,25-26; Romer 11,15)

14.2. Vereinigung von Juda und Israel unter einem Konig
(37,15-28)

Die beiden Holzer symbolisieren die Wiedervereinigung der geteilten Nation Israel. Der HERR
gebietet Hesekiel, zwei Holzer zu nehmen und sie zu beschriften: eines fiir Juda und die mit ihm
verbundenen Stidmme, das andere fiir Josef, also Ephraim, und die iibrigen Stdmme Israels. Diese
Holzer soll der Prophet in seiner Hand vereinen, sodass sie eins werden. Dieses Zeichen deutet auf die
zukiinftige Wiedervereinigung der zuvor geteilten Konigreiche hin. Nach der Reichsteilung unter
Rehabeam und Jerobeam waren Juda und Israel getrennte Nationen mit unterschiedlichen politischen
und geistlichen Wegen. Doch Gott kiindigt an, dass diese Spaltung aufgehoben wird. Es wird kein
zweigeteiltes Volk mehr geben, sondern ein geeintes Israel unter der Fiihrung Gottes. Die
Wiedervereinigung ist nicht Ergebnis politischer Verhandlungen, sondern gottliches Handeln. Das Volk
wird auf dem Boden Israels wohnen — dem Land, das Gott den Vitern verheilen hat. (Hesekiel
37,15-22; Jesaja 11,13; Jeremia 50,4-5; Sacharja 10,6)

Ein einziger Konig aus dem Haus Davids wird iiber das geeinte Volk herrschen. Der HERR
verheif3t, dass ,,mein Knecht David*“ Konig iiber das vereinte Israel sein wird. Diese Bezeichnung
verweist eindeutig auf den kommenden Messias, den Nachkommen Davids. Seine Herrschaft wird

nicht geteilt, sondern einheitlich, dauerhaft und gerecht sein. Das Volk wird unter seiner Leitung in den

Seite 123 von 155



Ordnungen Gottes leben, seine Satzungen bewahren und tun. Diese Beschreibung zeigt die innere
Verbindung zwischen politischer Wiederherstellung, geistlicher Erneuerung und messianischer
Konigsherrschaft. Die Riickkehr ins Land ist untrennbar verbunden mit der Anerkennung des
gottgesandten Konigs. Unter seiner Herrschaft wird das Volk in Einheit, Gerechtigkeit und Frieden
leben. Die Herrschaft des Messias erfiillt nicht nur nationale Erwartungen, sondern offenbart Gottes
endzeitlichen Heilsplan mit Israel. (Hesekiel 37,23-25; Jesaja 9,6-7; Jeremia 23,5-6; Lukas 1,32-33)

Gottes ewiger Bund sichert die bleibende Gegenwart und Heiligung seines Volkes. Der HERR
spricht von einem ,,ewigen Bund des Friedens”, den er mit Israel schlieBen wird. Dieser Bund
garantiert bleibende Wohnung, Segen und die Gegenwart Gottes unter seinem Volk. Das Heiligtum soll
in ihrer Mitte stehen, und Gott sagt: ,,Ich will ihr Gott sein, und sie sollen mein Volk sein.* Diese
Formulierung verweist auf den Hohepunkt der Heilsgeschichte: Gott wohnt unter seinem Volk, und
seine Heiligkeit pragt die Gemeinschaft. Die Nationen werden erkennen, dass der HERR Israel heiligt,
wenn sein Heiligtum in ihrer Mitte ist. Damit verbindet sich das Ende der Zerstreuung mit einer neuen
Qualitit geistlicher Ndhe. Der Bund ist nicht nur Wiederherstellung, sondern Erfiillung. Israel wird
dauerhaft in Beziehung zu Gott stehen, und die Welt wird seine Herrlichkeit erkennen. (Hesekiel
37,26-28; 2. Mose 29,45-46; Sacharja 2,10-11; Offenbarung 21,3)

Seite 124 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 37.1-28)

Zusammenfassung:

Hesekiel 37,1-28 entfaltet in zwei miteinander verbundenen Bildern die umfassende Wiederherstellung
Israels nach dem Gericht. Das Gesicht von den vertrockneten Gebeinen beschreibt den Zustand
volliger Hoffnungslosigkeit, in dem sich das Volk befindet. Durch Gottes Wort und Geist werden die
Gebeine gesammelt, belebt und aufgerichtet, was die nationale Wiederherstellung Israels aus dem Exil
ankiindigt. Diese Wiederbelebung ist ausschlieBlich gottliches Handeln und nicht das Ergebnis
menschlicher Initiative. Die Erkldrung der Vision macht deutlich, dass es um das ganze Haus Israel
geht, das Gott wieder ins Land bringen wird. Der zweite Teil des Kapitels beschreibt die Vereinigung
von Juda und Ephraim zu einem Volk unter einem Konig. Diese Einheit hebt die historische Spaltung
auf und verweist auf eine zukiinftige, dauerhafte nationale Wiederherstellung. Ein davidischer Hirte
wird als Herrscher eingesetzt, unter dessen Leitung Gehorsam und Frieden herrschen. Gottes Bund des
Friedens wird als ewig beschrieben und schliet bleibende Gemeinschaft ein. Heiligtum und
Gegenwart Gottes stehen im Zentrum dieser erneuerten Ordnung. Die Nationen sollen durch Israels
Wiederherstellung Gottes Heiligkeit erkennen. Der Abschnitt verbindet nationale, geistliche und
messianische Aspekte zu einer geschlossenen heilsgeschichtlichen Perspektive. Hesekiel 37 zeigt, dass

Gott Leben aus volliger Aussichtslosigkeit schafft und seine VerheiBungen zuverléssig erfiillt.

Anwendungen:

Gott schafft Leben aus volliger Hoffnungslosigkeit. Der Text zeigt Israel als geistlich und national
tot. Wiederherstellung geschieht allein durch Gottes Wort und Geist. Diese Einsicht betont Gottes

souverdne Schopfermacht.

Wiederherstellung zielt auf Einheit unter gottlicher Herrschaft. Die Vereinigung der Stdimme hebt
alte Spaltungen auf. Gottes Losung ist nicht Kompromiss, sondern Ordnung unter dem von ihm

eingesetzten Hirten. Diese Wahrheit ordnet Hoffnung heilsgeschichtlich ein.

Gottes Verheilungen miinden in bleibende Gemeinschaft. Der Bund des Friedens und Gottes
Gegenwart stehen im Mittelpunkt der Zukunft. Wiederherstellung ist mehr als Riickkehr, sie ist

erneuerte Beziehung. Diese Perspektive verbindet VerheiBung, Messias und Reich Gottes.

Seite 125 von 155



15. Gog und Magog - Endzeitlicher Angriff und Gottes Sieg
(38,1-39,29)

15.1. Angriff Gogs und gottliches Eingreifen (38,1-23)

Gog, der Fiirst von Magog, wird als endzeitlicher Feind Israels vorgestellt. Der HERR richtet sein
Wort an Gog, den Fiirsten von Rosch, Meschech und Tubal. Diese Namen deuten auf Volker aus dem
duBersten Norden hin und stehen symbolisch fiir eine gewaltige, feindliche Macht, die in der Endzeit
gegen Israel heraufziehen wird. Gott selbst spricht Gog an und sagt, dass er ihn ziehen lassen wird —
allerdings nicht als Zeichen gottlicher Zustimmung, sondern als Ausdruck seiner souverdnen Lenkung.
Der HERR lenkt die Geschichte so, dass selbst die Rebellion der Volker letztlich seinem Plan dient.
Gog wird mit einem groflen Heer, bestehend aus vielen Nationen, gegen das wiederhergestellte Israel
heranziehen. Diese prophetische Ankiindigung beschreibt nicht eine historische Invasion, sondern ein
endzeitliches Szenario, das Gottes Gericht und Herrschaft offenbart. Der Gegner tritt nicht zufallig auf,
sondern ist Teil des gottlich gesteuerten Geschehens. (Hesekiel 38,1-9; Offenbarung 20,7-9; Psalm
2,1-6; Spriiche 21,1)

Charles C. Ryrie, der evangelikale Bibellehrer, Theologe und Autor der Ryrie Study Bible,
erkldrt zu Hesekiel 38,2, dass der Ursprung des Namens Gog nicht eindeutig gekldrt ist, er
aber wahrscheinlich den Herrscher iiber das Volk von Magog bezeichnet. Magog wurde vom
jlidischen Historiker Flavius Josephus mit dem Land der Skythen identifiziert — dem Gebiet
nordlich und nordostlich des Schwarzen Meeres sowie ostlich des Kaspischen Meeres, heute
etwa Russland, die Ukraine und Kasachstan. Der Name Rosh wird von Ryrie mit dem Gebiet
des heutigen Iran in Verbindung gebracht, wihrend Meschech und Tubal auf Regionen im
heutigen Tiirkei hindeuten. Diese geografischen Beziige sollen die Herkunft der Heere
beschreiben, die im Endgericht gegen Gottes Volk auftreten (Ryrie, 1995, S. 1323).

John F. MacArthur, der Bibellehrer, Pastor und Herausgeber des MacArthur Bible
Commentary, erklirt zu Hesekiel 38,2, dass der Name Gog zwar als Eigenname erscheint (zum
Beispiel in 1. Chronik 5,4), in der Septuaginta aber auch fiir Feindgestalten wie Agag (4. Mose
24,7) und Og (5. Mose 3,1) gebraucht wird. Dies deutet darauf hin, dass ,,Gog“ — obwohl
urspriinglich ein Eigenname — zur Bezeichnung des letzten Gegners Gottes und seines Volkes
wurde. MacArthur betont, dass der Name vermutlich die Bedeutung , ,der Hohe* oder ,, der

Oberste “ trigt, was im Zusammenhang mit dem Feindbild in 4. Mose 24,7 steht.

Seite 126 von 155



In der prophetischen Darstellung bezieht sich ,,Gog* auf einen Fiirsten aus dem Land
Magog, der als letzter Antichrist auftritt. Spdter wird dieselbe Bezeichnung in Offenbarung
20,8 wieder aufgegriffen, wo ,,Gog und Magog*“ symbolisch eine weltweite Erhebung gegen
Jerusalem, sein Volk und den Messiaskonig darstellen. Dieser Angriff kommt nicht nur aus dem
Norden, sondern von ,,den vier Enden der Erde*“, wenn am Ende des Tausendjihrigen Reiches
die Siinder gegen die Heiligen in der geliebten Stadt Jerusalem kdimpfen. In dieser letzten
Auseinandersetzung wird einzig gottliches Feuer als Waffe eingesetzt, was den Hohepunkt des
letzten feindlichen Aufbegehrens gegen Gott und seine Heiligen markiert. Es folgt das letzte
Gericht iiber alle Gottlosen (Offenbarung 20,11-15) und die Schaffung des ewigen,
stindenlosen Zustandes (Offenbarung 21,1).

MacArthur erklirt weiter, dass die Formulierung ,,der Fiirst von Rosh, Meschech und
Tubal“ besser zu verstehen sei als ,,Oberster Fiirst von Meschech und Tubal“, weil ,,Rosh“ im
Hebrdischen meist ein Adjektiv ,,Oberster* ist und in der gesamten Schrift aufler in Hesekiel
38-39 nicht als eigenes Volk genannt wird. Meschech und Tubal waren antike Volker, die auf
assyrischen Denkmdlern als Mushki (Mushku) und Tubali (Tabal) bezeugt sind und im Gebiet
der heutigen Tiirkei lagen. Insgesamt zeigt MacArthur, dass ein oberster Fiirst — der Feind
Gottes — eine Koalition von Nationen gegen Jerusalem fiihren wird und dass die folgenden
Kapitel Hesekiels die Zerstorung dieser Streitmacht detailliert schildern (MacArthur, 2005, S.
Hesekiel 38,2).

Der Angriff Gogs erfolgt gegen ein friedliches, wiederhergestelltes Israel. Gog plant seinen Angriff
gegen ein Volk, das ,,sorglos wohnt*“, ohne Mauern, Riegel und Tore. Diese Beschreibung betont den
Zustand von Frieden und Sicherheit im Land, wie er im messianischen Reich herrschen wird. Gog will
Beute machen, Reichtum rauben und das Land unterdriicken. Dabei wird er von vielen Nationen
unterstiitzt, die ebenfalls auf Gewinn aus sind. Die Kontraste konnten nicht gréer sein: Ein Volk, das
im Segen Gottes lebt, wird von einer Koalition feindlicher Volker herausgefordert. Der HERR lésst zu,
dass dieser Angriff geschieht, doch nicht um sein Volk zu vernichten, sondern um seine Macht und
Gerechtigkeit zu offenbaren. Der scheinbar unaufhaltsame Feind wird zur Biihne gottlicher
Machterweisung. Israel ist nicht schutzlos, weil es unvorbereitet ist, sondern weil der Schutz durch den
HERRN selbst gewidhrt wird. (Hesekiel 38,10-16; Jesaja 54,14-17; Sacharja 2,8-9; Offenbarung 19,19)

Gott greift mit kosmischen und direkten Mitteln in das Weltgeschehen ein. Der HERR erklirt,
dass sein Zorn entbrennen wird, wenn Gog gegen Israel heranzieht. Dann wird es ein grof3es Beben
geben, das Himmel, Erde, Berge, Tiere und Menschen erschiittert. Feindschaft wird unter Gogs Heeren
aufkommen, sodass sie sich gegenseitig bekdmpfen. Gott wird auch mit Pest, Blut, Regen, Hagel,

Feuer und Schwefel gegen sie kdmpfen. Diese dramatische Beschreibung unterstreicht, dass das

Seite 127 von 155



gottliche Eingreifen nicht symbolisch, sondern real, furchterregend und unwiderstehlich sein wird. Es
ist ein Eingreifen, das nicht nur Israel schiitzt, sondern alle Nationen erschiittert. Die kosmischen
Elemente betonen die gottliche Allmacht. Niemand kann sich dem Gericht entziehen. Die endzeitliche
Auseinandersetzung wird nicht durch menschliche Mittel entschieden, sondern durch das Eingreifen
des Schopfers selbst. (Hesekiel 38,17-22; Joel 3,16; Nahum 1,5-6; Oftfenbarung 16,18-21)

Gottes Eingreifen dient seiner Verherrlichung vor den Nationen. Der letzte Vers des Kapitels fasst
das Ziel des gesamten Geschehens zusammen: ,,So will ich mich grof8 und heilig erweisen und mich
vor den Augen vieler Volker kundtun, und sie sollen erkennen, dass ich der HERR bin.* Diese
Formulierung zeigt, dass das Gericht iiber Gog nicht primir ein Strafakt ist, sondern eine Offenbarung
des heiligen Gottes. Seine Grof3e, Heiligkeit und Souverdnitit werden vor den Volkern sichtbar. Der
endzeitliche Angriff wird zum Anlass fiir gottliche Offenbarung. Die Nationen, die einst ldsterten,
werden erkennen, wer Gott ist. Israel wird bestétigt, der Name Gottes geheiligt, und die Welt mit
gottlicher Wahrheit konfrontiert. Die Eskalation menschlicher Rebellion fiihrt letztlich zur
Verherrlichung Gottes. Der HERR ist nicht nur der Gott Israels, sondern der Herr aller Geschichte.
(Hesekiel 38,23; Jesaja 45,22-24; Habakuk 2,14; Offenbarung 11,15)

15.2. Vernichtung der Feinde und Reinigung Israels (39,1-29)

Gog wird von Gott selbst besiegt und o6ffentlich zur Schau gestellt. Der HERR kiindigt erneut an,
dass er Gog, den Fiirsten von Rosch, Meschech und Tubal, gegen Israel herfiihren wird. Doch dieses
Mal liegt der Schwerpunkt auf seiner volligen Niederlage. Gott wird Gog auf die Berge Israels
schlagen, ihn samt seinen Heeren vernichten und seine Waffen zerstreuen. Die Vogel des Himmels und
die Tiere des Feldes werden zur Fressergesellschaft eingeladen — ein Bild vollstindigen Gerichts und
offentlicher BloBstellung. Dieses Gericht ist nicht verborgen, sondern ein demonstratives Zeichen
gottlicher Macht. Gog, der sich iiberhebt, wird in den Tod geworfen wie ein Tier. Die Niederlage
erfolgt nicht durch Israels Heer, sondern durch gottliche Intervention. Gott wird durch diesen Akt
seinen Namen heiligen und sich den Nationen als der allein wahre Herr offenbaren. (Hesekiel 39,1-6;
Jesaja 37,36; Offenbarung 19,17-21; Psalm 76,4-10)

Das Land wird gereinigt durch die Beseitigung der Leichen und Waffen Gogs. Nach der Schlacht
miissen die Israeliten sieben Monate lang damit beschiftigt sein, die Leichen zu begraben, um das
Land zu reinigen. Ein spezielles Tal, das ,,7al der Schar von Gog*, wird als Begrabnisstitte benannt.
Sogar Mianner werden ausgesandt, um das Land systematisch zu durchsuchen. Diese Reinigung dient

nicht nur der Hygiene, sondern symbolisiert die vollige Beseitigung des Bosen. Auch die Waffen

Seite 128 von 155



werden sieben Jahre lang als Brennmaterial genutzt. Die Zahl Sieben weist auf Vollstdndigkeit und
gottliche Ordnung hin. Alles, was mit dem Angriff verbunden ist, wird restlos entfernt. Die gereinigte
Erde steht fiir das Ende feindlicher Bedrohung und die Wiederherstellung géttlicher Ordnung. Das
Volk Israel ist nicht mehr passives Opfer, sondern Teil der Vollendung gottlicher Gerechtigkeit.
(Hesekiel 39,7-16; 4. Mose 19,11-13; Jesaja 65,25; Offenbarung 21,27)

Die Niederlage Gogs offenbart Gottes Heiligkeit unter den Nationen. Der HERR erklért, dass er
sich durch Gog vor vielen Nationen verherrlichen wird. Der Zweck des Gerichts liegt in der
Offenbarung seiner Heiligkeit. Der Name Gottes wird kiinftig nicht mehr entheiligt, sondern gefiirchtet
und geachtet sein. Israel soll erkennen, dass der HERR ihr Gott ist — auch in der Riickschau auf die
Zeit der Verbannung. Die Nationen werden erkennen, dass Israel wegen seiner Untreue in die
Verbannung gefiihrt wurde, nicht wegen gottlicher Ohnmacht. Jetzt aber hat Gott sich ihrer erbarmt,
sie gesammelt und sie nicht mehr verlassen. Die Geschichte Israels dient der Offenbarung gottlicher
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Der Angriff Gogs endet nicht in der Zerstorung Israels, sondern in
der weltweiten Anerkennung der Herrlichkeit Gottes. (Hesekiel 39,17-24; Psalm 79,9-10; Jesaja 5,16;
Hesekiel 20,41-44)

Gott giefit seinen Geist iiber Israel aus und verspricht bleibende Gemeinschaft. Der Schluss des
Kapitels bringt eine Wende zur geistlichen Wiederherstellung. Der HERR verspricht, dass er den Geist
iiber das Haus Israel ausgieBen wird. Damit verbindet sich die nationale Riickfithrung mit innerer
Erneuerung. Gott wird nicht mehr das Angesicht vor seinem Volk verbergen. Diese Aussage steht im
Gegensatz zur bisherigen Erfahrung der Verwerfung und Verborgenheit. Die neue Gemeinschaft ist
dauerhaft, durch Gottes Gegenwart im Geist geprdgt und unaufloslich. Die AusgieBung des Geistes
steht in Verbindung mit der Erwartung des Neuen Bundes und des messianischen Zeitalters. Der Geist
bewirkt Erneuerung, Erkenntnis und Beziehung. Israel wird in einer neuen Qualitdt mit Gott leben —
gereinigt, versdhnt und erfiillt. (Hesekiel 39,25-29; Joel 3,1-2; Sacharja 12,10; Romer 11,25-27)

Seite 129 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 38.1-39.29)

Zusammenfassung:

Hesekiel 38,1-39,29 beschreibt einen endzeitlichen Angriff der Nationen unter der Fithrung von Gog
gegen das wiederhergestellte Israel und ordnet dieses Ereignis klar in Gottes souverdnen Heilsplan ein.
Der Angriff erfolgt nicht zuféllig, sondern unter gottlicher Zulassung und Lenkung, um Gottes Macht
und Heiligkeit vor den Nationen zu offenbaren. Israel wird dabei als sicher wohnendes Volk
dargestellt, das nicht aus eigener militdrischer Stirke lebt, sondern unter géttlichem Schutz steht. Gog
und seine Verbiindeten handeln aus Hochmut und Beutegier, ohne zu erkennen, dass sie selbst
Werkzeuge in Gottes Hand sind. Das Gericht Gottes erfolgt unmittelbar und iibernatiirlich durch
Naturgewalten, gegenseitige Vernichtung und goéttliches Eingreifen. Die vollige Niederlage der
angreifenden Michte macht deutlich, dass keine Koalition Gottes Heilsplan authalten kann. Kapitel 39
betont die umfassende Sduberung des Landes und die offentliche Zurschaustellung géttlicher
Gerechtigkeit. Der lange Zeitraum der Reinigung unterstreicht die historische Realitét und Tragweite
des Geschehens. Ziel des Gerichts ist ausdriicklich die Erkenntnis Gottes unter den Nationen und in
Israel selbst. Gottes Handeln fiihrt zur endgiiltigen Wiederherstellung der Beziehung zu seinem Volk.
Israel wird nicht mehr beschiamt, sondern dauerhaft unter Gottes Gunst gestellt. Der Abschnitt endet
mit der Zusage, dass Gott seinen Geist liber das Haus Israel ausgiefit. Hesekiel 38-39 verbindet Gericht
iiber die Nationen mit der endgiiltigen Sicherung von Israels Zukunft im Rahmen des gottlichen

Heilsplans.

Anwendungen:

Gott lenkt auch endzeitliche Konflikte souverin. Der Text zeigt, dass selbst globale Angriffe nicht
auBBerhalb gottlicher Kontrolle stehen. Geschichte folgt keinem Zufall, sondern gottlicher Fiihrung.

Diese Einsicht stirkt Vertrauen in Gottes Souveranitat.

Gottlicher Schutz ersetzt menschliche Sicherheit. Israel lebt ohne eigene militirische Absicherung,
aber unter Gottes Bewahrung. Sicherheit entsteht nicht aus Stirke, sondern aus Gottes Gegenwart.

Diese Wahrheit relativiert menschliche Machtkonzepte.

Gericht dient der Offenbarung Gottes. Das endzeitliche Eingreifen Gottes hat ein klares Ziel: die
Erkenntnis seiner Heiligkeit. Gottes Handeln ist offenbarend, nicht nur strafend. Diese Perspektive

verbindet Eschatologie und Gotteserkenntnis.

Seite 130 von 155



Teil S: Die Vision des zukiunftigen Tempels und Reiches
(Hesekiel 40-48)

16. Der zukiunftige Tempel (40,1-43,27)

16.1. Mafle und Aufbau des Tempels (40,1-42,20)

16.1.1. Einleitung zur Vision und Zeitangabe (40,1-4)

Die Tempelvision beginnt mit einer prizisen Zeitangabe und kniipft an die historische Realitit
an. Der Prophet Hesekiel nennt das genaue Datum dieser Vision: ,,/m fiinfundzwanzigsten Jahr unserer
Wegfiihrung, im Anfang des Jahres, am zehnten Tag des Monats“. Diese Zeitangabe entspricht dem
jidischen Neujahrsbeginn (am 10. Nisan), etwa 573 v. Chr. Damit liegt sie exakt 14 Jahre nach der
Zerstorung Jerusalems durch die Babylonier. Die prizise Datierung zeigt, dass die Vision keine
zeitlose Allegorie ist, sondern eine konkrete heilsgeschichtliche Offenbarung. Die gottliche
Offenbarung steht in einem realen, historischen Rahmen und richtet sich an ein Volk in der
Zerstreuung. Die Erwdhnung des ,zehnten Tages* erinnert zudem an die Vorbereitung auf das
Passahfest und verweist somit indirekt auf Erlosung und Neuanfang. Gott spricht zu seinem Volk nicht
im Triumph, sondern in der Zeit der Zerstreuung — und gibt Hoffnung durch eine verheiflene Zukunft.
(Hesekiel 40,1; 2. Mose 12,3; Klagelieder 5,19-22; Jesaja 43,18-19)

Ein Engel als himmlischer Fiihrer zeigt Hesekiel das zukiinftige Heiligtum. Hesekiel wird durch
eine Vision in das Land Israel gefiihrt und auf einen sehr hohen Berg gebracht, wo er eine an eine Stadt
erinnernde Bauanlage sieht. Dort begegnet ihm ein Mann, der wie Erz glidnzt — er hélt eine Messschnur
und einen Messstab in der Hand. Dieser Mann ist ein himmlischer Bote, der als Beauftragter Gottes
den Tempel zeigen und vermessen wird. Die ganze Vision wird dadurch als gottlich-autoritativ
legitimiert. Der Bote spricht Hesekiel direkt an: Er soll genau schauen, horen und aufmerken, denn er
wurde dorthin gebracht, um alles zu sehen und dem Haus Israel zu berichten. Diese Einleitung zeigt,
dass die kommende Tempelbeschreibung keine architektonische Skizze ist, sondern eine heilige
Offenbarung mit geistlicher Bedeutung. Hesekiel fungiert nicht als Planer, sondern als Prophet und
Zeuge gottlicher Zukunftspline. (Hesekiel 40,2-4; Offenbarung 21,10-15; Sacharja 2,5-9; Amos 7,7-9)

Seite 131 von 155



Barry Rubin, messianisch-jiidischer Bibelwissenschaftler, erklirt zu Hesekiel 40,3, dass die
Kapitel 40-48 eine umfassende Vision von einem zukiinftigen Tempel enthalten, der sich weder
mit dem salomonischen noch dem nach-exilischen Tempel identifizieren ldsst. Rubin sieht darin
eine prophetische Beschreibung eines zukiinftigen, im messianischen Konigreich errichteten
Tempels mit wiederhergestelltem Priestertum und Opfersystem. Er zitiert Rabbi S. Fisch, der in
dieser Tempelvision eine messianische Verheifsung sieht, die letztlich durch den Vorldufer des

Messias, den Propheten Elija, angekiindigt wird (Rubin, 2016, S. 773).

16.1.2. Das ostliche Tor und die Maf3e des dulleren Vorhofs (40,5-27)

Die Messung der Mauern und Tore betont gottliche Ordnung und Unantastbarkeit. Der
himmlische Bote beginnt mit der Messung einer Mauer, die den ganzen Tempelbereich umgibt. Diese
Mauer symbolisiert die Abgrenzung des Heiligen vom Unheiligen. Ihre Hohe und Dicke zeigen nicht
nur Schutzfunktion, sondern auch Trennung. Gott macht durch die genaue Vermessung deutlich, dass
der Zugang zu seiner Gegenwart nicht beliebig, sondern geordnet und heilig ist. Danach werden die
Malle des Osttors beschrieben — mit Pfeilern, Nischen fiir Wichter, einem Vorraum und Tiiren. Diese
architektonischen Details zeigen die Sorgfalt, mit der jeder Aspekt des Tempels von Gott geplant ist.
Die Symmetrie und Proportionen betonen, dass nichts dem Zufall {iberlassen bleibt. Der Zugang zum
Tempel erfolgt durch bewachte Tore, die Reinheit und Kontrolle symbolisieren. Heiligkeit beginnt mit
klaren Grenzen. (Hesekiel 40,5-16; Psalm 93,5; Jesaja 52,11; 1. Korinther 14,33)

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, nennt zu Hesekiel 40,5
insgesamt fiinf Deutungsansdtze fiir die Visionen des Tempels in den Kapiteln 40-48, die in der

Auslegungsgeschichte viele Fragen aufgeworfen haben:

1. Salomos Tempel: Einige Ausleger dachten, die Vision beschreibe den Tempel
Salomos vor seiner Zerstorung durch Babylon im Jahr 586 v. Chr. Diese Sicht ist jedoch nicht
moglich, da es zu viele Abweichungen gegeniiber den Berichten in 1. Konige 6-7 und 2.
Chronik 3—4 gibt. Mafle, Aufbau und Ausstattung weichen deutlich ab, und auch zentrale
Elemente wie die Bundeslade fehlen. Zudem ist die gesamte Anlage bei Hesekiel grofier und

komplexer. Dies spricht klar gegen eine ldentifikation mit dem salomonischen Tempel.

2. Wiederherstellungstempel im 6. Jahrhundert v. Chr.: Manche meinen, Hesekiel

beschreibe den Tempel, der nach dem EXxil unter Serubbabel errichtet wurde. Auch diese

Seite 132 von 155



Erkldrung passt nicht, da die Details bei Hesekiel erheblich von dem tatsdchlich erbauten

Tempel abweichen.

3. Ideeller Tempel: Andere sehen in der Vision eine symbolische oder geistliche
Darstellung eines Tempels, der nie verwirklicht wurde. Diese Deutung erkldrt jedoch nicht die

detaillierte Beschreibung, die sich iiber viele Kapitel erstreckt.

4. Tempel als Bild fiir die Gemeinde: Nach einer weiteren Sichtweise handelt es sich um
ein Bild fiir die neutestamentliche Gemeinde und ihre Segnungen in der gegenwdrtigen
Heilszeit. Doch auch diese Auslegung wird dem reichen Symbolismus und der spezifischen

Ausrichtung der Vision auf Israel nicht gerecht.

5. Tempel im Tausendjihrigen Reich: Scofield sieht die iiberzeugendste Erkldrung
darin, dass es sich um den zukiinftigen Tempel im messianischen Friedensreich
(Tausendjdhriges Reich) handelt. Im Zusammenhang der prophetischen Verheiffungen —
besonders nach der Wiederherstellung und Umkehr Israels — und im Lichte weiterer
Schriftstellen (Jesaja 66, Hesekiel 36,14) steht diese Deutung im Einklang mit Gottes Heilsplan
fiir das Volk Israel. (Scofield, 2015, S. 987).

Die Dreifachstruktur der Tore deutet auf Priifstationen vor dem Eintritt hin. Jedes der Tore —
insbesondere das Osttor — weist drei Nischen fiir Wachter auf jeder Seite auf, zusammen mit Pfeilern
und einer gedeckten Vorhalle. Diese Struktur erinnert an eine Art Prozessionsweg oder geistliche
Priifung. Wer in das Heiligtum eintreten will, durchlduft mehrere Stationen. Die Anordnung betont die
Vorbereitung auf die Begegnung mit dem Heiligen. Es ist kein direkter, sondern ein vermittelter
Zugang. Diese Symbolik kann geistlich auf die Reinigung, das Nachdenken und das Priifen vor dem
Eintritt in Gottes Gegenwart hinweisen. In der Endzeit wird Heiligkeit nicht abgeschwicht, sondern
strukturell geschiitzt und betont. Die Tore mit ihren Details sind Ausdruck der Sorgfalt, mit der der
Zugang zu Gott geregelt wird. Auch im messianischen Zeitalter bleibt die Heiligkeit Gottes
unverdndert. (Hesekiel 40,6-16; Psalm 15,1-2; Jesaja 33,14-16; Johannes 10,9)

Der éduflere Vorhof ist Raum der Begegnung fiir ein gereinigtes Volk. Nachdem das Osttor
vermessen wurde, beschreibt der Text, wie der dullere Vorhof aussieht. Auch hier finden sich weitere
Tore — nach Norden und Siiden — mit identischen MafBlen, was auf die Einheitlichkeit gottlicher
Ordnung hinweist. Der Vorhof selbst ist durch Kammern und Umginge strukturiert. Er dient als erster
heiliger Raum, zu dem das Volk Zutritt hat. Hier findet die erste Stufe der Anndherung an das
Heiligtum statt. Der &duBlere Vorhof ist Ort der Sammlung, des Horens, der Vorbereitung. Auch im
zukiinftigen Tempel gibt es verschiedene Zonen der Heiligkeit, die schrittweise durchschritten werden.

Der dulere Vorhof betont, dass Gottes Gegenwart zugénglich, aber nicht beliebig ist. Die Gliederung

Seite 133 von 155



des Vorhofs zeigt: Gemeinschaft mit Gott beginnt mit geordneter Ndhe, nicht mit Vertraulichkeit.
(Hesekiel 40,17-27; 2. Mose 27,9-18; Jesaja 56,6-7; Hesekiel 44,19)

16.1.3. Der innere Vorhof und die Zuginge (40,28-47)

Der innere Vorhof betont die zunehmende Nihe zur Heiligkeit Gottes. Hesekiel wird durch die
Tore zum inneren Vorhof gefiihrt, der noch stérker als heiliger Raum markiert ist. Auch hier erscheinen
die Tore in identischer Struktur, doch ihre Lage und Funktion unterstreichen die gesteigerte Nidhe zur
Gegenwart Gottes. Der Zugang wird enger, kontrollierter und strukturierter. Zwischen dullerem und
innerem Vorhof liegt ein Bereich der Zubereitung, in dem die Priester Tieropfer vorbereiten. Diese
Anordnung zeigt, dass Anndherung an Gott nur durch Vermittlung und Reinigung geschehen kann. Die
Architektur selbst predigt eine Theologie der Heiligkeit. Die Stufen zur Gegenwart Gottes sind nicht
Ausdruck von Trennung, sondern von Vorbereitung. Wer in den inneren Vorhof eintritt, hat sich dem
Dienst und der Anbetung unterstellt. (Hesekiel 40,28-37; 2. Mose 30,18-20; Psalm 24,3-6; Maleachi
3,3-4)

Die Anordnung der Altire betont das Zentrum priesterlichen Dienstes. Im inneren Vorhof
beschreibt Hesekiel Kammern fiir die Sénger, einen Opfertisch aus Stein und spezifische Orte fiir die
Opferbereitung. Besonders hervorgehoben wird der Bereich, in dem die Brandopfer, Siindopfer und
Schuldopfer zubereitet werden. Die Platzierung dieser Einrichtungen zeigt, dass der priesterliche
Dienst der Mittelpunkt dieses Bereichs ist. Hier geschieht die eigentliche Vermittlung zwischen Volk
und Gott. Der Opferdienst steht im Zentrum des Tempellebens und macht deutlich, dass Heiligkeit
nicht nur Zustand, sondern fortwihrender Vollzug ist. Gott richtet seinen Tempel nicht nur zur Schau,
sondern zur stindigen Anbetung und Versohnung ein. Die Architektur dient dem kultischen Leben,
nicht der Reprisentation. Inmitten heiliger Riume geschieht konkrete geistliche Arbeit. (Hesekiel
40,38-47; 3. Mose 1,1-9; Hebréer 9,6-9; Hesekiel 43,18-27)

16.1.4. Die Tempelhalle, das Heiligtum und das Allerheiligste
(40,48-41,26)

Die Halle und das Heiligtum sind Ubergang und Zugang zur gottlichen Gegenwart. Der Weg ins
Zentrum des Tempels beginnt mit der Halle — ein Vorraum mit Sdulen und Treppen. Dieser Raum ist

architektonisch zwischen dem Vorhof und dem eigentlichen Heiligtum angesiedelt. Die Halle fungiert

Seite 134 von 155



als Vorbereitung und Ubergang zur heiligsten Zone. Danach wird das Heiligtum selbst beschrieben:
rechteckig, mit dicken Mauern und mehrfachen Tiirrahmen, die auf die gestufte Heiligkeit hinweisen.
Dieser Bereich war nur den Priestern zuginglich. Die Malle, Formen und Ordnungen betonen: Zugang
zu Gott ist moglich, aber nicht beliebig. Die Heiligkeit des Ortes spiegelt die Heiligkeit Gottes wider.
Selbst der Raum spricht von Ehrerbietung, Ordnung und Trennung. Die Halle, als Schwelle zwischen
Profanem und Heiligem, erinnert an die Notwendigkeit geistlicher Vorbereitung vor jeder Begegnung
mit dem Herrn. (Hesekiel 40,41-48.,4; 2. Mose 40,1-9; Psalm 96,9; Hebréer 10,19-22)

Das Allerheiligste wird als Zentrum goéttlicher Gegenwart beschrieben. Das Allerheiligste, das
hinter dem Heiligtum liegt, wird in seiner Abgeschlossenheit und Einfachheit beschrieben. Es ist
quadratisch, verborgen und besonders geschiitzt — Symbol des hochsten Ortes der gottlichen
Gegenwart. Keine Einrichtung wird erwdhnt, kein Licht, kein Zugang — nur Malle und Abgrenzung.
Diese Niichternheit betont die Unverfiigbarkeit und Erhabenheit Gottes. Der Ort erinnert an das
Allerheiligste der Stiftshiitte und des salomonischen Tempels, doch es fehlt die Bundeslade. Damit
wird deutlich: Die Gegenwart Gottes ist nicht an ein Objekt gebunden, sondern an seine Verheiung.
Das Allerheiligste zeigt, dass Gott mitten unter seinem Volk wohnt, aber zugleich der vollig Andere
bleibt. Die Heiligkeit dieses Raumes fordert Ehrfurcht, Trennung und Anbetung. (Hesekiel 41,1-4; 2.
Mose 25,10-22; 1. Konige 6,19-20; Jesaja 57,15)

Wandverzierungen und Struktur offenbaren die geistliche Ausrichtung des Heiligtums. Die
Innenwénde des Heiligtums sind mit Cherubim und Palmen verziert — Symbole fiir Gottes Gegenwart
und Leben. Die Cherubim stehen fiir gottliche Wacht und Heiligkeit, die Palmen fiir Fruchtbarkeit und
Segen. Diese Bildsprache macht deutlich, dass das Heiligtum nicht nur Raum, sondern geistliche
Wirklichkeit ist. Das Gotteshaus spiegelt den Charakter des HERRN wider: gerecht, heilig, lebendig.
Die genaue Anordnung der Fenster, Tirrahmen und Raume zeigt, dass selbst die kleinsten Details
gottlich geordnet sind. Es gibt Seitengemédcher, Galerien und besondere Malle, die die Struktur
gottlicher Heiligkeit untermauern. Alles dient dem Zweck, dass Gott inmitten eines heiligen Volkes
wohnt. Die Dekoration ist kein Schmuck, sondern Theologie in Stein. (Hesekiel 41,5-26; 2. Mose
26,1-37; Psalm 29,9; Offenbarung 4,6-8)

Seite 135 von 155



16.1.5. Die Priesterkammern und das Mal} des Tempelbezirks
(42,1-20)

Die Priesterkammern sind heilige Riume fiir Dienst, Gemeinschaft und Verwaltung. Hesekiel
wird zu den Raumen gefiihrt, die ausdriicklich den Priestern vorbehalten sind. Diese Kammern
befinden sich an den Seiten des inneren Vorhofs und dienen zur Aufbewahrung der heiligen
Opfergaben, zur Mahlzeit nach dem Opfer und zur Vorbereitung des Dienstes. Der Text hebt hervor,
dass hier heilige Speisen gegessen und heilige Kleider abgelegt werden, bevor die Priester wieder ins
Volk treten. Diese rdumliche Trennung und Funktion verdeutlicht, dass der priesterliche Dienst nicht
nur ein Offentlicher Akt ist, sondern eine durch Heiligkeit bestimmte Lebensweise voraussetzt. Der
Dienst am Heiligtum beginnt im Verborgenen, in der Absonderung und Reinigung. Auch im
zukiinftigen Tempel bleibt die klare Ordnung zwischen Priesterschaft und Volk bestehen — nicht als
soziale Trennung, sondern als geistliche Schutzordnung. (Hesekiel 42,1-14; 2. Mose 28,1-43; 3. Mose
10,10; Maleachi 2,7)

Die riumliche Struktur spiegelt gottliche Heiligkeit und Ordnung wider. Die Kammern der
Priester befinden sich in mehreren Stockwerken, mit einer durchdachten Anordnung und funktionaler
Verbindung zum Heiligtum. Thre Malle sind exakt angegeben, ihre Nutzung klar zugewiesen. Diese
architektonische Struktur ist Ausdruck gottlicher Ordnung. Heiligkeit ist nicht nur ein moralischer
Begriff, sondern driickt sich auch in raumlicher und funktionaler Ordnung aus. Die genaue Trennung
zwischen dem, was heilig, und dem, was gewohnlich ist, zieht sich durch alle Details. Die Verwaltung
der Opfergaben, das An- und Ablegen der Kleider, die Riickkehr ins Volk — alles geschieht nach
gottlichem MaB. Diese Klarheit schiitzt die Priester vor Entheiligung und das Volk vor profaner
Anndherung. Der Dienst am Tempel ist eingebettet in Struktur, Disziplin und Ehrerbietung. (Hesekiel
42,1-14; 4. Mose 4,15-20; 1. Chronik 24,1-19; 1. Korinther 14,40)

Die Vermessung des Tempelbezirks betont den Schutz und die Aussonderung des Heiligen.
AbschlieBend wird der gesamte Tempelbezirk vermessen — eine groBe quadratische Fliche von
fiinfhundert Ruten in jede Richtung. Diese Umgrenzung ist nicht nur funktional, sondern theologisch
bedeutsam. Der Bereich um das Heiligtum wird durch eine Mauer abgegrenzt, die das Heilige vom
Gemeinen trennt. Die Vermessung bedeutet: Gott setzt Grenzen, um das Heilige zu schiitzen und das
Volk zu bewahren. Nur wer sich innerhalb dieser Grenzen bewegt, kann sich dem Heiligtum nahen.
Diese Trennung ist kein Ausschluss, sondern eine Einladung zur Reinheit. Der Raum ist nicht offen fiir
beliebige Nutzung, sondern fiir Gottes Gegenwart reserviert. Die letzte Messung zeigt, dass die Vision
des Tempels vollstindig ist — geordnet, begrenzt und bereit fiir Gottes Einzug. (Hesekiel 42,15-20; 2.
Mose 19,12-24; Sacharja 2,5; Offenbarung 21,15-27)

Seite 136 von 155



16.2. Die Riickkehr der Herrlichkeit Gottes (43,1-12)

Die Herrlichkeit des HERRN kehrt durch das Osttor in den Tempel zuriick. Hesekiel sicht die
Herrlichkeit des Gottes Israels vom Osten her kommen — dieselbe Richtung, aus der sie in Kapitel 10
und 11 den alten Tempel verlassen hatte. Die Stimme des kommenden Gottes ist wie das Rauschen
grofler Wasser, und die Erde leuchtet von seiner Herrlichkeit. Diese Beschreibung erinnert an frithere
Theophanien und zeigt: Der Gott Israels kehrt sichtbar und wirksam zuriick. Die Richtung des
Erscheinens — von Osten — steht fiir Licht, Hoffnung und einen neuen Anfang. Das Osttor, durch das
die Herrlichkeit einzieht, wird zum Sinnbild exklusiver gottlicher Gegenwart. Dieses Ereignis ist nicht
symbolisch, sondern real und zukunftsgerichtet. Die Riickkehr Gottes in den Tempel bedeutet, dass der
Tempel nicht bloB ein Bauwerk ist, sondern Wohnstitte des lebendigen Gottes. (Hesekiel 43,1-5;
Hesekiel 10,18-19; Psalm 24,7-10; Offenbarung 21,23)

Der HERR erklirt, dass er fiir ewig unter Israel wohnen wird. Nachdem die Herrlichkeit den
Tempel erfiillt hat, spricht Gott direkt zu Hesekiel. Der HERR nennt den Tempel ,,den Ort meines
Thrones* und ,,meiner Fufisohlen* — ein Ausdruck fiir bleibende Gegenwart und Herrschaft. Er betont,
dass sein Name kiinftig nicht mehr durch Goétzendienst entheiligt werden soll. Diese Verheiflung ist
untrennbar mit der Umkehr Israels verbunden. Die neue Ordnung basiert nicht auf menschlicher
Reform, sondern auf goéttlicher Wiederherstellung. Der Tempel ist nicht nur Stitte des Opferdienstes,
sondern Zentrum der gottlichen Gegenwart. Dass Gott ,.fiir ewig* dort wohnen will, verweist auf das
messianische Friedensreich, in dem Gott unmittelbar bei seinem Volk wohnt. Der Tempel wird zum
Ort geheiligter Beziehung, nicht blo3 zum Ort des Rituals. (Hesekiel 43,6-9; 2. Mose 29,45-46; Jesaja
60,13; Sacharja 2,10-11)

Das Gesetz des Hauses bekriftigt die absolute Heiligkeit Gottes. Der HERR gebietet Hesekiel, das
»Gesetz des Hauses* dem Volk mitzuteilen: Auf dem Gipfel des Berges soll der ganze Bereich ringsum
hochheilig sein. Die Heiligkeit des Ortes ist nicht Verhandlungssache, sondern unverriickbare Realitét.
Der ganze Tempelbereich ist durch die Riickkehr der Herrlichkeit Gottes gepridgt und durchdrungen.
Jede Vermischung mit menschlicher Macht, Siinde oder Profanitit ist ausgeschlossen. Die
Wiederherstellung des Tempels ist nicht nur Wiederautbau, sondern Neubegriindung auf dem Prinzip
gottlicher Heiligkeit. Der gesamte Plan, die Malle und Vorschriften sollen Israel zur Beschdmung ihrer
Siinde fiihren. Heiligkeit wird nicht nur eingefordert, sondern durch Gottes Gegenwart bewirkt. Der
Tempel wird Mafistab, Spiegel und Ort der Begegnung zugleich. (Hesekiel 43,10-12; 3. Mose 10,3;
Jesaja 6,3-5; 1. Petrus 1,15-16)

Seite 137 von 155



16.3. Anweisungen fiir den Altar und den Opferdienst (43,13-27)

Der Altar wird als zentrales Element des Tempeldienstes detailliert beschrieben. Die Malle und
Stufen des Brandopferaltars werden genau angegeben: Hohe, Breite, Stufen, Sockel und Aufbau folgen
einem gottlich festgelegten Schema. Der Altar trdgt den Namen ,,7isch, der vor dem HERRN ist*, was
ihn in direkte Verbindung mit der Gegenwart Gottes bringt. Er steht im Mittelpunkt des duBeren
Heiligtums und bildet das Zentrum der priesterlichen Tétigkeit. Seine Stufen fiihren nicht von Westen,
wie frither, sondern aus Ostlicher Richtung hinauf, entsprechend dem Einzug der Herrlichkeit Gottes.
Die genaue Beschreibung unterstreicht, dass der Opferdienst nicht symbolisch, sondern real und
geordnet stattfindet. Der Altar ist Ort der Versohnung, Hingabe und Anbetung. Seine Errichtung
bezeugt, dass Gottes Gegenwart nur durch stellvertretendes Opfer zugénglich ist. (Hesekiel 43,13-17;
2. Mose 27,1-8; 3. Mose 9,7-24; Hebrder 13,10)

Die Weihe des Altars erfolgt durch ein achttigiges Reinigungsritual. Der HERR beschreibt
detailliert, wie der Altar geweiht werden soll: Mit einem Stier als Siindopfer wird der
Reinigungsprozess begonnen. Danach folgen Brandopfer und die Besprengung mit Blut auf Horner,
Sockel und Umrandung des Altars. Der gesamte Prozess dauert acht Tage, wobei tiglich Opfer
dargebracht werden. Diese achttigige Weihe kniipft an friihere Weihehandlungen an, etwa bei der
Einweihung der Stiftshiitte. Die Zahl acht steht fiir einen neuen Anfang, geistliche Erneuerung und
gottliche Vollendung. Der Altar wird nicht durch Menschen geheiligt, sondern durch gottlich
verordnete Rituale, die auf Siihne und Reinigung zielen. Die Weihe des Altars zeigt, dass Gottes
Gegenwart nur auf gereinigtem Boden Wohnung nimmt. Heiligkeit wird nicht produziert, sondern
empfangen. (Hesekiel 43,18-25; 3. Mose 8,33-36; 2. Chronik 7,9; Hebrider 9,22)

C. I. Scofield, der Bibellehrer und Herausgeber der Scofield-Bibel, stellt zu Hesekiel 43,19 fest,
dass dieser Abschnitt eine theologische Spannung aufwirft. Das Neue Testament lehrt
eindeutig, dass Tieropfer die Siinde nicht wegnehmen konnen (Hebrder 10,4), und dass das
einmalige Opfer Jesu Christi vollig gentigt (vgl. Hebrder 9,12.26.28; 10,10.14). Wie also kann

man die hier vorhergesagten Opfer im zukiinftigen Tempel verstehen?

Scofield nennt zwei mogliche Deutungen:

1. Gedenkopfer: Die Opfer hdtten dann keinen siihnenden Charakter mehr, sondern
dienten als Erinnerungszeichen an das Erlosungswerk Christi, dhnlich wie die

alttestamentlichen Opfer auf das Kreuz vorauswiesen.

Seite 138 von 155



2. Symbolische Sprache: Die Opfer seien nicht wortlich zu nehmen, sondern symbolisch
fiir den kiinftigen Gottesdienst Israels im Tausendjihrigen Reich. Dabei werde die kultische
Sprache verwendet, die den Juden zur Zeit Hesekiels vertraut war (Scofield, 2015, S. 987).

Nach der Weihe nimmt Gott den Opferdienst an — ein Zeichen erneuerter Gemeinschaft. Am
achten Tag der Weihe und danach diirfen die Priester reguldr Brandopfer und Friedensopfer
darbringen. Der HERR betont, dass er das Volk dann annehmen werde. Diese Aussage markiert den
Ubergang von Vorbereitung zur aktiven Kultgemeinschaft. Die Opfer stellen nicht nur rituelle
Pflichten dar, sondern sind Ausdruck angenommener Beziehung. Der Dienst am Altar ist das sichtbare
Zeichen, dass Gott sich seinem Volk wieder zuwendet. Es ist nicht das Opfer selbst, das Gemeinschaft
schafft, sondern Gottes Annahme dessen, was in Gehorsam dargebracht wird. Damit beginnt eine neue
Phase der geistlichen Ordnung: Opfer, Anbetung und gottliche Annahme stehen im Mittelpunkt. Der
Tempel ist nicht nur Gottes Wohnung, sondern Ort lebendiger Beziehung. (Hesekiel 43,26-27; Psalm
51,18-19; Jesaja 56,7; Maleachi 3,3-4)

Seite 139 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 40.1-43.27)

Zusammenfassung:

Hesekiel 40,1-43,27 eroffnet die groBBe Tempelvision und beschreibt die zukiinftige Wiederherstellung
des Heiligtums in priziser, geordneter Darstellung. Der Prophet wird in eine kommende Heilszeit
versetzt und erhélt detaillierte Malle, Strukturen und Ordnungen des neuen Tempels, was die Realitét
und Verlésslichkeit der VerheiBung unterstreicht. Die exakte Vermessung zeigt, dass Gottes
zukiinftiges Handeln nicht symbolisch vage, sondern konkret und geordnet ist. Der Tempel steht im
Zentrum einer erneuerten Gottesbeziehung und macht Gottes Heiligkeit erneut sichtbar. In Kapitel 43
kehrt die Herrlichkeit des HERRN in den Tempel zuriick, nachdem sie ihn zuvor wegen der Siinde
Israels verlassen hatte. Diese Riickkehr markiert den entscheidenden Wendepunkt von Gericht zu
bleibender Gemeinschaft. Gottes Gegenwart heiligt den Ort dauerhaft und schliet erneute Entweihung
aus. Der Altar wird als Mittelpunkt der Anbetung beschrieben und durch gottliche Anordnung geweiht.
Opferhandlungen stehen im Zusammenhang mit Erinnerung, Reinigung und Ordnung, nicht mit
erneuter Siindenvergebung. Der Abschnitt macht deutlich, dass die Wiederherstellung Israels
untrennbar mit der sichtbaren Gegenwart Gottes verbunden ist. Heiligkeit, Ordnung und Néhe Gottes
prigen die zukiinftige Kultordnung. Hesekiel 40-43 zeigt eine heilsgeschichtliche Perspektive, in der
Gott dauerhaft in der Mitte seines Volkes wohnt.

Anwendungen:

Gottes Zukunft ist geordnet und konkret. Der Text zeigt, dass Gottes VerheiBungen nicht abstrakt
bleiben. MaB}, Struktur und Ordnung unterstreichen die Realitdt seines Plans. Diese Einsicht stirkt

Vertrauen in die Verldsslichkeit gottlicher Zusagen.

Gottes Gegenwart ist das Zentrum der Wiederherstellung. Die Riickkehr der Herrlichkeit macht
deutlich, dass wahre Erneuerung nicht strukturell, sondern geistlich begriindet ist. Ohne Gottes

Gegenwart bleibt jede Ordnung leer. Diese Wahrheit ordnet Wiederherstellung theologisch ein.

Heiligkeit bestimmt die Gemeinschaft mit Gott. Der erneuerte Tempel steht unter dauerhafter
Heiligung. Gottes Nahe setzt klare Ordnungen voraus. Diese Perspektive verbindet Gnade, Ordnung
und Anbetung heilsgeschichtlich.

Seite 140 von 155



17. Ordnung des Gottesdienstes und der Priester (44,1-46,24)

17.1. Vorschriften fiir den Zutritt und den priesterlichen Dienst
(44,1-31)

Das verschlossene Osttor betont die Einzigartigkeit der gottlichen Gegenwart. Hesekiel wird zum
Osttor gefiihrt, das nun verschlossen ist. Der HERR erklért, dass dieses Tor geschlossen bleiben soll,
weil der Gott Israels dort eingezogen ist. Nur der Fiirst darf sich dort niederlassen, um zu essen, aber er
darf nicht hindurchgehen. Diese Regelung betont die Exklusivitit der gottlichen Gegenwart und die
bleibende Heiligkeit des Raumes, den Gott betreten hat. Der Zutritt ist nicht willkiirlich, sondern
streng geregelt. Das verschlossene Tor ist ein sichtbares Zeichen dafiir, dass Gott seine Wohnung
inmitten seines Volkes bezogen hat und dieser Zugang nicht profaniert werden darf. In einem Zeitalter
zunehmender Entsakralisierung zeigt dieser Text: Gottes Nidhe ist real, aber nicht beliebig. Das
verschlossene Tor spricht von Ehrfurcht, Absonderung und bleibender Heiligkeit. (Hesekiel 44,1-3;
Psalm 24,7-10; Jesaja 6,1-4; Oftenbarung 15,8)

Der Zutritt zum Heiligtum wird durch priesterliche Reinheit geregelt. Gott befiehlt Hesekiel, dem
widerspenstigen Haus Israel die Missachtung seiner heiligen Ordnungen vor Augen zu fithren. Fremde,
Unbeschnittene am Herzen und am Fleisch, hatten Zugang zum Heiligtum erhalten, was zur
Entweihung fiihrte. Nun werden klare Regelungen aufgestellt: Nur die levitischen Priester, und unter
thnen nur die Nachkommen Zadoks, diirfen in das Heiligtum eintreten. Der Rest der Leviten, der sich
in der Vergangenheit vom HERRN abgewandt hatte, darf nur noch niedere Dienste verrichten. Diese
Regelung unterstreicht die zentrale Bedeutung geistlicher Treue. Der priesterliche Dienst ist nicht
traditionell, sondern priifungsgebunden. Der Mallstab ist nicht Herkunft allein, sondern Gehorsam
gegeniiber der Heiligkeit Gottes. (Hesekiel 44,4-16; 4. Mose 3,5-10; Maleachi 2,4-9; Hebréer 5,4)

Priesterliche Kleidung und Lebensfithrung betonen Heiligkeit im Alltag. Die Zadokiten erhalten
konkrete Vorschriften fiir ihre Kleidung, ihr Verhalten im Dienst und ihre Lebensweise. Sie diirfen nur
leinene Gewinder tragen, keine Wolle, um Schweill zu vermeiden — ein Zeichen fiir Reinheit und
Distanz zu weltlicher Miihsal. Beim Verlassen des inneren Vorhofs miissen sie die heiligen Kleider
ausziechen und in heiligen Gemichern lassen. Ebenso werden Haartracht, Alkoholkonsum,
Ehevorschriften und der Umgang mit Leichen geregelt. Diese Anweisungen zeigen, dass Heiligkeit
nicht nur im Tempel, sondern auch im personlichen Leben Ausdruck finden muss. Der priesterliche

Dienst umfasst das ganze Sein, nicht nur den Kult. Die Regeln sind keine willkiirliche Kontrolle,

Seite 141 von 155



sondern Ausdruck einer geistlichen Realitdt: Wer vor Gott steht, muss auch vor dem Volk als heilig
erkennbar leben. (Hesekiel 44,17-27; 3. Mose 10,8-11; 1. Petrus 1,14-16; Titus 1,7-9)

Die Priester werden vom HERRN selbst versorgt und tragen geistliche Verantwortung. Die
Priester erhalten keinen Landbesitz, sondern der HERR selbst ist ihr Erbteil. Sie diirfen von den
Erstlingsgaben, vom Zehnten und von heiligen Speisen leben. Gleichzeitig haben sie die Aufgabe,
zwischen Heiligem und Gemeinem zu unterscheiden und das Volk in gottlichen Ordnungen zu
unterweisen. Sie sollen in Rechtsfragen entscheiden und die Sabbate heiligen. Diese doppelte
Ausrichtung — geistliche Versorgung und Verantwortung — macht den priesterlichen Dienst zu einer
umfassenden Berufung. Die Versorgung durch Gott selbst unterstreicht: Der priesterliche Dienst ist
keine Quelle fiir Reichtum, sondern Ausdruck gottlicher Nihe. Die Lehre iiber Heiligkeit, Reinheit und
Gerechtigkeit wird nicht durch Macht, sondern durch Vorbild verkorpert. (Hesekiel 44,28-31; 4. Mose
18,20-24; 5. Mose 33,10; 1. Korinther 9,13-14)

17.2. Landanteile fiir den Fiirsten und die Leviten (45,1-17)

Gott bestimmt heilige Bezirke im Land — Ausdruck seiner Herrschaft und Ordnung. Der HERR
gibt genaue Anweisungen zur Verteilung eines heiligen Bezirks innerhalb des verheiflenen Landes.
Dieser Bereich soll fiir das Heiligtum, die Priester, die Leviten und die Stadt reserviert sein. Die Malle
sind klar definiert: ein heiliger Streifen Land von 25.000 mal 10.000 Ellen fiir das Heiligtum und die
priesterlichen Bereiche, ein gleich grofler Abschnitt fiir die Leviten, dazu ein Bereich fiir die Stadt.
Diese geordnete Zuteilung zeigt, dass im kommenden Reich Gottes das Geistliche nicht nachrangig ist,
sondern im Zentrum steht. Die Absonderung dieses Bezirks bedeutet, dass das ganze Land unter
gottlicher Herrschaft steht, aber bestimmte Zonen als besonders heilig markiert sind. Heiligkeit im
Land beginnt mit Heiligkeit im Raum. (Hesekiel 45,1-5; 3. Mose 25,23; 4. Mose 35,1-5; Sacharja
2,10-13)

Der Fiirst erhilt Land — nicht zur Machtdemonstration, sondern zur Fiirsorge. Neben den
heiligen Bezirken wird dem Fiirsten ein eigenes Gebiet zugewiesen — angrenzend an die heiligen
Bereiche, aber klar getrennt. Diese MaBinahme dient dazu, kiinftigen Machtmissbrauch zu verhindern,
wie er in der Vergangenheit durch Fiirsten geschehen war. Der Fiirst soll nicht mehr in das Erbteil des
Volkes eingreifen oder sich Land aneignen, sondern gerecht handeln. Der Fiirst steht unter gottlicher
Ordnung und trdgt Verantwortung gegeniiber dem Volk. Seine Position ist nicht autonom, sondern
eingebunden in die geistliche Struktur des Reiches. Die Rolle des Fiirsten entspricht einem idealen,

gerechten Herrscher, der als Stellvertreter Gottes handelt und nicht zu seinem eigenen Vorteil. Die

Seite 142 von 155



Raumverteilung ist somit auch eine ethische Lektion. (Hesekiel 45,6-9; 5. Mose 17,14-20; Jesaja
11,1-5; Lukas 22,25-27)

Der Fiirst ist verantwortlich fiir die kultische Versorgung und das Wohlergehen des Volkes. Im
weiteren Verlauf wird dem Fiirsten die Aufgabe zugewiesen, regelmdBig Opfergaben fiir die
Festzeiten, Neumonde und Sabbate bereitzustellen. Diese Opfer dienen der Siihne, der Anbetung und
der Gemeinschaft des Volkes mit Gott. Der Fiirst iibernimmt somit eine geistlich-stellvertretende
Funktion, vergleichbar mit der Verantwortung eines Haushaltsvorstandes fiir die Gemeinschaft. Er
stellt die Mittel fir Brandopfer, Speisopfer und Trankopfer zur Verfiigung, damit das Volk durch
geordnete Anbetung im Bund mit Gott lebt. Auch hier wird deutlich: Macht im Reich Gottes dient
nicht sich selbst, sondern der geistlichen Ordnung und dem Wohlergehen des Volkes. Herrschaft
bedeutet nicht Kontrolle, sondern kultische Verantwortung. (Hesekiel 45,13-17; Psalm 72,1-4;
Hesekiel 46,2; Sacharja 14,16-21)

17.3. Feste und Sabbate - Gottesdienst im messianischen Reich
(45,18-46,24)

17.3.1. Reinigungsritual zum Jahresbeginn (45,18-20)

Das Reinigungsritual zu Beginn des Jahres unterstreicht Gottes Anspruch auf ein geheiligtes
Volk. Am ersten Tag des ersten Monats soll ein junger, fehlerloser Stier als Siindopfer dargebracht
werden, um das Heiligtum zu entsiindigen. Diese Handlung erfolgt nicht nur als kultisches Ritual,
sondern stellt geistlich eine Neuausrichtung dar. Das Jahr beginnt nicht mit Festfreude oder
wirtschaftlicher Bilanz, sondern mit Reinigung und Heiligung. Die Ordnung Gottes verlangt, dass
selbst das Heiligtum besténdig gereinigt wird, obwohl es bereits heilig ist. Diese Praxis hebt hervor,
dass die Ndhe Gottes niemals selbstverstandlich ist, sondern stindige geistliche Vorbereitung und
Stihne voraussetzt. In einem Zeitalter der vollendeten Heilsordnung bleibt Heiligkeit weiterhin zentrale
Voraussetzung fiir Gemeinschaft mit Gott. Reinigung ist dabei keine Last, sondern Ausdruck gottlicher
Barmbherzigkeit. (Hesekiel 45,18; 3. Mose 16,16-19; Psalm 51,12-14; Jesaja 6,6-7)

Die Siihne fiir versehentliche Verunreinigungen offenbart Gottes umfassende Gnade. Am siebten
Tag desselben Monats soll das gleiche Reinigungsritual wiederholt werden — diesmal jedoch speziell

fiir den, der aus Unwissenheit oder Unachtsamkeit gesilindigt hat. Diese Vorschrift zeigt, dass nicht nur

Seite 143 von 155



bewusste Schuld, sondern auch unerkannte oder unbeabsichtigte Verfehlungen der Siihne bediirfen.
Gottes Heiligkeit duldet keine Unreinheit, selbst wenn sie unbeabsichtigt geschieht. Gleichzeitig
offenbart diese Regel eine tiefgehende Gnade: Gott schafft Raum fiir Versohnung auch da, wo keine
Schuld erkannt wurde. Das Opfer dient nicht der Strafe, sondern der Wiederherstellung. Dieses Prinzip
verweist auf das vollkommene Opfer Christi, das auch fiir unbewusste Schuld wirksam ist. Gottes
Gesetz offenbart Gerechtigkeit und Barmherzigkeit zugleich. (Hesekiel 45,19-20; 4. Mose 15,27-29;
Hebrider 9,7; 1. Johannes 1,7)

17.3.2. Vorschriften fiir Passah und Laubhiittenfest (45,21-25)

Das Passahfest bleibt auch im messianischen Reich Ausdruck gottlicher Erlosung. Am
vierzehnten Tag des ersten Monats soll das Passahfest gefeiert werden, begleitet von einem
siebentdgigen Fest der ungeséduerten Brote. Téglich soll der Fiirst ein Siindopfer fiir sich und das Volk
darbringen, dazu Brand- und Speisopfer in vorgeschriebener Weise. Dieses Passah ist keine blofe
Erinnerung an den Auszug aus Agypten, sondern eine Bestitigung der bleibenden Erldsungsordnung
Gottes. Selbst im messianischen Reich bleibt das Opfer im Zentrum des Gottesdienstes. Die tdgliche
Wiederholung des Siindopfers verdeutlicht, dass die Gemeinschaft mit Gott fortwihrender Reinigung
bedarf — nicht weil das Opfer unzureichend wire, sondern weil die Beziehung zu Gott dauerhaft im
Licht seiner Heiligkeit stehen muss. Das Passah verbindet Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft im
Zeichen der gottlichen Erlosung. (Hesekiel 45,21-24; 2. Mose 12,1-28; 4. Mose 28,16-25; Lukas
22,15-20)

Das Laubhiittenfest verweist auf Gottes Treue und kiinftigen Segen. Im siebten Monat, am
fiinfzehnten Tag, beginnt das siebentdgige Laubhiittenfest, zu dem dieselben Opfer wie zum Passah
dargebracht werden. Dieses Fest erinnert an die Zeit der Wiistenwanderung, in der Gott das Volk Israel
bewahrte und versorgte. Im Kontext des messianischen Tempels erhdlt es eine neue, vertiefte
Bedeutung: Es wird zu einem Fest der vollendeten Versorgung, der bleibenden Gemeinschaft und des
Segens unter Gottes unmittelbarer Herrschaft. Dass das Opferregime identisch mit dem des Passah ist,
zeigt: Erlosung und Bewahrung stehen gleichwertig nebeneinander im Heilsplan Gottes. Das
Laubhiittenfest wird zur prophetischen Feier des kommenden Reiches, in dem Gott ,.bei seinem Volk
wohnt“. Im Tempel des Friedensreiches bleibt Anbetung immer mit Erinnerung und Hoffnung
verbunden. (Hesekiel 45,25; 3. Mose 23,33-43; Sacharja 14,16-19; Offenbarung 21,3)

Seite 144 von 155



17.3.3. Sabbat- und Neumondregelungen sowie Opferdienst
(46,1-15)

Die Sabbat- und Neumondregelungen betonen die rhythmische Heiligung der Zeit. Der HERR
gebietet, dass das Osttor des inneren Vorhofs an Arbeitstagen geschlossen, jedoch an Sabbaten und
Neumonden gedffnet werden soll. Dieser Wechsel unterstreicht die Heiligkeit spezifischer Zeitpunkte
im Gottesdienst des messianischen Reiches. Der Sabbat bleibt als heiliger Ruhetag bestehen und wird
durch die gedffnete Tiir symbolisch mit dem Zugang zur gottlichen Gegenwart verkniipft. Der
Neumond, als Zeichen fiir den Beginn eines neuen Monats, erhélt ebenso liturgische Bedeutung. Die
Offnung des Tores zu festgesetzten Zeiten erinnert daran, dass Gottes Ordnung nicht nur Riume,
sondern auch Zeiten heiligt. Im messianischen Tempeldienst wird die Zeit selbst durch rituelle Struktur
in gottlichen Dienst gestellt. Das Heilige durchdringt nicht nur den Raum, sondern auch den Kalender.
(Hesekiel 46,1-3; 2. Mose 20,8-11; Psalm 81,4; Kolosser 2,16-17)

Der Fiirst leitet den Gottesdienst, aber als Teil des Volkes unter gottlicher Ordnung. Am Sabbat
und am Neumond soll der Fiirst durch das gedffnete Osttor eintreten und am Eingang stehen, um den
Opferdienst zu leiten. Dabei bringt er spezifische Opfer dar: ein fehlerloses Lamm, sechs Limmer,
einen Widder sowie Speis- und Trankopfer. Der Fiirst nimmt eine hervorgehobene, aber dennoch
untergeordnete Rolle ein. Er steht am Eingang — nicht im Heiligtum —, und nach dem Gottesdienst
verldsst er das Tor wieder. Diese Ordnung zeigt: Auch im Friedensreich bleibt Herrschaft an Gottes
Weisung gebunden. Der Fiirst dient als geistlicher Repriasentant, nicht als autonome religiose Instanz.
Seine Aufgabe ist es, das Volk in der Anbetung anzufiihren, nicht, es zu beherrschen. Die Opfer des
Fiirsten spiegeln stellvertretende Verantwortung und kultische Treue. (Hesekiel 46,4-8; 4. Mose
28,9-10; Jesaja 32,1-2; Hesekiel 45,22)

Der tigliche Opferdienst zeigt das bleibende Bediirfnis nach gottlicher Gnade. Neben den
Festzeiten und besonderen Tagen wird ein téglicher Opferdienst angeordnet. Jeden Morgen soll ein
fehlerloses Lamm geopfert werden, begleitet von einem Speis- und Trankopfer. Diese tagliche
Darbringung erinnert an die bestindige Abhéngigkeit des Volkes von der Gnade und Versorgung
Gottes. Auch im messianischen Zeitalter, wo Frieden und Gerechtigkeit herrschen, bleibt der tagliche
Ausdruck der Anbetung und Dankbarkeit notwendig. Der fortlaufende Opferdienst verhindert
geistliche Selbstzufriedenheit und hidlt die Gemeinschaft mit Gott lebendig. Es ist nicht das Opfer
selbst, das wirkt, sondern die durch Gottes Ordnung gestiftete Verbindung. Die tagliche Wiederholung
unterstreicht, dass jede neue Lebensphase unter Gottes Gnade und Heiligkeit beginnt. (Hesekiel
46,13-15; 2. Mose 29,38-42; Daniel 8,11; Hebréer 7,27)

Seite 145 von 155



17.3.4. Regelungen fiir den Fiirsten, Erbrecht und Tempelordnung
(46,16-24)

Die Erbrechtsregelung schiitzt das Volk vor willkiirlicher Machtausiibung. Der Fiirst darf aus
seinem Eigentum Besitztum an seine S6hne weitergeben, doch bei Schenkungen an seine Knechte
kehrt das Land im Jubeljahr an ihn zuriick. Diese Regel stellt sicher, dass das Landbesitzsystem nicht
zur Machtkonzentration fiihrt, sondern durch geregelte Riickfiihrung soziale Gerechtigkeit wahrt. Das
Erbrecht folgt damit den Prinzipien des mosaischen Gesetzes, das Land als unverduBerliches Erbe
Gottes fiir das Volk verstand. Der Fiirst hat eine privilegierte Stellung, doch seine Macht wird durch
gottliche Anordnung begrenzt. Diese Struktur schiitzt das Volk vor Ausbeutung und wahrt die Integritét
der heiligen Ordnung. Macht wird nicht zur Bereicherung, sondern zur Verwaltung und Verantwortung
eingesetzt. Gottes Reich kennt keine willkiirliche Autoritit, sondern geordnete Herrschaft unter seinem
Gesetz. (Hesekiel 46,16-18; 3. Mose 25,23-28; 4. Mose 36,7-9; Jesaja 11,4)

Die Tempelordnung umfasst konkrete Ablidufe fiir Opfer und Zubereitung. Der Tempel schlief3t
Réume ein, die fiir die Opferzubereitung vorgesehen sind — insbesondere Kochplitze und
Vorratskammern fiir die Priester. Diese praktischen Einrichtungen sichern die Reinheit der Opfergaben
und verhindern eine Vermischung zwischen heiligen und alltdglichen Vorgéngen. Die Abgrenzung von
kultischen und profanen Handlungen bleibt selbst im messianischen Reich von Bedeutung. Die
detaillierte Ordnung zeigt, dass Heiligkeit auch im Vollzug bewahrt werden muss. Gott achtet nicht nur
auf das Opfer selbst, sondern auf alle begleitenden Handlungen. Die priesterlichen Rdume dienen nicht
nur funktional, sondern stehen im Dienst geistlicher Unterscheidung. Der Opferdienst bleibt ein
geordneter Vollzug gottlicher Weisung — von der Zubereitung bis zur Darbringung. (Hesekiel 46,19-24;
3. Mose 6,9-16; 4. Mose 18,8-10; Maleachi 1,11)

Seite 146 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 44.1-46.24)

Zusammenfassung:

Hesekiel 44,1-46,24 entfaltet die Ordnungen und Strukturen des zukiinftigen Heiligtums und
beschreibt das Leben im erneuerten Gottesreich unter der Herrschaft des HERRN. Der verschlossene
Osttorbereich betont die Einzigartigkeit und Heiligkeit der gottlichen Gegenwart, die diesen Ort fiir
immer geheiligt hat. Der Fiirst erhélt eine besondere, aber klar begrenzte Stellung, die seine
Unterordnung unter Gottes Autoritdt sichtbar macht. Kapitel 44 legt den Schwerpunkt auf die
priesterliche Ordnung und unterscheidet zwischen treuem und untreuem Dienst in der Vergangenheit.
Die Séhne Zadoks werden als diejenigen hervorgehoben, die Gott in Reinheit dienen diirfen. Damit
wird die Bedeutung von Treue und Heiligkeit im Dienst betont. Kapitel 45 regelt das heilige Land, die
Versorgung der Priester und die gerechten Malle, wodurch soziale und kultische Ordnung miteinander
verbunden werden. Opfer und Feste stehen im Zeichen geregelter Anbetung und heiliger Erinnerung.
Kapitel 46 beschreibt den geregelten Zugang des Volkes zur Anbetung und die Rolle des Fiirsten als
Vorbild im Gottesdienst. Die abschlieBenden Bestimmungen betreffen den inneren Dienstbereich und
die tiglichen Abldufe. Der gesamte Abschnitt macht deutlich, dass Gottes Gegenwart Ordnung,
Gerechtigkeit und Heiligkeit hervorbringt. Die zukiinftige Gemeinschaft mit Gott ist gepridgt von
Struktur, Verantwortung und Nahe. Hesekiel 44-46 zeigt eine geheiligte Ordnung, die Gottes
Herrlichkeit widerspiegelt.

Anwendungen:

Gottes Gegenwart heiligt dauerhaft. Der Text zeigt, dass die Gegenwart des HERRN Orte und
Ordnungen unwiderruflich priagt. Heiligkeit ist bleibende Wirklichkeit, nicht momentane Erfahrung.

Diese Einsicht unterstreicht den Ernst gottlicher Néhe.

Treue bestimmt den Dienst vor Gott. Die Unterscheidung der Priester macht deutlich, dass
vergangene Treue Folgen fiir zukiinftigen Dienst hat. Verantwortung bleibt bestehen. Diese Wahrheit

betont geistliche Verlésslichkeit.

Ordnung ist Ausdruck gottlicher Herrschaft. Die geregelten Abldufe zeigen, dass Gottes Reich
nicht ungeordnet ist. Struktur dient der Gemeinschaft mit Gott. Diese Perspektive verbindet Anbetung

und Gehorsam heilsgeschichtlich.

Seite 147 von 155



18. Das lebendige Wasser und die Landverteilung (47,1-48,35)

18.1. Der Fluss vom Tempel - Segen fiir das Land (47,1-12)

Der Strom aus dem Tempel geht von Gottes Gegenwart aus und bringt Leben hervor. Hesekiel
sicht Wasser unter der Schwelle des Tempels hervorflieBen, zundchst in geringer Tiefe, dann
zunehmend ansteigend bis es nicht mehr durchschritten werden kann. Dieser Fluss entspringt nicht aus
einer natiirlichen Quelle, sondern direkt aus dem Heiligtum Gottes — ein Bild fiir die ausgehende
Lebens- und Segenskraft der gottlichen Gegenwart. Der Tempel ist nicht nur Ort der Anbetung,
sondern Quelle heiliger Erneuerung. Die zunehmende Tiefe des Wassers symbolisiert eine wachsende
geistliche Wirkung, die sich nicht durch menschliches Maf3 kontrollieren ldsst. Dieser Strom ist
Ausdruck géttlicher Initiative und nicht menschlichen Wirkens. Wo Gottes Gegenwart ist, da beginnt
neues Leben — in zunehmender Fiille und Tiefe. (Hesekiel 47,1-5; Psalm 46,5; Joel 4,18; Johannes
7,38)

Das Wasser des Tempelstroms bringt Heilung und Fruchtbarkeit in 6de Regionen. Der Strom
fliet ostwérts in das Gebiet der Arava und miindet ins Tote Meer, dessen Wasser dadurch gesund wird.
Was zuvor lebensfeindlich war, wird durch die Beriihrung mit dem géttlichen Strom verwandelt. Diese
Verwandlung geschieht nicht symbolisch, sondern real: Fische wimmeln im Wasser, und an beiden
Ufern wachsen Bdaume mit heilenden Bléttern. Der Kontrast zwischen Toten Meer und lebendigem
Strom unterstreicht die machtvolle Heilswirkung, die von Gottes Gegenwart ausgeht. Die Welt wird
nicht durch menschliche Reformen geheilt, sondern durch goéttliches Eingreifen. Die Heilung betrifft
Umwelt, Fruchtbarkeit und Nahrung zugleich — Zeichen der ganzheitlichen Wiederherstellung im
messianischen Reich. Der Strom wird zur lebendigen Manifestation gottlicher Gnade. (Hesekiel
47,6-10; Psalm 36,10; Jesaja 35,6-7; Offenbarung 22,1-2)

Der Fluss offenbart die geistliche Struktur des Friedensreiches. Die Biume entlang des Flusses
tragen bestindig Friichte, die nicht verderben, und Blatter, die Heilung bringen. Dies deutet auf eine
kontinuierliche Versorgung und dauerhafte Gegenwart gottlicher Kraft hin. Die Unerschopflichkeit des
Wassers und der bestindige Ertrag der Baume stehen im Gegensatz zur Verginglichkeit dieser Welt.
Der Fluss ist nicht nur natiirliches Element, sondern eine heilsgeschichtliche Offenbarung: Im Reich
Gottes wird Versorgung, Heilung und Leben nicht durch menschliche Leistung, sondern durch
gottliche Nihe gewéhrleistet. Der Strom verweist auf das kommende messianische Konigreich, in dem

das Leben aus Gott selbst flieit. Dieser Text stellt nicht blof ein poetisches Bild dar, sondern eine

Seite 148 von 155



zukiinftige Realitit mit geografischer und geistlicher Dimension. (Hesekiel 47,11-12; Psalm 1,3;
Jeremia 17,7-8; Offenbarung 21,6)

18.2. Grenzen des Landes und Zuteilung an die Stimme
(47,13-48,29)

Gott bestiitigt die Landverheilung an alle zwolf Stimme Israels. Der Abschnitt beginnt mit der
Bekriftigung, dass das verheiflene Land Israel in gerechter Weise unter die zwolf Stimme verteilt
werden soll. Josef erhilt dabei zwei Anteile, wodurch die Zahl Zwolf trotz des Wegfalls Levis erhalten
bleibt. Diese Struktur erinnert an die urspriingliche Ordnung der Landverteilung unter Josua und
bekriftigt, dass Gottes VerheiBungen trotz des Exils weiterhin Bestand haben. Die doppelte Zuteilung
an Josef betont die bleibende Segenslinie Josefs und macht deutlich, dass keine VerheiBung verloren
geht. Die Bestimmung geschieht ,,mit erhobener Hand®, das heift unter gottlicher Autoritdt und
unwiderruflichem Recht. Die zukiinftige Landverteilung ist somit nicht menschlicher Wille, sondern
gottlicher Heilsplan. (Hesekiel 47,13-14; 1. Mose 48,5-6; Josua 14,1-5; Romer 11,29)

Die neuen Landesgrenzen zeigen Gottes Souverinitit iiber Raum und Nationen. Die
Beschreibung der Landesgrenzen reicht vom nordlichsten Punkt bei Hamat bis zum siidlichsten bei
Kadesch und umfasst damit ein weit groferes Gebiet als je zuvor. Diese Ausdehnung orientiert sich
nicht an historischen Besitzstinden, sondern an gottlicher Setzung. Besonders auffillig ist die
Einbeziehung fremder Grenzlinien und Volkergebiete, was zeigt: Der HERR ist nicht nur Gott Israels,
sondern Herr iiber alle Volkergrenzen. Die Geografie wird zur Biihne seines Heilswirkens. Das Land
gehort nicht Israel aus nationaler Starke, sondern aus Gnade. Die weiten Grenzen verweisen auf das
kommende Friedensreich, in dem Israel die zentrale Rolle unter der Regierung des Messias einnimmt.
Raumordnung wird zur Heilsordnung. (Hesekiel 47,15-21; 1. Mose 15,18-21; Jesaja 54,2-3; Amos
9,11-15)

Auch die Fremden werden im Land als Erbberechtigte einbezogen. In einem bemerkenswerten
Schritt ordnet Gott an, dass auch die Fremden, die in Israel wohnen und Kinder zeugen, Erbanteil unter
den Stimmen erhalten sollen. Diese Regelung sprengt das alttestamentliche Verstdndnis nationaler
Exklusivitdt und 6ffnet den Weg fiir universale Heilsbeteiligung. Die Zugehorigkeit wird nicht mehr
ethnisch, sondern durch dauerhafte Bindung an das Volk Gottes definiert. Damit wird deutlich, dass
das kommende Reich nicht durch ethnische Grenzen, sondern durch geistliche Zugehorigkeit bestimmt

ist. Die Teilhabe an Gottes VerheiBungen steht allen offen, die sich dauerhaft unter seine Herrschaft

Seite 149 von 155



stellen. Die Integration der Fremden kiindigt prophetisch die zukiinftige Einheit von Juden und Heiden
im messianischen Friedensreich an. (Hesekiel 47,22-23; Jesaja 56,3-8; Sacharja 2,15; Epheser 2,11-19)

Die Landverteilung geschieht in heiliger Ordnung von Norden nach Siiden. Kapitel 48 beschreibt
die geordnete Aufteilung des Landes in Streifen fiir die zwolf Stimme, beginnend im Norden mit Dan
und endend im Siiden mit Gad. In der Mitte liegt der heilige Bezirk fiir das Heiligtum, die Priester, die
Leviten und die Stadt. Diese Ordnung folgt keinem politischen oder geografischen Zufall, sondern
einer gottlich festgelegten Struktur. Die Zentralstellung des Heiligtums macht deutlich: Alle Stimme
leben in Bezug zum Heiligtum und zur Gegenwart Gottes. Die rdumliche Anordnung wird zum
Ausdruck geistlicher Wirklichkeit. Jedes Erbteil ist gleich gro8 und gerecht bemessen, was soziale
Gerechtigkeit und geistliche Einheit symbolisiert. Die geordnete Verteilung zeigt, dass Gottes Reich
nicht Chaos, sondern gottliche Harmonie widerspiegelt. (Hesekiel 48,1-29; 4. Mose 2,1-34; Psalm
133,1-3; Offenbarung 21,12-14)

Der Besitz des Landes griindet auf gottlichem Recht, nicht auf menschlichem Verdienst. Die
gesamte Beschreibung der Landverteilung betont, dass das Land nicht erworben, sondern empfangen
wird. Kein Stamm erkdmpft sich seinen Anteil, kein Fiirst reifit Gebiete an sich. Jeder Anteil ist durch
gottliche Ordnung gegeben. Diese Verteilung steht unter dem Zeichen des Bundes, nicht der Leistung.
Selbst die Stadt mit ihren Ausgingen fiir alle zwolf Stimme ist in das Heilsgefiige integriert. Das Land
ist kein politisches Territorium, sondern Ausdruck der Treue Gottes gegeniiber seinem Volk. Das
verheilene Land wird zum Sinnbild der Erfiillung aller gottlichen Zusagen. Es zeigt: Wer Gott
vertraut, empfangt das Erbteil — nicht durch Macht, sondern durch Gnade. (Hesekiel 48,28-29; 5. Mose
6,10-12; Psalm 105,8-11; Romer 4,13)

18.3. Die Stadt des HERRN - ,,Der HERR ist hier* (48,30-35)

Die Stadt Gottes wird mit zwolf Toren den Stimmen Israels zugeordnet. Die abschlieende Vision
beschreibt eine Stadt mit vier Seiten und jeweils drei Toren, die nach den Namen der zwolf Stimme
Israels benannt sind. Diese Anordnung spiegelt sowohl Ordnung als auch Zugehorigkeit wider. Jedes
Tor steht symbolisch fiir den Zugang zum Heil Gottes durch eine der Stimme-Linien, wodurch die
Einheit und die gottliche Berufung Israels unterstrichen werden. Die Stadt ist exakt vermessen: 4.500
Ellen auf jeder Seite, was auf gottliche Symmetrie und Vollkommenheit verweist. Anders als frithere
Stadte ist diese nicht durch Menschen errichtet, sondern durch gottliche Anweisung geplant. Thre
Struktur zeigt, dass Gottes Herrschaft nicht willkiirlich ist, sondern in vollkommener Gerechtigkeit

und Einheit besteht. Die Benennung der Tore erinnert an die Offenbarung, in der das neue Jerusalem

Seite 150 von 155



dhnliche Merkmale aufweist. (Hesekiel 48,30-34; 4. Mose 2,1-34; Psalm 122,3-4; Offenbarung
21,12-14)

Der Name der Stadt lautet: ,,Der HERR ist hier* — Zeichen vollendeter Gemeinschaft. Das
abschlieBende Wort der Vision ist die Namensgebung der Stadt: ,,Der HERR ist hier (Jahwe-
Schamma). Damit wird der gesamte Ausblick Hesekiels theologisch zusammengefasst. Ziel aller
Wiederherstellung, Ordnung, Gericht und Gnade ist die bleibende Gegenwart Gottes inmitten seines
Volkes. Diese Stadt ist nicht nur geografisches Zentrum, sondern geistliches Symbol der vollendeten
Gemeinschaft zwischen Gott und seinem Volk. Der Name ersetzt alle politischen, sozialen oder
historischen Merkmale — was zéhlt, ist Gottes Gegenwart. In dieser Formulierung schlieBt sich ein
heilsgeschichtlicher Kreis: Die Herrlichkeit Gottes, die einst den Tempel verlie3 (Hesekiel 10), ist nun
dauerhaft zuriickgekehrt. Der neue Name ist eine VerheiBung fiir das kommende Reich und eine
Ermutigung fiir alle, die auf Gottes endgiiltige Herrschaft hoffen. (Hesekiel 48,35; Jesaja 60,19-22;
Sacharja 2,10-11; Offenbarung 21,3)

Seite 151 von 155



Zusammenfassung und Anwendungen (Hesekiel 47.1-48.35)

Zusammenfassung:

Hesekiel 47,1-48,35 bildet den Abschluss der Tempelvision und entwirft das umfassende Bild einer
erneuerten Schopfungs-, Lebens- und Ordnungswirklichkeit unter der Herrschaft Gottes. Aus dem
Tempel flieBt ein Strom lebendigen Wassers, der sich stetig vertieft und iiberall, wo er hinkommt,
Leben, Heilung und Fruchtbarkeit hervorbringt. Selbst tote und lebensfeindliche Bereiche werden
durch dieses Wasser erneuert, was die lebensschaffende Kraft der gottlichen Gegenwart verdeutlicht.
Der Strom geht nicht vom Volk aus, sondern vom Heiligtum, wodurch Gott selbst als Quelle allen
Lebens erscheint. Kapitel 47 beschreibt zudem die erneute Zuteilung des Landes, die nicht an frithere
Machtverhiéltnisse, sondern an géttliche Ordnung gebunden ist. Auch Fremde erhalten Anteil am Erbe,
sofern sie sich dem Volk anschlieen, was auf eine geordnete, aber erweiterte Gemeinschaft hinweist.
Kapitel 48 ordnet die Stimme Israels neu an und stellt ihre Gleichwertigkeit im Land heraus. Im
Zentrum steht das heilige Gebiet mit Heiligtum, Priestern und Stadt, wodurch Gottes Gegenwart
dauerhaft in der Mitte des Volkes verankert ist. Die Stadt erhidlt einen neuen Namen, der ihre Identitét
endgiltig bestimmt. ,,Der HERR ist dort fasst die gesamte Vision zusammen. Die Wiederherstellung
endet nicht bei Struktur oder Land, sondern in bleibender Gemeinschaft mit Gott. Hesekiel schlief3t mit

der Gewissheit, dass Gottes Gegenwart die bestimmende Realitédt der zukiinftigen Ordnung ist.

Anwendungen:

Gottes Gegenwart ist Quelle allen Lebens. Der Text zeigt, dass Leben, Heilung und Fruchtbarkeit
vom Heiligtum ausgehen. Erneuerung geschieht dort, wo Gott gegenwirtig ist. Diese Einsicht

verankert Hoffnung in Gottes Néhe.

Gottliche Ordnung schafft gerechte Gemeinschaft. Die Neuverteilung des Landes macht deutlich,
dass Gottes Reich von Gerechtigkeit und Ausgleich geprigt ist. Zugehdrigkeit wird durch Gottes

Entscheidung bestimmt. Diese Wahrheit ordnet Gemeinschaft heilsgeschichtlich ein.

Die Zukunft wird durch Gottes Gegenwart definiert. Der neue Name der Stadt fasst das Ziel aller
VerheiBBungen zusammen. Gottes Wohnen bei seinem Volk ist der Endpunkt der Heilsgeschichte. Diese

Perspektive verbindet Hoffnung, Reich und Erfiillung.

Seite 152 von 155



In diesem Sinne,
Soli Deo Gloria,
allein GOTT die Ehre.

Seite 153 von 155



Quellen

Aland, B. u. a. (Hrsg.) (2014) The Greek New Testament. Fifth Revised Edition. Stuttgart, Germany:
Deutsche Bibelgesellschaft. (UBSS5)

Bell, J.S. (Hrsg.) (2019) Ancient Faith Study Bible. Nashville, TN: Holman Bibles. (AFSB)

Brannan, R. und Loken, 1. (2014) The Lexham Textual Notes on the Bible. Bellingham, WA:
Lexham Press (Lexham Bible Reference Series). (LTNB)

CMV (2007) CMV-Materialsammlung. Bielefeld, Deutschland: CMV. (CMVM - B.)
Constable, T. (2003) Tom Constable s Expository Notes on the Bible. Galaxie Software.
Crossway (2023) ESV Church History Study Bible. Wheaton, IL: Crossway. (ESV-CHSBN)

Die Heilige Schrift. Aus dem Grundtext iibersetzt. Elberfelder Ubersetzung. Edition CSV
Hiickeswagen. 7. Auflage (2015). Hiickeswagen: Christliche Schriftenverbreitung. (ELB CSV)

Elberfelder Bibel (2016). Witten; Dillenburg: SCM R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft.
(ELB 2006)

Elliger, K., Rudolph, W. und Weil, G.E. (2003) Biblia Hebraica Stuttgartensia. electronic ed.
Stuttgart: German Bible Society. (BHS OT)

Holmes, M.W. (2011-2013) The Greek New Testament: SBL Edition. Lexham Press; Society of
Biblical Literature. (SBLGNT)

Jantzen, H. und Jettel, T. (2022) Die Bibel in deutscher Fassung. 1. Auflage. Meinerzhagen:
FriedensBote. (BidF)

Koelner, R.Y. (2022) Paul’s Letter to Titus: His Emissary to Crete, about Congregational Life.
Clarksville, MD: Lederer Books: An Imprint of Messianic Jewish Publishers (A Messianic

Commentary).

Larson, C.B. und Ten Elshof, P. (2008) 1001 illustrations that connect. Grand Rapids, MI:

Zondervan Publishing House.

MacArthur, J. (Hrsg.) (2021) Essential Christian Doctrine: A Handbook on Biblical Truth.
Wheaton, IL: Crossway. (ECD:AHBT)

MacArthur, J. (2001) The MacArthur quick reference guide to the Bible. Student ed. Nashville, TN:
W Pub. Group.

MacArthur, J. (2003) The MacArthur Bible handbook. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers.
MacArthur, J.F., Jr. (2005) The MacArthur Bible Commentary. Nashville: Thomas Nelson. (TMBC)
McGee, J.V. (1991) Thru the Bible commentary. electronic ed. Nashville: Thomas Nelson.

Seite 154 von 155



Metzger, B.M., United Bible Societies (1994) A textual commentary on the Greek New Testament,
second edition a companion volume to the United Bible Societies’ Greek New Testament (4th rev.
ed.). London; New York: United Bible Societies.

Mounce, W.D. (2006) Mounces Complete Expository Dictionary of Old & New Testament Words.
Grand Rapids, MI: Zondervan.

Omanson, R.L. und Metzger, B.M. (2006) A Textual Guide to the Greek New Testament. an
adaptation of Bruce M. Metzger’s Textual commentary for the needs of translators. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft.

Rubin, B. (Hrsg.) (2016) The Complete Jewish Study Bible: Notes. Peabody, MA: Hendrickson

Bibles; Messianic Jewish Publishers & Resources.

Ryrie, C.C. (1999) Basic Theology: A Popular Systematic Guide to Understanding Biblical Truth.
Chicago, IL: Moody Press. (RBT)

Ryrie, C.C. (1995) Ryrie study Bible: New American Standard Bible, 1995 update. Expanded ed.
Chicago: Moody Press, S. 1863—-1864.

Scofield, C.I. (Hrsg.) (2015) Scofield-Bibel. 1. Auflage. Witten; Dillenburg; CH Diibendorf: SCM
R. Brockhaus; Christliche Verlagsgesellschaft; Missionswerk Mitternachtsruf. (Scofield)

Schlachter, F.E. (Ubers.) (2004) Die Bibel: Neue revidierte Fassung 2000. 2. Auflage. Geneva;
Bielefeld: Genfer Bibelgesellschaft; Christliche Literatur-Verbreitung. (SLT)

Stern, D.H. (1996) Jewish New Testament Commentary : a companion volume to the Jewish New

Testament. electronic ed. Clarksville: Jewish New Testament Publications.

Strack, H.L. und Billerbeck, P. (1922—-1926). Miinchen: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung
Oskar Beck (Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch). (S&B NT Bd 1-3)

The Lexham Hebrew Bible (2012). Bellingham, WA: Lexham Press. (LHB)

The New Testament in the original Greek: Byzantine Textform 2005, with morphology. (2006).
Bellingham, WA: Logos Bible Software. (Byz)

Verbrugge, V.D. (2000) New International Dictionary of New Testament Theology, Abridged
Edition. Grand Rapids, MI: Zondervan.

Walvoord, J.F. und Zuck, R.B., Dallas Theological Seminary (1985) The Bible Knowledge
Commentary: An Exposition of the Scriptures. Wheaton, IL: Victor Books. (BKC)

Wiersbe, W.W. (1996) The Bible exposition commentary. Wheaton, IL: Victor Books.

Wilson, J.L. und Russell, R. (2023) Makes Sense to Believe in God, in 300 Predigtbeispiele.
Bellingham, WA: Lexham Press.

Seite 155 von 155



	Impressum / Copyright-Seite
	Gliederung
	Einführung
	1. Titel und Art des Buches
	2. Autor, Zeit und Abfassung
	3. Empfänger, Hintergrund und Umfeld
	4. Historische und theologische Themen
	4.1. Historische Themen
	4.2. Theologische Themen

	5. Biblische Lehre des Buches
	5.1. Die Schrift
	5.2. Gott der Vater
	5.3. Gott der Sohn
	5.4. Gott der Heilige Geist
	5.5. Der Mensch und die Sünde
	5.6. Die Erlösung
	5.7. Das Volk Israel und die Nationen
	5.8. Engel, Satan und Dämonen
	5.9. Die Lehre von den letzten Dingen

	6. Grobgliederung
	7. Zusammenfassung und Anwendungen
	7.1. Zusammenfassung
	7.2. Anwendungen

	8. Studienfragen zum Weiterdenken
	Kommentierung
	Teil 1: Berufung des Propheten und erste Gerichtsbotschaften (Hesekiel 1-3)
	1. Vision der Herrlichkeit Gottes (1,1-28)
	1.1. Himmlische Erscheinung - die vier lebendigen Wesen (1,1-14)
	1.2. Räder und der Thron Gottes (1,15-28)

	2. Berufung Hesekiels zum Wächter für Israel (2,1-3,27)
	2.1. Sendung zu einem widerspenstigen Volk (2,1-7)
	2.2. Übergabe der Buchrolle mit Klage und Weherufen (2,8-10)
	2.3. Auftrag zum Reden trotz Widerstand (3,1-11)
	2.4. Transport des Propheten durch den Geist Gottes (3,12-27)

	Teil 2: Zeichenhandlungen und Gerichtsworte gegen Jerusalem (Hesekiel 4-24)
	3. Zeichenhandlungen als Warnung vor dem Gericht (4,1-5,17)
	3.1. Modell von Jerusalem und Belagerung (4,1-3)
	3.2. Liegen auf der Seite - Dauer des Gerichts (4,4-8)
	3.3. Symbolisches Brot - Mangel und Unreinheit (4,9-17)
	3.4. Haarschneiden und Verteilung - Gericht über das Volk (5,1-17)

	4. Reden über Israels Sünde und Gottes Zorn (6,1-7,27)
	4.1. Zerschlagung der Höhen und Götzenbilder (6,1-14)
	4.2. Das Ende - Katastrophe über das Land (7,1-27)

	5. Vision des entweihten Tempels und des kommenden Gerichts (8,1-11,25)
	5.1. Götzendienst im Tempel (8,1-18)
	5.2. Gericht durch die himmlischen Vollstrecker (9,1-11)
	5.3. Die Herrlichkeit Gottes weicht vom Tempel (10,1-22)
	5.4. Gerichtsworte und Verheißung eines neuen Geistes (11,1-25)

	6. Weitere Zeichenhandlungen und Warnungen (12,1-19,14)
	6.1. Exil als Zeichenhandlung (12,1-20)
	6.2. Falsche Propheten und Prophetinnen (13,1-23)
	6.3. Führer Israels und das treulose Volk (14,1-23)
	6.4. Gleichnisse: Feuriger Ofen, unfruchtbarer Weinstock (15,1-8)
	6.5. Jerusalem als treulose Braut (16,1-63)
	6.6. Sprichwort vom sauren Wein und die individuelle Verantwortung (18,1-32)
	6.7. Klage über die Fürsten Israels (19,1-14)

	7. Geschichtliche Rückblicke und göttliche Anklagen (20,1-24,27)
	7.1. Israels rebellische Geschichte (20,1-44)
	7.2. Schwertgericht und Warnung an Jerusalem (21,1-32)
	7.3. Sünde Jerusalems - das blutige Kesselbild (22,1-23,49)
	7.4. Tod der Frau Hesekiels - Symbol für Jerusalems Untergang (24,1-27)

	Teil 3: Gerichtsworte gegen die Nationen (Hesekiel 25-32)
	8. Gericht über die Nachbarvölker (25,1-28,26)
	8.1. Ammon, Moab, Edom, Philistäa (25,1-17)
	8.1.1.  Gericht über Ammon (25,1-7)
	8.1.2. Gericht über Moab (25,8-11)
	8.1.3. Gericht über Edom (25,12-14)
	8.1.4. Gericht über Philistäa (25,15-17)

	8.2. Tyrus - Fall des Handelsreiches (26,1-28,19)
	8.2.1. Gericht über die Stadt Tyrus (26,1-21)
	8.2.2. Klagelied über Tyrus als Handelsmacht (27,1-36)
	8.2.3. Stolz und Fall des Fürsten von Tyrus (28,1-19)

	8.3. Sidon - Gericht und zukünftige Heilung Israels (28,20-26)

	9. Gericht über Ägypten (29,1-32,32)
	9.1. Pharaos Stolz und Untergang (29,1-21)
	9.2. Ägyptens Fall und die Klage über seine Größe (30,1-26)
	9.3. Vergleich mit Assyrien und Todesschattental (31,1-32,32)

	Teil 4: Die Verantwortung der Führer und der Fall Jerusalems (Hesekiel 33-39)
	10. Die Verantwortung des Wächters (33,1-33)
	10.1. Die Pflicht zur Warnung (33,1-9)
	10.2. Umkehr ist möglich - Gott hat Wohlgefallen an der Buße (33,10-20)
	10.3. Reaktion des Volkes auf Hesekiels Botschaft (33,21-33)

	11. Die falschen Hirten und die Verheißung des guten Hirten (34,1-31)
	11.1. Gericht über die schlechten Hirten (34,1-10)
	11.2. Verheißung des kommenden Hirten - messianische Zukunft (34,11-31)

	12. Gericht über Edom - Israels Feind (35,1-15)
	13. Verheißung der Wiederherstellung Israels (36,1-38)
	13.1. Segnung des Landes und Umkehr des Volkes (36,1-15)
	13.2. Der neue Bund - neues Herz und Geist (36,16-38)

	14. Die Vision der Totengebeine und nationale Wiedergeburt (37,1-28)
	14.1. Auferweckung der Totengebeine - Wiederherstellung Israels (37,1-14)
	14.2. Vereinigung von Juda und Israel unter einem König (37,15-28)

	15. Gog und Magog - Endzeitlicher Angriff und Gottes Sieg (38,1-39,29)
	15.1. Angriff Gogs und göttliches Eingreifen (38,1-23)
	15.2. Vernichtung der Feinde und Reinigung Israels (39,1-29)

	Teil 5: Die Vision des zukünftigen Tempels und Reiches (Hesekiel 40-48)
	16. Der zukünftige Tempel (40,1-43,27)
	16.1. Maße und Aufbau des Tempels (40,1-42,20)
	16.1.1. Einleitung zur Vision und Zeitangabe (40,1-4)
	16.1.2. Das östliche Tor und die Maße des äußeren Vorhofs (40,5-27)
	16.1.3. Der innere Vorhof und die Zugänge (40,28-47)
	16.1.4. Die Tempelhalle, das Heiligtum und das Allerheiligste (40,48-41,26)
	16.1.5. Die Priesterkammern und das Maß des Tempelbezirks (42,1-20)

	16.2. Die Rückkehr der Herrlichkeit Gottes (43,1-12)
	16.3. Anweisungen für den Altar und den Opferdienst (43,13-27)

	17. Ordnung des Gottesdienstes und der Priester (44,1-46,24)
	17.1. Vorschriften für den Zutritt und den priesterlichen Dienst (44,1-31)
	17.2. Landanteile für den Fürsten und die Leviten (45,1-17)
	17.3. Feste und Sabbate - Gottesdienst im messianischen Reich (45,18-46,24)
	17.3.1. Reinigungsritual zum Jahresbeginn (45,18-20)
	17.3.2. Vorschriften für Passah und Laubhüttenfest (45,21-25)
	17.3.3. Sabbat- und Neumondregelungen sowie Opferdienst (46,1-15)
	17.3.4. Regelungen für den Fürsten, Erbrecht und Tempelordnung (46,16-24)


	18. Das lebendige Wasser und die Landverteilung (47,1-48,35)
	18.1. Der Fluss vom Tempel - Segen für das Land (47,1-12)
	18.2. Grenzen des Landes und Zuteilung an die Stämme (47,13-48,29)
	18.3. Die Stadt des HERRN - „Der HERR ist hier“ (48,30-35)

	Quellen

